Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 50 (2000)

Heft: 2

Artikel: L'univers de Sade en théologie : du scandale a la dénonciation
Autor: Schmid, Muriel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381602

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381602
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 132 (2000), P. 163-174

L’UNIVERS DE SADE EN THEOLOGIE :
DU SCANDALE A LA DENONCIATION *

MURIEL SCHMID

Résumé

La confrontation théologique a la critique du christianisme contenue dans
U'ceuvre du Marquis de Sade n’est pas encore habituelle. Ces pages offrent
donc une entrée dans la réflexion qui peut naitre d’une telle confrontation.
L’article se divise en sept paragraphes qui reprennent les grandes lignes de
mon travail théologique inspiré par la pensée de Sade. La question du mal
semble étre au centre de ce dialogue. C’est autour de notions telles que le
péché, la responsabilité, la culpabilité ou le mal radical que s’articule !’ar-
gumentation.

Mon ambition dans ces quelques pages n’est pas de présenter une étude
systématique des aspects théologiques de I’ceuvre de Sade. Un tel projet serait
trop vaste !. Mon intérét se limitera aux défis et aux questions que souléve
Peeuvre de Sade aux yeux d’un lecteur dont le souci premier s’exprime en
termes théologiques. Dans un premier temps, il est nécessaire de dégager les
concepts philosophiques propres a la pensée de Sade afin de les articuler, dans
un deuxiéme temps, a leur équivalent théologique. Le postulat de départ est
cependant clair : je pars du principe que la pensée de Sade met au défi certaines
affirmations chrétiennes. Reste a démontrer de quelle maniére un espace de
rencontre peut étre créé entre ces deux perspectives qui se situent classique-
ment aux antipodes 'une de ’autre. L’ensemble de ma démarche a pour but
d’esquisser ainsi les bases d’un dialogue entre Sade et la théologie chrétienne,
au-dela de |’opposition premiére qui caractérise une lecture superficielle. L’ ar-
gumentation s’effectuera en sept pas, construits autour des thémes majeurs
issus de la lecture de Sade : I’impact littéraire et théologique du texte de Sade,

“ Cette présentation est 4 la fois reprise et prolongement d’une réflexion commencée
il y a quelques années déja en vue d’une thése de doctorat en théologie.

! Larticle de B. Dipier, «Sade théologien» in Colloque de Cerisy : Sade, écrire
la crise, Paris, Belfond, 1983, p. 219-240, offre une large approche des éléments
théologiques contenus dans I’ceuvre de Sade. Je me permets également de renvoyer
ma these de doctorat qui doit paraitre prochainement aux éditions Labor et Fides dans
la collection Lieux théologiques. Certains éléments de cet article en sont directement
Inspirés,



164 MURIEL SCHMID

la notion de sacré, la philosophie matérialiste, la figure du libertin sadien, la
théologie du péché, ’actualité des revendications de Sade et, en guise de
conclusion, une réflexion sur I’idée de felix culpa.

1. Un regard théologique

Examinez un instant, de sang-froid, toutes les qualités ridicules et contradictoires
dont les fabricateurs de cette exécrable chimere sont obligés de la revétir ; vérifiez
comme elles se détruisent, comme elles s absorbent mutuellement, et vous recon-
naitrez que ce fantdme déifique, né de la crainte des uns et de I’'ignorance de tous,
n’est qu’une platitude révoltante, qui ne mérite de nous ni un instant de foi, ni une
minute d’examen ; une extravagance pitoyable qui répugne a I’esprit, qui révolte
le cceur, et qui n’a di sortir des ténebres que pour y rentrer a jamais. (Justine ou
les Malheurs de fa vertu, 1791)

Demandez a un chrétien, c’est-a-dire & un imbécile, parce qu’il n"appartient qu’a
un imbécile d’étre chrétien, demandez-lui, dis-je, quelle est I'origine du monde :
il vous répondra que c’est Dieu qui a créé 'univers ; demandez-lui maintenant ce
que c’est que Dieu : il n’en sait rien ; ce que c’est que créer : il n’en a nulle idée...
(La Nouvelle Justine, 1800)

Choix restreint, mais représentatif de quelques discours prononcés par les
libertins sadiens contre Dieu, la religion et le clergé 2. Comment donc, a la
lecture d’une attaque aussi virulente, un théologien peut-il ne pas crier a
I’hérésie ou au scandale? Son rejet rejoindrait alors, tout simplement, les
générations de lecteurs, critiques, penseurs et autres philosophes qui, face a
I’écriture de Sade, n’ont cessé de s’offusquer.

Lisons, a titre d’exemple de ce rejet, dans le Grand Dictionnaire de
P. Larousse, édit€ durant la deuxieme moiti€ du XIXe siecle, la référence faite
a I’une des ceuvres les plus connues de Sade : «Justine ou les Malheurs de la
vertu, roman du marquis de Sade. Il faut que le Grand Dictionnaire pousse
jusqu’au dévouement 1’exactitude bibliographique pour donner place dans ses
colonnes, a coté des chefs-d’ceuvres littéraires, a ce produit honteux de la manie
et de 1’érotisme.» *

Outre son anti-cléricalisme et son violent athéisme qui ne cessent de
déranger le lecteur pieux, Sade a réellement perturbé I’ histoire de la littérature
proportionnellement a la secousse qu’il a infligée a I’histoire de I’humanité :
I’écriture et ’univers de Sade dévoilent le visage humain du mal, la noirceur
de nos désirs cachés. Sade dépeint ’homme dans tous ses €bats, métaphore

2 Pour plus de facilit€, les textes cités sont tirés de D.A.F. SApE, Osons le dire, Paris,
Les Belles Lettres/Iconoclastes-14, 1992 (choix de textes et présentation de J.-J.
Pauvert), d’apres I’index thématique. Les exemples pourraient se multiplier et se com-
pléter par des scénes d’orgies pratiquées dans les églises et les couvents.

3 P. Larousse, Grand Dictionnaire universel du XIX¢ (1866-1879), Genéve,
Slatkine, 1982.



L'UNIVERS DE SADE EN THEOLOGIE 165

qui glisse de I’érotisme a la violence, pour mieux tracer la fragilité de frontiéres
que nous pensons infranchissables. Et ¢’est a ce point précis, me semble-t-il,
que peut s’articuler une certaine approche théologique de cette part d’histoire.

Avant toutes choses, il est bon de souligner qu’une approche théologique
se distingue de la critique littéraire. Alors que la critique littéraire s’attache
plus volontiers au contexte, aux figures et aux formes du texte, une lecture
théologique cherche a mettre en relief les thématiques contenues dans ce méme
texte, et ce a 1’aide d’une compréhension de la condition humaine dans sa
relation avec Dieu. Le travail de critique littéraire est cependant nécessaire pour
accéder, par la suite, a une lecture théologique de Sade. Sans prétendre offrir
un panorama exhaustif de ce travail — plus de détails sont fournis dans les
études classiques consacrées a Sade ¢ —, je pose quelques points de repéres qui
devraient permettre de mieux situer la spécificité de I’approche théologique.
Sur la base des ouvrages consultés, il semble possible de dégager trois diffé-
rents genres de critique littéraire. Le premier peut étre qualifi€ de passionné
et il désigne, par exemple, les études de A. Le Brun ou de C. Thomas. Ici,
’approche de 1’ceuvre de Sade tend a une apologie de sa pensée et nous fait
entrer dans ses €crits a travers la fascination que le lecteur peut ressentir a leur
découverte. Le deuxieéme peut étre défini comme historique, avec M. Delon
ou B. Didier comme de bons représentants. Dans ce type de travail, le but est
d’insérer la critique de Sade dans le contexte historique qui voit naitre son ceuvre,
afin de répondre plus spécifiquement aux questions liées a ’histoire de la pensée
ct de la littérature. Le troisieme peut étre qualifié d’interprétatif et est représenté
par des auteurs tels que M. Blanchot ou P. Klossowski. Cette lecture cherche
surtout a comprendre la pensée de Sade dans ses affirmations philosophiques.

L’approche théologique fait suite a ces différents types de critique et
constitue une quatrieme possibilit€ de lecture. L’essentiel est alors de demeurer
en constant dialogue avec les trois autres niveaux de lecture. Le point de
rencontre entre théologie et critique littéraire peut dés lors revétir diverses
formes. Pour ma part, les fondements de la critique adressée par Sade au
christianisme, plus que le style proprement dit, me paraissent révélateurs. C’est
sur cette base que s’élabore la suite de ma réflexion. En cela, je reconnais
implicitement que le premier type de critique littéraire mentionné plus haut ne
sera pas la référence de prédilection pour une telle analyse. En ses fondements,
la critique de Sade s’attaque a la question de la superstition, de la magie et
de la sacralisation infinie du rapport de I’homme a Dieu et au monde. C’est en

* G. LeLy, Vie du Marquis de Sade (nouvelle édition revue et corrigée), Paris,
J. J. Pauvert cfo Garnier Freres, (1952 et 1957, édition en 2 vol.), 1982. A. Le Brun,
Sade, aller et dérours, Paris, Plon, 1989. A. Le Brun, Soudain un bloc d’abime, Sade,
Paris, J.-J. Pauvert, 1986 (introduction aux ceuvres complétes). C. THoMmas, Sade, Paris,
Seuil, 1994. D.A.F. Sapg, (Fuvres, t. I, Paris, Gallimard, La Pléiade, 1990 : I’introduc-
tion (p. I-XL.VIII) de Michel Delon est également une référence. M. BLANCHOT, Lautréa-
mont et Sade, Paris, Minuit, 1949. P. KLossowskKi, Sade, mon prochain, Paris, Seuil,
(1947), 1967.



166 MURIEL SCHMID

ce point précis que la question théologique se double d’une question anthropo-
logique : qu’est-ce que ’€tre humain dans son rapport a Dieu et au monde, que
deviennent son existence et sa réalité en face de la révélation divine?

2. Le refus du sacré et le concept de nature

La position propre a Sade pourrait se résumer, selon ma perspective, dans
I’idée d’un refus catégorique et général du sacré. En effet, non seulement Sade
rejette 1'idée de Dieu et affirme par 14 un athéisme radical, mais il récuse en
méme temps au moins deux autres instances qui pourraient faire appel a un
fondement transcendant : la loi et la morale. Ce type de pensée s’enracine dans
la libert€ et les thématiques qu’offre le mouvement des Lumiéres de I’Europe
du XVIII® siecle. Mais les affirmations de Sade, toujours excessives et grotes-
ques, ne sont que 1I’ombre fuyante des grands principes rationalistes de son temps.

Ainsi, dans son rejet de la loi, Sade s’oppose aux philosophies politiques
de son temps, principalement Rousseau et le modele révolutionnaire de la
Déclaration des Droits de [’Homme et du Citoyen. Dans son rejet de la morale,
1l réagit bien évidemment contre la distinction simplificatrice entre le bien et
le mal (en d’autres termes : la vertu et le vice qui sont représentés chez Sade
par les deux sceurs Justine et Juliette) telle qu’elle a €t€ véhiculée par la
tradition judéo-chrétienne. Quant a son rejet de Dieu, il s’inscrit tout naturel-
lement en conclusion de I’ensemble de sa vision : il n’est plus nécessaire
d’imaginer un Etre supréme garant de valeurs chimériques. En bref, autour de
ces trois rejets, Sade affirme qu’un état de nature dans lequel tous luttent contre
tous est toujours plus fort que I’état de société ou de moralité.

Chez Sade, le rejet d’instances transcendantes ainsi que la vision du monde
et de ’homme qui en découle s’enracinent dans la pensée matérialiste. Le
matérialisme de Sade voit dans la nature une grandeur autonome qui contient
ses propres lois contre lesquelles ni I’homme, ni la société, ni quoi que ce soit
d’autre ne peut réagir. L’homme est matiére et, comme toute matiére, il est
mil par des forces qui le faconnent. A I’intérieur de ce mouvement, 1’idée du
bien et du mal n’existe plus en tant que telle. Tout sert les intéréts de la nature
qui sans cesse crée et détruit. Reprenons son argumentation a I’aide de quelques
lignes de La philosophie dans le boudoir :

Si la matiére agit, se meut, par des combinaisons qui nous sont inconnues, si le
mouvement est inhérent a la matiére, si elle seule enfin peut, en raison de son
€nergie, créer, produire, conserver, maintenir, balancer dans les plaines immenses
de I'espace tous les globes dont la vue nous surprend et dont la marche uniforme,
invariable, nous remplit de respect et d’admiration, quel sera le besoin de chercher
alors un agent étranger 4 tout cela, puisque cette faculté active se trouve essentiel-
lement dans la nature elle-méme, qui n'est autre chose que la matire en action?
Votre chimere déifique éclaircira-t-elle quelque chose? Je défie qu'on puisse me le
prouver. A supposer que je me trompe sur les facultés internes de la matiére, je
n’ai du moins devant moi qu'une difficulté. Que faites-vous en m’offrant votre Dieu?



L’UNIVERS DE SADE EN THEOLOGIE 167

Vous m’en donnez une de plus. Et comment voulez-vous que j’admette, pour cause
de ce que je ne comprends pas, quelque chose que je comprends encore moins? Sera-
ce au moyen des dogmes de la religion chrétienne que j’examinerai ... que je me
représenterai votre effroyable Dieu? 3

3. Matérialisme et déterminisme

La pensée matérialiste prend une forme moderne et articulée au XVIII®
siecle 8, alors que ses origines remontent a I’ Antiquité. L’idée principale de
cette pensée est que la matiére se meut d’elle-méme, qu’elle n’est pas inerte
et qu’elle ne dépend par conséquent d’aucun souffle créateur ou divin.
L’homme, comme la nature, est mati¢re emportée par un mouvement perpétuel.

Les représentants reconnus de cette pensée, au X VIII® siécle, sont le Baron
d’Holbach, La Mettrie et Helvétius. Mais leur philosophie se réfere ouverte-
ment 4 Lucréce et Epicure 7. «Il est admirable qu’Epicure, poursuivant une
science qui fut délivrance et remeéde, ait jeté les bases du matérialisme, inventé
un univers sans puissances spirituelles, sans lois surnaturelles, sans justice
céleste.» ¥ Par cette définition de la philosophie d’Epicure, P. Nizan formule
les deux accents principaux qui définissent le matérialisme au cours des siécles.

L’absence de référence surnaturelle est la premiére caractéristique. Cette
dimension souligne I’autonomie de la nature : le régne naturel a ses propres
lois qui régissent I’ensemble du réel. Il n’est, dés lors, pas nécessaire d’ima-
giner une puissance surnaturelle pour expliquer le mouvement interne aux
éléments naturels. La nature doit sans cesse créer et détruire pour se perpétuer.

La position de I’homme est ainsi, deuxiéme caractéristique, limitée a ’€lé-
mentaire. Il n’est ni plus ni moins qu’une particule a 'intérieur du systeme.
Ses actes et ses choix ne lui appartiennent finalement pas : ils sont, eux aussi,
des forces naturelles. La connaissance, quant a elle, n’est possible qu’au travers
des sens. Le sensualisme est le complément logique des développements
matérialistes ?. Cette pensée affirme la suprématie des sens sur la raison : ¢’est
par les sens seuls que I’homme connait et participe a son environnement.

3 Paris, Gallimard, 1976, p. 70.

5 La revue Dix-huitiéme siecle n° 24 - Le matérialisme des Lumieres (Paris, P.U.F.,
1992) regroupe une importante série d’études sur ce sujet. Mentionnons en particulier
les articles d’O. BLocH, «L’héritage libertin dans le matéria}isme des Lumieres» (p. 73-
82), d’A. ComTE-SPONVILLE, «La Mettrie et le ‘systéme d’Epicure’» (p. 105-115) et de
J. DEPRUN, «Deux emplois du mot matérialisme : Christian Wolff et Jean-Jacques Rous-
seau» (p. 11-15).

7 Cf. a ce sujet, le trés bon livre de P. NizaN, Démocrite, Epicure, Lucréce : les
matérialistes de I’Antiquité (textes choisis), Paris, Arléa, (1938) 1991 : I'étude comprend
une introduction trés compléte (p. 7-51) sur Epicure et Lucréce, suivie de choix de textes
classés par theémes.

8 Ibid., p. 26.

? Condillac (1714-1780) est le représentant reconnu du sensualisme au XVIII°
siecle. Mais ce courant de pensée apparait également en lien avec le matérialisme. Tl



168 MURIEL SCHMID

Sade s’inspire indubitablement des idées du matérialisme francais de son
époque. Ses références ¥ sont clairement décelables : il cite ses auteurs de
prédilection in extenso a plus d’une reprise. Cependant, comme nous le rappelle
J. Deprun, Sade rompt avec ses maitres quand il aborde la question éthique :
«La déviance, I’hérésie apparaissent en revanche lorsque I'on passe de la
physique a I’éthique. Peintre et théoricien du crime, Sade succeéde alors a La
Mettrie dans le role du cousin inavouable.» !! Sade refuse d’opérer un retour
quelconque a un sens moral : son matérialisme le pousse a un refus incontour-
nable des catégories de bien et de mal qui, selon lui, sont contre nature. Dans
cette perspective, vices et vertus sont interchangeables : les vertus inculquées
par la religion et I’éducation doivent €tre démenties, les vices, quant a eux,
doivent étre soigneusement cultivés. La cible privilégiée de ses attaques est
bien évidemment le christianisme.

Avec le matérialisme de Sade, nous aboutissons a une conception déter-
ministe de la réalité et de la condition humaine au sein de cette réalité.
L’homme est soumis aux forces de la nature et ne peut y échapper ; ces forces
ne sont plus magiques, elles sont devenues purement mécaniques. La loi, la
morale et Dieu sont de maigres subterfuges pour tenter de faire croire a
I’individu qu’il doit répondre & une vocation plus grande que celle qui lui est
immédiatement donnée : survivre, mieux, jouir de sa nature en utilisant les
forces qui y apparaissent.

4. Le libertin : une dialectique de la puissance et de [’asservissement

Du refus du sacré, la vision de Sade glisse imperceptiblement vers ce que
nous pouvons nommer I’envers du sacré. Si ’homme se contemple lui-méme,
dépourvu du miroir déformant de tout ce qu’il projette dans un au-dela au sens
large, 1l se découvre ironiquement monstrueux et impuissant selon les caté-
gories mémes de ce qu’il croyait pouvoir étre source de libération. Sade, par
faux semblant, n’hésite pas a reprendre le vocabulaire classique de la religion
pour définir la «mauvaise» nature de I’homme. Il y a ainsi en méme temps
une véracité dans les valeurs transcendantes que I’homme invente — elles sont

est intéressant de retrouver, 1a aussi, les racines de ces formulations chez les matérialistes
de I’ Antiquité : «Tu trouveras que la notion du vrai est née premiérement des sens et
que les sens ne peuvent étre réfutés.» (LUCRECE, De rerum natura IV, 469-472 ; 478-
480 ; tiré des textes choisis de P. Nizan, op. cit., p. 65.)

19 Le travail de M. Delon pour 1’édition de Sade 2 la Bibliotheque de La Pléiade
signale les sources utilisées par Sade. Par ailleurs, 'article de J. Deprun, «Sade phi-
losophe», dans le premier volume de cette méme édition (D.A.F. SADE, op. cit., p. LIX-
LXIX) articule ses divers emprunts avec I’ensemble de la pensée de Sade. Le Systéme
de la nature de d’Holbach, paru en 1777, est la source privilégiée de Sade pour étayer
une vision purement matérialiste de la nature.

11 J. DeprUN, art. cit., p. LXIV.



L’UNIVERS DE SADE EN THEOLOGIE 169

naivement révélatrices d’une profonde et effrayante nature de I’homme — et
une illusion — elles prétendent pouvoir modifier cette nature a force de savoir,
de devoir ou d’éducation.

C’est ainsi que la figure du libertin prend forme : le libertin est le seul qui,
comprenant le fondement proprement immanent de sa nature, peut, en quelque
sorte, le d€jouer et jouir de cette derniere. Il symbolise ’homme qui n’a plus
ni crainte ni espérance et qui sait affronter son existence telle qu’elle se donne,
dépendante de I'immédiateté et de la nécessité. Il est, finalement, celui qui
incarne le refus du sacré.

De maniere générale, Sade dénonce I'illusion de maitrise de I’homme sur
son destin, que ce soit dans ’ici-bas ou dans 1’au-dela. Méme la raison, mise
sur un piédestal a son époque, échoue dans cette tentative de maitrise. Et Sade
se rit ainsi 2 la fois des dogmes chrétiens, de la mascarade de I'Etre supréme
et des idéaux révolutionnaires de fraternité, d’égalit€ et de liberté. La seule
maitrise possible — mais est-ce seulement une maitrise? — est celle du libertin
qui décide consciemment de se soumettre aux forces qui régissent sa condition.
I1 y a ainsi chez Sade, me semble-t-il, une paradoxale notion de possession :
dans un premier temps, le libertin se reconnait possédé par des forces naturelles
invincibles ; dans un deuxieme temps pourtant, afin d’exalter son état, il
devient souverain, possédant biens et sujets sur lesquels ses propres dépendan-
ces peuvent €tre projetées et mises en scene.

Le refus du sacré conduit Sade a une dérive du déterminisme lui-méme :
le fatalisme. C’est sur ce point précis que sa critique du christianisme prend
toute son ampleur. Dans son schéma, il n’est plus de prise en compte possible
de la question du mal, il n’y plus de responsabilité ni de culpabilité. L’homme
ne peut échapper a sa réalité ct il est impuissant a €tablir des catégories qui
I"aideraient a transcender cette réalité. C’est dans cette perspective qu’il m’est
possible de reprendre 1’opposition proposée par P. Klossowski dans son livre
Sade, mon prochain, entre utopie du bien et utopie du mal '2. Sade propose
bel et bien une utopie du mal radical et il se pourrait, comme nous allons le
voir, que cette proposition rejoigne sournoisement les fondements mémes de
I"utopie du bien telle qu’elle se dessine dans une certaine pensée protestante.

S. Le péché, un autre déterminisme

Arrétons-nous maintenant, en réponse a la vision sadienne, a la notion de
peéché telle qu’elle s’est articulée dans la tradition chrétienne. Cette notion

12 «Somme toute, la vision d’une soci€té a 1’état d’immoralité permanente se
présente comme une utopie du mal <[...]. Or, a la différence des utopies du bien qui
pcchent par abstraction des réalités mauvaises, I'utopie du mal consiste a faire systé-
matiquement abstraction, non des possibilités du bien, mais de cet important facteur
qu’est I'ennui.» (op. cit., p. 83)



170 MURIEL SCHMID

traditionnelle exprime, pour le chrétien, le rapport au mal, englobant ainsi la
question de la responsabilité et celle de la culpabilité. Le dogme du péché
originel est issu, dans sa forme classique, de la théologie de saint Augustin.
Avec lui s’opere un tournant problématique dans I'interprétation du récit de
la chute : ’essence fondamentalement pécheresse de I’homme est postulée.
Des I'origine, ’homme succombe au péché, méme s’il posséde la possibilité
et la liberté de ne pas pécher I°. Le dogme du péché originel induit une
perspective fortement négative de la condition humaine. Avec le péché
d’Adam, I"humanité entiere se voit condamnée avant méme de commettre une
quelconque faute. Le péché, par définition, est détaché de ’acte pour devenir
une réalité présente en I’essence de I’homme ; la volonté humaine, quant a elle,
est définitivement pervertie. Des lors, I’homme devient le seul responsable du
mal, et par le seul fait d’exister, il 1’active.

En continuité avec le dogme du péché originel, une certaine tradition
réformée s’est concentrée sur la dimension ontologique de la notion de péché :
il est bel et bien impossible pour I’homme d’accomplir le bien sans ’aide de
Dieu et de sa grace. Cette tradition réformée s’accompagne parfois d’un sen-
timent de résignation : si ’homme se reconnait fondamentalement pécheur,
incapable par lui-méme d’aucun bien, il est conduit a s’en remettre pleinement
a I’action de la grice divine. Mais la grace, dépourvue d’un moyen magique
et ritualisé d’étre dispensée, se suffit désormais a elle-méme et s’enracine dans
I’aveu de culpabilité. Nous sommes bien ici au point de rencontre entre les
deux utopies mentionnées précédemment : I’utopie du bien fondée sur la grice
a besoin de s’articuler a une utopie du mal fondée sur une compréhension
déterministe du péché.

Cette compréhension du péché a principalement été formulée sur la base
de la théologie paulinienne telle qu’elle se trouve exprimée dans 1’épitre aux
Romains 4. L’image paulinienne de deux régnes opposés, celui du péché et
celul de la grice, décrit la condition humaine sous 1’angle d’un esclavage
inévitable qui enferme I’homme dans une alternative dont il n’est plus maitre.
Tout s’exprime des lors en termes de dépendance et de soumission. Pour Paul,
il est un régne du mal qui soumet I’homme a sa puissance. Le mal n’entre pas
dans le monde au travers de I’agir humain, mais I’homme est saisi par les
puissances du mal et son acte devient indicatif de leur existence. Le seul moyen
d’@tre sauvé est de se laisser saisir par le régne de la grace. En Christ seulement,
un autre regne s’inaugure qui, lui, a le pouvoir d’arracher I’homme aux forces
du mal. La victoire de ce regne de vie exige alors que ’homme devienne un
individu croyant.

13 La premigre partie de la these de doctorat de G. J. NuHorr Jr., La confusion des
arbres, essai d’'une revalorisation du dogme du péché originel, Sierre, G. J. Nijhoff Jr.,
1995, offre une bonne présentation des différentes interprétations du récit de la Genese
chez les Peres de I’Eglise.

'* Le texte principal qui met en jeu ces images se trouve au chapitre 5 de 1’Epitre
aux Romains : Paul y trace le paralleéle entre Adam et Jésus, nouvel Adam.



L’UNIVERS DE SADE EN THEOLOGIE 171

En opposition au christianisme, Sade refuse explicitement la possibilité de la
grace. Probablement pour la premicre fois dans I’histoire de la pensée, une
appréhension aussi négative de la condition humaine est poussée dans ses derniers
retranchements : avec lui, ’homme en proie au mal est définitivement replié sur
lui-méme et il n’est plus de parole suffisamment forte pour le libérer, ni loi, ni
grice. La réalité du mal atteint la une radicalité absolue et indépassable. Cette
perspective donne forme a deux rejets caractéristiques de la pensée sadienne :
celui du dogme du péché originel et celui du réle éducatif de la loi.

En refusant de maniere catégorique 1’explication de la réalité du mal par
le dogme du péché originel, Sade s’oppose a la culpabilisation : I’homme, selon
lui, n’a jamais commis de faute. En refusant a la loi sa fonction éducative, Sade
supprime la référence possible au chatiment et a la prise en compte de la réalité
de la victime : le mal ne peut étre sanctionné parce qu’il ne peut plus étre connu
comme tel. L’univers entier a besoin de ce qui est considéré comme mal pour
exister et se perpétuer. Les catégories de bien et de mal sont dés lors surajoutées
a la rcalité. Prétendre que le monde doit €tre sauvé, par grace ou par vertu,
c’est tout simplement nier I’essence méme de ce monde, le conduire a sa perte
en refusant de participer a la nécessité de son mouvement de création et de
destruction. Tout dogme, toute référence transcendante et toute loi sont un
moyen d’échapper & cette constatation.

Sade, méme s’il ne le dirait pas ainsi, a perdu la foi en I’homme. Entié-
rement consacré a justifier la part négative de la réalité, il centre sa pensée
sur une vision matérialiste qui relativise la souffrance et le mal. Il n’est plus
question d’une quelconque foi : aprés avoir perdu la foi en I’homme, la foi
en Dieu s’estompe elle aussi. La différence fondamentale entre la vision
paulinienne et celle de Sade releve précisément de la question de la foi. Pour
le chrétien, il ne peut y avoir de résistance ni de protestation envers le mal,
$’il n’y a pas la foi en une humanité libérée de ce joug. Le Christ est le
précurseur de cette libération, il incarne I’intervention historique de Dieu en
faveur de ’homme et contre le mal.

Si 'une et I'autre de ces approches ne plaident pas pour la méme attitude
a I'égard du mal, il n’en demeure pas moins que toutes deux congoivent le
mal comme une force ou une puissance a laquelle I'homme ne peut échapper.
En réponse a cette compréhension du mal qui sous-tend des utopies divergen-
tes, il faudrait peut-tre recréer des catégories contemporaines qui puissent
cerner la réalité du mal. Contre Sade qui rejette la faute et fait taire toute
victime, repenser 1’alternative entre péché et grace sous les deux dimensions
de la culpabilité et de la victimisation !°, maintenues dans une indissoluble
tension, pourrait alors faire se rejoindre les deux versants de la réalit€ du mal
en une expérience qui ne soit pas fermée sur elle-méme. Cette proposition a
principalement pour but de ramener la notion de péché a une dimension

15 Ce néologisme est emprunté & P. Ricceur. Cela traduit, littéralement, un terme
propre a I’anglais : victimization, qui signifie I’acte de faire de quelqu’un une victime.



172 MURIEL SCHMID

existentielle et non pas impersonnelle et déterministe. Le mal relevera ainsi

de ’ordre de la peine, a la fois subie et infligée ',

6. Modernité de Sade : un écho théologique

L’univers de Sade s’éleve contre 1'idée d’un sacré qui dévalorise la con-
dition humaine en la condamnant dans le double mouvement des vices décriés
ici-bas et des vertus a acquérir pour s’assurer un meilleur au-dela. Mais en
méme temps, Sade signale, de par I’enfermement qui caractérise son univers,
le risque d’une humanité qui se perd dans un mouvement de repli sur soi-méme,
mouvement qui n’autorise aucune espérance et aucune crainte. Sade ne cesse
d’affirmer, toujours fidele a ses idées matérialistes, que : «La religion est fille
de la crainte et de I’espoir.» !

La conjonction de la crainte et de I'espérance se retrouve dans celle du
jugement et de la grace. Selon H. Arendt, le Jugement Dernier avait le mérite
de représenter a la conscience de I’homme «1’idée d’un critére absolu de justice
s’alliant & la possibilité infinie de la grice» '8, L’ auteur voit ainsi, dans la perte
de cette représentation, la perte de la crainte et de I’espérance, caractéristique
de la modernité.

Rien peut-étre ne distingue plus radicalement les masses modernes de celles des
siecles passés que la perte de la foi en un Jugement Dernier : les pires ont perdu
leur crainte, les meilleurs leur espoir. Aussi incapables qu’avant de vivre sans crainte
et sans espoir, ces masses sont attirées par toute entreprise qui semble promettre
la fabrication par ’homme du Paradis qu’elles avaient désiré et de I’Enfer qu’elles
avaient redouté. 1

L’homme en perte de crainte est également en perte de responsabilité et
I’homme en perte d’espérance est en perte de protestation. Sade, a la fin du
XVIIIC siecle déja, a décrit ce renversement de manicre extréme. Le modele
du libertin sadien devient ainsi ’expression exemplaire de ce prolongement
éthique et politique de la perte de la crainte et de I’espérance. Seul le principe

16 Cf. P. RIC®UR, Le mal, un défi a la philosophie et a la théologie, avant-propos
de P. Gisel, Genéve, Labor et Fides, 1986 : I’auteur développe en quelques pages 1'idée
de peine comme rassemblant la plainte et le blame.

'7 In Correspondance : Sade & la Bastille, 1787-1788, vol. XX, présenté par A. M.
Laborde, Geneve, Slatkine, 1996 : débat avec Puget sur une dissertation écrite par Sade
au sujet de 'Egypte comme berceau des religions, p. 248-254, ici p. 251.

'8 H. ARENDT, Les origines du totalitarisme : le systéme totalitaire, traduit par J. L.
Bourget, R. Davreu et P. Lévy, Paris, Seuil, 1972, p. 185.

' Ibid., p. 184. On retrouve également la méme conception chez M. BUBER,
Je et Tu, traduit par G. Bianquis, avant-propos de G. Marcel et préface de G. Bachelard,
Paris, Aubier Montaigne, 1969, p. 89 : «L’idole hybride de notre temps ne tolére pas
la croyance a la rédemption.»



L"UNIVERS DE SADE EN THEOLOGIE 173

de plaisir régit le rapport du libertin au monde, aux autres, a la souffrance et
a la douleur.

Est-il possible, des lors, non pas dans les catégories mythologiques dépas-
sées de I’Enfer et du Paradis et les représentations a la fois terrifiantes et
Iénifiantes qui les accompagnent, mais dans des catégories qui correspon-
draient a I’humanité moderne, de retrouver une représentation du Jugement
Dernier qui fasse vivre, tout a la fois, I'idée d’un critére absolu de justice et
la possibilité infinie de la grace?

7. La notion de felix culpa

L’idée de felix culpa est issue d’une certaine lecture du récit du péché
originel, lecture qui se place sous le regard de la rédemption offerte en la mort
et la résurrection du Christ 2V

O bienheureux péché [O felix culpa], toi qui as mérité un Rédempteur de cette nature
et de cette grandeur! 2!

Sans reprendre entierement cette représentation, il faut cependant retenir
de cette formulation une volonté de lire la faute en regard de son complément
que représente la possibilité du pardon, autrement dit de la grace. Dans 1'uni-
vers sadien, 1’absence de grdce retient I’homme dans le filet des forces de
destruction. Retrouver une parole de grice, c’est ainsi retrouver la nécessaire
foi en ’homme. A la lumiére de cette parole, une certaine démystification de
la culpabilité peut s’opérer : elle n’est plus uniquement un poids écrasant qui
enferme I’homme dans le remords, mais elle devient parole d’aveu, de con-
fession, qui en appelle a la justice. Cette perspective esquisse ainsi la force
de I’engagement dans 1’existence, avec les risques que cela engendre — abus
possible de la liberté, acceptation difficile de la responsabilité — et les invo-
cations qui y surgissent — appel a la grace, cri de protestation.

Un détour par le concept de loi pourrait nous aider a réintégrer la tension
exprimée par cette notion de felix culpa. Si Sade rejette farouchement le role
¢ducatif de la loi, il reconnait cependant qu’elle a le pouvoir, par ricochet, de
révéler le pole négatif de la réalité. Cette position rejoint, la perspective éthique
en moins, ['usus elenchticus de la loi tel que les Réformateurs 1’ont défini :
cet usage désigne, en effet, la fonction dénonciatrice de la loi en tant qu’elle
dévoile le péché de I’homme. «Voila pourquoi personne ne sera justifié devant
{ui par les ceuvres de la loi ; la loi, en effet, ne donne que la connaissance du
péché.» (Epitre aux Romains 3,20/TOB) C’est autour du concept de loi que

20 Pour une approche détaillée de cette question, voir le petit ouvrage de P. BUHLER,
Le probléme du mal et la doctrine du péché, Genéve, Labor et Fides, 1976.
2l Missel romain, vigile du soir de Piques.



174 MURIEL SCHMID

peuvent ainsi se rejoindre deux positions opposées : Sade s’accorde, sans le
vouloir, avec la vue classique de 1’apdtre Paul sur le rdle de la loi.

A partir de cette similitude, il est possible de revenir a la notion de felix
culpa comme possible ouverture. L’homme est pris au piege d’un regne du
mal qui ne peut étre circonscrit ni enrayé totalement par une attitude 1€galiste.
L’imputation de justice ne peut donc provenir du systeme légal lui-méme.
L’homme doit étre placé devant un échec face au mal, afin d’en mesurer
I’ampleur et la profondeur. De ce face a face pourrait alors naitre cette double
parole : aveu de culpabilité et imploration de la victime. C’est ainsi, a I'inté-
rieur de ce mouvement que pourrait &tre entendue et recue la parole de gréce.
Parole qui se veut ultimement imputation de justice sur la base de la foi seule.
«Voila pourquoi cela lui fut compté comme justice. Or ce n’est pas pour lui
seul qu’il est écrit : Cela lui fut compté, mais pour nous aussi, nous a qui la
foi sera comptée puisque nous croyons en Celui qui a ressuscité d’entre les
morts Jésus notre Seigneur, livré pour nos fautes et ressuscit€ pour notre
justification.» (Romains 4,22-25/TOB)

T. Moore a consacré un ouvrage 2 a I’étude des images archétypiques liées
a I’érotique sadienne. Il souligne deux aspects originaux dans son approche :
premierement, 1’écriture de Sade appelle le lecteur a I’in(tro)spection de ses
fantasmes les plus refoulés et, deuxiémement, cette in(tro)spection ne peut se
faire que nourrie par la notion de felix culpa. Ces deux aspects me permettent
de conclure ma démarche.

L’in(tro)spection est un mouvement tourné vers 1’intérieur : Sade oblige
le lecteur a plonger en lui-mé&me en abandonnant, au bord de cet abime, ses
défenses et ses principes moraux. C’est un mouvement de chute qui s’ esquisse,
une perte d’équilibre, une perte de fondement. Une chute qui pourrait rappeler
la chute originelle, cette découverte fondamentale d’une nature humaine pré-
cisément déchue. Mais, dans ce face a face littéraire et fictif, I’homme peut
prendre le risque de se regarder lui-méme sans fard et sans protection. T. Moore
métamorphose alors le terme d’in(tro)spection en celui de vivisection : par cet
acte, le lecteur met a jour ce que 1’in(tro)spection découvre, 1’analyse et I’expose.

Ce double mouvement de plongeon intérieur et d’exposition extérieure ne
peut s’effectuer qu’a 1’aide du paradoxe exprimé dans I’idée de felix culpa.
Le lecteur doit accepter qu’il va se reconnaitre lui-mé&me dans ce qu’il découvrira,
qu’il sera confronté a une part de lui-méme qui lui appartient. C’est sur la base
de cette reconnaissance qu’il peut étre sauvé : ce qui est extrait de lui-méme, cette
noirceur, est moins effrayant une fois regardé. T. Moore insiste ainsi sur le fait
qu’il y a une faute qui révéle I’homme 2 lui-méme. A partir de cette révélation,
I’lhomme peut revenir a ses choix et ses responsabilités en toute lucidité. L’ écriture
et 'univers de Sade obligent a cette réappropriation de I’idée du bien en face de
la réalit€ du mal. Aux yeux du théologien, ce regard est essentiel.

22 T. Moore, Dark Eros. The Imagination of Sadism, Woodstock, Spring Publi-
cations, (1994) 1996. Sur les themes mentionnés, cf. en particulier les pages 33 a 39.



	L'univers de Sade en théologie : du scandale à la dénonciation

