
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 50 (2000)

Heft: 2

Artikel: Le peuple de Dieu en quête d'une identité tangible : "Von den Konziliis
und Kirchen" (1539) dans l'ecclésiologie de Luther

Autor: Blaser, Klauspeter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381600

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381600
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 132 (2000), P. 131-150

LE PEUPLE DE DIEU EN QUETE
D'UNE IDENTITÉ TANGIBLE

«Von den Konziliis und Kirchen» (1539)
dans l'ecclésiologie de Luther

Klauspeter Blaser

Résumé

Pour différentes raisons, l'ecclésiologie de Luther n'a pas trouvé
beaucoup d'interprètes. La présente étude en rappelle d'abord les
nouveautés et analyse ensuite l'écrit de 1539 dans lequel Luther vulgarise ses
idées au sujet notamment de la visibilité du peuple de Dieu dans le
monde ; sept critères servent à l'identifier. Une dernière partie résume la
position que le réformateur développe à propos des conciles.

Liminaire

S'avance-t-on trop en prétendant que l'ecclésiologie est, dans l'œuvre de

Luther, l'aspect doctrinal le moins étudié ', alors que les Réformes réformée
et luthérienne avaient comme cible première et principale l'Église? Situation
quelque peu paradoxale qui demande explication. À quoi cette situation est-
elle due? M. Beyer émet une hypothèse qui nous paraît pertinente : le manque
de systématisation ecclésiologique chez Luther lui-même serait le résultat de

l'absence, dans la tradition doctrinale, d'un lieu dogmatique de ecclesia.
Certes, on trouve dans celle-ci des «ecclesiological categories and models»,

1 Les études les plus conséquentes et récentes dans ce domaine sont : M. Lienhard,
L'Evangile et l'Église chez Luther, Paris, Cerf, 1989, en particulier les chap. I-VII ;

M. Beyer, «Luthers Ekklesiologie», in H. Junghans (éd.), Leben und Werk Martin
Luthers von 1526 bis 1546, Göttingen, Vandenhœck & Ruprecht, 1983, p. 92-117 ;

F. W. Kantzenbach, «Strukturen in der Ekklesiologie des älteren Luther : ein Beitrag

zur reformatorischen Lehre von den notae ecclesiae», Luther-Jahrbuch 35
(1968), p. 48-77 ; Id., «Jesus Christus Haupt der Kirche : Erwägungen zu Ansatz
und Einheit der Kirchenanschauung Martin Luthers», Luther-Jahrbuch 41 (1974),
p. 7-44; Y. Congar, Vraie et fausse Réforme dans l'Église, Paris, Cerf, 19682,

p. 365-385 ; Id., L'Église de Saint Augustin à l'époque moderne, Paris, Cerf 1970.
On se référera également à R. Schwarz, Luther (Die Kirche in ihrer Geschichte 3/1),
Göttingen, Vandenhœck & Ruprecht, 1986.



132 KLAUSPETER BLASER

par exemple de provenance augustinienne ; en s'y référant, Luther se plaçait
dans une authentique continuité avec cette tradition. Il ne développa cependant
jamais l'ecclésiologie comme telle et comme un ensemble cohérent. La
réflexion de Luther sur l'Église se constitua en lien avec d'autres éléments de

sa pensée et en rapport avec l'élargissement de son horizon théologique depuis
1517/18, essentiellement sous la forme d'une critique toujours plus acerbe de

l'Église existante. Son œuvre tout entière sera donc parsemée de passages
touchant à la doctrine de l'Église, certains écrits étant directement consacrés
à cette thématique, mais cela toujours en rapport avec une question d'actualité
ou une polémique imposée par les circonstances. On pensera notamment aux
sujets controversés du conciliarisme, du rapport entre Écriture et Église, ainsi

que des pouvoirs ecclésiastiques et temporels 2.

Avec M. Beyer, on peut situer le début du recadrage en 1520 avec la

publication de la polémique contre Alveld : «De la Papauté à Rome...»3.

Luther, qui n'était pas anti-papiste au départ 4, y prépare son affrontement avec
l'Église en place. Dès lors, les contours de l'ecclésiologie de Luther
s'affirmeront toujours plus clairement et se préciseront encore au gré du débat avec
l'aile radicale du mouvement réformateur. Un nouveau point culminant est

atteint avec «Von den Konziliis und Kirchen» en 1539 (WA 50, p. 509-653)5.
Cet écrit sera notre principale référence. Mais avant de le situer et de l'analyser,
il faut préciser le cadre mis en place par Luther dès 1520 6.

I. Recadrer l'Église

Tota vita et substantia ecclesiae est in verbo Dei 7

Dans un premier temps, la question principale pour Luther est de savoir
si le pouvoir papal relève de l'ordre divin ou humain (WA 6, p. 286 sq. MLO
II, p. 15 sq.). Aussi bien en epistemologie qu'en herméneutique théologique,

2 M. Lienhard, op. cit., p. 120 sq. Voir aussi la liste des questions ecclésiologiques
particulières à la fin du Moyen Âge : p. 179, note 31, en se référant à O. H. Pesch.

3 Werke, édition de Weimar, 1883 sq. (réédition 1961 sq. WA) 6, p. 285-324 ;

Œuvres de Martin Luther, Genève, Labor et Fides, 1966 MLO) II, p. 11-56. Dans la
suite, on utilisera ces sigles directement dans le texte principal, mais sans ajouter aux
chiffres des pages ceux relatifs aux lignes de la WA. On consultera M. Lienhard (op. cit.,
p. 263 sq. et passim) et R. Schwarz (op. cit.. p. 11-13) pour les éditions disponibles en
allemand et en français ainsi que pour les instruments de travail ou la littérature secondaire.

4 M. Lienhard, op. cit., p. 123 sq.
5 Une traduction de cet écrit est prévue dans l'édition de la Pléiade des œuvres de

Luther. L'importance à la fois historique et systématique de ce texte peu connu du public
francophone justifie largement cette parution.

6 Nous sommes pour l'essentiel redevable aux études de Beyer et de Lienhard.
7 «L'Eglise doit sa vie et son être entièrement à la Parole de Dieu», WA 7, p. 721 ;

cf. aussi WA 12, p. 194-195 et WA 30 II, p. 682.



LE PEUPLE DE DIEU EN QUÊTE D'UNE IDENTITÉ TANGIBLE 133

l'Écriture Sainte fournit la base et le critère de cette connaissance 8. Qui connaît
l'Église doit cette connaissance au Christ, et la connaissance du Christ ressort
de la lecture de l'Écriture instruite par le Saint-Esprit (WA 6, p. 302). La Parole

qui engendre et réalise l'Église est pour Luther une réalité intérieure et divine.
Appliquant ce critère à Eph 4, 3-6, Luther pose qu'il n'y a qu'une seule

chrétienté - terme qui désigne chez lui l'Église universelle. Elle est composée
de tous ceux qui vivent dans la foi, l'espérance et l'amour. Le Réformateur
définit cette assemblée comme celle des cœurs (WA 6, p. 292-297 MLO II,
p. 21-27). Autrement dit, la communion des saints et donc l'unité du peuple
de Dieu se font dans l'Esprit, en dépit de toutes les différences et distances
dont elles sont marquées par ailleurs. Qui plus est, cette chrétienté se présente
comme royaume du Christ, ou de Dieu, soustrait à toutes les communautés
charnelles ou mondaines (selon Jn 18, 36 et Luc 17, 20 sq. ; cf. WA 6, p. 293

MLO II, p. 22), comme Luther le précise en usant d'une terminologie
juridique. Il vise ainsi à formuler le rapport à la fois vis-à-vis de Rome et vis-
à-vis du monde en général. L'ecclesia spiritualis est donc universelle, alors

que l'Église romaine n'est que particulière, de même que les Églises grecques
ou hussites. En l'occurrence, on constate la captivité de l'Église comme
conséquence de l'apostasie de Rome. Dérivées du nom du Christ, l'existence du
chrétien individuel et celle des chrétiens en communauté sont elles aussi

spirituelles. L'unité spirituelle ne se définit donc pas sociologiquement mais
exclusivement de manière théologique, dans l'horizon de la justification du

pécheur par la foi seule.

Trois conséquences s'ensuivent :

- Puisque le Christ est la tête (caput) de l'Église, le pape ne possède aucun

pouvoir sur les chrétiens et ne peut décider qui est chrétien. Entre le chef
au ciel et les fidèles sur terre, aucune institution à caractère vicariai ne

s'interpose (WA 6, p. 293 et 298 MLO II, p. 22 et 28). Le Christ seul

fait de quelqu'un un chrétien, c'est-à-dire sans se servir d'un lieu et de

moyens visibles 9.

- Une spiritualisation de l'assemblée des croyants est cependant à écarter.

La seule distinction en adéquation avec la structure de l'Église est celle
de la foi concrète de l'individu, membre du corps. Le rang défini par la
hiérarchie politique ou sociale ne saurait faire taire celui ou celle «qui croit,
espère et aime davantage».

- En dépit de la parole de Dieu publiquement proclamée, la vie chrétienne
est toutefois essentiellement cachée en Christ (WA 6, p. 295 MLO II,

8 La connaissance procurée par la raison n'est pas ici invoquée, car elle peut être

ambiguë : par exemple, établir une relation typologiquc entre la figure vétérotestamentaire

du prêtre et la figure prétendument néotestamentaire du pape est faux même si cette
interprétation se fait à l'aide de la raison.

Y. Congar, Vraie et fausse Réforme, op. cit., p. 365.



134 KLAUSPETER BLASER

p. 25)10, figure d'argumentation qui va jouer un rôle important dans la

pensée ecclésiologique de Luther (cf. WA 7, p. 724, p. ex.). Elle est cachée

pour le monde mais ne dissimule pas une autre Église que celle qui est

engendrée par la Parole et visible aux signes extérieurs.

Cela n'empêche pas Luther de distinguer deux, voire trois manières de

discourir sur l'Église (WA 6, p. 296-297 MLO II, p. 25-27). À la différence
de celle qu'on vient d'exposer, la seconde manière est celle de définir la

chrétienté comme

une assemblée dans une maison ou paroisse, évêché, archevêché, papauté, dans

laquelle assemblée, on pratique les gestes extérieurs, tels que chanter, lire, vêtements
sacerdotaux. Et avant toutes choses, on dit ici état spirituel les évêques, prêtres et

religieux, non à cause de la foi, que peut-être ils n'ont pas, mais parce qu'ils sont
bénis avec des onguents extérieurs, qu'ils portent couronnes, qu'ils portent
vêtements particuliers, font des prières et des œuvres particulières et célèbrent la messe,
sont debout en chœur, et pratiquent visiblement tout ce qui appartient à cet office
divin extérieur. (MLO II, p. 25-26 WA 6, p. 296)

Pour une telle conception de l'Église, il n'y a pas d'attestation dans l'Écriture

' '.

Aussi nécessaire que soit cette distinction discursive, en réalité les deux

types d'Église ne sont pas séparables, pas plus que l'âme et le corps humains

ne le sont. L'Église spirituelle, intérieure, sera toujours noyée dans la masse
du corpus permixtum, l'Église sociologiquement et juridiquement établie. Mais
tout comme les chrétiens authentiques sont cachés à la connaissance sensible,
de même personne ne peut percevoir qui est «mort au regard de Dieu» (MLO
II, p. 26 WA 6, p. 297). Avec Augustin, Luther voit l'Église comme un peuple
en route, toujours en quête du pardon et ayant besoin d'être délivré du mal

qui le poursuit.
L'Église ainsi circonscrite ne manque cependant pas de signes perceptibles

(notae ecclesiae) tels que le baptême, le sacrement d'autel et l'Évangile
proclamé (WA 6, p. 301 MLO II, p. 30) 12. Ils sont censés transporter vers
l'extérieur l'essence profondément intérieure de l'Église. «Tota vita et sub-

10 Ecclesia abscondita (WA 7, p. 722 ; WA 5, p. 47, etc.) deviendra ecclesia
invisibilis (WA 7, p. 710).

1 ' «Selon une troisième manière de discourir, on dit aussi églises, non la chrétienté,
mais les maisons construites pour l'office divin, et par suite, on étend le petit mot
«spirituel» aux biens temporels...» (MLO II, p. 27 WA 6, p. 297)

12 Ici, seuls le baptême et l'Évangile «produisent» des chrétiens. Par ailleurs,
l'Évangile (oralement transmis) passe souvent avant les autres signes comme signe le
plus certain, parfois même à l'exclusion des autres, p. ex. WA 7, p. 720-721. Cf. WA
25, p. 97 : «Partout où l'Évangile est sincèrement prêché, là le règne du Christ est
présent. Cette marque de l'Église ou du Règne du Christ ne saurait te tromper. Car

partout où est la Parole, là est (aussi) l'Esprit Saint tant auprès de l'auditeur qu'auprès
de l'enseignant.»



LE PEUPLE DE DIEU EN QUÊTE D'UNE IDENTITÉ TANGIBLE 135

stantia est in verbo Dei» ne formule donc que le sommet de l'argumentation.
L'incarnation du Verbe dans l'humanité du Christ et dans les fruits tangibles
de l'Évangile ne se trouve pas mise en cause pour autant. Au contraire : il est

nécessaire que l'Église soit enveloppée dans la chair (WA 39 II, p. 161)I3.
On aura l'occasion de le voir dans l'écrit de 1539.

Corpus permixtum

Règne du Christ sur terre, liée à l'œuvre du Saint-Esprit et donc soustraite
à la maîtrise humaine - telle est l'idée dominante que Luther se fait de l'Église.
Si sa réalité n'est dicible qu'à l'aide du troisième article du Credo, elle est

cependant placée dans le monde, et là, le salut est caché à tel point que la réalité
ecclésiale se traduit en expérience de désespoir. Luther ne conteste pas le bien-
fondé d'une organisation extérieure. L'Église-institution, si elle n'est pas
identique à la communauté rassemblée dans et par l'Esprit Saint, se présente
néanmoins comme une réalité sociologique et politique. Cependant, nul doute

que le baptême y fait naître l'Église véritable. C'est donc la mise au pas de

celle-ci par Rome ou par les anabaptistes qu'il s'agit de combattre (d'où la
nécessité de la Réformation), plutôt que sa condition terrestre et institutionnelle.

Mais comment lire cette condition théologiquement? Luther devra
parvenir, à travers les débats avec l'Église romaine et des événements provoqués
par sa Réforme, à une nouvelle compréhension de l'œuvre salutaire de Dieu
tout entière. C'est dans ce contexte qu'il faut placer le discours, à facettes

multiples, que Luther tient au sujet des règnes (ou cités), des pouvoirs
(Regimente, ou autorités temporelles, glaives, institutions ; mot souvent utilisé par
Luther comme synonyme de règnes) et des états (Stände) tels qu'ils se

déploient dans la création, la conservation et la rédemption du monde. Alors que
le règne indique le fait et l'étendue de l'exercice du pouvoir, le Regiment se

réfère à la manière dont s'exerce ce pouvoir. Par le biais de cette distinction,
Luther désigne deux modes de l'agir divin dans le monde et dans les
consciences. Notre propos ne peut reprendre cette problématique que dans la mesure
où elle touche à l'ecclésiologie. En ce sens, quatre points sont à noter 14

:

a) Parler du règne du Christ (de Dieu) signifie rejoindre l'eschatologique :

le présent des chrétiens est caché, leur avenir objet de promesse. Quant au règne
du monde, il peut soit désigner la sphère du diabolique, soit le lieu de la création
divine.

13 Le double caractère de l'Église suscite une précision quant à la relation entre
tête et membres. L'œuvre du Christ se communique et s'incorpore aux fidèles grâce
à l'œuvre du Saint-Esprit, telle qu'elle est confessée au troisième article du Credo ; le
ministère de la prédication est alors de nature fonctionnelle, un moyen entièrement
déterminé par le message à transmettre (WA 6, p. 300 MLO II, p. 29-30).

14 M. Beyer, art. cit., p. 99-108.



136 KLAUSPETER BLASER

b) Pouvoirs civil et spirituel ont comme objectif commun de libérer le

monde du diable (WA 31 I, p. 243 MLO VI, p. 229-230 ; WA 28, p. 329).
Une telle libération ne permet cependant pas de mener une vie tranquille. Elle
est plutôt le théâtre du combat entre les deux règnes (duo regna in mundo :

la chair, le monde, le diable, puissances auxquelles s'opposent Dieu et sa

Parole) au cours duquel les hommes succombent eux-mêmes au monde ou

s'intègrent sans cesse à nouveau comme sujets libres au royaume du Christ.
Dans l'espace structuré de la sorte, le chrétien est effectivement citoyen de

deux patries (WA 11, p. 253 MLO IV, p. 21-22). L'Église pécheresse ne

demeure Église du Christ qu'en écoutant la parole de Dieu (WA 31 I, p. 423).

c) Les pouvoirs institués par Dieu se présentent dans le monde comme des

ministères sans lesquels la vie ne peut demeurer (WA 30 II, p. 554 sq. MLO
IX, p. 179 sq.). Des hommes du corpus mixtum exercent leur domination sur
d'autres hommes du même corps. Placés conjointement avec les non-chrétiens

sous l'autorité civile, les chrétiens se mettent au service du prochain ; eux qui
n'auraient pas besoin du glaive, en usent au nom de l'amour l5. Le règne du

Christ ne se rend pas pour autant dépendant des moyens de pouvoir extérieurs.
Le ministère spirituel (de la prédication) signifie en effet service de la Parole
de Dieu. Opposé à sa réduction à une simple instance morale, il a mission de

montrer l'incapacité humaine de produire son propre salut ou son propre
(pseudo-)évangile : ce faisant, il enseignera les âmes et les conduira à la vie
éternelle 16. L'autorité civile, elle, n'a pas mission de sanctionner l'hérésie.
L'essentiel consiste à ne pas mélanger les pouvoirs ni à faire intervenir l'un
arbitrairement dans la sphère de l'autre. Non pas régner avec l'Évangile comme
code, mais avec l'amour comme mesure! Par cette devise, Luther échappe à

la spiritualisation du corpus mixtum.

d) La pluralité des mandats, professions et comportements est synthétisée
dans la conception des trois hiérarchies (ecclesia, politia, (economia, mentionnées

aussi dans «Von den Konziliis und Kirchen» ; parfois, Luther y ajoute
l'amour chrétien). Chacun participe à tous ces états, qui ne sont pas des castes

intouchables. Ils se concrétisent dans les ministères de la prédication, du

magistrat et du père de maisonnée. Ces états relèvent du droit naturel et, de

ce fait, ils ont une qualité à la fois séculière et divine, une action raisonnable

au sens de ce droit n'étant en fait possible qu'en fonction de l'écoute de

15 WA 11, p. 260 MLO IV, p. 29) : «Nul chrétien ne doit porter le glaive ni
faire appel à lui pour lui-même et pour ses propres affaires; mais lorsqu'il s'agit d'un
autre, il peut et doit le porter et faire appel à lui, afin que la méchanceté soit réprimée
et la piété protégée» (cité d'après M. Lienhard, op. cit., p. 92).

16 Ce ministère doit «enseigner à tous les états (Stände) comment ils doivent
extérieurement se comporter dans leurs charges et dans leurs états, afin de bien faire
aux yeux de Dieu. Il peut consoler les affligés, donner des conseils, arranger de
mauvaises affaires, raffermir des consciences qui sont dans l'erreur, aider à observer la paix»
(WA 30 II, p. 537 MLO IX, p. 171, cité d'après M. Lienhard, op. cit., p. 98).



LE PEUPLE DE DIEU EN QUÊTE D'UNE IDENTITÉ TANGIBLE 137

l'Évangile. En tant que Loi et Évangile, la prédication touche à la fois le non-
chrétien et le chrétien. Par cette conception, l'homme est convoqué comme
répondant public et acteur responsable. En particulier, le chrétien utilise son
état «laïc» pour mettre en œuvre précisément ce régime qui est commun à tous
les chrétiens en vertu du baptême, base indépassable de l'état chrétien. Et

pourtant nul état ne conduit au salut ; celui-ci est réservé à la foi en Jésus. Ceux

qui y adhèrent feront cependant de bonnes œuvres (WA 26, p. 505 MLO
VI, p. 180). La communauté des baptisés, structurée par les états, telle est

l'Église. Et Luther d'ajouter dans sa lettre «À la noblesse chrétienne de la
nation allemande» : «Car tout ce qui provient du baptême peut se vanter d'être
déjà consacré prêtre et Évêque et Pape, encore qu'il ne convienne pas à tout
un chacun d'exercer une semblable fonction» MLO II, p. 86 WA 6, p. 408 ;

MLO XV, p. 33 sq. WA 40 I, p. 59 sq.). Postulat à proprement parler explosif!
En dépit des sphères qui ne doivent pas être mélangées, le sacerdoce

universel permettrait donc aux laïcs, au prince par exemple, de gérer une
situation de crise touchant au ministère de la prédication. Ce «Notamt» de

l'autorité temporelle est en effet envisageable lorsque l'Église s'avère elle-
même incapable de gérer ses problèmes l7.

II. Reconnaître le peuple de Dieu

Une tentative de vulgarisation des idées ecclésiologiques de Luther

On connaît les événements de 1530 : Charles Quint convoque la diète

d'Augsbourg afin «d'être et de lutter sous le même Christ», tout en réclamant
des protestants un alignement à la sancta catholica et Romana ecclesia. Pour
la Confession d'Augsbourg en revanche, les cérémonies et les traditions d'origine

humaine ne fondent pas l'unité des chrétiens ; il suffit de prêcher l'Évangile

comme il faut et d'administrer les sacrements selon la parole divine. Cette

disposition tient ensemble le règne caché du Christ et la communauté structurée
des baptisés. L'ordre extérieur de celle-ci n'est par conséquent pas négligé. On

peut donc retrouver dans les articles VII et VIII de la Confession d'Augsbourg
l'articulation ecclésiologique que Luther avait mise en œuvre dix ans
auparavant. La démarche de Luther n'a jamais été sectaire, pas plus que celle de

Calvin l8. Mais ces affirmations denses et peu explicites quant à la nature même
de la congregatio sanctorum ont provoqué le refus des controversistes qui ne

voulaient la comprendre que dans la perspective du droit canonique : comment
traiter le cas des pécheurs et leur statut dans la communauté?

17 Comme le montre l'exemple de la surveillance et de la «visitation» (visite) que
les Églises de Saxe exerçaient à leur propre égard.

18 Cf. M. Lienhard, op. cit., p. 192.



138 KLAUSPETER BLASER

C'est pourquoi Mélanchthon devait reprendre et développer l'ecclésiologie
luthérienne dans l'Apologie. Sous l'aspect de la communauté des baptisés, les

pécheurs font bien entendu partie de l'Église ; sous l'aspect de la congregano
sanctorum, les signes extérieurs ne remplacent cependant pas la communion
des biens éternels dans le cœur - et cette différence ne se donne pas à voir.
Alors que Mélanchthon était disposé à faire des concessions, Luther ne

transigea nullement. Au contraire, et progressivement l'identification du pape avec

l'Antéchrist ne lui sembla pas seulement marquer l'incompétence spirituelle
du pontife romain, mais dénoncer aussi son existence comme corps étranger
à l'intérieur même de l'Église. Ainsi, toutes les prétentions de la papauté sont
d'emblée disqualifiées, même iure humano, étant donné que l'exercice de la

papauté reste inconciliable avec les trois états. Le problème ecclésiologique
de l'unité embraye ici sur la situation qui a occasionné le traité «Von den

Konziliis und Kirchen».

Pratiquement toutes les diètes avaient été confrontées aux demandes des

deux partis confessionnels qui s'étaient opposés l'un à l'autre, visant à

convoquer «un concile général, libre et chrétien». Surtout dès les années 30 du

XVIe siècle et après avoir refusé pendant longtemps toute entrée en matière,
Rome se montrait plus disposée à faire des concessions dans la question du

concile réclamé par Luther ou par certains princes. Paul III le convoqua
finalement pour le mois de mai 1537 à Mantoue, le renvoya à Vicenza et

finalement le remit à une période indéfinie dès 1539. Ce n'est donc qu'en 1545

que le concile s'ouvrit à Trente. Compte tenu des rapports de forces réels, il
n'y avait cependant aucun espoir que les Églises issues du mouvement
réformateur pussent s'y faire entendre. Toujours est-il qu'une tendance visant une
réforme de l'Église sur la base des premiers conciles et des Pères se fit sentir
des deux côtés de la barrière confessionnelle.

La première annonce du concile en 1536 avait provoqué la question de

savoir si «les protestants» devaient accepter l'invitation et se faire représenter.
Tout en distinguant les articles qui ne suscitent pas de dissension ou dont on

peut raisonnablement disputer entre savants par rapport à d'autres qui ne

supporteraient aucune concession, Luther développa une attitude pessimiste
dès la diète de Worms (WA 7, p. 832-837 MLO II, p. 313-316),
particulièrement durant les années difficiles de 1523/24 et à nouveau dans la préface
aux articles de Smalcalde de 1537 (WA 50, p. 192 sq. MLO VII, p. 223 sq.) :

une décision conciliaire relèverait nécessairement plus d'une démonstration de

pouvoir que de l'amour de la vérité.
En ce sens, la prise de position de Luther représenta une sorte de «suivi»

des articles de Smalcalde. Luther saisit l'occasion pour une mise au point des

propos jusqu'ici occasionnels au sujet du concile et pour un développement
plus systématique de cette question. Par ailleurs, dès 1539, Charles Quint
poursuivit le plan d'une dispute ayant pour objectif l'élimination de la scission

religieuse dans l'empire. Ce plan se réalisa dans les colloques («Religionsgespräche»)

à Haguenau, Worms et à Ratisbonne en 1540/41, auxquels Me-



LE PEUPLE DE DIEU EN QUÊTE D'UNE IDENTITÉ TANGIBLE 139

lanchthon participait, mais sans que Luther ne donne son accord aux divers
textes proposés pour trouver une issue. Luther critiquait notamment l'inflexion
au sujet de la justification 19.

Notons encore que la situation en 1539/41 s'était beaucoup modifiée par
rapport à 1520. L'ecclésiologie de Luther n'a plus Rome comme cible unique,
mais elle se situe également par rapport à toute une série de déviances à

l'intérieur même du protestantisme en genèse.
La partie à proprement parler ecclésiologique intervient vers la fin du traité

«Von den Konziliis und Kirchen» (WA 50, p. 624-653). Les principes qui y
sont exposés sous-tendent-ils le débat au sujet des conciles ou en sont-ils la

conséquence? S'il est sans doute justifié de lire cette dernière partie à la lumière
des deux premières, l'inverse ne s'impose pas moins 20. C'est parce que Luther
a une idée claire de ce qui constitue l'ecclesia qu'il parvient à sa conception
des conciles, de leurs misères et de leurs gloires.

Quelle est cette idée de base dans l'écrit en question?

Le saint peuple de Dieu

Au lieu de céder soit à la pression populaire, qui voudrait définir l'Église
à partir de la visibilité de certains dignitaires, soit à la pression scientifique,
qui procéderait à la lecture de la tradition, Luther dit vouloir en rester à la foi
des enfants, plus précisément à ce que les enfants apprennent au catéchisme :

«Je crois une sainte Église chrétienne, communauté des saints», c'est-à-dire
un rassemblement de personnes qui sont chrétiennes et saintes. Le mot «Église»
ne rendrait pas vraiment le sens de cet article, c'est-à-dire rassemblement de

chrétiens et de saints.
Car l'étymologie du terme ecclesia (cf. Actes 19, 39 et ailleurs) ne qualifie

pas spécifiquement ce rassemblement de personnes ; il peut y en avoir de

plusieurs types différents. Mais s'agissant du peuple chrétien, il est sancta
catholica Christiana, défini par sa foi au Christ et bénéficiaire du Saint-Esprit
qui le sanctifie. Cette sanctification comprend certes le pardon des péchés, mais
aussi la mort aux péchés. Et, de ce fait, Luther va constamment combiner les

principes ecclésiologiques avec les deux tables de la loi. Autrement le peuple
ne serait pas «saint». De qui est-il composé? L'Église comprend le peuple de

Dieu décrit dans l'Ancien Testament, la chrétienté de la foi ainsi que la
chrétienté sous son aspect plus sociologique. Le lien avec les commandements
n'est donc pas fortuit ; il souligne l'opposition à la spiritualisation, sans pour
autant se réduire à un simple agir.

19 R. Schwarz, op. cit., p. 210-212.
20 Notre exposé, qui présente et problématise en même temps le texte de Luther,

met donc l'accent sur cette dernière partie aux dépens de la problématique du concile.



140 KLAUSPETER BLASER

Un tel recours à une foi simple aurait d'emblée pu clarifier l'usage impropre
du concept «Église». On ne se serait alors jamais permis de le définir via le

pape, les évêques et les moines qui, ne vivant ni dans le Christ, ni dans la

sainteté, ne correspondent pas à un peuple. Bien plus : l'usage revendiqué du

vocable «Église» s'impose étant donné la confiscation du sens de ce terme par
le rassemblement papiste ; il y désigne en effet des édifices ou des peintures

représentant des apôtres, des disciples, voire Marie. Or, «Église» doit signifier
un peuple saint et chrétien jusqu'à la fin des temps :

qu'il y ait donc toujours un peuple saint dans lequel le Christ vit, opère et gouverne
per redemptionem. par grâce et pardon des péchés, ainsi que le Saint-Esprit per
vivificationem et sanctificationem, par l'expulsion quotidienne des péchés et le

renouveau de la vie, à savoir que nous ne demeurions pas dans les péchés mais
conduisions une vie nouvelle dans les œuvres bonnes et non dans les vieilles œuvres
mauvaises, selon les dix commandements ou deux tables de Moïse.2I

En contraste, la définition de l'Église comme sancta ecclesia Romana

démasque l'Église papiste comme un retour au pur paganisme, le paganisme
romain. La vraie sainteté chrétienne lui est absolument contraire.

Mais qu'est-ce que la sainteté? Un excursus permet de le préciser. Elle est

entièrement définie par le Saint-Esprit qui provoque la foi au Christ et ainsi
sanctifie les croyants. D'après 2 Cor 3,3, les tables de la Loi sont inscrites dans

le cœur humain. La première se résume dans le déploiement des trois vertus

théologales : connaissance vraie du Dieu vrai, victoire sur le diable et ses

manifestations anthropologiques, louange pour la vie en Dieu. Voilà la raison

pour laquelle le Saint-Esprit est appelé sanctificateur ou vivificateur. Dans la
sainteté chrétienne, le décalogue, qui formule la volonté de Dieu, trouve son

accomplissement.
Quant à la deuxième table, elle concerne la sanctification corporelle que

Luther s'empresse d'inclure 22
pour s'opposer, cette fois, aux antinomistes dont

le discours au sujet des péchés et de leur rémission passe pour du «babillage» :

ils enseignent le Christ tout en l'anéantissant par leur enseignement même. La
première table ne saurait être adéquatement comprise lorsque la deuxième n'est

pas respectée, ce que Luther illustre avec l'appui d'exemples flagrants de ce

qui est considéré comme la sainteté à la romaine.
Si donc la confusion est grande au sujet de la véritable Église, quels sont

les critères permettant de reconnaître le peuple chrétien et saint sur cette terre,
et inversement, permettant à celui-ci de reconnaître la vraie Église? Peut-on
en donner quelques-uns qui garantiraient sa présence au milieu du corpus
mixtum? Luther en expose sept, d'une importance inégale, mais de l'ordre de

21 WA 50, p. 625 (cf. aussi : WA 50, p. 629-31). L'expression «heilig christlich
Volk» exclut d'emblée tout malentendu hiérarchique ou institutionnel ; elle est utilisée
comme un équivalent pour catholica sancta.

22 En anticipant le célèbre adage du pietiste wurtembergeois Œtinger : «Leiblichkeit
ist das Ende der Wege Gottes!»



LE PEUPLE DE DIEU EN QUÊTE D'UNE IDENTITÉ TANGIBLE 141

l'Église visible, c'est-à-dire concrètement visible. Sa démarche s'inscrit dans

une tension entre la patrie à venir, d'une part, et l'existence terrestre dans la

détresse, d'autre part, condition à laquelle la foi n'échappe en aucune manière.
Ce passage insiste davantage sur l'extériorité des marques de l'Église que le
cadre général.

Pour un visage public identifiable

Luther énumère donc sept critères concrets qui peuvent aider à identifier
le visage de l'Église visible.

1) Ecclesia verbo Dei generatili-, alitur, nutritur, roboratur23. Le critère
principal et en même temps source de la sainteté du peuple chrétien, c'est la

sainte parole de Dieu : elle sanctifie tout, elle est la sainteté même de Dieu
(Rom 1, 16, ITim 4, 5). C'est le Saint-Esprit lui-même qui l'amène et oint
l'Église, à la différence de l'huile que le pape dispense. Tel un onguent
guérisseur, la Parole apporte l'onction en vue de la vie éternelle. Dans ce

registre, la Parole est externe, «prêchée oralement par moi comme par toi»,
léguée par le Christ comme signe extérieur qui permet d'identifier le saint

peuple chrétien dans le monde. Objet d'une foi sérieuse, cette parole orale se

fait entendre sur la place publique. Conclusion : là où tu entends une telle
parole, là où tu vois des gens prêcher, croire, confesser et agir en conformité
avec elle - là il y a indubitablement une vraie ecclesia sancta catholica, quel
que soit le nombre de personnes qui la compose. De toute manière et selon
Es 55, 11, la Parole de Dieu ne saurait exister sans le peuple de Dieu, et vice
versa. La prédication et l'écoute renvoient au peuple : sa foi et la parole se

conditionnent réciproquement.
Ce miracle exorcise tous les types de diables imaginables (cf. Me 1, 26 ;

9, 26) dont toute une série de personnages, sarcastiquement énumérés par
Luther, sont encore prisonniers. Le diable ne sort de sa victime que lorsqu'il
est confronté à la parole dont il ne supporte ni la présence ni la force.

2) Le deuxième critère d'identification : le saint sacrement du baptême,
objet d'enseignement et de foi, mis en œuvre selon l'ordre du Christ. À
l'enseigne de la Parole, le sacrement est lui aussi signe public et moyen de
salut. Lavé des péchés par le Saint-Esprit et ainsi libéré de la mort, le baptisé
prend le bain saint de la naissance nouvelle. Peu importe qui baptise, le baptême
n'appartient jamais à celui qui baptise ; il est donné au baptisé, de même que
la Parole est donnée à celui qui l'écoute et la croit.

3) Le même type d'argumentation s'applique au saint sacrement de l'autel.
Ce signe public permet au peuple du Christ de confesser ouvertement son être-

«L'Église naît, est élevée, nourrie, affermie par le Verbe de Dieu», WA 50,
P- 630 : cf. aussi : p. 628-642. Cf. Y. Congar, Vraie et fausse Réforme, op. cit.. p. 365
note 96 et p. 367 note 101, où différents passages du même ordre sont cités.



142 KLAUSPETER BLASER

chrétien. Ici encore, le sacrement revêt celui qui le reçoit des ornements d'un
roi et d'un prêtre même s'il est dévêtu par ailleurs, c'est-à-dire indépendamment

de sa richesse vestimentaire ; de ce fait, il se trouve libéré des usages
vestimentaires en cours, usages qui marquaient une dignité particulière. De

plus, le sacrement appartient à celui qui le reçoit, non à celui qui le donne,
à moins que ce dernier le reçoive également. Seul le peuple de Dieu confesse

son identité à travers l'usage de ce signe salutaire, mais cela ne veut pas dire

qu'il n'est pas reçu par de faux chrétiens, des incroyants de fait ; ceux-ci ne
«dé-sanctifient» cependant pas le peuple de Dieu visible, qui procède à leur

punition voire à leur excommunication.

4) Luther ajoute maintenant d'autres notae ecclesiae qui le démarquent
quelque peu de la Réforme réformée, jusqu'ici en plein accord avec les propos
du Réformateur allemand. Le pouvoir des clés (Mt 18, 15-18), s'il n'est pas
absent dans l'ecclésiologie réformée, a chez Luther un rang presque analogue
à celui de la parole et des sacrements, du moins dans cet écrit. Luther admet

la confession et absolution tant publique que privée, car le fait de pardonner
ou de punir des péchés atteste de l'existence concrète du peuple de Dieu. Legs
du Christ, le pouvoir des clés constitue donc un signe public et un moyen de

salut. Luther fait une séparation entre les pécheurs sanctifiés et confessant le

Christ, d'une part, et les récalcitrants qui sont à exclure du peuple saint, d'autre

part. Une fois de plus, les clés sont celles de l'Église (claves ecclesiae) et non
du pape (claves Papae) ; ces dernières ont de fait été transformées en
rossignols, crochets de serruriers, et sont inutilisables pour les trésors de l'Évangile :

tout au plus ouvrent-elles les armoires des rois. Le pouvoir des clés n'est pas
concentré à Rome, mais distribué à travers le monde habité par le peuple
chrétien. Conséquence pastorale au niveau local : ce que les fausses clés

pardonnent ne mérite sûrement pas ce pardon et ce qu'elles refusent de délier
vaut d'être libéré aussitôt.

5) En citant le lieu classique d'Eph 4, 8-13, le Réformateur va maintenant
aborder la question du ministère nécessaire pour la transmission du salut. S'il
en va de la tâche de l'Église, la raison essentielle et première de ce fait est,

ici encore, le don du Christ. L'ensemble du peuple comme tel serait sans doute

incapable d'assumer les fonctions que le Christ confie à des individus. Cette

structure ainsi que le consentement joyeux à cette différenciation interne
caractérisent précisément le peuple de Dieu. Ce sujet du ministère exige une
sorte de digression, mélange d'argumentation théologique et de polémique, au

sujet de quelques questions controversées dont les points principaux portent
sur le ministère et le mariage des pasteurs. Sous l'apparence d'une grande et

grossière polémique, Luther aboutit à ce constat : le pape et son Église sont
hostiles au mariage, considéré comme péché, impur, réprouvé par Dieu, alors

qu'en même temps ils le disent saint et sacrement. Ce ne peut être qu'un
mensonge, sinon ils n'interdiraient pas aux prêtres de se marier.

Si les propos de Luther ne sont pas toujours évidents à saisir, l'argument
n'a manifestement pas d'autre intention que de faire comprendre que l'exercice



LE PEUPLE DE DIEU EN QUÊTE D'UNE IDENTITÉ TANGIBLE 143

des ministères, à différents niveaux de la vie du saint peuple chrétien, obéit
à la parole de l'apôtre Paul plutôt qu'à celles des juristes voire même des Pères

de l'Église.
6) Autre manifestation certaine du peuple de Dieu dans l'Église : le culte

public (le «Gemeindegottesdienst») sous la forme de la prière, de la louange
et de la reconnaissance. Prier le Notre Père et apprendre à le prier, chanter des

psaumes ou d'autres chants spirituels, proclamer la foi, la loi et le catéchisme,
voilà ce qui nous assure de la présence du peuple saint. Ce sont les moyens
par lesquels le Saint-Esprit le sanctifie, à condition que l'exercice de la piété
soit intelligible et donc perfectible, ce qui n'est pas nécessairement le cas chez
les religieux et religieuses (qui vivent cloîtrés et ont des cérémonies
hermétiques).

7) À notre surprise, Luther ajoute une septième marque ; elle concrétise
sa théologie de la croix ou applique celle-ci à l'ecclésiologie. Le peuple
chrétien, afin de se conformer à son Seigneur, doit supporter intérieurement
tout malheur et persécution, affliction et mal de la part du diable, du monde,
de la chair. Il doit trembler dans l'effroi, être pauvre, méprisé, malade,
souffrant. C'est en effet le sort de ceux qui se tiennent aux côtés du Christ et de

la parole de Dieu (Mt 11,5). Or Luther dépeint le tableau d'une ecclesia pressa
qui dépasse de beaucoup toutes les souffrances des juifs, des païens, des turcs.
Somme toute, le peuple saint fait une expérience analogue à celle du Crucifié.
Ce moyen de salut non seulement rend saint, il est même rédempteur. À
nouveau, mettre cela en évidence implique aussi une négation : celle des

reliques du bois de la croix et, partant, du commerce qui s'y rattache. Souffrir
pour le Christ - voilà qui tue le vieil Adam et apprend à être joyeux dans la

tribulation même.

Voilà donc les sept pièces maîtresses 24 de la sanctification chrétienne, les

sept moyens de salut (Heiltiimer), «les sept sacrements», comme le remarque

24 Dans un sens analogue et légèrement modifié, Luther utilise ce catalogue des
notae ecclesiae dans «Wider Hans Worst» (WA 51, p. 469-576 ; en particulier : p. 479-
485) ; il en déploie même onze (en y ajoutant le Notre Père, le Credo, les Psaumes,
le mariage, etc.). Mais il s'agit de débattre de la question de savoir où «l'authentique
Eglise ancienne» et «la fausse Église nouvelle» (différenciation qui remplace les «deux
Eglises» de 1520?) peut être trouvée - question de fond qui émerge avec la Réforme.
Or les communautés évangéliques réformées peuvent être reconnues comme l'authentique

Église ancienne malgré l'accusation d'hérésie portée contre elles. Par contre et
paradoxalement, l'Église romaine est la fausse Église nouvelle - ce qui d'après R. Schwarz
(op. cit., p. 210) représente aussi un jugement historique, la religion catholique n'ayant
acquis ses formes spécifiques qu'au cours de l'histoire. La polémique contre l'Antéchrist
se comprend sur cet arrière-fond. Ce qui complique les choses, c'est le fait que cette
fausse Église nouvelle conserve (abusivement) le texte de l'Écriture, du Credo, des
sacrements. Deux formes concrètes d'Église se constituent dès lors. Si un degré de
continuité avec l'Église de l'Évangile existe, il n'empêche que la papauté ne peut
adéquatement représenter le visage de l'Église dans le monde (WA 43, p. 597 sq.; cf.
M. Beyer, op. cit., p. 114-15).



144 KLAUSPETER BLASER

Luther ironiquement tout en s'interdisant l'emploi de ce terme abusivement
utilisé.

Même si l'effort de se conformer au Christ ne peut conduire à une complète
identification avec ce qu'il est réellement, nous sommes engagés sur un chemin

qui va s'accomplir eschatologiquement. Comme nous l'avons constaté, Luther
le combine principalement avec la réponse à la première table de la loi, qui
l'aide à exclure l'homme comme cooperator Dei ; mais la deuxième table ne
saurait en être dissociée. C'est pourquoi le Réformateur doit récapituler le tout
sous l'angle de l'éthique (WA 50, p. 643 sq.).

Parmi les signes extérieurs qui permettent de reconnaître l'Église (vraie),
Luther mentionne le respect pour les parents - avec, de leur part, l'éducation
chrétienne des enfants en contrepartie, et le service obéissant du sujet - avec
la protection du seigneur en récompense. Suit tout un catalogue de vices et
de vertus, accompagné d'une sorte de troisième usage de la loi : le décalogue
nous permet de voir jusqu'à quel point le Saint-Esprit a conduit la personne
qui se sanctifie, afin qu'elle ne se lasse pas de cette tâche permanente qu'est
la sanctification. Tout en tout, voilà ce qui définit la sainte Église chrétienne
au milieu de laquelle on devrait choisir les délégués au concile proposé afin

que celui-ci soit dirigé par le Saint-Esprit25.
Tout en procédant à une désacralisation des lieux, des heures et de la

liturgie dans lesquels la prédication et les sacrements sont inscrits, Luther
conclut cependant à la nécessité d'un ordre, notamment à cause du peuple
simple et des enfants ; mais il n'est jamais nécessaire au salut, car il ne rend

pas le chrétien plus saint. Il ne faut simplement pas déconcerter la foule. Dans
la concertation des trois hiérarchies : maison familiale, cité (régime civil),
Église, la famille chrétienne peut vivre et s'édifier; l'école est l'instrument
privilégié de la conformation à l'ordre divin et de la préparation aux ministères
nécessaires à la marche à la fois de l'Église et du monde. Dieu reste ainsi le

maître des trois hiérarchies, sans qu'il y ait de sommet hiérarchique terrestre.
L'Église qui ne respecte pas cette gouvernance instituée et désire s'y substituer
elle-même mérite qu'on s'en sépare (Ps 2,3 ; divers passages pauliniens). Cette
réflexion permet de retrouver la problématique par laquelle Luther avait ouvert
son écrit, celle des conciles.

25 Luther est réaliste : pour le moment, les chapelles du diable sont plus grandes
que les temples de Dieu, si l'on pense au premier qui a l'habitude de singer le deuxième,
y compris son évangile et ses sacrements. Luther glose de manière acerbe et sarcastique
sur des coutumes en vogue dans le catholicisme de l'époque. Une précision s'impose
également par rapport aux Schwärmer - tout aussi influencés par le diable que les

papistes - qui privilégient l'esprit et déprécient les sacrements sous prétexte de leur effet
non immédiat, mais eschatologique. Certes, le Saint-Esprit se cache dans ces signes
extérieurs. Les sacrements sont cependant ordonnés, fondés et façonnés par Dieu ; en
utilisant des administrateurs, son Saint-Esprit y opère pardon et réconfort. Ce qui
manque précisément dans les sacrements et les Églises provenant du diable.



LE PEUPLE DE DIEU EN QUETE D'UNE IDENTITE TANGIBLE 145

III. Réformer la chrétienté

Concordia Christiana

La problématique des conciles, complément de l'ecclésiologie de Luther 26.

occupe le Réformateur bien plus longuement que la partie finale que nous
venons d'aborder. Elle ne retiendra notre attention que dans les grandes lignes.

Dans les conditions proposées, Luther se voit obligé de refuser le concile.
En analysant les propositions en débat, Luther entend d'abord préciser la nature
de la Réformation. La question est : faut-il la mettre en œuvre avec le pape,
sans lui ou en rupture avec l'institution traditionnelle? Dans l'introduction, qui
attaque la papauté et son objectif premier de conserver le pouvoir, on peut
notamment souligner la réponse de Luther à l'appel de se réformer ensemble
avec le pape. Si la proposition était sérieuse, une entrée en matière serait

possible. Mais elle est jugée hypocrite, puisqu'elle ne fait que renforcer le

pouvoir papal (WA 50, p. 510 et 516). Luther estime avoir mieux à faire que
de courir après les conciles ; vivre conformément aux commandements est bien
plus important. De plus, bon nombre de considérations entourant cette proposition

sont inacceptables également : par exemple se réformer à partir des

26 Depuis la querelle des indulgences. Luther s'était débattu avec l'idée du concile.
Sa position peut paraître de prime abord contradictoire : il en appelle au concile (automne
1518, après l'interrogation par Cajétan), convaincu qu'il est de la thèse conciliariste pour
laquelle lc pape est subordonné au concile ; et pourtant, il en attend peu. sinon rien,
étant donné les rapports de forces en jeu (cf. M. Lienhard, op. cit.. p. 108 sq., et
p. 124 sq., sur la controverse au sujet du conciliarisme de Luther). - Tout en partageant
la vieille idée (de Marsile de Padoue jusqu'à Occam) selon laquelle le concile représente,
sans lui être identique, l'Église tout entière et en ayant ainsi de l'estime pour le
conciliarisme (WA 39 I. p. 187). Luther réclame un concile surtout en raison de son
conflit avec la papauté et non à cause de ses convictions profondes. Déjà en 1518 («Ad
tlialogum Silvestri Prieratis de potestate papae responsio». WA 1. p. 644-686.). Luther
déclare que l'erreur ne ménage ni la papauté, ni le concile ; il le pensera définitivement
en 1519 lors de la dispute de Leipzig, lorsqu'il réalise que le concile de Constance s'est
trompé en rejetant certaines thèses de Jean Hus. Plus tard, Luther va traduire le texte
de la donation de Constantin et préfacer les éditions de la correspondance de Hus. Le
concile ne peut jamais concurrencer l'Écriture Sainte, malgré les attentes légitimement
investies en lui. Et la vérité de l'Écriture ne saurait dépendre de décisions prises à la
majorité. Poursuivi par des difficultés pratiques et face au danger d'une manipulation
par le pape qui convoquerait le concile, Luther propose que le pouvoir civil garantisse
un concile libre («À la noblesse chrétienne de la nation allemande». WA 6. p. 404-469

MLO II, p. 79-156). En 1535. dans la «Disputatio circularis feria sexta contra concilium
Constantiense», WA 39 I. p. 13-38, Luther rejette l'interdiction de la communion sous
les deux espèces, décision qui contredit les commandements divins. - Pour la position
des autres Réformateurs au sujet du concile, voir : J. Calvin. Institution cle la religion
chrétienne IV, chap. IX ; F. Schmidt-Clausing, «Zwingiis Stellung zum Konzil», Zwingliana

11 (1962), p. 479-498 ; H. J. Margull (éd.), Die ökumenischen Konzile der
Christenheit, Stuttgart, Evangelisches Verlagswerk. 1961 (les contributions de Meinhold, Seils
et Leuba) ; K. Blaser, «Le synode en régime protestant», RThPh 122 (1990). p. 67-84.



146 KLAUSPETER BLASER

conciles et des Pères, mais sans pape (WA 50, p. 514). Ayant lu les Pères et

étudié les conciles - la suite le démontrera -, Luther en connaît, exemples à

l'appui, les contradictions et les inconsistances (WA 50, p. 520). Les querelles
n'en finiraient pas. En définitive, seul le principe scripturaire est au-dessus de

tout soupçon et permet de se réformer véritablement. Opposer les conciles les

uns aux autres, et les Pères aux conciles, conduit dans une impasse.
Luther envisage donc plusieurs manières de concevoir la Réforme ; seule celle

relative au principe scripturaire est viable et conduit au but. Elle correspond
d'ailleurs au premier des sept sacrements en ecclésiologie luthéro-réformée!

Statut et mission de la vérité conciliaire

Les conciles et les Pères n'ont, dans l'Église, aucune normativité. Cette
thèse27, sous-entendue dans ce qui précède, exige de la part de l'auteur un

examen attentif du matériel qui le conduit à l'énoncer 28.

Les conciles principaux sont ceux des apôtres à Jérusalem (cf. Actes 15)

et de Nicée (en 325). D'emblée, Luther s'attaque à leurs contradictions internes,

démontrées par exemple par le recueil de Gratien. Les défenseurs du

concile ne songent même pas à observer ses décisions, comme l'illustre le cas
du concile de Jérusalem. Personne ne pense suivre ses prescriptions
aujourd'hui. Que peut-on en dire si nous sommes incapables de nous y
conformer tout en en récitant la lettre? 29

Seul le Christ est vérité (ego Veritas), les Pères et les conciles ne font pas
exception à la règle du «omnis homo mendax», quelle que soit leur excellence.
Ils ne sont que des hommes. Et si la foi s'appuyait sur la parole humaine,
l'Écriture sainte serait superflue. Luther propose cette règle, se référant à 1 Cor
3,12 ; tout examiner, et se débarrasser de ce qui est bois et paille. Distinguer

27 R. Schwarz, op. cit., p. 208 sq.
28 Luther connaissait bien sûr Y Historia ecclesiastica d'Eusèbe de Cesaree (traduite

en latin par Rufin), la Tripartita de Cassiodore (mort en 563), l'Histoire des papes de

Platina (mort en 1481), les canons des conciles réunis dans le Decretimi Gratiani ; mais
ces sources, mentionnées à divers endroits dans son écrit (WA 50, p. 552-553 ; p. 591-
594 ; p. 519-521), ne le satisfaisaient pas. Lorsqu'en automne 1538, un nouveau recueil
de sources parut sous le titre Concilia omnia, tam generatici quam paiticularia (2 vol.,
Cologne, 1538), édité par lc franciscain Peter Crabbe, Luther s'enthousiasma. La lecture
de ce recueil en janvier 1539 lui permit de terminer le travail commencé sur les conciles
en peu de temps (14.3.1539), avec deux éditions la même année.

29 Ou bien tous sont liés par les décisions qui y ont été prises, ou bien tous sont
libres. Si on suivait les décisions rapportées par Actes 15 et inspirées par le Saint-Esprit,
il faudrait devenir juif ou végétarien. Plus grave encore, la décision nicéenne concernant
la pertinence de la guerre : à qui s'adresse-t-elle? À des moines? Tous devraient alors
fuir le monde et suivre Saint Antoine au désert! Ces lois sont dangereuses et inutiles.
Quant aux Pères, l'exemple de la querelle entre Cyprien et Augustin à propos du baptême
des hérétiques démontre parfaitement les contradictions et la désunion. Tout le monde
choisit les arguments qui servent sa cause En attendant : qui prêche et qui baptise?



LE PEUPLE DE DIEU EN QUÊTE D'UNE IDENTITÉ TANGIBLE 147

la lettre de l'Esprit. Alors que la Bible provient au moins du peuple d'Abraham

- peuple de l'Alliance - et peut donc se réclamer d'une certaine proximité avec

Dieu, il n'en va pas de même pour les écrits postbibliques, qui sont donc plus

éloignés de la vérité. Dans aucun concile ni chez aucun Père on ne trouvera
l'ensemble de la doctrine chrétienne : tout au plus s'y livrera un aspect. Il s'agit
de ne pas oublier que l'Église existait avant les conciles qui, eux, n'existeraient pas
sans la Bible! Les conciles ne peuvent donc être une autorité dernière. L'application
de ces critères permet de vérifier le propos d'Augustin : Errare poterò, haereticus

non ero 30. Le pouvoir d'un concile ne pourrait consister que dans le fait de ne rien

décider contre l'autorité apostolique et contre l'Écriture. Aucune promesse quant
à la présence ex officio du Saint-Esprit dans une telle assemblée n'existe, même

s'il agit comme un principe rassembleur pour les gens qui le confessent. C'est

pourquoi les Pères conciliaires ne peuvent se réclamer d'une succession apostolique
qui leur garantirait l'absence d'erreur (WA 39 I, p. 186 sq.).

Luther s'engage alors à dire positivement et négativement ce qui, à ses

yeux, fait le concile. La suite de notre texte, dans sa deuxième partie, y répond.
Fort de l'élaboration de critères herméneutiques, l'auteur, dans la section

la plus longue de cet ouvrage tardif, analyse successivement les circonstances,
le déroulement et les résultats des conciles de Nicée, Jérusalem31, Constantinople

(en 381), Ephèse (en 431), ainsi que Chalcédoine (en 451), avant de

s'exprimer d'une façon plus générale sur ces réunions d'Églises. À propos des

querelles trinitaires et christologiques, Luther montre avec insistance que les

articles de foi, tel celui de la divinité du Christ, ne relèvent pas d'une invention

par le concile ni par l'Église. Cette foi est reçue de la part des apôtres, donc
à travers l'Écriture. La même chose vaut pour les autres conciles : aucun ne

produit, en fin de compte, un article de foi ou des règles éthiques, liturgiques
ou juridictionnelles qui ne seraient pas déjà contenus dans la Bible elle-même.
D'ailleurs, en quoi auraient-ils la compétence de le faire? Le Saint-Esprit ne
donne rien de neuf en dehors du Christ. Inversement, si les décisions sont en

rupture avec son enseignement, on peut en conclure que le Saint-Esprit n'a
assurément pas été présent (WA 50, p. 591 ; p. 603 ; p. 605 sq. ; p. 580). Si, dans
la ligne augustinienne, on suit l'Esprit plutôt que la lettre, cette évidence saute

aux yeux. Cherchant à prévenir la dérive, Luther souligne le fait que les principaux
conciles ont défendu l'Écriture Sainte contre la méprise et la déformation.

Par ailleurs, le Réformateur examine très précisément les jeux de pouvoir
qui se déroulent à l'arrière-fond des querelles et en expliquent une bonne partie.

30 WA 50, p. 545 ; WA Br (lettres) 1, 190 : «Je pourrai me tromper, je ne serai
jamais un hérétique» (lettre 87 de 1518).

31 La reprise d'Actes 15 interrompt la chronologie. La référence au concile des apôtres
intervient pour souligner le salut sans les œuvres ni les mérites. Dans cette perspective, les

prescriptions décidées à Jérusalem relèvent de la loi qu'il est impossible de suivre ou dont
les contingences historiques sont périmées du fait de la disparition des judéo-chrétiens.
Personne ne les observe : il s'agit de règles rituelles qui relèvent de la situation historique.
Le commandement de l'amour s'applique différemment dès que le contexte change.



148 KLAUSPETER BLASER

Il rectifie un certain nombre d'opinions historiques ou doctrinales qui s'attachent

aux figures d'Arius, Nestorius ou Eutyches : il les renvoie dos à dos.

Les conciles sont souvent à l'enseigne de ces messieurs, c'est-à-dire
inconséquents 32. Luther témoigne ainsi d'une conscience développée des présupposés

qui peuvent sous-tendre l'approche des conciles par des historiens qui
sont eux-mêmes prisonniers d'une myopie nestorienne ou eutychienne. Au
demeurant, l'hérésie s'est développée malgré les conciles, ce qui incite à se

référer à quelque chose de plus sûr, à savoir l'Écriture sainte -,3.

Que ressort-il de cette analyse aux yeux du Réformateur? Celui-ci définit
négativement et positivement le pouvoir des conciles de la manière suivante :

a) si le concile n'a aucun pouvoir d'imposer de nouveaux articles de foi, il
peut en revanche les juger critiquement, le cas échéant les condamner

(«anathematizamus : voilà leur ministère», WA 50, p. 615) ; s'il le fait,
c'est le Christ lui-même qui parle, ce qui est redoutable ;

b) s'il ne relève pas de sa compétence d'ordonner des œuvres nouvelles et

bonnes, non enseignées dans l'Écriture sainte, le concile a cependant la

tâche de condamner le mal ainsi que les œuvres qui contredisent l'amour ;

c) s'il n'est pas autorisé à introduire des cérémonies nouvelles, le concile peut
en revanche en rejeter ;

d) si le concile s'abstient de mélanger le profane et le sacré, le régime politique
et le régime spirituel, il se sentira en revanche libre de condamner des

pratiques, papales en l'occurrence, qui aboutissent à cette confusion ;

e) s'il n'a aucun pouvoir de renforcer la tyrannie religieuse par des décrets,
le concile peut en revanche instituer des dispositions (par exemple lieu et

heure du culte) dont le peuple peut tirer un bénéfice.
Tout en étant limitatif, le pouvoir du concile est surtout limité. Faut-il

supprimer cette institution complètement? On peut en effet connaître tous les

conciles et tout en savoir sans être un chrétien pour autant. Résumée clans les

catéchismes, l'Écriture contient tout ce que les conciles proposent, et même

32 Luther en montre les inconséquences: par exemple le rejet de la communication
des idiomes par Nestorius qui défendait par ailleurs - et contrairement à ce que Rome
dit - l'unité de la personne du Christ. Mais il n'y a qu'un Christ; son unité entraîne
obligatoirement la communication des idiomes. Cette notion est beaucoup plus tardive ;

elle postule que chacune des natures divine et humaine participe pleinement aux
propriétés de l'autre. Au temps de la Réforme, elle joue un rôle important.

33 Développant son intérêt humaniste pour l'histoire depuis les années 30

(cf. R. Schwarz, op. cit., p. 208), Luther avait un œil pour les présentations tendancieuses

de l'histoire de l'Église, discipline qu'il aimait et maîtrisait bien. Cela ne veut pas
dire néanmoins qu'il pratiquait une historiographie objective au sens moderne. Luther
manifestait également une certaine tendance, celle de prouver que les premiers conciles
n'avaient pas émis de nouveaux articles de foi, mais seulement confirmé les anciens,
jugés conformes à la vérité biblique. Il introduisait la doctrine christologique plus tardive
de la communication des idiomes dans les conciles d'Ephèse et de Chalcédoine, si bien

que sa lecture de l'histoire représente un produit original de savoir historique et de
relectures de bien des détails. Dévoiler la vérité sans crainte - voilà la devise de

l'historien Luther (cf. WA 50, p. 384-385).



LE PEUPLE DE DIEU EN QUÊTE D'UNE IDENTITÉ TANGIBLE 149

mieux. C'est pourquoi les pasteurs, les instituteurs ou la foi des enfants
équivalent à tous les conciles. Luther appelle «petits conciles» ce qui a lieu
quotidiennement lorsque ces croyants répandent l'Évangile. Ils enseignent autant
sinon plus, comme le montre le cas d'Augustin (WA 50, p. 615-17). Les

évêques ne pouvant rester réunis en permanence, les pasteurs et les instituteurs
produisent par leur enseignement continu des «évêques» et des «conciles». Ce

sont eux qui maintiennent l'Église dans la recherche permanente de la vérité,
dans le combat contre les erreurs, dans les actes d'amour, bref dans la
sanctification (WA 50, p. 617 et 623).

Pour Luther, si un concile devait voir le jour à ce moment34, il n'aurait
de sens que s'il prêchait la vérité entière du sola gratia, les œuvres ne pouvant
contribuer en rien à la justice. Son message devrait obéir à la dialectique du

Saint-Esprit : (en matière de salut,) «la grâce n'est pas due à l'œuvre, l'œuvre
n'est pas (de l'ordre de) la grâce» (WA 50, p. 620). Le vœu de Luther est qu'un
tel concile supprime l'insupportable fardeau infligé aux consciences par la
doctrine des œuvres!

Conclusion

Dans son ensemble, le mouvement réformateur - calvinien y compris -
partage des vues concordantes au sujet de l'Église. Les divergences sur bien
des détails ne peuvent mettre en cause ce fait. Les oppositions essentielles se

situent à un autre niveau. S'il y a Église, elle se voue à la Parole, qui est à

la fois sa norme et la substance dont elle vit. Mais au sein de l'Église, le peuple
de Dieu, dans son état concret et sa vie complexe, s'avère bien plus important
que tous les représentants et officiants qui se vantent de leur officialité. En effet,
il vit et progresse dans la thérapie permanente que lui impose la Parole divine
au moyen de la Loi et de l'Évangile dont les ministres sont les porte-paroles.
Et pourtant, la face concrète de cette Parole déconcerte en raison des ambiguïtés
que l'existence du peuple de Dieu dans le monde entraîne. D'où la nécessité
d'un catalogue plus ou moins élaboré de critères permettant de discerner ce

peuple sur la place publique et de le distinguer de la fausse Église. Quant à

l'unité des chrétiens de provenances diverses, elle est ancrée en Christ et sa

vérité : elle ne saurait dépendre d'un code de traditions et de coutumes, ce qui

Il devrait être composé d'environ 300 personnes crudites, dont certaines laïques.
Et il faudrait un Constantin, peut-être en la personne de Charles V qui convoqua un
concile allemand dont le message allait relentir bien au-delà de l'Allemagne. - L'idée
de Luther selon laquelle le pouvoir politique devrait convoquer un concile dépassait la
noblesse allemande et ses possibilités du moment. Même l'empereur n'aurait pu
convoquer un concile que pour son empire de Habsbourg. La cause de Luther ne se discuta
effectivement - et pendant longtemps - qu'à l'occasion des diètes de l'empire. Le
pouvoir civil ne pouvait convoquer un concile en court-circuitant le pape. Mais le concile
finalement mis sur pied consacra la division de la chrétienté occidentale.



150 KLAUSPETER BLASER

entraîne une certaine libéralité et générosité dans les rapports à l'altérité
ecclésiastique, néanmoins sans concessions par rapport à l'essentiel. Cette
attitude régit aussi la position à l'égard de l'Église conciliaire dont le pouvoir se

limite à la discipline. Notons que l'idée - conciliariste - des petits conciles

permanents rejoint celle de Calvin qui, par la mise en place du quadruple
ministère, défend une conception fondamentalement conciliaire du gouvernement
de l'Église. La thèse concernant une autorité ecclésiastique - fût-elle de type
conciliaire - qui se trouve dans l'erreur s'énonce sur un fond christologico-
anthropologique : la vérité du Christ met l'homme dans la position du menteur.
C'est elle qui trace la ligne de démarcation entre orthodoxie et hérésie.

Le différend ne concerne donc pas la trame du récit ecclésiologique que
la Réforme met en place, dans sa controverse avec le récit catholique. Il touche

plutôt au style de l'argumentation et au degré de sévérité qui caractérise le débat
à ce propos. Calvin, par exemple, paraît plus opposé aux conciles que Luther,
étant donné sa conception d'une vérité qui s'impose sans avoir besoin des

pasteurs. Le lecteur actuel est évidemment frappé par la violence avec laquelle
tous les partis impliqués démantèlent le récit de l'adversaire catholique. La
liberté de la délibération préoccupe l'esprit de Luther plus que celui de Calvin,
raison pour laquelle ce dernier ne traite le sujet des conciles pour ainsi dire

qu'en marge. Si son ancrage dans la parole biblique et dans la christologie
paraît encore plus profond que celui de Luther, ils tombent tous les deux
d'accord pour dire que le seul arbitre pouvant discerner les mensonges
ecclésiastiques est l'Écriture. Personne n'invente la foi : elle est structurellement
semblable à l'Écriture. Communiquée par un geste qui la précède, elle fait l'objet
d'une appropriation subjective et collective qui exige un recadrage permanent

pour permettre de se conformer toujours plus fidèlement au message qui la porte.
Notre conclusion semble limiter la portée des propos réformateurs au

moment de leur apparition, de leur élaboration et de leurs conséquences immédiates.

Nous l'avons cependant formulée de telle manière que les enjeux
dépassent ce moment strictement historique. Certes, le texte analysé nous
apparaît aujourd'hui très éloigné des préoccupations ecclésiologiques et
œcuméniques actuelles. Il ne faut d'ailleurs pas vanter trop rapidement le retour
formel à l'Écriture et aux sources réformatrices comme remède pour la crise

que les Églises traversent de nos jours. Elles sont en effet secouées par des

problèmes que les Pères ne connaissaient pas encore. Une conviction s'impose
néanmoins : désorientée en permanence, l'Église a besoin d'être constamment
recadrée, réformée et reconnue dans son identité propre. Afin d'y parvenir, il
lui faut des repères qui lui permettent de rester libre par rapport aux vérités
du jour. Mais pour qu'elle soit aussi libératrice, l'Église ne doit-elle pas
retrouver le geste qui la précède, qui la porte et sans lequel elle n'existerait
même pas? Ne faut-il pas que l'obsession des vicissitudes du temps cède le

pas devant l'ancrage sans lequel l'Église ne survivrait pas à l'orage qui se

déverse sur elle? La vision théologique et l'expérience concrète qu'avaient les

Réformateurs de l'Église sont là pour le confirmer.


	Le peuple de Dieu en quête d'une identité tangible : "Von den Konziliis und Kirchen" (1539) dans l'ecclésiologie de Luther

