Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 50 (2000)

Heft: 2

Artikel: Le peuple de Dieu en quéte d'une identité tangible : "Von den Konziliis
und Kirchen" (1539) dans I'ecclésiologie de Luther

Autor: Blaser, Klauspeter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381600

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381600
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 132 (2000), P. 131-150

LE PEUPLE DE DIEU EN QUETE
D’UNE IDENTITE TANGIBLE

«Von den Konziliis und Kirchen» (1539)
dans I’ecclésiologie de Luther

KLAUSPETER BLASER

Résumeé

Pour différentes raisons, l’ecclésiologie de Luther n’a pas trouvé
beaucoup d’interprétes. La présente étude en rappelle d’abord les nou-
veautés et analyse ensuite I’écrit de 1539 dans lequel Luther vulgarise ses
idées au sujet notamment de la visibilité du peuple de Dieu dans le
monde ; sept criteres servent a l'identifier. Une derniére partie résume la
position que le réformateur développe a propos des conciles.

Liminaire

S’avance-t-on trop en prétendant que 1’ecclésiologie est, dans I’ceuvre de
Luther, I’aspect doctrinal le moins étudi€ !, alors que les Réformes réformée
et luthérienne avaient comme cible premiére et principale I’Eglise? Situation
quelque peu paradoxale qui demande explication. A quoi cette situation est-
elle due? M. Beyer émet une hypothése qui nous parait pertinente : le manque
de systématisation ecclésiologique chez Luther lui-méme serait le résultat de
I’absence, dans la tradition doctrinale, d’un lieu dogmatique de ecclesia.
Certes, on trouve dans celle-ci des «ecclesiological categories and models»,

! Les études les plus conséquentes et récentes dans ce domaine sont : M. LIENHARD,
L’Evangile et I’Eglise chez Luther, Paris, Cerf, 1989, en particulier les chap. I-VII ;
M. BEYERr, «Luthers Ekklesiologie», in H. JunGHaNs (éd.), Leben und Werk Martin
Luthers von 1526 bis 1546, Gottingen, Vandenhceck & Ruprecht, 1983, p. 92-117 ;
F. W. KantzensacH, «Strukturen in der Ekklesiologie des élteren Luther : ein Bei-
trag zur reformatorischen Lehre von den notae ecclesiae», Luther-Jahrbuch 35
(1968), p. 48-77 ; Ib., «Jesus Christus Haupt der Kirche : Erwiigungen zu Ansatz
und Einheit der Kirchenanschauung Martin Luthers», Luther-Jahrbuch 41 (1974),
P. 7-44 ; Y. CoNGAR, Vraie et fausse Réforme dans 1'Eglise, Paris, Cerf, 19682,
p. 365-385 ; Ip., L’Eglise de Saint Augustin & ['époque moderne, Paris, Cerf, 1970.
On se référera également & R. ScHwarz, Luther (Die Kirche in ihrer Geschichte 3/1),
Gottingen, Vandenhaeck & Ruprecht, 1986.



132 KLAUSPETER BLASER

par exemple de provenance augustinienne ; en s’y référant, Luther se plagait
dans une authentique continuité avec cette tradition. Il ne développa cependant
jamais D'ecclésiologie comme telle et comme un ensemble cohérent. La ré-
flexion de Luther sur I’Eglise se constitua en lien avec d’autres éléments de
sa pensée et en rapport avec 1’élargissement de son horizon théologique depuis
1517/18, essentiellement sous la forme d’une critique toujours plus acerbe de
I'Eglise existante. Son ceuvre tout entiére sera donc parsemée de passages
touchant 2 la doctrine de 1’Eglise, certains écrits étant directement consacrés
a cette thématique, mais cela toujours en rapport avec une question d’actualité
ou une polémique imposée par les circonstances. On pensera notamment aux
sujets controversés du conciliarisme, du rapport entre Ecriture et Eglise, ainsi
que des pouvoirs ecclésiastiques et temporels 2.

Avec M. Beyer, on peut situer le début du recadrage en 1520 avec la
publication de la polémique contre Alveld: «De la Papauté & Rome...» .
Luther, qui n’était pas anti-papiste au départ ¢, y prépare son affrontement avec
I’Eglise en place. Dés lors, les contours de I’ecclésiologie de Luther s’affir-
meront toujours plus clairement et se préciseront encore au gré du débat avec
’aile radicale du mouvement réformateur. Un nouveau point culminant est
atteint avec «Von den Konziliis und Kirchen» en 1539 (WA 50, p. 509-653)°.
Cet écrit sera notre principale référence. Mais avant de le situer et de ’analyser,
il faut préciser le cadre mis en place par Luther dés 1520 ©.

I. Recadrer I’Eglise
Tota vita et substantia ecclesiae est in verbo Dei

Dans un premier temps, la question principale pour Luther est de savoir
si le pouvoir papal releve de I’ordre divin ou humain (WA 6, p. 286 sq. = MLO
I, p. 15 sq.). Aussi bien en épistémologie qu’en herméneutique théologique,

2 M. LIENHARD, 0p. cit., p. 120 sq. Voir aussi la liste des questions ecclésiologiques
particuligres  la fin du Moyen Age : p. 179, note 31, en se référant 2 O. H. Pesch.

3 Werke, édition de Weimar, 1883 sq. (réédition 1961 sq. = WA) 6, p. 285-324 ;
Euvres de Martin Luther, Gengve, Labor et Fides, 1966 (= MLO) II, p. 11-56. Dans la
suite, on utilisera ces sigles directement dans le texte principal, mais sans ajouter aux
chiffres des pages ceux relatifs aux lignes de la WA. On consultera M. LIENHARD (op. cit.,
p- 263 sq. et passim) et R. SCHWARzZ (op. cit., p. 11-13) pour les éditions disponibles en
allemand et en francais ainsi que pour les instruments de travail ou la littérature secondaire.

4 M. LIENHARD, op. cit., p. 123 sq.

> Une traduction de cet écrit est prévue dans 1’édition de la Pléiade des ceuvres de
Luther. L’importance a la fois historique et systématique de ce texte peu connu du public
francophone justifie largement cette parution.

® Nous sommes pour ’essentiel redevable aux études de Beyer et de Lienhard.

7 «L’Eglise doit sa vie et son étre entidrement 2 la Parole de Dieu», WA 7, p. 721 ;
cf. aussi WA 12, p. 194-195 et WA 30 II, p. 682.



LE PEUPLE DE DIEU EN QUETE D’UNE IDENTITE TANGIBLE 133

I’Ecriture Sainte fournit la base et le critére de cette connaissance 8. Qui connait
I’Eglise doit cette connaissance au Christ, et la connaissance du Christ ressort
de la lecture de I’Ecriture instruite par le Saint-Esprit (WA 6, p. 302). La Parole
qui engendre et réalise 1'Eglise est pour Luther une réalité intérieure et divine.

Appliquant ce critere a Eph 4, 3-6, Luther pose qu’il n’y a qu’une seule
chrétienté — terme qui désigne chez lui I'Eglise universelle. Elle est composée
de tous ceux qui vivent dans la foi, 'espérance et I’amour. Le Réformateur
définit cette assemblée comme celle des coeurs (WA 6, p. 292-297 = MLO II,
p. 21-27). Autrement dit, la communion des saints et donc 1'unité du peuple
de Dieu se font dans I’Esprit, en dépit de toutes les différences et distances
dont elles sont marquées par ailleurs. Qui plus est, cette chrétienté se présente
comme royaume du Christ, ou de Dieu, soustrait a toutes les communautés
charnelles ou mondaines (selon Jn 18, 36 et Luc 17, 20 sq. ; cf. WA 6, p. 293
= MLO II, p. 22), comme Luther le précise en usant d’une terminologie
juridique. Il vise ainsi & formuler le rapport a la fois vis-a-vis de Rome et vis-
a-vis du monde en général. L’ecclesia spiritualis est donc universelle, alors
que I'Eglise romaine n’est que particuli¢re, de méme que les Eglises grecques
ou hussites. En I’occurrence, on constate la captivité de I’Eglise comme con-
séquence de I’apostasie de Rome. Dérivées du nom du Christ, I’existence du
chrétien individuel et celle des chrétiens en communauté sont elles aussi
spirituelles. L’unité spirituelle ne se définit donc pas sociologiquement mais
exclusivement de maniére théologique, dans I’horizon de la justification du
pecheur par la foi seule.

Trois conséquences s’ensuivent :

— Puisque le Christ est la téte (caput) de I’Eglise, le pape ne posséde aucun
pouvoir sur les chrétiens et ne peut décider qui est chrétien. Entre le chef
au ciel et les fideles sur terre, aucune institution a caractére vicarial ne
s’interpose (WA 6, p. 293 et 298 = MLO II, p. 22 et 28). Le Christ seul
fait de quelqu’un un chrétien, c’est-a-dire sans se servir d’un lieu et de
moyens visibles .

— Une spiritualisation de ’assemblée des croyants est cependant a écarter.
La seule distinction en adéquation avec la structure de I’Eglise est celle
de la foi concrete de I'individu, membre du corps. Le rang défini par la
hiérarchie politique ou sociale ne saurait faire taire celui ou celle «qui croit,
espere et aime davantage».

— En dépit de la parole de Dieu publiquement proclamée, la vie chrétienne
est toutefois essentiellement cachée en Christ (WA 6, p. 295 = MLO II,

% La connaissance procurée par la raison n’est pas ici invoquée, car elle peut &tre
ambigué : par exemple, établir une relation typologique entre la figure vétérotestamen-
taire du prétre et la figure prétendument néotestamentaire du pape est faux méme si cette
Interprétation se fait a 1’aide de la raison.

* Y. ConGaR, Vraie et fausse Réforme, op. cit., p. 365.



134 KLAUSPETER BLASER

p. 25) 19, figure d’argumentation qui va jouer un rdle important dans la
pensée ecclésiologique de Luther (cf. WA 7, p. 724, p. ex.). Elle est cachée
pour le monde mais ne dissimule pas une autre Eglise que celle qui est
engendrée par la Parole et visible aux signes extérieurs.

Cela n’empéche pas Luther de distinguer deux, voire trois maniéres de
discourir sur I'Eglise (WA 6, p. 296-297 = MLO II, p. 25-27). A la différence
de celle qu’on vient d’exposer, la seconde maniere est celle de définir la
chrétienté comme

une assemblée dans une maison ou paroisse, évéché, archevéché, papauté, dans
laquelle assemblée, on pratique les gestes extérieurs, tels que chanter, lire, vétements
sacerdotaux. Et avant toutes choses, on dit ici état spirituel les évéques, prétres et
religieux, non a cause de la foi, que peut-€tre ils n’ont pas, mais parce qu’ils sont
bénis avec des onguents extérieurs, qu’ils portent couronnes, qu’ils portent véte-
ments particuliers, font des priéres et des ceuvres particulieres et céleébrent la messe,
sont debout en cheeur, et pratiquent visiblement tout ce qui appartient a cet office
divin extérieur. (MLO II, p. 25-26 = WA 6, p. 296)

Pour une telle conception de I’Eglise, il n’y a pas d’attestation dans I’Ecri-
ture !,

Aussi nécessaire que soit cette distinction discursive, en réalité les deux
types d’Eglise ne sont pas séparables, pas plus que I’dme et le corps humains
ne le sont. L’Eglise spirituelle, intérieure, sera toujours noyée dans la masse
du corpus permixtum, I’Eglise sociologiquement et juridiquement €tablie. Mais
tout comme les chrétiens authentiques sont cachés a la connaissance sensible,
de mé&me personne ne peut percevoir qui est «mort au regard de Dieu» (MLO
I1, p. 26 = WA 6, p. 297). Avec Augustin, Luther voit I’Eglise comme un peuple
en route, toujours en quéte du pardon et ayant besoin d’étre délivré du mal
qui le poursuit.

L’Eglise ainsi circonscrite ne manque cependant pas de signes perceptibles
(notae ecclesiae) tels que le baptéme, le sacrement d’autel et I’Evangile pro-
clamé (WA 6, p. 301 = MLO II, p. 30) 12 1Is sont censés transporter vers
I’extérieur I’essence profondément intérieure de 1'Eglise. «Tota vita et sub-

10" Ecclesia abscondita (WA 7, p. 722 ; WA 5, p. 47, etc.) deviendra ecclesia
invisibilis (WA 7, p. 710).

I' «Selon une troisi#me maniére de discourir, on dit aussi églises, non la chrétienté,
mais les maisons construites pour I’office divin, et par suite, on étend le petit mot
<<sp1r1tuel» aux biens temporels...» (MLO 1L, p. 27 = WA 6, p. 297)

2 Ici, seuls le baptéme et 'Evangile «produisent» des chrétiens. Par ailleurs,
I’ Evanglle (oralement transmis) passe souvent avant les autres signes comme signe le
plus certain, parfois méme a I’exclusion des autres, p. ex. WA 7, p. 720-721. Cf. WA
25, p. 97 : «Partout ot I’ Evanglle est sincerement préché, la le régne du Christ est
présent. Cette marque de 1'Eglise ou du Régne du Christ ne saurait te tromper. Car
partout ou est la Parole, 14 est (aussi) I’ Espr:t Saint tant aupres de 1’auditeur qu’aupres
de I’enseignant.»



LE PEUPLE DE DIEU EN QUETE D’UNE IDENTITE TANGIBLE 135

stantia est in verbo Dei» ne formule donc que le sommet de 1’argumentation.
L’incarnation du Verbe dans I’humanité du Christ et dans les fruits tangibles
de I’'Evangile ne se trouve pas mise en cause pour autant. Au contraire : il est
nécessaire que 1'Eglise soit enveloppée dans la chair (WA 39 11, p. 161) 13,
On aura ’occasion de le voir dans 1’écrit de 1539.

Corpus permixtum

Reégne du Christ sur terre, liée a I’ceuvre du Saint-Esprit et donc soustraite
a la maitrise humaine — telle est I’idée dominante que Luther se fait de I"Eglise.
Si sa réalité n’est dicible qu’a ’aide du troisieéme article du Credo, elle est
cependant placée dans le monde, et 13, le salut est caché a tel point que la réalité
ecclésiale se traduit en expérience de désespoir. Luther ne conteste pas le bien-
fondé d’une organisation extérieure. L’Eglise-institution, si elle n’est pas
identique a la communauté rassemblée dans et par I'Esprit Saint, se présente
néanmoins comme une réalité sociologique et politique. Cependant, nul doute
que le baptéme y fait naitre I’Eglise véritable. C’est donc la mise au pas de
celle-ci par Rome ou par les anabaptistes qu’il s’agit de combattre (d’ou la
nécessité de la Réformation), plutét que sa condition terrestre et institution-
nelle. Mais comment lire cette condition théologiquement? Luther devra par-
venir, A travers les débats avec I’Eglise romaine et des événements provoqués
par sa Réforme, a une nouvelle compréhension de 1'ceuvre salutaire de Dieu
tout entiere. C’est dans ce contexte qu’il faut placer le discours, a facettes
multiples, que Luther tient au sujet des régnes (ou cités), des pouvoirs (Regi-
mente, ou autorités temporelles, glaives, institutions ; mot souvent utilisé par
Luther comme synonyme de régnes) et des états (Stande) tels qu’ils se dé-
ploient dans la création, la conservation et la rédemption du monde. Alors que
le régne indique le fait et I’étendue de 1’exercice du pouvoir, le Regiment se
réfere a la maniere dont s’exerce ce pouvoir. Par le biais de cette distinction,
Luther désigne deux modes de I’agir divin dans le monde et dans les cons-
ciences. Notre propos ne peut reprendre cette problématique que dans la mesure
ou elle touche & I’ecclésiologie. En ce sens, quatre points sont & noter 14 :

a) Parler du régne du Christ (de Dieu) signifie rejoindre 1’eschatologique :
le présent des chrétiens est caché, leur avenir objet de promesse. Quant au régne
du monde, il peut soit désigner la spheére du diabolique, soit le lieu de la création
divine.

13 Le double caractére de 1'Eglise suscite une précision quant 2 la relation entre
tete et membres. L’ ceuvre du Christ se communique et s’incorpore aux fideles grice
a I'ceuvre du Saint-Esprit, telle qu’elle est confessée au troisiéme article du Credo ; le
ministére de la prédication est alors de nature fonctionnelle, un moyen entiérement
déterminé par le message a transmettre (WA 6, p. 300 = MLO II, p. 29-30).

4 M. BEYER, art. cit., p. 99-108.



136 KLAUSPETER BLASER

b) Pouvoirs civil et spirituel ont comme objectif commun de libérer le
monde du diable (WA 31 I, p. 243 = MLO VI, p. 229-230 ; WA 28, p. 329).
Une telle libération ne permet cependant pas de mener une vie tranquille. Elle
est plutdt le thédtre du combat entre les deux régnes (duo regna in mundo :
la chair, le monde, le diable, puissances auxquelles s’opposent Dieu et sa
Parole) au cours duquel les hommes succombent eux-mémes au monde ou
s’intégrent sans cesse a nouveau comme sujets libres au royaume du Christ.
Dans 'espace structuré de la sorte, le chrétien est effectivement citoyen de
deux patries (WA 11, p. 253 = MLO 1V, p. 21-22). L’Eglise pécheresse ne
demeure Eglise du Christ qu’en écoutant la parole de Dieu (WA 31 1, p. 423).

c) Les pouvoirs institués par Dieu se présentent dans le monde comme des
ministeéres sans lesquels la vie ne peut demeurer (WA 3011, p. 554 sq. = MLO
IX, p. 179 sq.). Des hommes du corpus mixtum exercent leur domination sur
d’autres hommes du méme corps. Placés conjointement avec les non-chrétiens
sous I’autorité civile, les chrétiens se mettent au service du prochain ; eux qui
n’auraient pas besoin du glaive, en usent au nom de I’amour '°. Le régne du
Christ ne se rend pas pour autant dépendant des moyens de pouvoir extérieurs.
Le ministére spirituel (de la prédication) signifie en effet service de la Parole
de Dieu. Opposé a sa réduction a une simple instance morale, il a mission de
montrer 1’incapacité humaine de produire son propre salut ou son propre
(pseudo-)évangile : ce faisant, il enseignera les dmes et les conduira a la vie
éternelle '°. L’ autorité civile, elle, n’a pas mission de sanctionner 1’hérésie.
L’essentiel consiste & ne pas mélanger les pouvoirs ni a faire intervenir 1’un
arbitrairement dans la sphére de I’autre. Non pas régner avec 1’Evangile comme
code, mais avec I’amour comme mesure! Par cette devise, Luther échappe a
la spiritualisation du corpus mixtum.

d) La pluralité des mandats, professions et comportements est synthetisée
dans la conception des trois hiérarchies (ecclesia, politia, ceconomia, mention-
nées aussi dans «Von den Konziliis und Kirchen» ; parfois, Luther y ajoute
I’amour chrétien). Chacun participe a tous ces états, qui ne sont pas des castes
intouchables. Ils se concrétisent dans les ministéres de la prédication, du
magistrat et du pere de maisonnée. Ces états relevent du droit naturel et, de
ce fait, ils ont une qualité a la fois séculiere et divine, une action raisonnable
au sens de ce droit n’étant en fait possible qu’en fonction de I’écoute de

5 WA 11, p. 260 (= MLO 1V, p. 29) : «Nul chrétien ne doit porter le glaive ni
faire appel & lui pour lui-mé&me et pour ses propres affaires; mais lorsqu’il s’agit d’un
autre, il peut et doit le porter et faire appel a lui, afin que la méchanceté soit réprimée
et la piété protégée» (cit€ d’aprés M. LIENHARD, op. cit., p. 92).

16 Ce ministere doit «enseigner i tous les états (Stinde) comment ils doivent
extérieurement se comporter dans leurs charges et dans leurs états, afin de bien faire
aux yeux de Dieu. Il peut consoler les affligés, donner des conseils, arranger de mau-
vaises affaires, raffermir des consciences qui sont dans I’erreur, aider a observer la paix»
(WA 30 II, p. 537 = MLO IX, p. 171, cité d’aprés M. LIENHARD, op. cit., p. 98).



LE PEUPLE DE DIEU EN QUETE D'UNE IDENTITE TANGIBLE 137

I’Evangile. En tant que Loi et Evangile, la prédication touche 2 la fois le non-
chrétien et le chrétien. Par cette conception, I’homme est convoqué comme
répondant public et acteur responsable. En particulier, le chrétien utilise son
état «laic» pour mettre en ceuvre précisément ce régime qui est commun a tous
les chrétiens en vertu du baptéme, base indépassable de 1’état chrétien. Et
pourtant nul état ne conduit au salut ; celui-ci est réservé a la foi en Jésus. Ceux
qui y adherent feront cependant de bonnes ceuvres (WA 26, p. 505 = MLO
VI, p. 180). La communauté des baptis€s, structurée par les états, telle est
I’Eglise. Et Luther d’ajouter dans sa lettre «A la noblesse chrétienne de la
nation allemande» : «Car tout ce qui provient du baptéme peut se vanter d’étre
déja consacré prétre et Evéque et Pape, encore qu’il ne convienne pas a tout
un chacun d’exercer une semblable fonction» ( MLO II, p. 86 = WA 6, p. 408 ;
MLO XV, p.33sq. = WA 40 L p. 59 sq.). Postulat & proprement parler explosit!

En dépit des sphéres qui ne doivent pas étre mélangées, le sacerdoce
universel permettrait donc aux laics, au prince par exemple, de gérer une
situation de crise touchant au ministeére de la prédication. Ce «Notamt» de
I'autorité temporelle est en effet envisageable lorsque I’Eglise s’aveére elle-

méme incapable de gérer ses probleémes 7.

II. Reconnaitre le peuple de Dieu
Une tentative de vulgarisation des idées ecclésiologiques de Luther

On connait les événements de 1530 : Charles Quint convoque la dicte
d’Augsbourg afin «d’étre et de lutter sous le méme Christ», tout en réclamant
des protestants un alignement a la sancta catholica et Romana ecclesia. Pour
la Confession d’ Augsbourg en revanche, les cérémonies et les traditions d’ori-
gine humaine ne fondent pas ’unité des chrétiens ; il suffit de précher 1’Evan-
gile comme il faut et d’administrer les sacrements selon la parole divine. Cette
disposition tient ensemble le régne caché du Christ et la communauté structurée
des baptisés. L’ ordre extérieur de celle-ci n’est par conséquent pas négligé. On
peut donc retrouver dans les articles VII et VIII de la Confession d’ Augsbourg
Particulation ecclésiologique que Luther avait mise en ceuvre dix ans aupa-
ravant. La démarche de Luther n’a jamais été sectaire, pas plus que celle de
Calvin '8. Mais ces affirmations denses et peu explicites quant 2 la nature méme
de la congregatio sanctorum ont provoqué le refus des controversistes qui ne
voulaient la comprendre que dans la perspective du droit canonique : comment
traiter le cas des pécheurs et leur statut dans la communauté?

f"" Comme le montre ’exemple de la surveillance et de la «visitation» (visite) que
les Eglises de Saxe exergaient 2 leur propre égard.
'8 Cf. M. Lienuarb, op. cit., ps 192,



138 KLAUSPETER BLASER

C’est pourquoi Melanchthon devait reprendre et développer I’ecclésiologie
luthérienne dans 1I’Apologie. Sous 1’aspect de la communauté des baptisés, les
pécheurs font bien entendu partie de I’Eglise ; sous I’aspect de la congregatio
sanctorum, les signes extérieurs ne remplacent cependant pas la communion
des biens éternels dans le cceur — et cette différence ne se donne pas a voir.
Alors que Melanchthon était disposé a faire des concessions, Luther ne tran-
sigea nullement. Au contraire, et progressivement 1’identification du pape avec
I’ Antéchrist ne lui sembla pas seulement marquer 1’'incompétence spirituelle
du pontife romain, mais dénoncer aussi son existence comme corps étranger
a I’intérieur méme de I’Eglise. Ainsi, toutes les prétentions de la papauté sont
d’emblée disqualifiées, méme iure humano, étant donné que I’exercice de la
papauté reste inconciliable avec les trois états. Le probléeme ecclésiologique
de I'unité embraye ici sur la situation qui a occasionné le trait€é «Von den
Konziliis und Kirchen».

Pratiquement toutes les dietes avaient été confrontées aux demandes des
deux partis confessionnels qui s’étaient opposés 1'un a ’autre, visant a con-
voquer «un concile général, libre et chrétien». Surtout dés les années 30 du
XVI¢ siecle et aprés avoir refusé pendant longtemps toute entrée en matiere,
Rome se montrait plus disposée a faire des concessions dans la question du
concile réclamé par Luther ou par certains princes. Paul III le convoqua
finalement pour le mois de mai 1537 a Mantoue, le renvoya a Vicenza et
finalement le remit a une période indéfinie dés 1539. Ce n’est donc qu’en 1545
que le concile s’ouvrit & Trente. Compte tenu des rapports de forces réels, il
n’y avait cependant aucun espoir que les Eglises issues du mouvement réfor-
mateur pussent s’y faire entendre. Toujours est-il qu’une tendance visant une
réforme de I’Eglise sur la base des premiers conciles et des Péres se fit sentir
des deux cOtés de la barriere confessionnelle.

La premiére annonce du concile en 1536 avait provoqué la question de
savoir si «les protestants» devaient accepter I’invitation et se faire représenter.
Tout en distinguant les articles qui ne suscitent pas de dissension ou dont on
peut raisonnablement disputer entre savants par rapport a d’autres qui ne
supporteraient aucune concession, Luther développa une attitude pessimiste
des la diete de Worms (WA 7, p. 832-837 = MLO 11, p. 313-316), particu-
lierement durant les années difficiles de 1523/24 et a nouveau dans la préface
aux articles de Smalcalde de 1537 (WA 50, p. 192 sq. = MLO VII, p. 223 sq.) :
une décision conciliaire releverait nécessairement plus d’une démonstration de
pouvoir que de ["amour de la vérité.

En ce sens, la prise de position de Luther représenta une sorte de «suivi»
des articles de Smalcalde. Luther saisit I’occasion pour une mise au point des
propos jusqu’ici occasionnels au sujet du concile et pour un développement
plus systématique de cette question. Par ailleurs, dés 1539, Charles Quint
poursuivit le plan d’une dispute ayant pour objectif I’élimination de la scission
religieuse dans I’empire. Ce plan se réalisa dans les colloques («Religions-
gespriche») a Haguenau, Worms et a Ratisbonne en 1540/41, auxquels Me-



LE PEUPLE DE DIEU EN QUETE D’UNE IDENTITE TANGIBLE 139

lanchthon participait, mais sans que Luther ne donne son accord aux divers
textes proposés pour trouver une issue. Luther critiquait notamment I’ inflexion
au sujet de la justification 17,

Notons encore que la situation en 1539/41 s’était beaucoup modifiée par
rapport a 1520. L’ecclésiologie de Luther n’a plus Rome comme cible unique,
mais elle se situe également par rapport a toute une série de déviances a
I'intérieur méme du protestantisme en geneése.

La partie a proprement parler ecclésiologique intervient vers la fin du traité
«Von den Konziliis und Kirchen» (WA 50, p. 624-653). Les principes qui y
sont expos€s sous-tendent-ils le débat au sujet des conciles ou en sont-ils la
conséquence? S’il est sans doute justifié de lire cette derni¢re partie a la lumicre
des deux premigres, I'inverse ne s’impose pas moins 2. C’est parce que Luther
a une idée claire de ce qui constitue 1'ecclesia qu’il parvient a sa conception
des conciles, de leurs miséres et de leurs gloires.

Quelle est cette idée de base dans I’écrit en question?

Le saint peuple de Dieu

Au lieu de céder soit a la pression populaire, qui voudrait définir I’Eglise
a partir de la visibilité de certains dignitaires, soit a la pression scientifique,
qui procéderait a la lecture de la tradition, Luther dit vouloir en rester a la foi
des enfants, plus précisément a ce que les enfants apprennent au catéchisme :
«Je crois une sainte Eglise chrétienne, communauté des saints», ¢’est-a-dire
un rassemblement de personnes qui sont chrétiennes et saintes. Le mot «Eglise»
ne rendrait pas vraiment le sens de cet article, c’est-a-dire rassemblement de
chrétiens et de saints.

Car I’étymologie du terme ecclesia (cf. Actes 19, 39 et ailleurs) ne qualifie
pas spécifiquement ce rassemblement de personnes ; il peut y en avoir de
plusieurs types différents. Mais s’agissant du peuple chrétien, il est sancta
catholica Christiana, défini par sa foi au Christ et bénéficiaire du Saint-Esprit
qui le sanctifie. Cette sanctification comprend certes le pardon des péchés, mais
aussi la mort aux péchés. Et, de ce fait, Luther va constamment combiner les
principes ecclésiologiques avec les deux tables de la loi. Autrement le peuple
ne serait pas «saint». De qui est-il composé? L’Eglise comprend le peuple de
Dieu décrit dans I’Ancien Testament, la chrétienté de la foi ainsi que la
chrétienté sous son aspect plus sociologique. Le lien avec les commandements
n’est donc pas fortuit ; il souligne 1’opposition 2 la spiritualisation, sans pour
autant se réduire a un simple agir.

' R. Scuwarz, op. cit., p. 210-212.
0 Notre exposé, qui présente et problématise en méme temps le texte de Luther,
met donc ’accent sur cette derniére partie aux dépens de la problématique du concile.



140 KLAUSPETER BLASER

Un tel recours & une foi simple aurait d’emblée pu clarifier I’'usage impropre
du concept «Eglise». On ne se serait alors jamais permis de le définir via le
pape, les évéques et les moines qui, ne vivant ni dans le Christ, ni dans la
sainteté, ne correspondent pas & un peuple. Bien plus : I'usage revendiqué du
vocable «Eglise» s’impose étant donné la confiscation du sens de ce terme par
le rassemblement papiste ; il y désigne en effet des édifices ou des peintures
représentant des apotres, des disciples, voire Marie. Or, «Eglise» doit signifier
un peuple saint et chrétien jusqu’a la fin des temps :

qu’il y ait donc toujours un peuple saint dans lequel le Christ vit, opere et gouverne
per redemptionem, par grice et pardon des péchés, ainsi que le Saint-Esprit per
vivificationem et sanctificationem, par ’expulsion quotidienne des péchés et le
renouveau de la vie, & savoir que nous ne demeurions pas dans les péchés mais
conduisions une vie nouvelle dans les ceuvres bonnes et non dans les vieilles ceuvres
mauvaises, selon les dix commandements ou deux tables de Moise. 2

En contraste, la définition de 1'Eglise comme sancta ecclesia Romana
démasque 1’Eglise papiste comme un retour au pur paganisme, le paganisme
romain. La vraie sainteté chrétienne lui est absolument contraire.

Mais qu’est-ce que la sainteté? Un excursus permet de le préciser. Elle est
entierement définie par le Saint-Esprit qui provoque la foi au Christ et ainsi
sanctifie les croyants. D’apres 2 Cor 3,3, les tables de la Loi sont inscrites dans
le cceur humain. La premiere se résume dans le déploiement des trois vertus
théologales : connaissance vraie du Dieu vrai, victoire sur le diable et ses
manifestations anthropologiques, louange pour la vie en Dieu. Voila la raison
pour laquelle le Saint-Esprit est appelé sanctificateur ou vivificateur. Dans la
sainteté chrétienne, le décalogue, qui formule la volonté de Dieu, trouve son
accomplissement.

Quant a la deuxiéme table, elle concerne la sanctification corporelle que
Luther s’empresse d’inclure 22 pour s’ opposer, cette fois, aux antinomistes dont
le discours au sujet des péchés et de leur rémission passe pour du «babillage» :
ils enseignent le Christ tout en I’anéantissant par leur enseignement méme. La
premiére table ne saurait étre adéquatement comprise lorsque la deuxieéme n’est
pas respectée, ce que Luther illustre avec I"appui d’exemples flagrants de ce
qui est considéré comme la sainteté a la romaine.

Si donc la confusion est grande au sujet de la véritable Eglise, quels sont
les criteres permettant de reconnaitre le peuple chrétien et saint sur cette terre,
et inversement, permettant a celui-ci de reconnaitre la vraie Eglise? Peut-on
en donner quelques-uns qui garantiraient sa présence au milieu du corpus
mixtum? Luther en expose sept, d’une importance inégale, mais de I’ordre de

21 WA 50, p. 625 (cf. aussi : WA 50, p. 629-31). L’expression «heilig christlich
Volk» exclut d’emblée tout malentendu hiérarchique ou institutionnel ; elle est utilisée
comme un €équivalent pour catholica sancta.

22 En anticipant le célebre adage du piétiste wurtembergeois (Etinger : «Leiblichkeit
ist das Ende der Wege Gottes!»



LE PEUPLE DE DIEU EN QUETE D’UNE IDENTITE TANGIBLE 141

I’Eglise visible, c’est-a-dire concrétement visible. Sa démarche s’inscrit dans
une tension entre la patrie a venir, d’une part, et I’existence terrestre dans la
détresse, d’autre part, condition a laquelle la foi n’échappe en aucune maniere.
Ce passage insiste davantage sur I’extériorité des marques de 1'Eglise que le
cadre général.

Pour un visage public identifiable

Luther énumere donc sept critéres concrets qui peuvent aider a identifier
le visage de 1'Eglise visible.

1) Ecclesia verbo Dei generatur, alitur, nutritur, roboratur Le critere
principal et en méme temps source de la sainteté du peuple chrétien, c’est la
sainte parole de Dieu : elle sanctifie tout, elle est la sainteté méme de Dieu
(Rom 1, 16, 1Tim 4, 5). C’est le Saint-Esprit lui-méme qui I’améne et oint
I'Eglise, a la différence de I’huile que le pape dispense. Tel un onguent
guérisseur, la Parole apporte 1’onction en vue de la vie éternelle. Dans ce
registre, la Parole est externe, «préchée oralement par moi comme par toi»,
léguée par le Christ comme signe extérieur qui permet d’identifier le saint
peuple chrétien dans le monde. Objet d’une foi sérieuse, cette parole orale se
fait entendre sur la place publique. Conclusion : 1a ol tu entends une telle
parole, la ol tu vois des gens précher, croire, confesser et agir en conformité
avec elle — la il y a indubitablement une vraie ecclesia sancta catholica, quel
que soit le nombre de personnes qui la compose. De toute maniere et selon
Es 55, 11, la Parole de Dieu ne saurait exister sans le peuple de Dieu, et vice
versa. La prédication et I’écoute renvoient au peuple : sa foi et la parole se
conditionnent réciproquement.

Ce miracle exorcise tous les types de diables imaginables (cf. Mc 1, 26 ;
9, 26) dont toute une série de personnages, sarcastiquement énumérés par
Luther, sont encore prisonniers. Le diable ne sort de sa victime que lorsqu’il
est confronté a la parole dont il ne supporte ni la présence ni la force.

2) Le deuxiéme critéere d’identification : le saint sacrement du baptéme,
objet d’enseignement et de foi, mis en ceuvre selon ordre du Christ. A
'enseigne de la Parole, le sacrement est lui aussi signe public et moyen de
salut. Lavé des péchés par le Saint-Esprit et ainsi libéré de la mort, le baptisé
prend le bain saint de la naissance nouvelle. Peu importe qui baptise, le baptéme
N’appartient jamais a celui qui baptise ; il est donné au baptisé, de méme que
la Parole est donnée a celui qui I’écoute et la croit.

3) Le méme type d’argumentation s’applique au saint sacrement de 1’autel.
Ce signe public permet au peuple du Christ de confesser ouvertement son étre-

23

% «L'Eglise nait, est élevée, nourrie, affermie par le Verbe de Dieu», WA 50,
P- 630 ; cf. aussi : p. 628-642. Cf. Y. CONGAR, Vraie et fausse Réforme, op. cit., p. 365
note 96 et p. 367 note 101, ot différents passages du méme ordre sont cités.



142 KLAUSPETER BLASER

chrétien. Ici encore, le sacrement revét celui qui le recoit des ornements d’un
roi et d’un prétre méme s’il est dévétu par ailleurs, c’est-a-dire indépendam-
ment de sa richesse vestimentaire ; de ce fait, il se trouve libéré des usages
vestimentaires en cours, usages qui marquaient une dignit€ particuliere. De
plus, le sacrement appartient a celui qui le recoit, non a celui qui le donne,
a moins que ce dernier le recoive également. Seul le peuple de Dieu confesse
son identité a travers 1’'usage de ce signe salutaire, mais cela ne veut pas dire
qu’il n’est pas regu par de faux chrétiens, des incroyants de fait ; ceux-ci ne
«dé-sanctifient» cependant pas le peuple de Dieu visible, qui proceéde a leur
punition voire a leur excommunication.

4) Luther ajoute maintenant d’autres notae ecclesiae qui le démarquent
quelque peu de la Réforme réformée, jusqu’ici en plein accord avec les propos
du Réformateur allemand. Le pouvoir des clés (Mt 18, 15-18), s’1l n’est pas
absent dans I’ecclésiologie réformée, a chez Luther un rang presque analogue
a celui de la parole et des sacrements, du moins dans cet €crit. Luther admet
la confession et absolution tant publique que privée, car le fait de pardonner
ou de punir des péchés atteste de ’existence concréte du peuple de Dieu. Legs
du Christ, le pouvoir des clés constitue donc un signe public et un moyen de
salut. Luther fait une séparation entre les pécheurs sanctifiés et confessant le
Christ, d’une part, et les récalcitrants qui sont a exclure du peuple saint, d’autre
part. Une fois de plus, les clés sont celles de I'Eglise (claves ecclesiae) et non
du pape (claves Papae) ; ces derniéres ont de fait été transformées en rossi-
gnols, crochets de serruriers, et sont inutilisables pour les trésors de I’Evangile g
tout au plus ouvrent-elles les armoires des rois. Le pouvoir des clés n’est pas
concentré a Rome, mais distribu€ a travers le monde habité par le peuple
chrétien. Conséquence pastorale au niveau local : ce que les fausses clés
pardonnent ne mérite slirement pas ce pardon et ce qu’elles refusent de délier
vaut d’étre libéré aussitot.

5) En citant le lieu classique d’Eph 4, 8-13, le Réformateur va maintenant
aborder la question du ministeére nécessaire pour la transmission du salut. S’il
en va de la tiche de 1'Eglise, la raison essentielle et premigre de ce fait est,
ici encore, le don du Christ. L’ensemble du peuple comme tel serait sans doute
incapable d’assumer les fonctions que le Christ confie a des individus. Cette
structure ainsi que le consentement joyeux a cette différenciation interne
caractérisent précisément le peuple de Dieu. Ce sujet du ministére exige une
sorte de digression, mélange d’argumentation théologique et de polémique, au
sujet de quelques questions controversées dont les points principaux portent
sur le ministére et le mariage des pasteurs. Sous 1’apparence d’une grande et
grossiére polémique, Luther aboutit & ce constat : le pape et son Eglise sont
hostiles au mariage, considéré comme péché, impur, réprouvé par Dieu, alors
qu'en méme temps ils le disent saint et sacrement. Ce ne peut étre qu’un
mensonge, sinon ils n’interdiraient pas aux prétres de se marier.

Si les propos de Luther ne sont pas toujours évidents a saisir, I’argument
n’a manifestement pas d’autre intention que de faire comprendre que I’exercice



LE PEUPLE DE DIEU EN QUETE D’UNE IDENTITE TANGIBLE 143

des ministeres, a différents niveaux de la vie du saint peuple chrétien, obéit
a la parole de I’apdtre Paul plutdt qu’a celles des juristes voire méme des Péres
de I’Eglise.

6) Autre manifestation certaine du peuple de Dieu dans I’Eglise : le culte
public (le «Gemeindegottesdienst») sous la forme de la priere, de la louange
et de la reconnaissance. Prier le Notre Peére et apprendre a le prier, chanter des
psaumes ou d’autres chants spirituels, proclamer la foi, la loi et le catéchisme,
voila ce qui nous assure de la présence du peuple saint. Ce sont les moyens
par lesquels le Saint-Esprit le sanctifie, a condition que I’exercice de la piété
soit intelligible et donc perfectible, ce qui n’est pas nécessairement le cas chez
les religieux et religieuses (qui vivent cloitrés et ont des cérémonies hermé-
tiques).

7) A notre surprise, Luther ajoute une septieme marque ; elle concrétise
sa théologie de la croix ou applique celle-ci a I’ecclésiologie. Le peuple
chrétien, afin de se conformer & son Seigneur, doit supporter intérieurement
tout malheur et persécution, affliction et mal de la part du diable, du monde,
de la chair. Il doit trembler dans 1’effroi, étre pauvre, méprisé, malade, souf-
frant. C’est en effet le sort de ceux qui se tiennent aux cotés du Christ et de
la parole de Dieu (Mt 11, 5). Or Luther dépeint le tableau d’une ecclesia pressa
qui dépasse de beaucoup toutes les souffrances des juifs, des paiens, des turcs.
Somme toute, le peuple saint fait une expérience analogue a celle du Crucifié.
Ce moyen de salut non seulement rend saint, il est méme rédempteur. A
nouveau, mettre cela en évidence implique aussi une négation : celle des
reliques du bois de la croix et, partant, du commerce qui s’y rattache. Souffrir
pour le Christ — voila qui tue le vieil Adam et apprend a €tre joyeux dans la
tribulation méme.

Voila donc les sept pieces maitresses ** de la sanctification chrétienne, les
sept moyens de salut (Heiltiimer), «les sept sacrements», comme le remarque

** Dans un sens analogue et légérement modifié, Luther utilise ce catalogue des
notae ecclesiae dans «Wider Hans Worst» (WA 51, p. 469-576 ; en particulier : p. 479-
485) ; il en déploie méme onze (en y ajoutant le Notre Pére, le Credo, les Psaumes,
le mariage, etc.). Mais il s’agit de débattre de la question de savoir ol «I’authentique
Eglise ancienne» et «la fausse Eglise nouvelle» (différenciation qui remplace les «deux
Eglises» de 1520?) peut étre trouvée — question de fond qui émerge avec la Réforme.
Or les communautés évangéliques réformées peuvent tre reconnues comme 1" authen-
tique Eglise ancienne malgré 1’accusation d’hérésie portée contre elles. Par contre et
paradoxalement, I’Eglise romaine est la fausse Eglise nouvelle — ce qui d’aprés R. SCHWARZ
(op. cit., p. 210) représente aussi un jugement historique, la religion catholique n’ayant
acquis ses formes spécifiques qu’au cours de I’histoire. La polémique contre I’ Antéchrist
$¢ comprend sur cet arriere-fond. Ce qui complique les choses, c’est le fait que cette
fausse Eglise nouvelle conserve (abusivement) le texte de I’Ecriture, du Credo, des
sacrements. Deux formes concrétes d’Eglise se constituent dés lors. Si un degré de
continuité avec I'Eglise de I'Evangile existe, il n’empéche que la papauté ne peut
adéquatement représenter le visage de I'Eglise dans le monde (WA 43, p. 597 sq.; cf.
M. BEver, op. cit., p. 114-15).



144 KLAUSPETER BLASER

Luther ironiquement tout en s’interdisant ’emploi de ce terme abusivement
utilisé.

Méme si I’effort de se conformer au Christ ne peut conduire a une compléte
identification avec ce qu’il est réellement, nous sommes engagés sur un chemin
qui va s’accomplir eschatologiquement. Comme nous 1’avons constaté, Luther
le combine principalement avec la réponse a la premiere table de la loi, qui
I’aide a exclure I’homme comme cooperator Dei ; mais la deuxi¢me table ne
saurait en étre dissociée. C’est pourquoi le Réformateur doit récapituler le tout
sous I'angle de 1’éthique (WA 50, p. 643 sq.).

Parmi les signes extérieurs qui permettent de reconnaitre 1'Eglise (vraie),
Luther mentionne le respect pour les parents — avec, de leur part, I’éducation
chrétienne des enfants en contrepartie, et le service obéissant du sujet — avec
la protection du seigneur en récompense. Suit tout un catalogue de vices et
de vertus, accompagné d’une sorte de troisiéme usage de la loi : le décalogue
nous permet de voir jusqu’a quel point le Saint-Esprit a conduit la personne
qui se sanctifie, afin qu’elle ne se lasse pas de cette tiche permanente qu’est
la sanctification. Tout en tout, voila ce qui définit la sainte Eglise chrétienne
au milieu de laquelle on devrait choisir les délégués au concile proposé afin
que celui-ci soit dirigé par le Saint-Esprit ?°.

Tout en procédant a une désacralisation des lieux, des heures et de la
liturgie dans lesquels la prédication et les sacrements sont inscrits, Luther
conclut cependant a la nécessité d’un ordre, notamment a cause du peuple
simple et des enfants ; mais il n’est jamais nécessaire au salut, car il ne rend
pas le chrétien plus saint. Il ne faut simplement pas déconcerter la foule. Dans
la concertation des trois hiérarchies : maison familiale, cité (régime civil),
Eglise, la famille chrétienne peut vivre et s’ édifier ; I’école est 1'instrument
privilégi€ de la conformation a I’ordre divin et de la préparation aux ministeres
nécessaires A la marche & la fois de I’Eglise et du monde. Dieu reste ainsi le
maitre des trois hiérarchies, sans qu’il y ait de sommet hiérarchique terrestre.
L’Eglise qui ne respecte pas cette gouvernance instituée et désire s’y substituer
elle-mé€me mérite qu’on s’en sépare (Ps 2,3 ; divers passages pauliniens). Cette
réflexion permet de retrouver la problématique par laquelle Luther avait ouvert
son é€crit, celle des conciles.

> Luther est réaliste : pour le moment, les chapelles du diable sont plus grandes
que les temples de Dieu, si I’on pense au premier qui a I"habitude de singer le deuxi¢me,
y compris son €vangile et ses sacrements. Luther glose de maniére acerbe et sarcastique
sur des coutumes en vogue dans le catholicisme de I’époque. Une précision s’impose
¢galement par rapport aux Schwirmer — tout aussi influencés par le diable que les
papistes — qui privilégient I’esprit et déprécient les sacrements sous prétexte de leur effet
non immédiat, mais eschatologique. Certes, le Saint-Esprit se cache dans ces signes
extérieurs. Les sacrements sont cependant ordonnés, fondés et faconnés par Dieu ; en
utilisant des administrateurs, son Saint-Esprit y opére pardon et réconfort. Ce qui
manque précisément dans les sacrements et les Eglises provenant du diable.



LE PEUPLE DE DIEU EN QUETE D’UNE IDENTITE TANGIBLE 145

II1. Réformer la chrétienté
Concordia christiana?

La problématique des conciles, complément de I’ecclésiologie de Luther 29,
occupe le Réformateur bien plus longuement que la partie finale que nous
venons d’aborder. Elle ne retiendra notre attention que dans les grandes lignes.

Dans les conditions proposées, Luther se voit obligé de refuser le concile.
En analysant les propositions en débat, Luther entend d’abord préciser la nature
de la Réformation. La question est : faut-il la mettre en ceuvre avec le pape,
sans lul ou en rupture avec I’institution traditionnelle? Dans I’ introduction, qui
attaque la papauté et son objectif premier de conserver le pouvoir, on peut
notamment souligner la réponse de Luther a I’appel de se réformer ensemble
avec le pape. Si la proposition était sérieuse, une entrée en matiére serait
possible. Mais elle est jugée hypocrite, puisqu’elle ne fait que renforcer le
pouvoir papal (WA 50, p. 510 et 516). Luther estime avoir mieux a faire que
de courir apres les conciles ; vivre conformément aux commandements est bien
plus important. De plus, bon nombre de considérations entourant cette propo-
sition sont inacceptables également : par exemple se réformer a partir des

25 Depuis la querelle des indulgences, Luther s’était débattu avec I'idée du concile.
Sa position peut paraitre de prime abord contradictoire : il en appelle au concile (automne
1518, aprés 'interrogation par Cajetan), convaincu qu’il est de la these conciliariste pour
laquelle le pape est subordonné au concile ; et pourtant, il en attend peu, sinon rien,
etant donné les rapports de forces en jeu (cf. M. LiENHARD, op. cit., p. 108 sq., et
p. 124 sq., sur la controverse au sujet du conciliarisme de Luther). — Tout en partageant
lavieille idée (de Marsile de Padoue jusqu’a Occam) selon laquelle le concile représente,
sans lui étre identique, I'Eglise tout entidre et en ayant ainsi de I’estime pour le
conciliarisme (WA 39 I, p. 187), Luther réclame un concile surtout en raison de son
conflit avec la papauté et non a cause de ses convictions profondes. Déja en 1518 («Ad
dialogum Silvestri Prieratis de potestate papac responsio», WA 1, p. 644-686.), Luther
déclare que I’erreur ne ménage ni la papauté, ni le concile ; il le pensera définitivement
en 1519 lors de la dispute de Leipzig, lorsqu’il réalise que le concile de Constance s’est
trompé en rejetant certaines théses de Jean Hus. Plus tard, Luther va traduire le texte
de la donation de Constantin et préfacer les éditions de la correspondance de Hus. Le
concile ne peut jamais concurrencer I’Ecriture Sainte, malgré les attentes légitimement
investies en lui. Et la vérité de I'Ecriture ne saurait dépendre de décisions prises 2 la
majorit€. Poursuivi par des difficultés pratiques et face au danger d’une manipulation
par le pape qui convoquerait le concile, Luther propose que le pouvoir civil garantisse
un concile libre («A la noblesse chrétienne de la nation allemande», WA 6, p. 404-469
=MLOII, p. 79-156). En 1535, dans la «Disputatio circularis feria sexta contra concilium
Constantiense», WA 39 I, p. 13-38, Luther rejette I'interdiction de la communion sous
les deux especes, décision qui contredit les commandements divins. — Pour la position
des autres Réformateurs au sujet du concile, voir : J. CALVIN, Institution de la religion
chrétienne 1V, chap. IX ; F. ScHMIDT-CLAUSING, «Zwinglis Stellung zum Konzil», Zwing-
liana 11 (1962), p. 479-498 ; H. J. MarcuLL (éd.), Die okumenischen Konzile der Chris-
tenheit, Stuttgart, Evangelisches Verlagswerk, 1961 (les contributions de Meinhold, Seils
€t Leuba) ; K. BLASER, «Le synode en régime protestant», RThPh 122 (1990), p. 67-84.



146 KLAUSPETER BLASER

conciles et des Peres, mais sans pape (WA 50, p. 514). Ayant lu les Peres et
étudi€ les conciles — la suite le démontrera —, Luther en connait, exemples a
I’appuli, les contradictions et les inconsistances (WA 50, p. 520). Les querelles
n’en finiraient pas. En définitive, seul le principe scripturaire est au-dessus de
tout soupcon et permet de se réformer véritablement. Opposer les conciles les
uns aux autres, et les Péres aux conciles, conduit dans une impasse.

Luther envisage donc plusieurs maniéres de concevoir la Réforme ; seule celle
relative au principe scripturaire est viable et conduit au but. Elle correspond
d’ailleurs au premier des sept sacrements en ecclésiologie luthéro-réformée!

Starut et mission de la vérité conciliaire

Les conciles et les Peres n’ont, dans I'Eglise, aucune normativité. Cette
these 27, sous-entendue dans ce qui précéde, exige de la part de ’auteur un
examen attentif du matériel qui le conduit 2 1’énoncer 2%,

Les conciles principaux sont ceux des apdtres a Jérusalem (cf. Actes 15)
et de Nicée (en 325). D’emblée, Luther s’attaque a leurs contradictions inter-
nes, démontrées par exemple par le recueil de Gratien. Les défenseurs du
concile ne songent méme pas a observer ses décisions, comme [’illustre le cas
du concile de Jérusalem. Personne ne pense suivre ses prescriptions
aujourd’hui. Que peut-on en dire si nous sommes incapables de nous y con-
former tout en en récitant la lettre? 2

Seul le Christ est vérité (ego veritas), les Peres et les conciles ne font pas
exception a la regle du «omnis homo mendax», quelle que soit leur excellence.
IIs ne sont que des hommes. Et si la foi s’appuyait sur la parole humaine,
I"Ecriture sainte serait superflue. Luther propose cette régle, se référant a 1 Cor
3,12 : tout examiner, et se débarrasser de ce qui est bois et paille. Distinguer

27 R. Scuwarz, op. cit., p. 208 sq.

28 Luther connaissait bien siir I’ Historia ecclesiastica d’Euseébe de Césarée (traduite
en latin par Rufin), la Tripartita de Cassiodore (mort en 563), I’Histoire des papes de
Platina (mort en 1481), les canons des conciles réunis dans le Decretum Gratiani ; mais
ces sources, mentionnées a divers endroits dans son écrit (WA 50, p. 552-553 ; p. 591-
594 ; p. 519-521), ne le satisfaisaient pas. Lorsqu’en automne 1538, un nouveau recueil
de sources parut sous le titre Concilia omnia, tam generalia quam particularia (2 vol.,
Cologne, 1538), édité par le franciscain Peter Crabbe, Luther s’enthousiasma. La lecture
de ce recueil en janvier 1539 lui permit de terminer le travail commencé sur les conciles
en peu de temps (14.3.1539), avec deux éditions la méme année.

 Ou bien tous sont liés par les décisions qui y ont été prises, ou bien tous sont
libres. Si on suivait les décisions rapportées par Actes 15 et inspirées par le Saint-Esprit,
il faudrait devenir juif ou végétarien. Plus grave encore, la décision nicéenne concernant
la pertinence de la guerre : & qui s’adresse-t-elle? A des moines? Tous devraient alors
fuir le monde et suivre Saint Antoine au désert! Ces lois sont dangereuses et inutiles.
Quant aux Peres, I’exemple de la querelle entre Cyprien et Augustin a propos du baptéme
des hérctiques démontre parfaitement les contradictions et la désunion. Tout le monde
choisit les arguments qui servent sa cause. En attendant : qui préche et qui baptise?



LE PEUPLE DE DIEU EN QUETE D’UNE IDENTITE TANGIBLE 147

la lettre de I’Esprit. Alors que la Bible provient au moins du peuple d’ Abraham
— peuple de I’ Alliance — et peut donc se réclamer d’une certaine proximité avec
Dieu, il n’en va pas de méme pour les €crits postbibliques, qui sont donc plus
€loignés de la vérité. Dans aucun concile ni chez aucun Pére on ne trouvera
I’ensemble de la doctrine chrétienne : tout au plus s’y livrera un aspect. Il s’agit
de ne pas oublier que I’Eglise existait avant les conciles qui, eux, n’existeraient pas
sans la Bible! Les conciles ne peuvent donc €tre une autorité derniére. L’ application
de ces criteres permet de vérifier le propos d’ Augustin : Errare potero, haereticus
non ero *°. Le pouvoir d’un concile ne pourrait consister que dans le fait de ne rien
décider contre I’autorité apostolique et contre I’Ecriture. Aucune promesse quant
a la présence ex officio du Saint-Esprit dans une telle assemblée n’existe, méme
§’il agit comme un principe rassembleur pour les gens qui le confessent. C’est
pourquoi les Péres conciliaires ne peuvent se réclamer d’une succession apostolique
qui leur garantirait I’absence d’erreur (WA 39 1, p. 186 sq.).

Luther s’engage alors a dire positivement et négativement ce qui, a ses
yeux, fait le concile. La suite de notre texte, dans sa deuxieme partie, y répond.

Fort de I’élaboration de criteres herméneutiques, 1’auteur, dans la section
la plus longue de cet ouvrage tardif, analyse successivement les circonstances,
le déroulement et les résultats des conciles de Nicée, Jérusalem 3!, Constan-
tinople (en 381), Ephése (en 431), ainsi que Chalcédoine (en 451), avant de
s’exprimer d’une fagon plus générale sur ces réunions d’Eglises. A propos des
querelles trinitaires et christologiques, Luther montre avec insistance que les
articles de foi, tel celui de la divinité du Christ, ne relévent pas d’une invention
par le concile ni par I'Eglise. Cette foi est recue de la part des apdtres, donc
a travers ’Ecriture. La méme chose vaut pour les autres conciles : aucun ne
produit, en fin de compte, un article de foi ou des régles éthiques, liturgiques
ou juridictionnelles qui ne seraient pas déja contenus dans la Bible elle-méme.
D’ailleurs, en quoi auraient-ils la compétence de le faire? Le Saint-Esprit ne
donne rien de neuf en dehors du Christ. Inversement, si les décisions sont en
rupture avec son enseignement, on peut en conclure que le Saint-Esprit n’a
assurément pas été présent (WA 50, p. 591 ; p. 603 ; p. 605 sq. ; p. 580). Si, dans
la ligne augustinienne, on suit I'Esprit plutdt que la lettre, cette évidence saute
aux yeux. Cherchant a prévenir la dérive, Luther souligne le fait que les principaux
conciles ont défendu I’Ecriture Sainte contre la méprise et la déformation.

Par ailleurs, le Réformateur examine trés précisément les jeux de pouvoir
qui se déroulent & Iarriere-fond des querelles et en expliquent une bonne partie.

30 WA 50, p. 545 ; WA Br (lettres) 1, 190 : «Je pourrai me tromper, je ne serai
jamais un hérétique» (lettre 87 de 1518).

31 Lareprise d’Actes 15 interrompt la chronologie. La référence au concile des apotres
intervient pour souligner le salut sans les ceuvres ni les mérites. Dans cette perspective, les
prescriptions décidées a Jérusalem relevent de la loi qu’il est impossible de suivre ou dont
les contingences historiques sont périmées du fait de la disparition des judéo-chrétiens.
Personne ne les observe : il s’agit de régles rituelles qui relevent de la situation historique.
Le commandement de I'amour s’applique différemment dés que le contexte change.



148 KLAUSPETER BLASER

Il rectifie un certain nombre d’opinions historiques ou doctrinales qui s’atta-

chent aux figures d’Arius, Nestorius ou Eutyches : il les renvoie dos a dos.

Les conciles sont souvent a I'enseigne de ces messieurs, c¢’est-a-dire incon-

séquents 2. Luther témoigne ainsi d’une conscience développée des présup-

posés qui peuvent sous-tendre 1’approche des conciles par des historiens qui
sont eux-mémes prisonniers d’une myopie nestorienne ou eutychienne. Au
demeurant, ’hérésie s’est développée malgré les conciles, ce qui incite a se

référer & quelque chose de plus siir, & savoir I’Ecriture sainte 33
Que ressort-il de cette analyse aux yeux du Réformateur? Celui-ci définit

négativement et positivement le pouvoir des conciles de la maniere suivante :

a) si le concile n’a aucun pouvoir d’imposer de nouveaux articles de foi, il
peut en revanche les juger critiquement, le cas €chéant les condamner
(«anathematizamus : voila leur ministere», WA 50, p. 615); s’il le fait,
c’est le Christ lui-méme qui parle, ce qui est redoutable ;

b) s’il ne releve pas de sa compétence d’ordonner des ceuvres nouvelles et
bonnes, non enseignées dans 1’Ecriture sainte, le concile a cependant la
tiche de condamner le mal ainsi que les ceuvres qui contredisent I’amour ;

c) s’il n’est pas autorisé a introduire des cérémonies nouvelles, le concile peut
en revanche en rejeter ;

d) sile concile s’abstient de mélanger le profane et le sacré, le régime politique
et le régime spirituel, il se sentira en revanche libre de condamner des
pratiques, papales en 1’occurrence, qui aboutissent a cette confusion ;

e) s’il n’a aucun pouvoir de renforcer la tyrannie religieuse par des décrets,
le concile peut en revanche instituer des dispositions (par exemple lieu et
heure du culte) dont le peuple peut tirer un bénéfice.

Tout en €tant limitatif, le pouvoir du concile est surtout limité. Faut-il
supprimer cette institution complétement? On peut en effet connaitre tous les
conciles et tout en savoir sans étre un chrétien pour autant. Résumée dans les
catéchismes, I’Ecriture contient tout ce que les conciles proposent, et méme

32 Luther en montre les inconséquences: par exemple le rejet de la communication
des idiomes par Nestorius qui défendait par ailleurs — et contrairement a ce que Rome
dit — 'unité de la personne du Christ. Mais il n’y a qu’un Christ; son unité entraine
obligatoirement la communication des idiomes. Cette notion est beaucoup plus tardive ;
elle postule que chacune des natures divine et humaine participe pleinement aux pro-
pri€t€s de 'autre. Au temps de la Réforme, elle joue un role important.

33 Développant son intérét humaniste pour I’histoire depuis les années 30
(cf. R. Scuwarz, op. c:{t., p. 208), Luther avait un ceil pour les présentations tendancieu-
ses de I’histoire de I"Eglise, discipline qu’il aimait et maitrisait bien. Cela ne veut pas
dire néanmoins qu’il pratiquait une historiographie objective au sens moderne. Luther
manifestait également une certaine tendance, celle de prouver que les premiers conciles
n’avaient pas €mis de nouveaux articles de foi, mais seulement confirmé les anciens,
Jjugés conformes a la vérité biblique. Il introduisait la doctrine christologique plus tardive
de la communication des idiomes dans les conciles d’Ephése et de Chalcédoine, si bien
que sa lecture de I'histoire représente un produit original de savoir historique et de
relectures de bien des détails. Dévoiler la vérité sans crainte — voila la devise de
I’historien Luther (cf. WA 50, p. 384-385).



LE PEUPLE DE DIEU EN QUETE D'UNE IDENTITE TANGIBLE 149

mieux. C’est pourquoi les pasteurs, les instituteurs ou la foi des enfants équi-
valent a tous les conciles. Luther appelle «petits conciles» ce qui a lieu quo-
tidiennement lorsque ces croyants répandent I’Evangile. Ils enseignent autant
sinon plus, comme le montre le cas d’Augustin (WA 50, p. 615-17). Les
évéques ne pouvant rester réunis en permanence, les pasteurs et les instituteurs
produisent par leur enseignement continu des «évéques» et des «conciles». Ce
sont eux qui maintiennent I’Eglise dans la recherche permanente de la vérité,
dans le combat contre les erreurs, dans les actes d’amour, bref dans la sanc-
tification (WA 50, p. 617 et 623).

Pour Luther, si un concile devait voir le jour 2 ce moment >*, il n’aurait
de sens que s’il préchait la vérité€ entiere du sola gratia, les ceuvres ne pouvant
contribuer en rien a la justice. Son message devrait obéir a la dialectique du
Saint-Esprit : (en matiére de salut,) «la grice n’est pas due a I’ceuvre, I’ceuvre
n’est pas (de I’ordre de) la grace» (WA 50, p. 620). Le veeu de Luther est qu’un
tel concile supprime I’insupportable fardeau infligé aux consciences par la
doctrine des ceuvres!

Conclusion

Dans son ensemble, le mouvement réformateur — calvinien y compris —
partage des vues concordantes au sujet de I’Eglise. Les divergences sur bien
des détails ne peuvent mettre en cause ce fait. Les oppositions essentielles se
situent & un autre niveau. S’il y a Eglise, elle se voue 2 la Parole, qui est &
la fois sa norme et la substance dont elle vit. Mais au sein de 1’Eglise, le peuple
de Dieu, dans son état concret et sa vie complexe, s’avere bien plus important
que tous les représentants et officiants qui se vantent de leur officialité. En effet,
il vit et progresse dans la thérapie permanente que lui impose la Parole divine
au moyen de la Loi et de I’'Evangile dont les ministres sont les porte-paroles.
Et pourtant, la face concréte de cette Parole déconcerte en raison des ambiguités
que I'existence du peuple de Dieu dans le monde entraine. D’ol la nécessité
d’un catalogue plus ou moins €laboré de critéres permettant de discerner ce
peuple sur la place publique et de le distinguer de la fausse Eglise. Quant a
I'unité des chrétiens de provenances diverses, elle est ancrée en Christ et sa
vérité : elle ne saurait dépendre d’un code de traditions et de coutumes, ce qui

3 11 devrait étre composé d’environ 300 personnes érudites, dont certaines laiques.
Et il faudrait un Constantin, peut-étre en la personne de Charles V qui convoqua un
concile allemand dont le message allait retentir bien au-dela de I’ Allemagne. — L’idée
de Luther selon laquelle le pouvoir politique devrait convoquer un concile dépassait la
noblesse allemande et ses possibilités du moment. Méme I’empereur n’aurait pu con-
voquer un concile que pour son empire de Habsbourg. La cause de Luther ne se discuta
effectivement — et pendant longtemps — qu’a P'occasion des digtes de 1’empire. Le
pouvoir civil ne pouvait convoquer un concile en court-circuitant le pape. Mais le concile
finalement mis sur pied consacra la division de la chrétienté occidentale.



150 KLAUSPETER BLASER

entraine une certaine libéralité et générosité dans les rapports a I’altérité€ ec-
clésiastique, néanmoins sans concessions par rapport a ’essentiel. Cette atti-
tude régit aussi la position a I’égard de I’Eglise conciliaire dont le pouvoir se
limite a la discipline. Notons que 1’idée — conciliariste — des petits conciles
permanents rejoint celle de Calvin qui, par la mise en place du quadruple mi-
nistére, défend une conception fondamentalement conciliaire du gouvernement
de I’Eglise. La thése concernant une autorité ecclésiastique — fiit-elle de type
conciliaire — qui se trouve dans I’erreur s’énonce sur un fond christologico-
anthropologique : la vérité du Christ met ’homme dans la position du menteur.
C’est elle qui trace la ligne de démarcation entre orthodoxie et hérésie.

Le différend ne concerne donc pas la trame du récit ecclésiologique que
la Réforme met en place, dans sa controverse avec le récit catholique. Il touche
plutdt au style de I’argumentation et au degré de sévérité qui caractérise le débat
a ce propos. Calvin, par exemple, parait plus oppos€ aux conciles que Luther,
étant donné sa conception d’une vérité qui s’impose sans avoir besoin des
pasteurs. Le lecteur actuel est évidemment frappé par la violence avec laquelle
tous les partis impliqués démantelent le récit de 1’adversaire catholique. La
libert€ de la délibération préoccupe I’esprit de Luther plus que celui de Calvin,
raison pour laquelle ce dernier ne traite le sujet des conciles pour ainsi dire
qu’en marge. Si son ancrage dans la parole biblique et dans la christologie
parait encore plus profond que celui de Luther, ils tombent tous les deux
d’accord pour dire que le seul arbitre pouvant discerner les mensonges ecclé-
siastiques est 1’Ecriture. Personne n’invente la foi: elle est structurellement
semblable & I"Ecriture. Communiquée par un geste qui la précéde, elle fait I’objet
d’une appropriation subjective et collective qui exige un recadrage permanent
pour permettre de se conformer toujours plus fidelement au message qui la porte.

Notre conclusion semble limiter la portée des propos réformateurs au
moment de leur apparition, de leur élaboration et de leurs conséquences immé-
diates. Nous I’avons cependant formulée de telle maniére que les enjeux
dépassent ce moment strictement historique. Certes, le texte analysé nous
apparait aujourd’hui trés éloigné des préoccupations ecclésiologiques et cecu-
méniques actuelles. I ne faut d’ailleurs pas vanter trop rapidement le retour
formel a I’Ecriture et aux sources réformatrices comme reméde pour la crise
que les Eglises traversent de nos jours. Elles sont en effet secouées par des
problémes que les Peres ne connaissaient pas encore. Une conviction s’impose
néanmoins : désorientée en permanence, 1’Eglise a besoin d’étre constamment
recadrée, réformée et reconnue dans son identité propre. Afin d’y parvenir, il
lui faut des reperes qui lui permettent de rester libre par rapport aux vérités
du jour. Mais pour qu’elle soit aussi libératrice, I’Eglise ne doit-elle pas
retrouver le geste qui la précede, qui la porte et sans lequel elle n’existerait
méme pas? Ne faut-il pas que I’obsession des vicissitudes du temps céde le
pas devant I’ancrage sans lequel 1'Eglise ne survivrait pas a ’orage qui se
déverse sur elle? La vision théologique et I’expérience concréte qu’avaient les
Réformateurs de I’Eglise sont 12 pour le confirmer.



	Le peuple de Dieu en quête d'une identité tangible : "Von den Konziliis und Kirchen" (1539) dans l'ecclésiologie de Luther

