
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 50 (2000)

Heft: 2

Artikel: Platon et les étrangers

Autor: Bornet, Philippe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381599

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381599
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 132 (2000), P.l 13-129

PLATON ET LES ÉTRANGERS

Philippe Bornet

Résumé

On parle souvent de Platon en lui associant immédiatement le qualificatif
de «philosophe du Même» : dans sa double portée politique et ontologique,
la pensée platonicienne ignorerait en effet tout ce qui relève de l'altérité. Après
avoir préalablement esquissé la situation des étrangers dans la Grèce antique,
nous essaierons de montrer par la relecture de quelques extraits d'un texte
politique (Lois) puis de passages à tonalité épistémologique (Le Sophiste/ que
la philosophie de Platon réserve au genre de l'Autre une place centrale.

Étrangers, mendiants, tous nous viennent

de Zeus ; ne dit-on pas : petite
aumône, grande joie

Homère, Odyssée XIV, 57-58

1. Introduction

Parler de Platon et des étrangers, et postuler d'emblée un lien entre la
pensée platonicienne et la question des étrangers peut paraître surprenant -
éventuellement provocateur. Aucun dialogue de Platon ne propose en effet un
traitement exhaustif de la question des étrangers, et rien dans son œuvre - telle
que nous l'avons reçue - ne montre que ce sujet aurait fait l'objet d'un souci
particulier de la part de Platon. Le sujet des étrangers ne peut cependant pas
laisser indifférent (c'est une impossibilité par nature) : l'existence même de

personnes étrangères, ne partageant pas les mêmes coutumes, la même langue
et les mêmes pensées met inévitablement en question la validité des coutumes
locales. Il n'y a en effet pas de Même sans Autre : ces deux pôles sont en
constante interaction. De même que l'étranger est désigné par rapport à ce qu'il
n'est pas, par rapport à l'autochtone ou à l'indigène, de même l'autochtone
se définit-il par contraste avec l'étranger. Il est donc impossible que le monde
grec pût être indifférent à ceux qui lui étaient extérieurs, partant du constat
que pour se définir, il faut aussi nommer ce qui n'est pas soi.

Dans ces conditions, la question posée par la présence des étrangers ne peut
pas apparaître comme banale - que ce soit à Platon ou à ses compatriotes. Il
est très improbable que Platon pût ignorer complètement cette question, et l'on



114 PHILIPPE BORNET

peut légitimement postuler qu'une prise de position concernant le problème
des étrangers - fût-elle partielle ou implicite - est décelable dans son œuvre.
En relisant attentivement certains textes tirés du corpus platonicien, nous

essayerons de voir quelle place Platon assigne aux étrangers, quel rôle il leur

prête, comment il envisage leur accueil ou règle leur expulsion et dans quelle
mesure il oppose la figure de l'étranger à celle du citoyen.

Mais avant de parler de Platon, il faut bien commencer par situer la position
des étrangers dans le monde grec, faute de quoi l'on ne pourrait pas examiner

en quoi Platon s'accommode ou se départit de l'usage en vigueur à son époque.
Nous dresserons un rapide portrait de la situation des étrangers chez les Grecs
dans un premier temps, afin d'être en mesure de faire ensuite la comparaison
avec les prescriptions édictées par Platon. Pour pousser le raisonnement un peu
plus loin, on se demandera dans un troisième temps si l'on peut reconstituer

ou non une «éthique platonicienne de l'altérité», ou du moins une prise de

position cohérente et systématique de la part de Platon sur la question de

l'altérité.
Commençons donc en parlant de la place concédée aux étrangers dans la

Grèce antique, en nous appuyant principalement sur des témoignages
d'historiens grecs. Nous ferons fréquemment référence à l'ouvrage de Claude Vatin
qui donne un bon aperçu de la situation des citoyens et des étrangers dans la
Grèce antique '.

2. Les étrangers dans la Grèce antique

Dans les témoignages que nous ont laissés les Grecs, on peut facilement
isoler deux comportements antagonistes dans le rapport aux étrangers. En

premier lieu, certains récits mythologiques et plusieurs institutions de la cité
témoignent d'une tendance à l'accueil et à l'hospitalité à l'égard de l'étranger.
Mais en même temps, l'on trouve nombre d'écrits historiques reflétant la
crainte de l'étranger et éventuellement son refoulement. Ces deux tendances

se développent différemment selon la nature et l'origine de la personne étrangère.

Il n'y a en effet pas qu'un seul type d'étrangers chez les Grecs, mais au
moins deux : les Grecs qui ne sont pas originaires de la cité (la plupart des

métèques, liétoikoi, les résidants temporaires, en sont) et les Barbares que les

Grecs désignent le plus souvent par opposition à leur propre situation. On

pressent que les relations portées et prescrites à l'un ou à l'autre type d'étrangers

varient du tout au tout.
Si l'on peut considérer la cité grecque comme une entité bien délimitée,

elle n'est, par la force des choses, pas totalement hermétique. Et si les citoyens
d'une cité forment un clan soudé et excluant volontiers ceux qui ne sont pas
des leurs, la parenté de la langue est encore un facteur plus fort d'identification.

1 Vatin (1984).



PLATON ET LES ETRANGERS 115

La règle générale est donc qu'il n'y pas a priori de raison d'expulser l'étranger
hellénophone qui peut au contraire bénéficier de l'aide des institutions de la
cité. Cependant, plusieurs restrictions et obligations à tonalité discriminatoire
subsistent (comme un impôt spécial, et certaines restrictions concernant leurs

droits) et lui rappellent qu'il n'est pas originaire de l'endroit. Il n'y a pas
d'assimilation complète (du moins en théorie), et par exemple, on va jusqu'à
suspecter l'accent de quelqu'un, qui peut jouer comme preuve qu'il est d'origine

étrangère, comme dans ce récit de Démosthène :

Par médisance, ils ont raconté que mon père avait un accent étranger. Ils ont
seulement omis de dire qu'il avait été capturé par les ennemis au temps de la guerre
décélique et vendu à Leucade, puis qu'ayant rencontré Cléandre l'acteur, il fut rendu

aux siens et revint à Athènes au bout d'un très long temps. Comme s'il était juste
que cette infortune causât notre perte, ils lui ont fait un crime de son accent. 2

Au moins deux points d'importance transparaissent ici : l'importance de

la langue dans la constitution de l'identité grecque, et en même temps,
l'importance de son «authenticité». Deux critères qui montrent bien la force de

l'opposition entre Grecs et Barbares, comme l'atteste d'ailleurs l'étymologie
de ce deuxième terme, qui se confond avec l'onomatopée du langage barbare
parlé 3. L'opposition entre Grecs et Barbares est donc beaucoup plus prégnante

que celle entre Grecs et Grecs d'origine différente.
Tous les Grecs n'ont toutefois pas usé de cette opposition avec la même

acuité : le rôle du commerce augmentait la proportion d'étrangers dans
certaines cités - en particulier dans les cités maritimes comme Athènes ou
Corinthe - et l'accueil de ceux-ci était indispensable à une économie prospère

4. En revanche, d'autres cités quasi autonomes sur le plan économique
se sont montrées plus volontiers enclines à expulser les étrangers de leur
territoire. Un terme, celui de xénélasie (£ei^\arjia), est d'ailleurs entré dans

le langage courant pour dire l'expulsion ou le bannissement des étrangers. On

en trouve un bon exemple chez Thucydide :

Périclès - Pour Mégare, nous lui laisserons l'accès de notre marché et des ports,
si Sparte de son côté ne procède à aucune expulsion (E,€vr\kao'\.a) en ce qui nous
concerne, nous et nos alliés.5

Mais ce n'est pas là une chose dont on est fier, et les Athéniens mettaient
un point d'honneur à ne pas avoir recours à la xénélasie. Les Athéniens sont
en effet soucieux de leur réputation et ils estiment qu'il y a du mérite à ne

2 Démosthène, Contre Euboulidès, 18, in Plaidoyers civils, trad. Louis Gernet,
t. IV, Paris, Les Belles-Lettres, 1960.

3 Le nom ßdpßccpos est une onomatopée : le barbare est celui dont le langage est
tellement différent du sien qu'on n'en perçoit que du bruit.

4 Cf. Vatin (1984), p. 157.
5 Thucydide, Guerre du Péloponnèse I, 144, trad. Jacqueline de Romilly, Paris,

Les Belles-Lettres, 1968.



1 16 PHILIPPE BORNI 1

pas chasser les étrangers. Même à Sparte, réputée pour son aversion des

étrangers 6, il semble bien que la xénélasie fut un mythe - ou du moins qu'elle
n'ait pas été pratiquée avec l'acharnement que certains (Athéniens) ont pu

rapporter -, car on ne se passe pas si facilement de tout commerce ni du service
des esclaves qui étaient fréquemment recrutés parmi les Barbares (prisonniers
de guerre ou non).

Il faut aussi préciser que les relations entretenues avec ics étrangers varient

d'une époque à l'autre. A l'époque des guerres médiques (492-149). les Grecs

commencent à fermer leurs frontières et à se défier des étrangers. Athènes ne

fait pas exception : au Ve s., des troupes mercenaires y stationnent ct inquiètent
les Athéniens. Cette inquiétude se solde par un rejet des étrangers qui sont

relégués extra muros, dans les faubourgs. Dès lc IVe s. toutefois, i! y a toujours
plus de non-Grecs à Athènes - notamment des commerçants -, ce qui esl perçu
à la fois positivement (pour l'économie) et négativement (pour l'identité
morale et culturelle de la cité) '. Enfin, à partir des conquêtes d" Alexandre

(entre 333 ct 323), les cités grecques se font de plus en plus cosmopolites, ct

l'on assiste à la création de cités à l'étranger ¦ comme Alexandrie - comprenant
une importante proportion de non-grecs. Athènes elle-même devient un centre

économique et culturel à l'échelle internationale
S'il existe, on l'a évoqué, des mesures de répression concernant les étrangers,

il y a aussi plusieurs institutions qui protègent les étrangers (en particulier
les étrangers grecs d'origine différente). Un citoyen grec libre en voyage à

l'étranger risque constamment de tomber entre les mains du marchand
d'esclaves (Yandrapodistès). ct il est impératif de prendre ses précautions lors d'un

voyage en terre étrangère. À l'époque archaïque, ce sont surtout pardès réseaux

d'hospitalité que les citoyens libres assurent leur protection quand ils voyagent
en Grèce. À la période classique, on a plus volontiers recours au proxène de

la cité, un citoyen choisi pour régler l'hébergement des ressortissants (mais

qui n'a pas de statut juridique).
Il faut terminer ce court portrait de la situation des étrangers en Grèce

antique en parlant de la place réservée aux métèques. A Athènes, les métèques
sont le plus souvent des citoyens grecs libres qui onl changé de cité. Ils

occupent une position intermédiaire entre le statut d'esclave et celui de cnlojen
libre. Dès lc Ve s., ils bénéficient d'un certain nombre d'avantages par rapport
aux autres étrangers el peuvent même - sous certaines conditions posséder

On sait que le peuple lacédémonîcn se dh ïsaît en uoï\ classes selon l'origuirae
«ethnique» des habitants : les citoyens, authentiques descendants des Donens tpiii
avaient londé Sparte vers le XJ s. ci qui soni proprement les "Sparttoles » z Hes

«périèques» («ceux qui habitent autour» descendants des anciens failhïluiifflls raiïinojis pain

les Doriens. et qui soni relégués à l'extérieur de la cité : enfin, la classe des «hïlotes»» ::

esclaves domestiques el publies qui provenaient Ircquenintcel des «pays tartanes»1 en

dont la condition était réputée beaucoup plus jséniWe à Sparte njufà Aïmèiraev
7 Cf. Vatin (1984 |, p. 158 qui fait référence à Xbwhoìk. Retenus, 23.
s Cf Baslez (1984). p. 209 sq.



PLATON ET LES ETRANGERS 117

des terres. Le fait que les métèques aient nom particulier et donc une place
et un rôle à l'intérieur de la cité, qu'ils soient définis positivement et non plus
en négatif de la citoyenneté grecque (péToiKOs: : «celui qui a sa résidence

avec») témoigne d'une bonne intégration. Mais certaines restrictions subsistent

: les métèques doivent avoir un patron (le prostates), ils ne peuvent ni voter
ni épouser une femme autochtone et doivent toujours s'acquitter d'un impôt
spécial (le metoikion). L'assimilation sociale n'est donc pas complète. Sur le

plan géographique, en revanche, aucune ségrégation n'est perceptible. Il n'y
a pas de quartiers de métèques, et ces derniers peuvent se fondre dans la cité.

L'attitude grecque face aux étrangers est donc complexe, elle varie selon

l'origine des ressortissants, selon les cités et selon l'époque considérée. On peut
légitimement s'attendre à retrouver quelques éléments de cette complexité chez
Platon. II faut maintenant se demander quelle position personnelle Platon
adopte face à la question des étrangers et quelles prescriptions il édicté, qui
pourraient faire figure d'une «politique étrangère».

3. Une politique étrangère

On aborde souvent Platon en tenant pour acquis deux lieux communs. Le
premier celui de son «idéalisme» : sa philosophie ne se servirait du monde
sensible que comme tremplin pour parvenir à la connaissance des Idées -
faisant usage pour cela de la dialectique ascendante. Le second cliché est celui
du Platon de la philosophie du Même : tout au long de ses discours, Platon
ne vanterait que les mérites du Même, de l'autochtonie, en niant systématiquement

tout ce qui relève de l'altérité.
On va tenter d'éprouver ces deux «clichés» au travers de quelques passages

choisis où Platon s'explique sur son attitude vis-à-vis des étrangers. Si l'on
a bien compris les deux lieux communs, Platon devrait être plutôt laconique
au sujet d'une politique réglant les rapports concrets aux étrangers et de toute
façon, sa pensée ne saurait envisager 1'«étranger» que pour en faire une image
en négatif, tranchant avec la catégorie du Même, de l'autochtonie ou du

citoyen. Essayons d'y voir plus clair et commençons par lire les dispositions
imaginées par Platon concernant les étrangers - et en particulier lorsqu'il joue
au législateur dans la cité «idéale» 9 des Magnetes. Dans toutes nos lectures,
nous ferons fréquemment référence au livre d'Henri Joly l0 qui propose une
relecture de Platon à travers le thème - justement - de l'étranger. À de

nombreuses reprises, notre article est redevable à l'étude de Joly, notamment
en ce qui concerne l'articulation entre une politique étrangère et une éthique

9 Idéale, mais calquée sur le modèle grec (c'est «l'Athénien» qui dicte ces
prescriptions).

10 Joly (1992).



118 PHILIPPE BORNET

de l'étranger chez Platon. Nos lectures et nos conclusions n'en restent pas
moins - au moins en partie - originales.

Le passage des Lois 949e sq. qui retient l'attention de Joly " et que nous
allons lire maintenant traite spécifiquement des relations de la cité avec
l'extérieur :

L'Athénien - Pour une cité qui ne fait argent que des revenus de sa terre et ne

pratique aucun commerce, le voyage des citoyens hors du pays (è'Çw Tfjs xùJPa?)
et l'accueil à faire aux hôtes qui viennent de l'étranger sont des questions au regard
desquelles il faut nécessairement prendre parti (àvâytcr] ßeßouXeüaSai tl xph
Spâv). n

Pour Platon, une fois posé le principe de quasi autonomie économique de

sa cité, le rapport à l'étranger 13 apparaît comme problématique. La question
de l'étranger ne peut rester oiseuse, il s'agit de savoir et surtout de décider

ce qu'on va faire, comment on va agir. Cette prise de position est indispensable,
absolument nécessaire (àvàyicq), car un contact mal réglé entre la cité et

l'étranger pourrait avoir des conséquences catastrophiques pour l'intégrité de

la cité. Face à l'étranger dont on ne sait pas bien qui il est, il s'agit de bien

savoir, de bien définir quelles mesures on doit prendre quant à soi. Toute autre

possibilité instaurerait un chaos, ferait de l'autonomie de la cité un système
hétéronome, dans lequel la question de savoir comment traiter avec l'étranger
ne serait pas réglée, resterait en suspens et viendrait menacer l'ordre établi.

Il s'agit donc de légiférer sur un double plan : celui des voyages à l'étranger,
et celui de l'accueil à faire aux hôtes. Poursuivons notre lecture :

[...] Le mutuel commerce entre cités a pour effet naturel un mélange de toutes
variétés de mœurs, par les nouveautés que suscite ce contact entre peuples étrangers
l'un à l'autre. Ce serait là pour des cités heureusement régies par de justes lois, la
cause du plus grand dommage (ß\dßqv \xeyloir\v). I4

Entendons bien Platon dans un passage qui pourrait nous surprendre, tellement

il semble différer de notre sensibilité de «modernes». Tout commerce
introduit un élément étranger, par le seul fait de la transaction. Pour Platon,
si cet élément surgit dans une cité où valent de «justes loi» - comme est, on
s'en doute, la cité des Magnetes - il est parfaitement nocif, il est «la cause
du plus grand dommage» pour le citoyen. Si les lois sont justes, il faut tout
faire pour éviter qu'elles perdent leur ascendant sur les citoyens 15. Or le

mélange avec un élément étranger est susceptible de mettre en question la

11 Joly (1992), p. 48-52.
12 Platon, Lois XII, 949e, in Œuvres complètes, trad. Auguste Diès, t. 12, Paris,

Les Belles-Lettres, 1956.
13 À l'étranger (sÇto Tpç x^pos), dans le sens où «on va à l'étranger».
14 Ibid., 950a.
15 On sait que le citoyen est à l'image de la loi, il en est l'enfant, comme l'explique

Platon dans la fameuse prosopopèe des lois du Criton (50e).



PLATON ET LES ETRANGERS 119

validité des lois de la cité ; et un citoyen «authentique» ne pourrait qu'y perdre

- pour lui-même et à travers lui, pour la cohésion de la cité - à la rencontre
d'étrangers. La «bonne» cité se doit donc de protéger ses citoyens de

l'influence extérieure. Cependant, on va l'entendre tout de suite, il ne faudrait pas

pour autant passer pour des gens qui n'aiment pas les étrangers ou qui
pratiquent la xénélasie.

D'autre part, n'accueillir aucun visiteur et n'aller jamais soi-même au dehors est
d'abord (ulv) absolument impossible et (en ôè) paraîtrait, en même temps, aux
autres hommes sauvagerie et insociabilité ; on s'attirerait les noms fâcheux de gens
qui chassent les étrangers (Cei/nXaaiais') et la réputation de mœurs rudes et bour-

Platon admet donc que l'autonomie totale est impossible : la porte de la
cité ne peut pas rester absolument close (ne serait-ce que pour des raisons

économiques) et cette dernière ne peut s'interdire tout contact avec l'extérieur.
C'est une impossibilité par nature, contrairement aux raisons qui suivent,
comme le montre le balancement de la phrase (pév 8é). Les autres raisons
de cette impossibilité tiennent au regard des autres sur la cité : une cité aux

murs parfaitement étanches paraîtrait sauvage et insociable aux autres hommes.
Le législateur ne doit pas être indifférent à ce qui se passe hors de la cité, et
des lois justes doivent admettre la possibilité d'un contact avec l'extérieur, sans

quoi la cité ne serait plus vraiment humaine. Première brèche portée à une
autarcie complète : la cité platonicienne n'est pas autiste et Platon n'approuve
en tout cas pas la pratique de la xénélasie dont la réputation serait éminemment
nuisible à la cité. Mais au moment où Platon reconnaît qu'on ne peut pas
concevoir de cité dont les murs d'enceinte seraient parfaitement étanches, il
doit maîtriser de très près les contacts des citoyens avec l'étranger ; et il le
fait de manière radicale en interdisant tout voyage :

En premier lieu, personne, en dessous de quarante ans d'âge, n'aura le droit de

quitter le pays sous aucun prétexte et pour aucune destination que ce soit ; personne,
en outre, n'y sera jamais autorisé en tant qu'homme privé (iSiçt) mais seulement

pour servir son pays (Sqpooig) en qualité de héraut, ambassadeur ou, éventuellement,

observateur (Bewpoîçr). 17

Si tout est déjà dans la cité et si tout y est au mieux, il n'est pas nécessaire

d'aller pour soi (ISÎç) à l'étranger. La seule raison de sortir de la cité, c'est
au nom de tous, au nom du peuple (8t)U.ooìqO, et pour le bien collectif de la
cité. Plus bas l8, Platon développe cette prescription et demande que seuls des

gens irréprochables soient envoyés à l'étranger, pour représenter la cité,
insistant à nouveau sur la réputation de cette dernière. Parmi les gens qui ont
le droit de passer le seuil de la cité, figure l'observateur (Beaipoç). Comme le

16 Ibid.. 950b.
17 Ibid., 950d.
18 Ibid., 95Id.



120 PWDLUPIPE BORMIET

[monte buon Joly ""'_ He nolle de ce peirsrjnnaige esl «iiinignllDer : le thécôire -

la fanKÄssi es.! au idtépaiirtt d'aller comsiuller B'torarile posiur le eoiinple de lia cité
— esl ici nun voyagew-enquéìeaiffi" chargé d'iofeserveir les lois die* pays éttoimgeirs

el de conlribuer â l'aniiéMiaralMMii de la cité. Car

midk cillé qpuiii me oomuniaîlloinl gais Ile* howmmmei. llnoms el mmaiureaiis. ne poxmmraiiil janiaR.
ainsi privée die loam cwrnimnuniee IttminnaiiniL *e poiieeir aimant «jiiii'B fama el atteiiiffiilire lia

perfection, pai* pili» qn'cBe mr «MMaîm préserver inllacles se* tais. si. au Beni Ar *e
les. êtee faine* sieaiumes par l'esprit, eie n'y tieni qjmc par inoratine. *
Les «bonnes« lois «Ml celles, auxquelles om m'adhère pas par punie iwaitìne.

mais que l'on peut ralioeineilemenl el comparativement juger meilleures aux
lois des aultres. ïl esl donc impératif de voir ce qui se fait ailleurs, el celle
obiseirvation se fait par le biais du théôre qui n'agit pas em son noma, mais au

nom de la cité. Il y a ici un élément die poids : une cité refermée sur clle-mêirne

oublie peu à peu le sens die ses lois et les citoyens finissent par ne les «respecter

que par routine. En revanche, une cité plus ouverte peul juger de la qualité
de ses propres lois ee les comparant avec celles des autres. La légitimité et
le sens des lois semblent bien reposer sur la comparaison avec des législations
étrangères ; de sorte que la condition de lois sensées est rien moins que
l'ouverture — de principe, et toute relative — de la cité.

Dans cet exemple, et comme on le voit che/ Joly -". Platon s'avère être

un philosophe modéré. Excès ni dans un sens {xénélasie) ni dans l'autre
(métissage, mélange des étrangers aux citoyens, épimixie), mais nécessité d'un
contact avec l'extérieur pour le bien des lois. Poursuivons la lecture du texte.
car il va s'agir de l'accueil des étrangers. Qui peut-on accueillir et dans quelles
conditions? De même que la cité ne peut pas complètement interdire que
certains de ses citoyens voyagent à l'étranger, de même ne peut-elle pas
absolument empêcher que les étrangers passent son seuil. À nouveau, les

contacts avec l'étranger sont maîtrisés de très près et l'on verra bien vite que
tous les étrangers ne sont pas égaux entre eux. même si Platon ee fait pas jouer
l'opposition Grecs (étrangers) — Barbares avec la même force que ses

compatriotes —. L'Athéeiee commence par identifier quatre types d'étrangers :

II y a quatre (riTrapify ÇéwM.) [types d"] étrangers dont il doit être fait mention. -
A l'«étrangeté» abstraite des étraogers se rajoutent dooe d'autres

caractéristiques qui détermineront leur place au sein de la cité. Comme dans ce qu'on
a vu des coutumes grecques, il n'y a pas qu'un seul type d'étrangers qui
répondrait à l'indétermination et l'uniformité comprises dans l'expression

19 Cf. Joly (1992). p. 50-51 et 98.
m Pi ..«on, ibid.. 95 lb.
21 Cf. Joly (1992). p. 49.
— Cf. Pi-vro\, l£ Politique, 262c.
23 Platon, Ijoîs XII. 952d (traduction littérale).



PLATON ET LES ETRANGERS 121

-«l'étranger». Cela montre bien que 1a cité dies Magnetics n'est pas aveuglément
hospitalière : elle veut savoir qui elle accueillie. Dès que l'étranger frappe à

la porte de la cité, il esl identifié à l'un des quatre types, il est caractérise ct
nommé. On sait désormais qui il est el il e'esl plus totalement étranger : il entre
de toute façon dans l'une dies quatre catégories. L'accueil est donc relativement
contraignant, mais il existe, el il esl a priori positif. Tout dépend de l'origine
ct des intentions du ressortissant.

Le premier ei peipétue! visiteur, c'est, la plupart du temps, l'été qu'il fait ses
incessantes arrivées, à la façon des oiseaux cle passasse J... J pour faire leur oorannerce
de lucre (...]. Lui donc, c'est sur les «larches, dans les ports, dans les édifices publics
(Siiiiooimg- alKcÂap.i%MMJM")) bâtis auprès, niais en dehnrs de la cité i(lffj tt|ç
toA&w,- que devront le recevoir les fonctionnaires préposés à cet effet. Ils garderont
qu'aucun de ces étrangers n'introduise quelque nouveauté. -*

Ces trois phrases recèlent plusieurs élémeols importants : d'abord, on voit

que Platon légifère ci partir d'une réaUté observée. C'est ee effet l'observation

que les commerçants passent dans la cité en été qui conduit Platon à légiférer
concernant ce type d'étrangers ce particulier. Les prescriptions de Platon pour
gouverner sa cité «idéale» sont doec biee inspirées des réalités qui touchent
ie monde grec. Ensuite, le fait est intéressant pour lui-même : Platon accepte
les contingences de l'économie, mais veut tout faire pource limiter l'influence
sur la ville.

Le commerçant a le droit de négocier avec la cité, mais ne peut accéder

qu'aux places publiques (STjp.orjî«ç ..4; son rapport à la cité se fait par
l'entremise d'un fonctionnaire public ct le commerçant lui-même n'a pas
directement accès au centre-ville. Platon estime ee effet qu'il ne faudrait pas

que ce type d'étraegers ïotroduise une quelcooque nouveauté. Ce n'est pas
tellement l'idée de nouveauté pour elle-même qui est contestée «car. on l'a vu.
l'un des rôles du personnage du théôre est précisément d'ielroduire uoe
certaine nouveauté à partir de ce qu'il observe à l'extérieur), mais ia réfutation
porte sur la nouveauté introduite par ce genre d'étrangers, qui font du «commerce

de lucre» leur principale occupation. L'accueil qu'on leur doit est donc
conforme à leur façon d'être : ils ne peuvent pas avoir accès à l'intérieur de
la cité - le centre sédentaire el privé - ct la seule relation qu'ils peuvent avoir
avec elle se réduit à un contact impersonnel et public. Il n'en va pas de même

avec le second type d'étrangers :

lx second visiteur esl le véritable observateur (ßemfiös). qu'attire loul spectacle
offert à ses yeux, toute musique percevable à ses oreilles. Pour tous ceux de sa sorte.
il faut avoir, auprès des temples, des logements où tout soil dispose pour une
hospitalité cordiale (ckAofoiais-). [...] Les prêtres |...| veilleront à leur confort.
jusqu'à ce qu'ils s'en retournent sans avoir causé ni subi aucun dommage. -

24 Ibid., 952e.
25 Ibid., 953a.



122 PHILIPPE BORNET

À l'égard de ce deuxième type de visiteurs transparaît clairement la
tradition grecque de l'hospitalité, ainsi que son rapport avec la religion. Il s'agit
ici d'accueillir des hôtes qui viennent pour observer (Oewpeîv) et non pour faire
du commerce. Leur visite comme leur accueil se font dans la plus pure gratuité,
au contraire des commerçants qui faisaient le voyage de la cité pour leur profit
personnel. Il faut donc leur assurer cette gratuité. Ils doivent repartir sans avoir
causé ni subi aucun dommage, et la cité devra s'ingénier à donner bonne

réputation d'elle-même - on a vu que Platon attachait beaucoup d'importance
à ce point. La philoxénie dont il est ici question est tout le contraire de la
xénélasie à laquelle s'oppose absolument Platon. A noter que cet observateur
ne se confond pas avec le théôre envoyé à l'étranger par la cité. Car celui-
là vient pour lui alors que celui-ci vient au nom de la cité.

Il y a un troisième hôte qui, lui, doit être reçu aux frais de la cité ; celui qui vient
d'une autre contrée, chargé d'une mission publique. 26

À nouveau, le but de l'étranger, ce qu'il vient faire dans la cité, détermine
la manière dont il est reçu. Cet hôte là ne vient pas pour lui, il vient pour une
mission publique. Et l'on se rappelle que pour sa propre cité, Platon interdit
les voyages privés à l'étranger, mais les autorise pour la cause publique. Dans

ces conditions, il est tout à fait légitime de recevoir un hôte chargé d'une
mission publique, contraint de voyager à l'étranger. L'accueil prodigué est à

l'image de la charge du personnage, il est aux frais de la cité :

Un quatrième hôte, s'il en vient chez nous, - il en viendra rarement - enfin s'il
vient jamais, d'un autre pays, un hôte du genre de nos propres observateurs
(àv-rioTpocfiOS' tûv imp' f\\ilv Seiopûv). [...] Qu'il descende, aussi bien, chez l'un
ou l'autre de ceux qui ont gagné la palme de la vertu. Avec eux, il conversera, tantôt
instruisant, tantôt se faisant instruire ; puis il s'en ira. 27

Le rôle de dernier hôte est rigoureusement identique à celui du théôre. Dans

sa description de cet «étranger», Platon reprend exactement les prescriptions
qu'il édicté pour le choix du théôre (il aura plus de cinquante ans, il sera lui-
même riche et sage, etc.2S) de sa propre cité. Il est comme un authentique
citoyen, en conséquence de quoi il mérite le meilleur des accueils : il ne risque

pas de nuire à la cité. Une fois que l'étranger est identifié à ce genre, l'accueil
qu'on lui doit est inconditionnel : toutes les portes lui sont ouvertes ; il pourra
instruire la cité comme il pourra se faire instruire («tantôt instruisant, tantôt
se faisant instruire»). Ce qui marque la transitivité de la relation qui doit lui
être portée, comme l'indique le àvri de àimoTpoc(>os'. Car son rôle est identique

au théôre de la cité : il peut contribuer à améliorer la cité, même s'il n'en
est pas originaire. Dans ce rôle limite, le discours de l'authenticité (géogra-

26 Ibid., 953b.
27 Ibid., 953c-d.
28 Ibid., 95Id.



PLATON ET LES ETRANGERS 123

phique) n'a plus cours : peu importe d'où vient l'observateur, sa noble fonction
se porte garante de ses intentions.

Enfin, Platon conclut sur le principe d'hospitalité qui vaut dans sa cité :

[„.] honorant ainsi Zeus hospitalier (tlévwv Ala), au lieu d'interdire aux étrangers
(toç ÇevT|Xaai.as) notre table et nos sacrifices, comme font maintenant les autochtones

du Nil, ou de les écarter du pays par des édits sauvages.
29

Dans aucune des quatre situations envisagées par Platon l'étranger n'est
refoulé : au contraire, il est toujours accueilli - avec plus ou moins d'égards
certes -, ce qui est conforme à la tradition grecque de l'hospitalité. Cela montre

que la cité platonicienne est bien d'origine grecque30(ce qui peut paraître
étonnant pour une cité située géographiquement à l'étranger) : sa politique
étrangère est placée sous le patronage de Zeus hospitalier et l'aversion grecque
de la xénélasie est reprise. Cependant plusieurs traditions grecques sont écartées,

comme celle du proxène, dont la cité des Magnetes n'a pas l'usage.
Pour essayer de mieux percevoir le rapport entre Platon et ses compatriotes

concernant les relations avec l'étranger, l'on pourrait faire référence ici à un
autre texte de Platon, le Ménexène, qui aborde le problème des étrangers
transversalement, dans le style de l'oraison funèbre31. Dans le Ménexène,
Socrate se prête au jeu de déclamer lui-même, selon le style en vigueur à

l'époque, une oraison funèbre type, comprenant les traditionnels éloges aux
soldats morts 32et, à partir de ces derniers, à leur patrie 33. Plus bas 34, l'on
assiste à une glorification de l'Attique qui est décrite comme la terre d'origine
de la race humaine (elle a mis au monde l'homme 35). Et c'est encore les armées
de l'Attique qui ont mené des guerres contre les Grecs et contre les Barbares

pour l'avantage de tous les Grecs. Enfin, le régime politique issu de l'Attique,
la démocratie, est présenté comme le meilleur.

On aurait une attestation très forte d'un lien entre Platon et ses compatriotes,

s'il ne s'agissait pas là, comme on l'a dit, d'un jeu. Car le texte du
Ménexène n'est pas à prendre au pied de la lettre : dès le début du Ménexène 36,

Socrate prévient le lecteur en annonçant qu'il se prête - de mauvaise grâce,
d'ailleurs - à un jeu. D'autre part, à voir la position critique de Socrate et de
Platon face à l'Athènes «démocratique» dans laquelle les citoyens sont des

29 Ibid., 953e.
30 Cf. Joly (1992), p. 48 : «C'est donc que la cité des Magnetes est bien grecque,

de législation et de mentalité...».
31 Cf. Loraux (1981).
32 Platon, Ménexène, 236d in Œuvres complètes, trad. Louis Méridier, t. V, Paris,

Les Belles-Lettres, 1970 (1931).
33 Ibid., 237a : «Célébrons donc d'abord leur bonne naissance (tt)V eùyéveiav

aÙTÛv)».
34 Ibid., 237c sq.
35 Ibid., 237d (kyèvvrpev àvëpumov).
36 Ibid., 235d.



124 PHILIPPE BORNET

«esclaves» (on peut penser à certains passages du Criton 37), il semble peu
vraisemblable que Platon soit sérieux quand il décrit Socrate jouant à l'orateur
funèbre et vantant les mérites de la démocratie. Dans cet encensement
inconditionnel de l'Attique, on voit poindre une pointe d'ironie, et Platon joue alors
au premier dénonciateur de l'ethnocentrisme athénien 38. Soit dit en passant,
le peuple athénien ne semble pas avoir perçu cette ironie, lui qui faisait lire
chaque année ce texte en public 39.

Dans le passage des Lois qu'on a lu, on a pu voir quelles prescriptions
Platon édictait concernant les relations à l'étranger et quels rapports il entretenait

avec la tradition ambiante. Questionnons maintenant un autre texte de

Platon, le Sophiste, pour voir si la politique étrangère qu'on a vue ici à l'œuvre
est apparentée ou non à ce que l'on pourrait appeler une éthique de l'étranger
et si l'acceptation — sous conditions — de l'élément étranger se retrouve ou non
dans la philosophie de Platon.

4. Une autre philosophie

On a beaucoup écrit sur la figure de l'étranger dans les dialogues de Platon,
et notamment concernant le Sophiste, où l'étranger tient le rôle le plus important

du dialogue. Quel est donc ce rôle? Que vient dire l'étranger? Quels sont
ses interlocuteurs? Comment est-il accueilli au sein du groupe socratique et

comment s'y comporte-t-il? Autant de questions autour desquelles se joue
l'identité du personnage de l'étranger (ô Çévoç) qui va nous intéresser
maintenant.

On se limitera à deux passages. D'abord l'introduction du Sophiste, qui
présente l'étranger et nous dit - sans dissiper pour autant le flou qui entoure
le personnage -qui il est. Nous ferons ensuite une lecture du passage très connu
du Sophiste où l'étranger exprime son point de vue au grand jour : il veut réfuter
une importante thèse de Parmenide dont il est pourtant le disciple. Au début
du Sophiste, Théodore commence par introduire l'étranger auprès de Socrate :

Théodore - Nous voici, Socrate, fidèles au rendez-vous convenu hier ; et voici, avec
nous, cet étranger (rovôe Tir-à Çévov ayou^v) : originaire d'Élée (yévos' ê£ ' EXéaç),
il appartient au cercle des disciples de Parmenide et Zenon ; c'est d'ailleurs tout
à fait un philosophe. *°

Plusieurs détails se précisent déjà quant à l'identité de l'étranger. En
premier lieu, il est bien distinct du groupe socratique («Nous voici [...] ; et
voici»), il est clairement désigné comme étant à part. Pour qu'il puisse s'in-

37 Platon, Criton, 50e.
38 Cf. Joly (1992), p. 88 et Loraux (1981).
39 Cf. Cicéron, Orator, 44.
40 Platon, Le Sophiste, 216a, in Œuvres complètes, trad. Auguste Diès, Paris, Les

Belles-Lettres, 1969 (1925).



PLATON ET LES ETRANGERS 125

tégrer à la communauté de Socrate, Théodore doit décliner son origine, l'école
philosophique d'où provient l'étranger et ses aptitudes, comme si l'on présentait

une carte d'identité. On pense à l'importance de décliner son identité pour
être - en tant qu'étranger - accepté dans la cité platonicienne, et à la crainte

que l'étranger ne vienne y semer le désordre. Ensuite l'étranger est présenté
par quelqu'un du groupe, il ne se présente pas lui-même. Tout se passe comme
s'il fallait atténuer le choc de la rencontre par la présentation que fait de lui
Théodore. Enfin, le nom de l'étranger n'est jamais livré ; c'est «l'étranger»,
et cette désignation laisse penser que l'étrangeté de l'étranger pourra influer
sur son rôle dans le dialogue. Bref, sa personnalité se résume à ces deux faits :

il est étranger et philosophe, c'est un philosophe de l'étranger. Mais Socrate

ne se contente pas des indications de Théodore et suspecte autre chose :

Socrate - Ne serait-ce point, Théodore, au lieu d'un étranger, un dieu que tu amènes,
comme dit Homère, à ton insu? À son dire, en effet, s'il y a d'autres dieux à se

faire les compagnons des hommes qui révèrent la justice, c'est surtout le Dieu des
Étrangers (Çévlov deov) qui vient ainsi observer (mOopâv) la démesure ou l'équité
des actions humaines. Peut-être, aussi, est-ce l'un de ces êtres supérieurs qui nous
est venu en ta compagnie, pour surveiller et réfuter, lui, réfutateur divin, les piètres
raisonneurs que nous sommes. 41

Le soupçon porte sur la nature de l'étranger. Ne serait-il pas autre chose

que ce que Théodore en a présenté, à son insu (XéXqoas-). Socrate pose la
question : l'étranger ne serait-il pas un dieu qui vient observer la justice
humaine? La référence à Homère fait résonner toute la tradition mythique de

l'hospitalité et son rapport aux choses divines. En particulier, la parole de

Socrate rappelle un passage de l'Odyssée où dieux et étrangers se confondent
et viennent juger les actions humaines 42. La simple présence de l'étranger
inspire donc la question de Socrate et d'autres encore dans la suite du texte.
Socrate demande - ayant sans doute toujours à l'esprit la référence à Homère :

«Ne viendrait-il pas réfuter, lui, réfutateur divin, les piètres raisonneurs que
nous sommes?» La présence de l'étranger semble mettre en question la validité
des raisonnements des penseurs réunis autour de Socrate et ce dernier présume
d'emblée qu'il leur est supérieur. Cet étranger mal défini se confond peut-être
avec un dieu, avec lequel il partage une caractéristique essentielle, celle de
venir d'ailleurs. Quoi qu'il en soit, l'étranger est plutôt bien accueilli au sein
du groupe socratique qui se montre - en cette circonstance au moins - ouvert
à l'étranger ; si bien d'ailleurs que - faisant de l'ombre à Socrate - c'est
l'étranger qui mène le discours de bout en bout, et c'est lui aussi qui va exposer
une thèse pour le moins novatrice dont on verra l'incidence sur le sujet de

l'étranger et sur l'altérité en général :

41 Ibid., 216a-b.
42 Homère, Odyssée XVII, 485-487, trad. Victor Bérard, Paris, Les Belles-Lettres,

1924 : «Les dieux prennent les traits de lointains étrangers et, sous toutes les formes,
s'en vont de ville en ville inspecter les vertus des hommes et leurs crimes.»



126 PHILIPPE BORNET

L'Etranger - Je te ferai donc encore une prière plus instante.
Théétète - Laquelle
L'Etranger - De ne point me regarder comme un parricide.
Théétète - Que veux-tu dire
L'Etranger - C'est qu'il nous faudra nécessairement, pour nous défendre,
mettre à question la thèse de notre père Parmenide et, de force, établir que le
non-être est, sous un certain rapport, et que l'être, à son tour, en quelque
façon, n'est pas.

43

Comme le dit pertinemment Jacques Derrida44, si l'étranger ressent le
besoin de demander qu'on ne le considère pas comme un parricide, c'est qu'il
sait bien qu'au fond, il pourrait l'être. Sa question se place donc directement
sur le plan du parricide, et sa dénégation atteste de la possibilité d'un parricide.
La proposition de l'étranger n'est pas innocente, elle vient inquiéter la
philosophie parménidienne dans l'une de ses thèses fondamentales, celle de la
constance de l'être et de l'inexistence du non-être 45.

La thèse de l'étranger - aussi révolutionnaire qu'elle puisse paraître - est

cependant bien difficile à concevoir et l'on pourrait rapidement conclure à une
aporie ou à un raisonnement par l'absurde, sans pousser plus en avant
l'investigation. Comment expliquer en effet que le «non-être» puisse «être» et
inversement? Essayons toutefois de mieux comprendre l'improbable proposition

de l'étranger en poursuivant notre lecture. Dans la suite du Sophiste, Platon

- toujours par l'intermédiaire de l'étranger - en vient à identifier la catégorie
de l'autre (to eTepov) avec celle du non-être (oùk ov). Cette identification n'est
pas simple et à voir le nombre de commentaires divergents sur la question,
le problème est difficile. Voyons ce qu'en dit Platon, à supposer, évidemment,

que Platon soit cohérent avec lui-même46 et que sa déposition soit donc
recevable :

Quand nous énonçons le non-être, ce n'est point là, ce semble, énoncer quelque
chose de contraire à l'être (oùk èvai/TLov tl toû òVtoc), mais seulement quelque
chose d'autre (àW ËTcpov lióvo^).47

Pour Platon, le non-être n'est donc pas le contraire de l'être, mais quelque
chose d'autre 48. Le non-être est différent de l'être et se définit logiquement
comme altérité. La conséquence s'impose d'elle-même : le non-être ne se

déduit pas immédiatement de l'être par une simple soustraction, il n'en n'est

43 Ibid., 24Id.
44 Derrida (1997), p. 13.
45 Cf. Parmenide, fr. 7.
46 Ce que ne pense pas Corderò, dans son introduction au Sophiste (Platon, Le

Sophiste (1993), p. 58-60.
47 Platon, ibid., 257b.
48 Par exemple, le non-grand n'est pas que le petit, c'est aussi l'égal, etc. Le préfixe

«non-» ne marque donc que la différence : le non-grand est différent du grand (ibid.,
257b).



PLATON ET LES ETRANGERS 127

pas le complémentaire. À la simplicité parménidienne («l'être est et le non-
être n'est pas») se substitue la complexité d'une relation asymétrique entre
l'être et le non-être. Affirmant que sous un certain rapport, l'être n'est pas 49,

Platon se défait de la tautologie ontologique et instaure la différence. L'intervention

de l'étranger se révèle donc décisive et - malgré ce qu'en pense
Corderò dans son introduction au Sophiste 50- le parricide n'est pas un faux
parricide, car on l'a vu, tout ne revient pas à l'être.

Cette thèse n'est pas exposée au nom de Socrate, mais au nom de

l'énigmatique personnage de l'étranger. Il est particulièrement frappant que Platon
laisse au personnage de l'étranger le soin de poser cette question. Comme si

son étrangeté de nature se reflétait sur sa manière de penser, il semble que
l'étranger du Sophiste ne pouvait apporter autre chose qu'une thèse révolutionnaire.

Henri Joly montre bien cette correspondance entre le personnage central
du dialogue - l'étranger - et la teneur de sa thèse51 : la thèse exposée par
l'étranger est bien une philosophie de l'étranger au double sens (objectif et

subjectif) du génitif. Joly en montre aussi l'incidence sur la philosophie de

Platon : l'introduction de l'étranger au sein du groupe socratique n'est pas
banale, elle est métaphorique de la non-indifférence portée à l'altérité dans la

philosophie platonicienne. De sorte que l'hospitalité du groupe socratique le

sauve du solipsisme parménidien, de la circularité à l'œuvre dans un énoncé
du type «l'être est et le non-être n'est pas».

Cette circularité partage nombre de ressemblances avec une certaine
sophistique, dont les dialogues de l'étranger ont aussi pour but de réfuter la
vraisemblance. Cela explique en partie pourquoi, dans le plan général du

Sophiste, Platon devait d'abord faire face à la thèse parménidienne afin
d'affronter ensuite les sophistes : dans l'énoncé de Parmenide que présente l'étranger,

tout revient à l'être (puisque tout est et que le non-être n'est pas), il n'y
a rien d'autre, et il n'y a pas d'altérité possible. Similairement, en faisant passer
leurs discours pour vrais et en refusant une coupure entre le logos et l'être 52,

49 Cf. Mattei (1983), p. 295 : «Platon n'accomplit aucun retour à Parmenide car
l'être, pensé dialectiquement à travers la médiation de ses catégories, ne s'offre jamais
seul. [...] Il joue dans la cinquième dimension de l'imparité, €Tepóv tl, originellement
autre.»

50 Platon, Le Sophiste (1993), p. 55-56 : «Il [Parmenide] n'est pas du tout concerné
par la réfutation platonicienne. Au contraire, il serait plutôt confirmé, car son 'fils' Platon
vient de démontrer que tout est, même le non-être.»

51 Cf. Joly (1992), p. 13 : «L'autre réside, à partir du parricide contre Parmenide
commis dans le Sophiste, à déplacer de son centre le genre parménidien de l'être, à lui
accoler le genre du non-être et à conférer à celui-ci l'éminente dignité de l'autre, tò
eTepov. Tout se passerait alors comme si la rencontre inouïe de l'étrangeté, et même
de «l'étrangèreté» du personnage central, avec l'altérité comme catégorie générique à

toute pensée et à tout discours vrai ou faux, inaugurait à la fois une philosophie venue
d'ailleurs, un mode de philosopher autrement et une manière inédite de montrer qu'il
n'est pas possible de penser le Même sans l'Autre.»

52 Au moyen d'un syllogisme du type «Tout ce qui est est vrai, or tout discours
est, donc tout discours est vrai».



128 PHILIPPE BORNET

les sophistes nient les concepts de différence et de représentation - de

plurivocité - qui seuls sont en mesure de séparer la sophistique du discours

philosophique et d'en permettre une «définition» : dans l'optique des sophistes,
sophistique et philosophie reviennent inévitablement au même.

Chez Platon au contraire, le non-être est autre que l'être, il en est la
différence. Cette irréductibilité de l'être au non-être peut d'ailleurs rappeler
l'au-delà de l'essence (èTréKeiva ttjs- oiso'tag) dont relève le Bien dans la
République 53. Dans le Sophiste comme dans la République, Platon reconnaît
donc que tout ne retourne pas à l'être et qu'il y a quelque chose d'autre qui
pourrait s'exprimer en termes de «différence» 54

; comme nous l'avons vu, c'est
précisément sur la reconnaissance de cette différence que se fonde la légitimité
du discours philosophique 55 qui se sépare en cela du discours des sophistes.

Il semble qu'à partir de là la voie soit frayée pour admettre que Platon n'est

pas que le philosophe du Même et qu'il concède une place à l'Autre à côté
de celle reconnue à l'identité. Sans doute les lectures qu'on a faites sont-elles

trop sommaires et les conclusions qu'on a tirées trop hâtives ; reste qu'au
travers de ces lectures, la pensée platonicienne apparaît sous une forme
différente de celle souvent évoquée 56, celle d'une pensée inquiète qui se refuse

délibérément à la simplification et qui ne craint pas le recours à l'extravagance.

5. Conclusion

Force est de reconnaître que les deux clichés dont on a parlé pour introduire
Platon se sont avérés sinon inexacts du moins imprécis et incomplets. Car on
a bien vu que d'une part, Platon fondait sa politique de l'étranger dans la réalité
de son époque - en tout cas pour ce qui concerne les questions de politique
étrangère - et que, d'autre part, il laissait la place à une éthique de l'altérité,
contestant ainsi sa désignation traditionnelle comme «philosophe du Même».

Il faut cependant bien constater que dans les prescriptions politiques
concernant les étrangers Platon ne semble pas tirer toutes les conséquences
anthropologiques qui s'imposeraient. De même qu'il dénonce l'erreur de méthode

qui consiste à faire des Barbares un genre à part57, mais qu'il n'en fait pas

53 Cf. Platon, République, 509b.
54 Cf. Mattei (1983 :164) : «Contre l'éléatisme et la sophistique, unies dans leur

commune adiaphorie, Platon introduit dans la pensée ce sentiment de distance
ontologique [...].» ou ailleurs «La philosophie naît avec Platon du double constat de l'échec
de l'éléatisme et de la sophistique.» (p. 160).

55 Cf. Mattei (1983 :158) : «Le logos est différent de l'être dans la mesure où se

déploie en lui l'être de la différence : l'Autre qui lui interdit de s'identifier à sa propre
source.»

56 Habitude ancrée dans une longue chaîne d'interprétations de la pensée de Platon
comme philosophie du «Même», allant de l'Antiquité à l'époque contemporaine.

57 Platon, Le Politique, 262d.



PLATON ET LES ETRANGERS 129

véritablement découler des incidences sur sa politique étrangère, Platon reconnaît

une dignité au genre abstrait de l'Autre sans véritablement l'intégrer dans

sa cité, qui - étant donné l'impossibilité de se couper complètement de

l'extérieur - fait tout pour se préserver des influences extérieures. L'ouverture à

l'étranger n'est donc pas complète et la cité doit connaître l'identité de l'étranger

avant de l'accueillir. C'est d'ailleurs plus par des contraintes de fait ou de

logique que par une sorte d'humanisme d'avant la lettre que Platon confère

une dignité au genre de l'Autre.
Mais cette dignité est doublement indispensable, pour le philosophe comme

pour le législateur : le premier fonde la légitimité de sa philosophie sur la

différence qui le sépare du sophiste, le second assure la justesse de ses lois
en les confrontant avec celles de l'extérieur.

Bibliographie

Textes et traductions de Platon

Platon, Lois in Œuvres complètes, trad. Auguste Diès, t. XII, Paris, Les
Belles-Lettres, 1956.

—, Le Sophiste in Œuvres complètes, trad. Auguste Diès, Paris, Les Belles-
Lettres, 1969 (1925).

—, Ménexène in Œuvres complètes, trad. Louis Méridier, t. V, Paris, Les

Belles-Lettres, 1970 (1931).

—, Le Sophiste, trad. Nestor-Luis Corderò, Paris, Garnier-Flammarion,
1993.

Ouvrages sur la question

Baslez, Marie-Françoise, L'étranger dans la Grèce antique, Paris, Les Belles
Lettres, 1984.

Derrida, Jacques, De l'hospitalité, Paris, Calmann-Lévy, 1995.

Joly, Henri, La question des étrangers, Paris, Vrin, 1992.

Loraux, Nicole, «Variations grecques sur l'origine. Gloire du Même, prestige
de l'Autre» in Les langues mégalomanes, Le genre humain 21, Paris, Seuil,
1990, p. 115-139.

—, L'invention d'Athènes : histoire de Toraison funèbre dans la 'cité classi¬

que', La Haye, Mouton ; Paris, Ed. de l'Ecole des hautes études en sciences

sociales, 1981.

Mattei, Jean-François, L'étranger et le simulacre, Paris, P.U.F., 1983.

Vatin, Claude, Citoyens et non-citoyens dans le monde grec, Paris, C.D.U. et

SEDES, 1984.


	Platon et les étrangers

