Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 50 (2000)

Heft: 2

Artikel: Platon et les étrangers

Autor: Bornet, Philippe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381599

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381599
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 132 (2000), P.113-129

PLATON ET LES ETRANGERS

PHILIPPE BORNET

Résumé

On parle souvent de Platon en lui associant immédiatement le qualificatif
de «philosophe du Méme» : dans sa double portée politique et ontologique,
la pensée platonicienne ignorerait en effet tout ce qui reléve de I’altérité. Apreés
avoir préalablement esquissé la situation des étrangers dans la Gréce antique,
nous essaierons de montrer par la relecture de quelques extraits d’un texte
politique (Lois) puis de passages a tonalité épistémologique (Le Sophiste) que
la philosophie de Platon réserve au genre de I'Autre une place centrale.

Etrangers, mendiants, tous nous vien-
nent de Zeus ; ne dit-on pas : petite
auméne, grande joie ?

Homeére, Odyssée X1V, 57-58

1. Introduction

Parler de Platon et des étrangers, et postuler d’emblée un lien entre la
pensée platonicienne et la question des étrangers peut paraitre surprenant —
éventuellement provocateur. Aucun dialogue de Platon ne propose en effet un
traitement exhaustif de la question des étrangers, et rien dans son ceuvre — telle
que nous I’avons regue — ne montre que ce sujet aurait fait 1’objet d’un souci
particulier de la part de Platon. Le sujet des étrangers ne peut cependant pas
laisser indifférent (c’est une impossibilité par nature) : I’existence méme de
personnes €trangeres, ne partageant pas les mémes coutumes, la méme langue
et les mémes pensées met inévitablement en question la validité des coutumes
locales. I1 n’y a en effet pas de Méme sans Autre : ces deux poles sont en
constante interaction. De méme que I’étranger est désigné par rapport a ce qu’il
n’est pas, par rapport a 1’autochtone ou a I'indigéne, de méme 1’autochtone
se définit-il par contraste avec I’étranger. Il est donc impossible que le monde
grec pit étre indifférent a ceux qui lui étaient extérieurs, partant du constat
que pour se définir, il faut aussi nommer ce qui n’est pas soi.

Dans ces conditions, la question posée par la présence des étrangers ne peut
pas apparaitre comme banale — que ce soit 4 Platon ou & ses compatriotes. 11
est tres improbable que Platon piit ignorer complétement cette question, et 1’on



114 PHILIPPE BORNET

peut légitimement postuler qu’une prise de position concernant le probleme
des étrangers — flt-elle partielle ou implicite — est décelable dans son ceuvre.
En relisant attentivement certains textes tirés du corpus platonicien, nous
essayerons de voir quelle place Platon assigne aux étrangers, quel rdle il leur
préte, comment il envisage leur accueil ou regle leur expulsion et dans quelle
mesure il oppose la figure de I’étranger a celle du citoyen.

Mais avant de parler de Platon, il faut bien commencer par situer la position
des étrangers dans le monde grec, faute de quoi I’on ne pourrait pas examiner
en quoi Platon s’accommode ou se départit de 1’'usage en vigueur a son époque.
Nous dresserons un rapide portrait de la situation des €trangers chez les Grecs
dans un premier temps, afin d’étre en mesure de faire ensuite la comparaison
avec les prescriptions édictées par Platon. Pour pousser le raisonnement un peu
plus loin, on se demandera dans un troisitme temps si 1I’on peut reconstituer
ou non une «€thique platonicienne de 1’altérité», ou du moins une prise de
position cohérente et systématique de la part de Platon sur la question de
1’ altérité.

Commencons donc en parlant de la place concédée aux étrangers dans la
Grece antique, en nous appuyant principalement sur des témoignages d’his-
toriens grecs. Nous ferons fréquemment référence a I’ouvrage de Claude Vatin

qui donne un bon apercu de la situation des citoyens et des étrangers dans la
Grece antique .

2. Les étrangers dans la Gréce antique

Dans les témoignages que nous ont laissés les Grecs, on peut facilement
isoler deux comportements antagonistes dans le rapport aux étrangers. En
premier lieu, certains récits mythologiques et plusieurs institutions de la cité
témoignent d’une tendance 4 I’accueil et a I’hospitalité a I’égard de I’ étranger.
Mais en méme temps, 1’on trouve nombre d’écrits historiques reflétant la
crainte de 1’étranger et éventuellement son refoulement. Ces deux tendances
se développent différemment selon la nature et I’origine de la personne étran-
gére. Il n’y a en effet pas qu’un seul type d’étrangers chez les Grecs, mais au
moins deux : les Grecs qui ne sont pas originaires de la cité (la plupart des
méteques, LETOLKOL, les résidants temporaires, en sont) et les Barbares que les
Grecs désignent le plus souvent par opposition a leur propre situation. On
pressent que les relations portées et prescrites a 1’un ou a I’autre type d’étran-
gers varient du tout au tout.

Si I’on peut considérer la cité grecque comme une entité bien délimitée,
elle n’est, par la force des choses, pas totalement hermétique. Et si les citoyens
d’une cité forment un clan soudé et excluant volontiers ceux qui ne sont pas
des leurs, la parent€ de la langue est encore un facteur plus fort d’identification.

I VaTiv (1984).



PLATON ET LES ETRANGERS 115

La regle générale est donc qu’il n’y pas a priori de raison d’expulser I’ étranger
hellénophone qui peut au contraire bénéficier de I’aide des institutions de la
cité. Cependant, plusieurs restrictions et obligations a tonalité discriminatoire
subsistent (comme un impo6t spécial, et certaines restrictions concernant leurs
droits) et lui rappellent qu’il n’est pas originaire de ’endroit. Il n’y a pas
d’assimilation compléte (du moins en théorie), et par exemple, on va jusqu’a
suspecter 1’accent de quelqu’un, qui peut jouer comme preuve qu’il est d’ori-
gine étrangere, comme dans ce récit de Démosthene :

Par médisance, ils ont racont€é que mon pére avait un accent étranger. Ils ont
seulement omis de dire qu’il avait €té capturé par les ennemis au temps de la guerre
décélique et vendu a Leucade, puis qu’ayant rencontré Cléandre I’acteur, il fut rendu
aux siens et revint & Athénes au bout d’un trés long temps. Comme s’il était juste
que cette infortune causit notre perte, ils lui ont fait un crime de son accent.

Au moins deux points d’importance transparaissent ici : I'importance de
la langue dans la constitution de I’identité grecque, et en méme temps, 1’'im-
portance de son «authenticité». Deux criteéres qui montrent bien la force de
I’opposition entre Grecs et Barbares, comme 1’atteste d’ailleurs 1’étymologie
de ce deuxiéme terme, qui se confond avec 1I’onomatopée du langage barbare
parlé *. L’ opposition entre Grecs et Barbares est donc beaucoup plus prégnante
que celle entre Grecs et Grecs d’origine différente.

Tous les Grecs n’ont toutefois pas usé de cette opposition avec la méme
acuité : le role du commerce augmentait la proportion d’étrangers dans cer-
taines cités — en particulier dans les cités maritimes comme Athénes ou
Corinthe — et I’accueil de ceux-ci était indispensable a une économie pros-
pére *. En revanche, d’autres cités quasi autonomes sur le plan économique
se sont montrées plus volontiers enclines a expulser les étrangers de leur
territoire. Un terme, celui de xénélasie (Eevniactia), est d’ailleurs entré dans
le langage courant pour dire I’expulsion ou le bannissement des étrangers. On
en trouve un bon exemple chez Thucydide :

Péricles — Pour Mégare, nous lui laisserons 1’acceés de notre marché et des ports,
si Sparte de son coté ne procéde A aucune expulsion (Eevniaoia) en ce qui nous
concerne, nous et nos alliés. >

Mais ce n’est pas 1a une chose dont on est fier, et les Athéniens mettaient
un point d’honneur a ne pas avoir recours a la xénélasie. Les Athéniens sont
en effet soucieux de leur réputation et ils estiment qu’il y a du mérite a ne

> DeEMosTHENE, Contre Euboulides, 18, in Plaidoyers civils, trad. Louis Gernet,
t. IV, Paris, Les Belles-Lettres, 1960.

3 Le nom BdpBapos est une onomatopée : le barbare est celui dont le langage est
tellement différent du sien qu’on n’en pergoit que du bruit.

4 Cf. VaTIN (1984), p. 157.

5 TuucYDpIDE, Guerre du Péloponnése 1, 144, trad. Jacqueline de Romilly, Paris,
Les Belles-Lettres, 1968.



116 PHILIPPE BORNET

pas chasser les €trangers. Méme a Sparte, réputce pour son aversion des
étrangers ©, il semble bicn que la xénélasie fut un mythe — ou du moins qu'elle
n’ait pas ¢té pratiquée avece acharmement que certains (Athéniens) ont pu
rapporler —, car on ne se passe pas si facilement de tout commerce ni du service
des esclaves qui étaient fréquemment recrutés parmi les Barbares (prisonmers
de guerre ou non).

Il faut aussi préciser que les relations entretenues avec les €trangers varient
d’unc époque a lautre. A I’époque des guerres médiques (492-9)_ les Greces
commencent a fermer leurs frontieres et a se défier des €trangers. Athénes ne
fait pas exception : au V° s, des troupes mercenaires v siationnent et inquicient
les Athéniens. Cette inquictude se solde par un rejet des Strangers qui sont
relégués extra muros, dans les faubourgs. Deés le IV© s. toutefois. 1l v a toujours
plus de non-Grecs a Athénes - notamment des commercants —. ¢¢ qui sl percu
a la fois positivement (pour ’économic) et négativement (pour | idenuié
morale et culturelle de la cit€)’. Enfin. a partir des conquétes d” Alexandre
(entre 333 et 323), les cités grecques sc font de plus ¢n plus cosmopolites. ¢t
’on assiste a la création de cités a 'étranger - comme Alexandrie — comprenant
une importante proportion de non-grecs. Athénes elle-méme devient un centre
¢conomique ct culturel a I’échelle internationale ®.

S’il existe, on 1’a évoqué, des mesures de répression concernant les ran-
gers, il y a aussi plusicurs institutions qui protégent les étrangers (en particulier
les étrangers grecs d’ongine différente). Un citoven grec libre en voyage a
I’étranger risque constamment de tomber entre les mains du marchand d"es-
claves (I'andrapodistés), ct il est impératif de prendre ses précautions lors & un
voyage en terre étrangére. A 1'époque archaique, ce sont surtout par des réscaux
d’hospitalité que les citoyens libres assurent leur protection quand ils vovagent
en Gréece. A la période classique. on a plus volontiers recours au provéne de
la cité, un citoyen choisi pour régler 'hébergement des ressortissants (mais
qui n’a pas de statut jundique).

Il faut terminer ce court portrait de la sivation des érangers en Grece
antique en parlant de la place réservée aux méieques. A Athénes. les métdques
sont le plus souvent des citovens grecs libres qui ont change de cue. s
occupent unc position intcrmédiaire entre le statut d esclave et celur de citoyven
libre. Des Ie V¢ s, ils bénéficient d un certain nombre d avantages par rapport
aux autres étrangers et peuvent méme — sous certaines conditions — posséder

® On sait que le peuple Tacédémonicn se divisait en trois classes selon 1origine
«cthmque» des habnants @ les citovens. avthenuiques descendamts des Doriens qui
avaicnt fondé Sparte vers le X° s. ¢t qui somt proprement les ~Spartiates » @ les
«péricques» («ceux qui habitent autours ). descendants des anciens habitamis vainows par
lcs Doriens. ct qui sont reléeuds a Mexiénieur de la cité - enfin. la classe des «hilotes» -
csclaves domestiques et publics qui provenaient fréquemment des «paws harbarness et
dont la condition ¢tait réputée beaucoup plus périble & Sparte qu™a Athéncs.

T CI. Varix (1984 ). p. 158 qui Fait féfiérence & Xixormuon. Revemms. 23.

8 CI. Basiez (1984). p. 209 sq.



PLATON ET LES ETRANGERS 117

des terres. Le fait que les météques aient nom particulier et donc une place
et un rdle a I'intérieur de la cité, qu’ils soient définis positivement et non plus
en négatif de la citoyenneté grecque (péTolkos : «celui qui a sa résidence
avec») témoigne d’une bonne intégration. Mais certaines restrictions subsis-
tent : les méteques doivent avoir un patron (le prostatés), ils ne peuvent ni voter
ni €épouser une femme autochtone et doivent toujours s’acquitter d’un impdt
spécial (le metoikion). L’assimilation sociale n’est donc pas complete. Sur le
plan géographique, en revanche, aucune ségrégation n’est perceptible. Il n’y
a pas de quartiers de méteques, et ces derniers peuvent se fondre dans la cité.

L’attitude grecque face aux étrangers est donc complexe, elle varie selon
I’origine des ressortissants, selon les cités et selon I’époque considérée. On peut
l€gitimement s’ attendre & retrouver quelques éléments de cette complexité chez
Platon. Il faut maintenant se demander quelle position personnelle Platon
adopte face a la question des étrangers et quelles prescriptions il édicte, qui
pourraient faire figure d’une «politique étrangere».

3. Une politique étrangére

On aborde souvent Platon en tenant pour acquis deux lieux communs. Le
premier celui de son «idéalisme» : sa philosophie ne se servirait du monde
sensible que comme tremplin pour parvenir a la connaissance des Idées —
faisant usage pour cela de la dialectique ascendante. Le second cliché est celui
du Platon de la philosophie du Méme : tout au long de ses discours, Platon
ne vanterait que les mérites du Méme, de 1’autochtonie, en niant syst€mati-
quement tout ce qui releve de I'altérité.

On va tenter d’éprouver ces deux «clichés» au travers de quelques passages
choisis ou Platon s’explique sur son attitude vis-a-vis des étrangers. Si I’on
a bien compris les deux lieux communs, Platon devrait étre plutét laconique
au sujet d’une politique réglant les rapports concrets aux étrangers et de toute
facon, sa pensée ne saurait envisager |’«étranger» que pour en faire une image
en négatif, tranchant avec la catégorie du Méme, de I’autochtonie ou du
citoyen. Essayons d’y voir plus clair et commengons par lire les dispositions
imaginées par Platon concernant les étrangers — et en particulier lorsqu’il joue
au législateur dans la cité «idéale»® des Magneétes. Dans toutes nos lectures,
nous ferons fréquemment référence au livre d’Henri Joly ' qui propose une
relecture de Platon a travers le théme — justement — de I'étranger. A de
nombreuses reprises, notre article est redevable a I’étude de Joly, notamment
en ce qui concerne 1’articulation entre une politique étrangere et une €thique

® Idéale, mais calquée sur le modele grec (c’est «I’Athénien» qui dicte ces pres-
criptions).
10 JoLy (1992).



118 PHILIPPE BORNET

de I’étranger chez Platon. Nos lectures et nos conclusions n’en restent pas
moins — au moins en partie — originales.

Le passage des Lois 949e sq. qui retient I’attention de Joly '! et que nous
allons lire maintenant traite spécifiquement des relations de la cité avec ’ex-
térieur :

L’Athénien — Pour une cité qui ne fait argent que des revenus de sa terre et ne
pratique aucun commerce, le voyage des citoyens hors du pays (Ew Ths xwpas)
et I’accueil a faire aux hotes qui viennent de I’étranger sont des questions au regard
desquelles il faut nécessairement prendre parti (dvdykn BePovAetobar 1L xpn
Spav). 12

Pour Platon, une fois pos€ le principe de quasi autonomie économique de
sa cité, le rapport & 1’étranger > apparait comme problématique. La question
de I’étranger ne peut rester oiseuse, il s’agit de savoir et surtout de décider
ce qu’on va faire, comment on va agir. Cette prise de position est indispensable,
absolument nécessaire (dvdykn), car un contact mal réglé entre la cité et
I’étranger pourrait avoir des conséquences catastrophiques pour I'intégrité de
la cité. Face a I’étranger dont on ne sait pas bien qui il est, il s’agit de bien
savoir, de bien définir quelles mesures on doit prendre quant a soi. Toute autre
possibilité instaurerait un chaos, ferait de I’autonomie de la cité un systéme
hétéronome, dans lequel la question de savoir comment traiter avec I’étranger
ne serait pas réglée, resterait en suspens et viendrait menacer 1’ordre établi.
I1 s’agit donc de légiférer sur un double plan : celui des voyages a 1’étranger,
et celui de 1’accueil a faire aux hétes. Poursuivons notre lecture :

[...] Le mutuel commerce entre cités a pour effet naturel un mélange de toutes
variétés de meeurs, par les nouveautés que suscite ce contact entre peuples étrangers
I'un a "autre. Ce serait 1a pour des cités heureusement régies par de justes lois, la
cause du plus grand dommage (BAdBny peylomnw). 1

Entendons bien Platon dans un passage qui pourrait nous surprendre, telle-
ment il semble différer de notre sensibilité de «modernes». Tout commerce
introduit un élément étranger, par le seul fait de la transaction. Pour Platon,
s1 cet €lément surgit dans une cité ol valent de «justes loi» — comme est, on
s’en doute, la cité des Magnétes — il est parfaitement nocif, il est «la cause
du plus grand dommage» pour le citoyen. Si les lois sont justes, il faut tout
faire pour éviter qu’elles perdent leur ascendant sur les citoyens 1. Or le
mélange avec un €lément étranger est susceptible de mettre en question la

11 JoLy (1992), p. 48-52.

12 PLaToN, Lois XII, 949e, in (Euvres compleétes, trad. Auguste Dies, t. 12, Paris,
Les Belles-Lettres, 1956.

3 A Détranger (¢Ew Tiis xtpas), dans le sens oll «on va a [’étranger».

4 Ibid., 950a.

15 On sait que le citoyen est & I’image de la loi, il en est I’enfant, comme I’explique
Platon dans la fameuse prosopopée des lois du Criton (50e).



PLATON ET LES ETRANGERS 119

validité des lois de la cité ; et un citoyen «authentique» ne pourrait qu’y perdre
— pour lui-méme et a travers lui, pour la cohésion de la cité — a la rencontre
d’étrangers. La «bonne» cité se doit donc de protéger ses citoyens de 1'in-
fluence extérieure. Cependant, on va I’entendre tout de suite, il ne faudrait pas
pour autant passer pour des gens qui n’aiment pas les étrangers ou qui pra-
tiquent la xénélasie.

D’autre part, n’accueillir aucun visiteur et n’aller jamais soi-méme au dehors est
d’abord (pév) absolument impossible et (1L 8¢) paraitrait, en méme temps, aux
autres hommes sauvagerie et insociabilité ; on s’ attirerait les noms facheux de gens
qui chassent les étrangers (Eevniacials) et la réputation de meeurs rudes et bour-
rues. 6

Platon admet donc que I’autonomie totale est impossible : la porte de la
cité ne peut pas rester absolument close (ne serait-ce que pour des raisons
€conomiques) et cette derniere ne peut s’ interdire tout contact avec I’extérieur.
C’est une impossibilité par nature, contrairement aux raisons qui suivent,
comme le montre le balancement de la phrase (uév ... 8€). Les autres raisons
de cette impossibilité tiennent au regard des autres sur la cité : une cité aux
murs parfaitement étanches paraitrait sauvage et insociable aux autres hommes.
Le législateur ne doit pas étre indifférent & ce qui se passe hors de la cité, et
des lois justes doivent admettre la possibilité d’un contact avec I’ extérieur, sans
quoi la cité ne serait plus vraiment humaine. Premiére bréche portée a une
autarcie complete : la cité platonicienne n’est pas autiste et Platon n’approuve
en tout cas pas la pratique de la xénélasie dont la réputation serait éminemment
nuisible a la cité. Mais au moment ou Platon reconnait qu’on ne peut pas
concevoir de cité dont les murs d’enceinte seraient parfaitement étanches, il
doit maitriser de trés prés les contacts des citoyens avec 1’étranger ; et il le
fait de maniére radicale en interdisant tout voyage :

En premier lieu, personne, en dessous de quarante ans d’age, n’aura le droit de
quitter le pays sous aucun prétexte et pour aucune destination que ce soit ; personne,
en outre, n’y sera jamais autorisé en tant qu’homme privé (16iq) mais seulement
pour servir son pays (dnpoociq) en qualité de héraut, ambassadeur ou, éventuelle-
ment, observateur (Bewpots). 7

Si tout est déja dans la cité et si tout y est au mieux, il n’est pas nécessaire
d’aller pour soi (18iq) a I’étranger. La seule raison de sortir de la cité, c’est
au nom de tous, au nom du peuple (&npootq), et pour le bien collectif de la
cité. Plus bas '8, Platon développe cette prescription et demande que seuls des
gens irréprochables soient envoyés a 1’étranger, pour représenter la cité, in-
sistant a nouveau sur la réputation de cette derniere. Parmi les gens qui ont
le droit de passer le seuil de la cité, figure I’observateur (Bewpds). Comme le

16 1bid., 950b.
7 Ibid., 950d.
B8 1bid., 951d.



120 PHILIPPE BORNET

monire bien Joly ', le role de ce personmage est simgulier : le #hédre — domt
la fonction est aw départ daller comsulter ["oracle pour le compte de la cuté
— est 1cl un voyageur-enquéteur chargé d observer les lois des pays étramgers
et de contribuer a I"améloration de la cité. Car

ume cité¢ qui ne connaiiran pas les hommes. boms cf manvais, me RoWra jamis,
ainsi privée de tout commeree homain, se policer awmtant qu’il faot of ateindne La
perfection. pas plus gqu’clle me sawran préserver intactes ses lois si, au lew de se
les &tre faites sicmmes par ["esprit, elle m’y temt que par moutine. ™

Les «bonness lois sont celles auxquelles on n”adhére pas par pure routine.
mais que ["'on peut rationnellement et comparativerment juger meilleures anx
lois des autres. Il est donc impératif de voir ce qui se fait anllewrs, et cette
observation se fait par le biais du rthédre quu n’agit pas en SON NOM. MAI$ aw
nom de la cité. Il y a ici un élément de poids : une cité refermée sur elle-méme
oublie peu a peu le sens de ses lois et les citoyens fimissent par ne les respecter
que par routine. En revanche, une cité plus ouverte peut juger de la qualiié
de ses propres lois en les comparant avec celles des autres. La Iégitimité et
le sens des lois semblent bien reposer sur la comparaison avec des 1égislations
étrangéres : de sorte que la condition de lois sensées est rien moins que
I'ouverture — de principe, et toute relative — de la cité.

Dans cet exemple. el comme on le voil chez Joly ~'. Platon s avére éure
un philosophe modéré. Excés mi dans un sens (vénélasie) mi dans 1"autre
(métissage, mélange des étrangers aux citoyens, épimivie), mais nécessité d un
contact avec 'extéricur pour le bien des lois. Poursuivons la lecture du texte,
car il va s agir de I"accueil des étrangers. Qui peut-on accueillir et dans quelles
conditions? De méme que la cité ne peut pas completement interdire que
certains de ses citoyens vovagent a ['étranger. de méme ne peut-elle pas
absolument empécher que les étrangers passent son seuil. A nouveau, les
contacts avec I'étranger sont maitrisés de trés pres et I'on verra bien vite que
tous les étrangers ne sont pas égaux entre eux, méme si Platon ne fait pas jouer
I"'opposition Grecs (étrangers) — Barbares avec la méme force que ses com-
patriotes —. L’ Athénien commence par identifier quatre types d étrangers :

Il y a quatre (7€ Trupes E€vo) [types d°] étrangers dont il doit &re fait mention. =

A I’ «étrangeté» abstraite des érangers se rajoutent donc d’autres caracté-
ristiques qui détermineront leur place au sein de la cité. Comme dans ce qu”on
a vu des coutumes grecques. il n'y a pas qu'un seul type d’étrangers qui
répondrait a I'indétermination et "'uniformité comprises dans I'expression

" Cf. JoLy (1992). p. 50-51 et 98.
0 PraTon, ibid.. 951b.
1 CL. Jouy (1992). p. 49.

— CIL. PrLatox, Le Politigue. 262c.
B Praton. Lois XII, 952d (raduction litérale).



PLATON ET LES ETRANGERS 121

«I"étranger». Cela montre ien que la cité des Magnétes n'est pas aveuglément
hospitalicre - clle veut savorr gun elle accueille. Deés que 1'étramger frappe a
la porte de la cité. 1l est idemtifié & Num des quatre types. 1l est caractérse et
nomme. On sait désormais qui 1l est et il m"est plus totalement étranger - 1l entre
de toute facon dans I"'une des quatre catéoones. L accuenl est done relativement
contraignant, mais il existe. et 1l est @ priort posiuf. Tout dépend de "ongine
et des intentions du ressortissami.

Le premier el perpétuc] visiteur. ¢est. la plupant du temps. ["été quial fan ses
incessanies armvées. a la facon des oiscaux de passage [... | pour faire leur commerce
de locre [...]. Lui donc. ¢ est sur les marchés. dans les ports. dans les édifices publics
(dmuooios olxedopmua) bitis aupres. mais en debors de la cié (28w THe
moAe 5 ) quc devront le recevoir les fonctiomnaires préposés @ oet effet. s sanderont
qu aucun de ces drangers ninnoduise quelque nouveauts. =

Ces trois phrases rectlent plusicurs éléments importants : d"abord. on voit
que Platon Iégifére a partir d " une réalité observée. C est en effet I'observation
que les commercants passent dans la cité en &€ qui conduit Platon a I€giférer
concernant ce type d’étrangers en particulier. Les prescriptions de Platon pour
gouverner sa ciié «idéale» sont donc bien mspirées des réalités qui touchent
le monde grec. Ensuite, le fail est mtéressant pour lui-méme : Platon accepte
les contingences de I"économic. mais veut tout faire pour en [imiter I'influence
sur la ville.

Le commercant a le droit de négocier avec la cité. mais ne peut accéder
qu'aux places publigues (dnuociois ...) 2 son rapport a la cité se fait par
I"entremise d’un fonctionnaire public et le commercant lui-méme n'a pas
directement acces au centre-ville. Platon estime en effet qu'il ne faudrait pas
que ce type d’étrangers introduise une quelconque nouveanté. Ce m'est pas
tellement I’idée de nouveauté pour elle-méme qui est contestée (car. on I'a vu.
I"un des roles du personnage du 1hiédre est précisément d introduire une cer-
taine nouveauté a partir de ce qu'il observe a 'extéricur). mais la réfutation
porte sur la nouveauté introduite par ce genre d'étrangers. qui font du «com-
merce de lucre» leur principale occupation. L accucil qu on leur doit est donc
conforme 2 leur facon d’étre : ils ne peuvent pas avoir acces a 'inténeur de
la cité — le centre sédentaire et privé — et la seule relation quils peuvent avoir
avec elle se réduit a un contact impersonnel et public. Il n’en va pas de méme
avee le second type d étrangers :

Le second visiteur est le véritable observateur (Sewpos). quiattice toul spectacle
offert a ses yeux, toute musique percevable 4 ses oreilles. Pour tous ceux de sa sorte.
il faut avoir, auprés des temples. des logements oi tout soit disposé pour une
hospitalit¢ cordiale (diicferiaus). [...] Les préwes |...] veilleront a leur confort.
jusqu’a ce qu’ils s’en retourncnl sans avoir causé ni subi aucun dommage. =

* Ibid., 952c.
> Ibid., 953a.



122 PHILIPPE BORNET

A I’égard de ce deuxieme type de visiteurs transparait clairement la tra-
dition grecque de 1’hospitalité, ainsi que son rapport avec la religion. Il s’agit
ici d’accueillir des hotes qui viennent pour observer (Dewpely) et non pour faire
du commerce. Leur visite comme leur accueil se font dans la plus pure gratuité,
au contraire des commercants qui faisaient le voyage de la cité pour leur profit
personnel. Il faut donc leur assurer cette gratuité. Ils doivent repartir sans avoir
caus€ ni subi aucun dommage, et la cité devra s’ingénier a donner bonne
réputation d’elle-méme — on a vu que Platon attachait beaucoup d’importance
a ce point. La philoxénie dont il est ici question est tout le contraire de la
xénélasie A laquelle s’oppose absolument Platon. A noter que cet observateur
ne se confond pas avec le thédre envoyé a I’étranger par la cité. Car celui-
la vient pour Iui alors que celui-ci vient au nom de la cité.

Il y a un troisieme hote qui, lui, doit étre regu aux frais de la cité ; celui qui vient
d’une autre contrée, chargé d’une mission publique. 26

A nouveau, le but de I’étranger, ce qu’il vient faire dans la cité, détermine
la maniere dont il est regu. Cet hote 1a ne vient pas pour lui, il vient pour une
mission publique. Et I’on se rappelle que pour sa propre cité, Platon interdit
les voyages privés a I’étranger, mais les autorise pour la cause publique. Dans
ces conditions, il est tout a fait légitime de recevoir un hote chargé d’une
mission publique, contraint de voyager a I’étranger. L accueil prodigué est a
I’image de la charge du personnage, il est aux frais de la cité :

Un quatrieme hote, s’il en vient chez nous, — il en viendra rarement — enfin s’il
vient jamais, d’'un autre pays, un hote du genre de nos propres observateurs
(avtioTpodos TOV Tap’ Ny Bewpdv). [...] Qu'il descende, aussi bien, chez I'un
ou I’autre de ceux qui ont gagné la palme de la vertu. Avec eux, il conversera, tantot
instruisant, tantot se faisant instruire ; puis il s’en ira. %’

Le r6le de dernier hdte est rigoureusement identique a celui du thédre. Dans
sa description de cet «étranger», Platon reprend exactement les prescriptions
qu’il édicte pour le choix du thédre (il aura plus de cinquante ans, il sera lui-
méme riche et sage, etc.?®) de sa propre cité. Il est comme un authentique
citoyen, en conséquence de quoi il mérite le meilleur des accueils : i1l ne risque
pas de nuire a la cité. Une fois que 1’étranger est identifié a ce genre, I’accueil
qu’on lui doit est inconditionnel : toutes les portes lui sont ouvertes ; il pourra
instruire la cité comme il pourra se faire instruire («tantdt instruisant, tant6t
se faisant instruire»). Ce qui marque la transitivité de la relation qui doit lui
étre portée, comme 1’indique le avti de dvTtioTpodos. Car son rdle est iden-
tique au thédre de la cité : il peut contribuer a améliorer la cité, méme s’il n’en
est pas originaire. Dans ce r6le limite, le discours de I’authenticité (géogra-

26 Ibid., 953b.
21 Ibid., 953c-d.
28 Ibid., 951d.



PLATON ET LES ETRANGERS 123

phique) n’a plus cours : peu importe d’ou vient 1’observateur, sa noble fonction
se porte garante de ses intentions.
Enfin, Platon conclut sur le principe d’hospitalité qui vaut dans sa cité :

[...] honorant ainsi Zeus hospitalier (Eévior Ala), au lieu d’interdire aux étrangers
(Tas Eevnhaolas) notre table et nos sacrifices, comme font maintenant les autoch-
tones du Nil, ou de les écarter du pays par des édits sauvages. >

Dans aucune des quatre situations envisagées par Platon I’étranger n’est
refoulé : au contraire, il est toujours accueilli — avec plus ou moins d’égards
certes —, ce qui est conforme a la tradition grecque de 1’hospitalité. Cela montre
que la cité platonicienne est bien d’origine grecque 3 (ce qui peut paraitre
€tonnant pour une cité située géographiquement a [’étranger) : sa politique
€trangére est placée sous le patronage de Zeus hospitalier et 1’aversion grecque
de la xénélasie est reprise. Cependant plusieurs traditions grecques sont écar-
tées, comme celle du proxéne, dont la cité des Magneétes n’a pas 1’usage.

Pour essayer de mieux percevoir le rapport entre Platon et ses compatriotes
concernant les relations avec 1’étranger, 1’on pourrait faire référence ici a un
autre texte de Platon, le Ménexéne, qui aborde le probléme des étrangers
transversalement, dans le style de I’oraison funébre 3!. Dans le Ménéxéne,
Socrate se préte au jeu de déclamer lui-méme, selon le style en vigueur a
I’époque, une oraison funebre type, comprenant les traditionnels éloges aux
soldats morts *2et, a partir de ces derniers, a leur patrie 3. Plus bas **, I'on
assiste a une glorification de 1’ Attique qui est décrite comme la terre d’origine
de la race humaine (elle a mis au monde 1’homme ). Et ¢’est encore les armées
de I’ Attique qui ont mené des guerres contre les Grecs et contre les Barbares
pour ’avantage de tous les Grecs. Enfin, le régime politique issu de 1’ Attique,
la démocratie, est présenté comme le meilleur.

On aurait une attestation treés forte d’un lien entre Platon et ses compatrio-
tes, s’il ne s’agissait pas 13, comme on I’a dit, d’un jeu. Car le texte du
Ménéxéne n’est pas a prendre au pied de la lettre : d&s le début du Ménéxéne 3,
Socrate prévient le lecteur en annongant qu’il se préte — de mauvaise grice,
d’ailleurs — a un jeu. D’autre part, a voir la position critique de Socrate et de
Platon face a 1’Athénes «démocratique» dans laquelle les citoyens sont des

2 Ibid., 953e.

30 Cf. JoLy (1992), p. 48 : «C’est donc que la cité des Magnétes est bien grecque,
de Iégislation et de mentalité...».

31 Cf. Loraux (1981).

32 PLATON, Ménexéne, 236d in (Euvres completes, trad. Louis Méridier, t. V, Paris,
Les Belles-Lettres, 1970 (1931).

33 Ibid., 237a : «Célébrons donc d’abord leur bonne naissance (Thy elyévelay
alT@dv)».

3* Ibid., 237¢ sq.

3 Ibid., 237d (@ yévvnoev dvbpwtov).

3 Ibid., 235d.



124 PHILIPPE BORNET

«esclaves» (on peut penser a certains passages du Criton ¥7), il semble peu
vraisemblable que Platon soit sérieux quand il décnit Socrate jouant a I’orateur
funébre et vantant les mérites de la démocratie. Dans cet encensement incon-
ditionnel de I’ Attique, on voit poindre une pointe d’ironie, et Platon joue alors
au premier dénonciateur de I’ethnocentrisme athénien 3. Soit dit en passant,
le peuple athénien ne semble pas avoir percu cette ironie, lui qui faisait lire
chaque année ce texte en public .

Dans le passage des Lois qu’on a lu, on a pu voir quelles prescriptions
Platon édictait concernant les relations a I’étranger et quels rapports il entre-
tenait avec la tradition ambiante. Questionnons maintenant un autre texte de
Platon, le Sophiste, pour voir si la politique étrangére qu’on a vue ici a I’ceuvre
est apparentée ou non a ce que 1’on pourrait appeler une éthique de I’étranger
et s1 I’acceptation — sous conditions — de 1’élément €tranger se retrouve ou non
dans la philosophie de Platon.

4. Une autre philosophie

On a beaucoup écrit sur la figure de I’étranger dans les dialogues de Platon,
et notamment concernant le Sophiste, ou I’étranger tient le role le plus impor-
tant du dialogue. Quel est donc ce role? Que vient dire I’étranger? Quels sont
ses interlocuteurs? Comment est-il accueilli au sein du groupe socratique et
comment s’y comporte-t-il? Autant de questions autour desquelles se joue
I'identité du personnage de I’étranger (0 £€vos) qui va nous intéresser main-
tenant.

On se limitera a deux passages. D’abord I’introduction du Sophiste, qui
présente I’étranger et nous dit — sans dissiper pour autant le flou qui entoure
le personnage — qui il est. Nous ferons ensuite une lecture du passage trés connu
du Sophiste ol I’étranger exprime son point de vue au grand jour : il veut réfuter
une importante thése de Parménide dont il est pourtant le disciple. Au début
du Sophiste, Théodore commence par introduire I’étranger aupres de Socrate :

Théodore — Nous voici, Socrate, fidéles au rendez-vous convenu hier ; et voici, avec
nous, cet étranger (T6vde Twa E€vov dyopev) : originaire d’Elée (vévos ¢€ "EMéas),
il appartient au cercle des disciples de Parménide et Zénon ; c’est d’ailleurs tout
A fait un philosophe. ¥

Plusieurs détails se précisent déja quant a I’identité de I’étranger. En
premier lieu, il est bien distinct du groupe socratique («Nous voici [...] ; et
voici»), il est clairement désigné comme étant a part. Pour qu’il puisse s’in-

37 PraTON, Criton, S0e.

38 Cf. JoLy (1992), p. 88 et Loraux (1981).

39 Cf. Ciceron, Orator, 44.

40 PrLaTON, Le Sophiste, 216a, in (Euvres complétes, trad. Auguste Digs, Paris, Les
Belles-Lettres, 1969 (1925).



PLATON ET LES ETRANGERS 125

tégrer a la communauté de Socrate, Théodore doit décliner son origine, 1’école
philosophique d’ou provient I’étranger et ses aptitudes, comme si I’on présen-
tait une carte d’identité. On pense a I’importance de décliner son identité pour
étre — en tant qu’étranger — accepté dans la cité platonicienne, et a la crainte
que I’étranger ne vienne y semer le désordre. Ensuite 1’étranger est présenté
par quelqu’un du groupe, il ne se présente pas lui-méme. Tout se passe comme
s’il fallait atténuer le choc de la rencontre par la présentation que fait de lui
Théodore. Enfin, le nom de I’étranger n’est jamais livré ; c’est «1’étranger»,
et cette désignation laisse penser que 1’étrangeté de 1I’étranger pourra influer
sur son role dans le dialogue. Bref, sa personnalité se résume a ces deux faits :
il est étranger et philosophe, c’est un philosophe de I’étranger. Mais Socrate
ne se contente pas des indications de Théodore et suspecte autre chose :

Socrate — Ne serait-ce point, Théodore, au lieu d’un étranger, un dieu que tu aménes,
comme. dit Homeére, 3 ton insu? A son dire, en effet, s’il y a d’autres dieux a se
faire les compagnons des hommes qui révérent la justice, c’est surtout le Dieu des
Etrangers (Eéviov Be6v) qui vient ainsi observer (kafopdv) la démesure ou I’équité
des actions humaines. Peut-&tre, aussi, est-ce I’'un de ces étres supérieurs qui nous
est venu en ta compagnie, pour surveiller et réfuter, lui, réfutateur divin, les piétres
raisonneurs que nous sommes. 4!

Le soupgon porte sur la nature de 1’étranger. Ne serait-il pas autre chose
que ce que Théodore en a présenté, a son insu (AéAnfas). Socrate pose la
question : I’étranger ne serait-il pas un dieu qui vient observer la justice
humaine? La référence 2 Homere fait résonner toute la tradition mythique de
I’hospitalité et son rapport aux choses divines. En particulier, la parole de
Socrate rappelle un passage de I’Odyssée ou dieux et étrangers se confondent
et viennent juger les actions humaines **>. La simple présence de 1’étranger
inspire donc la question de Socrate et d’autres encore dans la suite du texte.
Socrate demande — ayant sans doute toujours a ’esprit la référence 3 Homere :
«Ne viendrait-il pas réfuter, lui, réfutateur divin, les pietres raisonneurs que
nous sommes?» La présence de I’étranger semble mettre en question la validité
des raisonnements des penseurs réunis autour de Socrate et ce dernier présume
d’emblée qu’il leur est supé€rieur. Cet étranger mal défini se confond peut-€tre
avec un dieu, avec lequel il partage une caractéristique essentielle, celle de
venir d’ailleurs. Quoi qu’il en soit, I’étranger est plut6t bien accueilli au sein
du groupe socratique qui se montre — en cette circonstance au moins — ouvert
a I’étranger ; si bien d’ailleurs que — faisant de 1’ombre a Socrate — c’est
’étranger qui mene le discours de bout.en bout, et ¢’est lui aussi qui va exposer
une thése pour le moins novatrice dont on verra I'incidence sur le sujet de
I’étranger et sur 1’altérité en général :

41 Ibid., 216a-b.

42 HoMmErg, Odyssée XVII, 485-487, trad. Victor Bérard, Paris, Les Belles-Lettres,
1924 : «Les dieux prennent les traits de lointains étrangers et, sous toutes les formes,
s’en vont de ville en ville inspecter les vertus des hommes et leurs crimes.»



126 PHILIPPE BORNET

L’Etranger — Je te ferai donc encore une priere plus instante.

Théétete — Laquelle ?

L’Etranger — De ne point me regarder comme un parricide.

Théétete — Que veux-tu dire ?

L’Etranger — C’est qu’il nous faudra nécessairement, pour nous défendre,
mettre a question la thése de notre pere Parménide et, de force, établir que le
non-€tre est, sous un certain rapport, et que 1’étre, a son tour, en quelque
fagon, n’est pas. +*

Comme le dit pertinemment Jacques Derrida 4, si I’étranger ressent le
besoin de demander qu’on ne le considére pas comme un parricide, c’est qu’il
sait bien qu’au fond, il pourrait I’€tre. Sa question se place donc directement
sur le plan du parricide, et sa dénégation atteste de la possibilité d’un parricide.
La proposition de I’étranger n’est pas innocente, elle vient inquiéter la philo-
sophie parménidienne dans 'une de ses théses fondamentales, celle de la
constance de I’étre et de I'inexistence du non-étre .

La thése de I’étranger — aussi révolutionnaire qu’elle puisse paraitre — est
cependant bien difficile a concevoir et I’on pourrait rapidement conclure a une
aporie ou a un raisonnement par 1’absurde, sans pousser plus en avant I’in-
vestigation. Comment expliquer en effet que le «non-Etre» puisse «étre» et
inversement? Essayons toutefois de mieux comprendre I’improbable proposi-
tion de I’étranger en poursuivant notre lecture. Dans la suite du Sophiste, Platon
— toujours par I'intermédiaire de I’étranger — en vient a identifier la catégorie
de I’autre (10 € Tepov) avec celle du non-étre (ovk bv). Cette identification n’est
pas simple et a voir le nombre de commentaires divergents sur la question,
le probleme est difficile. Voyons ce qu’en dit Platon, a supposer, évidemment,
que Platon soit cohérent avec lui-méme 4 et que sa déposition soit donc
recevable :

Quand nous énoncons le non-&tre, ce n’est point 1a, ce semble, énoncer quelque
chose de contraire a I’étre (oUk évavTiov TL Tob dvTos), mais seulement quelque
chose d’autre (GA\" €Tepov povov). 4

Pour Platon, le non-&tre n’est donc pas le contraire de I’étre, mais quelque
chose d’autre *8. Le non-étre est différent de 1’étre et se définit logiquement
comme altérité. La conséquence s’impose d’elle-méme : le non-étre ne se
déduit pas immédiatement de 1’étre par une simple soustraction, il n’en n’est

3 Ibid., 241d.

4 DerripA (1997), p. 13.

45 Cf. PARMENIDE, fr. 7.

46 Ce que ne pense pas Cordero, dans son introduction au Sophiste (PLATON, Le
Sophiste (1993), p. 58-60.

47 PLATON, ibid., 257b.

8 Par exemple, le non-grand n’est pas que le petit, ¢’est aussi I'égal, etc. Le préfixe

«non-» ne marque donc que la différence : le non-grand est différent du grand (ibid.,
257b).



PLATON ET LES ETRANGERS 124

pas le complémentaire. A la simplicité parménidienne («I’étre est et le non-
étre n’est pas») se substitue la complexité d’une relation asymétrique entre
I’étre et le non-étre. Affirmant que sous un certain rapport, 1’étre n’est pas *,
Platon se défait de la tautologie ontologique et instaure la différence. L’inter-
vention de I’étranger se révele donc décisive et — malgré ce qu’en pense
Cordero dans son introduction au Sophiste °°— le parricide n’est pas un faux
parricide, car on I’a vu, tout ne revient pas a 1’étre.

Cette thése n’est pas exposée au nom de Socrate, mais au nom de 1’énig-
matique personnage de 1’étranger. Il est particulierement frappant que Platon
laisse au personnage de I’étranger le soin de poser cette question. Comme si
son étrangeté de nature se reflétait sur sa maniere de penser, il semble que
I’étranger du Sophiste ne pouvait apporter autre chose qu’une thése révolution-
naire. Henri Joly montre bien cette correspondance entre le personnage central
du dialogue — I’étranger — et la teneur de sa thése °!: la thése exposée par
I’étranger est bien une philosophie de 1’étranger au double sens (objectif et
subjectif) du génitif. Joly en montre aussi 1’incidence sur la philosophie de
Platon : I’introduction de 1’étranger au sein du groupe socratique n’est pas
banale, elle est métaphorique de la non-indifférence portée a I’altérité dans la
philosophie platonicienne. De sorte que 1’hospitalité du groupe socratique le
sauve du solipsisme parménidien, de la circularité a I’ceuvre dans un énoncé
du type «I’étre est et le non-&tre n’est pas».

Cette circularité partage nombre de ressemblances avec une certaine so-
phistique, dont les dialogues de 1’étranger ont aussi pour but de réfuter la
vraisemblance. Cela explique en partie pourquoi, dans le plan général du
Sophiste, Platon devait d’abord faire face a la thése parménidienne afin d’af-
fronter ensuite les sophistes : dans I’énoncé de Parménide que présente I’ étran-
ger, tout revient a 1’étre (puisque fout est et que le non-€tre n’est pas), il n’y
ariend’autre, etil n’y a pas d’altérité possible. Similairement, en faisant passer
leurs discours pour vrais et en refusant une coupure entre le logos et I'étre 72,

49 Cf. MaTTEI (1983), p. 295 : «Platon n’accomplit aucun retour 2 Parménide car
I"€tre, pensé dialectiquement 2 travers la médiation de ses catégories, ne s’ offre jamais
seul. [...] Il joue dans la cinquieéme dimension de I'imparité, éTepdv Ti, originellement
autre.»

30 PLATON, Le Sophiste (1993), p. 55-56 : «Il [Parménide] n’est pas du tout concerné
par la réfutation platonicienne. Au contraire, il serait plut6t confirmé, car son ‘fils’ Platon
vient de démontrer que tout est, méme le non-étre.»

3L Cf. Jouy (1992), p. 13 : «L’autre réside, 2 partir du parricide contre Parménide
commis dans le Sophiste, a déplacer de son centre le genre parménidien de I’étre, a lui
accoler le genre du non-étre et A conférer a celui-ci I’éminente dignité de 'autre, TO
€Tepov. Tout se passerait alors comme si la rencontre inouie de 1'étrangeté, et méme
de «I’étrangéreté» du personnage central, avec |’altérité comme catégorie générique 2
toute pensée et a tout discours vrai ou faux, inaugurait a la fois une philosophie venue
d’ailleurs, un mode de philosopher autrement et une maniére inédite de montrer qu’il
n’est pas possible de penser le Méme sans I’ Autre.»

2 Au moyen d’un syllogisme du type «Tout ce qui est est vrai, or tout discours
est, donc tout discours est vrai».



128 PHILIPPE BORNET

les sophistes nient les concepts de différence et de représentation — de
plurivocité — qui seuls sont en mesure de séparer la sophistique du discours
philosophique et d’en permettre une «définition» : dans I’optique des sophistes,
sophistique et philosophie reviennent inévitablement au méme.

Chez Platon au contraire, le non-€tre est autre que 1’étre, il en est la
différence. Cette irréductibilité de I’étre au non-Etre peut d’ailleurs rappeler
I’au-dela de ’essence (€mékelva Tiis obolas) dont releéve le Bien dans la
République >°. Dans le Sophiste comme dans la République, Platon reconnait
donc que tout ne retourne pas a I’étre et qu’il y a quelque chose d’autre qui
pourrait s’ exprimer en termes de «différence» 34. comme nous 1’avons vu, ¢’est
précisément sur la reconnaissance de cette différence que se fonde la 1égitimité
du discours philosophique >3 qui se sépare en cela du discours des sophistes.

Il semble qu’a partir de 1a la voie soit frayée pour admettre que Platon n’est
pas que le philosophe du Méme et qu’il concede une place a 1’Autre a coté
de celle reconnue a I'identité. Sans doute les lectures qu’on a faites sont-elles
trop sommaires et les conclusions qu’on a tirées trop hitives ; reste qu’au
travers de ces lectures, la pensée platonicienne apparait sous une forme dif-
férente de celle souvent évoquée 3, celle d’une pensée inquitte qui se refuse
délibérément 2 la simplification et qui ne craint pas le recours a I’extravagance.

5. Conclusion

Force est de reconnaitre que les deux clichés dont on a parlé pour introduire
Platon se sont avérés sinon inexacts du moins imprécis et incomplets. Car on
a bien vu que d’une part, Platon fondait sa politique de 1’étranger dans la réalité
de son €poque — en tout cas pour ce qui concerne les questions de politique
étrangere — et que, d’autre part, il laissait la place a une éthique de I’altérité,
contestant ainsi sa désignation traditionnelle comme «philosophe du Méme».

11 faut cependant bien constater que dans les prescriptions politiques con-
cernant les étrangers Platon ne semble pas tirer toutes les conséquences an-
thropologiques qui s’imposeraient. De méme qu’il dénonce I’erreur de méthode
qui consiste & faire des Barbares un genre a part >/, mais qu’il n’en fait pas

33 Cf. PLaTON, République, 509b.

% Cf. Martér (1983 :164) : «Contre I’éléatisme et la sophistique, unies dans leur
commune adiaphorie, Platon introduit dans la pensée ce sentiment de distance onto-
logique [...].» ou ailleurs «La philosophie nait avec Platon du double constat de 1’échec
de I’éléatisme et de la sophistique.» (p. 160).

55 Cf. MarTel (1983 :158) : «Le logos est différent de 1’étre dans la mesure oi se
déploie en lui I’étre de la différence : I’Autre qui lui interdit de s’identifier 4 sa propre
source.»

%6 Habitude ancrée dans une longue chaine d’interprétations de la pensée de Platon
comme philosophie du «Méme», allant de I’ Antiquité 4 I’époque contemporaine.

37 PLATON, Le Politique, 262d.



PLATON ET LES ETRANGERS 129

véritablement découler des incidences sur sa politique étrangere, Platon recon-
nait une dignité au genre abstrait de I’ Autre sans véritablement 'intégrer dans
sa cit€, qui — ¢tant donné I'impossibilité de se couper completement de 1’ex-
té€rieur — fait tout pour se préserver des influences extérieures. L ouverture a
I’étranger n’est donc pas complete et la cité doit connaitre 'identité de 1’étran-
ger avant de 'accueillir. C’est d’ailleurs plus par des contraintes de fait ou de
logique que par une sorte d’humanisme d’avant la lettre que Platon confere
une dignité au genre de |’ Autre.

Mais cette dignité est doublement indispensable, pour le philosophe comme
pour le Iégislateur : le premier fonde la légitimité de sa philosophie sur la
différence qui le sépare du sophiste, le second assure la justesse de ses lois
en les confrontant avec celles de 1’extérieur.

BIBLIOGRAPHIE
Textes et traductions de Platon

PraTon, Lois in (Euvres compleétes, trad. Auguste Digs, t. XII, Paris, Les
Belles-Lettres, 1956.

—, Le Sophiste in (Euvres complétes, trad. Auguste Dies, Paris, Les Belles-
Lettres, 1969 (1925).

—, Ménéxéene in (Euvres complétes, trad. Louis M¢éridier, t. V, Paris, Les
Belles-Lettres, 1970 (1931).

—, Le Sophiste, trad. Nestor-Luis Cordero, Paris, Garnier-Flammarion,
1993.

Ouvrages sur la question

BAsLEz, Marie-Francgoise, L’étranger dans la Grece antique, Paris, Les Belles
Lettres, 1984.

DERRrIDA, Jacques, De [’hospitalité, Paris, Calmann-Lévy, 1995.

JoLy, Henri, La question des étrangers, Paris, Vrin, 1992.

Loraux, Nicole, «Variations grecques sur 1’origine. Gloire du Méme, prestige
de I’ Autre» in Les langues mégalomanes, Le genre humain 21, Paris, Seuil,
1990, p. 115-139.

—, L’invention d’Athénes : histoire de l'oraison funébre dans la ‘cité classi-
que’, La Haye, Mouton ; Paris, Ed. de I’Ecole des hautes €tudes en sciences
sociales, 1981.

MAaTTEl, Jean-Francois, L’étranger et le simulacre, Paris, P.U.F., 1983.

Vati, Claude, Citoyens et non-citoyens dans le monde grec, Paris, C.D.U. et
SEDES, 1984.



	Platon et les étrangers

