Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 50 (2000)

Heft: 1: Enquétes philologiques : de Démocrite a Luc

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 132 (2000), P. 69-111

BIBLIOGRAPHIE

ALAIN DE LiBERA, L’art des généralités. Théories de ['abstraction, Paris,
Aubier, 1999, 703 p.

Avec pour matiére un corpus de textes déja organis€s en réseau signifiant par sa
Querelle des universaux et sa traduction commentée de 1'/sagoge de Porphyre, I'A.
réécrit le réeit de la translatio studiorum de I’ Antiquité aux XII¢ siecles latin et arabe ;
il narre la propagation du néoaristotélisme généré par les Questions d’Alexandre
d’Aphrodise, dans le monde latin via Porphyre et Bogce, dans le monde arabe via
Porphyre et Simplicius. Les discussions des théses et des apories d’Alexandre et la
problématique catégoriale engagée par I’acclimatation de Porphyre en terre chrétienne
sont envisagées sous l'angle des théories de I'abstraction. La tradition occidentale,
d’Alexandre & Abélard, ignorante de la tradition gréco-arabe, attaque le probleéme du
statut de I'universel avec I’outillage mathématique de la théorie de 1’abstraction-sépa-
ration. L’épistémé alexandrinienne, I’ensemble des réponses données a un réseau de
problémes déterminé factuellement par la transmission accidentée d’un corpus de textes,
apparait ainsi en Occident comme une discussion sur les procédures de séparation de
"universel dans le concret («abstractionnisme»). La tradition orientale, parallgle et riche
de I’héritage médio- et néoplatonicien, plutdt que d’aborder la problématique grace au
modele des objets mathématiques abstraits, engage une réflexion sur la nature de
l'universel et élabore la théorie des trois états de I'universel (ante rem, in re, post rem).
Avicenne, fort de la psychologie d’Aristote encore inconnue a I’Occident, invente la
théorie de I'indifférence de I’essence, dans le contexte d’un débat théologique. L’A.
restitue de maniére nouvelle la doctrine avicennienne, corrigeant les erreurs de Gilson
trompé par sa lecture phagocytante d’Avicenne en I'orbe du scotisme, et décevant le
désir d’enraciner la théorie «meinongienne» de I’objet et les théories du «troisieme
domaine» dans la description avicennienne de I’essence. Mais ce livre est surtout la
premiere exemplification d’une méthode nouvelle, qui autorise la philosophie en histoire
et ne releégue pas I'histoire de la philosophie médiévale au rang d’un chapitre quelcon-
que, sinon marginal, de I’histoire des mentalités. L’A. défend une approche holiste,
relativiste, et, comme précisé dans un récent article, discontinuiste (Les Etudes philo-
sophiques, IV/1999, p. 479-494). Sur la longue durée qui prolonge I’ Antiquité dans le
Moyen Age et dans deux univers longtemps autonomes, gréco-latin et gréco-arabe,
Ihistorien doit reconstruire les débats et organiser des textes dont la datation est
problématique, la transmission et les interprétations chaotiques, et I’attribution souvent
désespérée. Le holisme en histoire équivaut ainsi a la méthode du philologue face a une
tradition manuscrite : les erreurs et les malentendus, les différences, sont au moins aussi
significatives que les cohérences et les similitudes. Pour I’historien de la pensée «mutatis
mutandis, il s’agit d’arriver a un réseau conceptuel d’arguments, de contre-arguments,
d’exemples, de distinctions et de régles classés dans un ordre de discursivité» (p. 610).
La méthode, appliquée initialement a des textes de logique anonymes, est testée par I’A.
sur I"interprétation d’«auteurs» et pour une reconstruction de I’histoire des problémes
eux-mémes. Conséquence du holisme, de la considération des énoncés en réseau et
comme fonctions d’autres énoncés problématiques, le relativisme refuse a I’historien
une discussion des vérités philosophiques eu égard a «la» vérité, et exige de considérer
une thése dans son univers de vérité et de pertinence, grice a I'étude préconisée par
R.G. Collingwood de la «structure d’un complexe constitué de questions et de réponses»

Histoire de
la philosophie



70 BIBLIOGRAPHIE

en lequel un énoncé peut étre qualifié de «pourvu» ou «dépourvu de signification»
(p. 625-626). L’A. ne considere de fait pas des problemes éternels et univoquement
transitifs, mais reconnait en tel débat un bétard, une reformulation et une réorganisation
d’un complexe de théses antérieur, dans une lecture discontinuiste de I'histoire. Le
procédé de I’A., inventé a I'occasion de I'étude de textes anonymes des XIII® et XIV®
siecles, semble prescrire ici les textes a privilégier en histoire de la philosophie et dignes
de I'attention du philosophe : les écrits d”Alexandre d’ Aphrodise et le réseau de théses
et d’arguments qu’ils mettent en place, en leur caractéristique analytique et par leur
diffusion disséminée, sont I’exemple d’un objet possible et adéquat d’une approche de
I’histoire de la philosophie ot les auteurs divers sont des instances énonciatives et des
marqueurs théoriques, et ou la discussion philosophique n’est pas occultée par la
considération des conditions matérielles et culturelles, et des éléments biographiques.
L’A. peut par exemple voir en Alexandre, Porphyre et Boece, des «contemporains»
(p. 14). Reste qu’il doit infléchir sa méthode et ajuster sa focalisation narrative en
fonction des textes étudiés. Dans les chapitres sur Bogce et Abélard, les accidents de
transmission textuelle sont exacerbés et le monde théologique, qui déterminait les débats
logiques, sémantiques et noétiques, quasiment ignoré (exception faite de la doctrine
abélardienne de I'extase). Dans le magistral chapitre sur Avicenne, I’A. restitue par
contre la doctrine de I'indifférence de I’essence dans le contexte théologique qui I'a vu
naitre, un débat théologique interne au kalam musulman.

CATHERINE PRALONG

JOEL BIARD (éd.), Langage, sciences, philosophie au XI1I¢ siecle (Sic et Non),
Paris, Vrin, 1999, 256 p.

Le XII¢ siécle est le siécle de Pierre Abélard, de la dialectique et de I’éclosion des
arts du langage. C’est aussi le siecle de I’émergence d’une réflexion sur les propriétés
sémantiques des termes, la logica modernorum. Cette période d’intense ébullition in-
tellectuelle est marquée par une profusion d’écoles, de doctrines et d’innovations con-
ceptuelles sans précédent. Cet essor s’est développé grice a la découverte de textes —
notamment d’écrits logiques d’Aristote, regroupés sous 1’appellation de logica nova :
les Analytiques et les Réfutations sophistiques — mais aussi grice a de nouveaux
€changes entre cultures avec les premiéres ouvertures aux traditions scientifiques et
philosophiques arabes. Ce volume, qui réunit onze communications prononcées lors
d’une table ronde organisée les 25 et 26 mars 1998 a Paris, a pour but de «repérer certains
points forts des travaux actuels sur le XII® siécle» (p. 8). La répartition en trois groupes
des contributions reflete trois des principaux intéréts intellectuels du siecle : la philo-
sophie, les sciences et les arts du langage. Deux communications traitent de 1’idée méme
de philosophie, & partir d’exemples significatifs : 1’école de Saint-Victor (Michel
Lemoine) et les Epistolae duorum amantium (Constant Mews). Le deuxiéme groupe
thématique est consacré aux connaissances scientifiques, avec notamment un article de
Charles Burnett intitulé Dialectic and Mathematics according to Ahmad ibn Yusuf : a
Model for Gerard of Cremona’s Programme of Translation and Teaching? La troisieme
part des contributions, la plus consistante, est centrée sur les arts du langage, et par-
ticulicrement sur Abélard. Dans un texte remarquable, Iréne Rosier-Catach montre
comment Abélard congoit le role du contexte dans la signification. Elle étudie 1’appa-
rition de la notion de translatio dans I’ceuvre du Maitre du Pallet. La translatio est un
«changement de sens localisé dans un mot, contextuellement déterminé et donc coha-
bitant pour un temps limité avec la signification premiére, qui de ce fait ne releve pas
de l'equivocatio, mais de I'univocatio» (p. 163). L’analyse se noue autour de deux
exemples de franslatio, I’ oppositio in adiecto et la praedicatio accidentalis. Jean Jolivet



BIBLIOGRAPHIE 71

examine la cohérence de quelques passages de I’ceuvre logique d’Abélard autour de
themes classiques de I’ontologie : la question de 'universel et celle de la structure de
"individualité. La contribution de John Marenbon poursuit un double objectif : apporter
une réponse a la controverse sur la chronologie des ceuvres d’Abélard — selon lui, la
Dialectica (qui daterait de 1116-1117) serait antérieure a la Logica Ingredientibus
(datant de 1118-1120) — et démontrer la superficialité de la théorie de Martin Tweedale
et de Klaus Jacobi, selon laquelle Abélard anticiperait la logique de Frege sur la question
du r6le du verbe substantif dans la prédication. Jogl Biard propose quelques réflexions
sur ’'Ars meliduna, texte qui est le principal témoignage de la doctrine de la secte des
Melidunenses, 1’école fondée par Robert de Melun. L’A. esquisse la philosophie du
langage véhiculée par cet écrit, en particulier sur la question de I'universel et sur celle
de la nature de la signification. Ce volume, réunissant les contributions de plusieurs des
meilleurs connaisseurs de la réflexion médiévale sur le langage, la grammaire et la
logique, met en évidence, pour reprendre |’expression de Joél Biard, que toute la pensée
logique du XII¢ siécle est, en son fond, «philosophie dans le langage».

CHRISTOPHE ERISMANN

Davip Picug (éd.), CLAUDE LAFLEUR (coll.), La condamnation parisienne de
1277, nouvelle édition du texte latin, traduction, introduction et commen-
taire (Sic et Non), Paris, Vrin, 1999, 351 p.

Le 7 mars 1277, I'évéque de Paris Etienne Tempier condamnait 219 théses philo-
sophiques et théologiques attribuées aux maitres de la Faculté des arts de 1'Université
de Paris. Cet acte de censure est I’un des événements les plus marquants de I’histoire
intellectuelle du XIII¢ siecle. Le présent ouvrage offre une nouvelle édition du texte latin,
une premiére traduction frangaise intégrale, ainsi qu’une étude historico-philosophique
qui tente de cerner les enjeux multiples de cette condamnation. L’édition scientifique
du texte latin apporte, outre une présentation des différentes variantes, une quarantaine
de changements significatifs par rapport 2 1'édition précédente, celle du Chartularium
Universitatis Parisiensis (éd. H. Denifle et E. Chatelain) et quatre qui transforment
substantiellement le sens des articles (art. 24, 127, 156 et 211). Chaque article du
syllabus est accompagné d’une note infrapaginale qui donne les principales références
bibliographiques — essentiellement I’ouvrage de Roland Hissette, Enquéte sur les 219
articles condamnés a Paris le 7 mars 1277. Le commentaire qui complete Iédition doit
beaucoup aux travaux d’Alain de Libera (Penser au Moyen Age) et de Luca Bianchi
(Il vescovo e i filosofi). L’A. analyse la condamnation en trois temps, soit avec la
présentation de 1’enjeu doctrinal, de I’enjeu épistémologique et enfin de I’enjeu éthique.
D’un point de vue doctrinal, la censure vise a préserver I’orthodoxie catholique, en
réaction a I’émergence d’un savoir «paien», fruit de I’intégration dans 1’enseignement
universitaire des traductions des principaux textes scientifiques et philosophiques du
Péripatétisme arabe. Ce savoir s’oppose aux dogmes chrétiens sur plusieurs aspects :
une théologie minimaliste de la puissance divine, une cosmologie éternaliste et une
anthropologie déterministe. La censure se veut aussi une défense et une promotion d’une
tradition théologique, principalement celle des Franciscains, plutot réfractaire aux
nouveautés philosophiques péripatéticiennes. L’A. présente la condamnation comme
une intervention qui, entre autres, «consistait a assurer la prééminence, au sein de
Iinstitution universitaire, d’une théologie a teneur philosophique particuliere, le néo-
augustinisme» (p. 171). Mais 1’absence de textes prouvant que les magistri artium ont
réellement défendu ces théses hétérodoxes démontre I’ insuffisance herméneutique d’une
lecture purement doctrinale de la condamnation. L enjeu épistémologique apporte une
explication plus satisfaisante de I’acte de censure. Tempier viserait au travers du syllabus



72 BIBLIOGRAPHIE

la quéte d’autonomie de la philosophie. En effet, a la suite des traductions complétes
des libri naturales d’ Aristote, les magistri artium posent les fondements d’une réelle
autonomie théorique de la philosophie face aux prétentions «totalisantes» des théolo-
giens. Boeéce de Dacie, I'un des principaux défenseurs de cet idéal autonomiste avec
Siger de Brabant, en conclut notamment que le philosophe détient le pouvoir et le droit
de mettre en dispute et de fixer en vérité (determinare) toute matiére susceptible d’étre
traduite en raisons. La censure parisienne présente aussi un enjeu éthique. A travers le
syllabus, Etienne Tempier chercherait 2 condamner 1’idéal de la vie selon I'intellect et
I’ascétisme philosophique, véritable alternative a la morale chrétienne. Cet eudémo-
nisme intellectualiste visant a la félicité mentale, inspiré d’Al-Farab1 et d’Avicenne, a
été défendu, notamment, par Boece de Dacie, dans son traité¢ De summo bono, datant
des années 1270. Boéce présente dans ce texte «une ascension bienheureuse de I’intellect
vers le Premier étre, une expérience de pensée génératrice des plus sublimes voluptés
intellectuelles, un style de vie vertueux qui place le philosophe au rang le plus élevé
de la perfection existentielle» (p. 259). Mais plutdt que de faire disparaitre la volonté
d’autonomie des philosophes et la propagation du modele de vie selon I'intellect, la
condamnation les a intensifiées. L’A. peut conclure que «l’acte de censure parisien de
1277 a ainsi par dramatisation et amplification consécutive des velléités artiennes,
paradoxalement encouragé et renforcé la mise en discours des enjeux épistémologique
et éthique envers lesquels il se voulait pourtant étre une réponse autoritaire».

CHRISTOPHE ERISMANN

OLVIER BouLnors, Etre et représentation. Une généalogie de la métaphysique
moderne a l’époque de Duns Scot (XIII¢-XIV¢ siécle) (Epiméthée), Paris,
P.ULF., 1999, 538 p.

Traducteur de Jean Duns Scot et spécialiste de sa philosophie, O. Boulnois donne
une synthése de ses recherches sur la sémantique, la logique et la théologie du maitre
franciscain ; il veut montrer ici comment, dans le dernier quart du XIII® siecle et avec
la conception univoque de I’étre, les trois sciences s’organisent au sein d’une métaphy-
sique systématique, transcendantale et englobante. Cette nouvelle structure rationnelle,
en son idéal de clarté univoque, a concurrencé avec succes la métaphysique thoma-
sienne, incompléte, «béante, orientée vers un objet principal qui I’exceéde et qu’elle ne
peut inclure» (Dieu), et dépassée ainsi par la sagesse contemplative (p. 462). La tension,
d’origine aristotélicienne, entre 1’objet premier pour nous, le concept universel d’étant,
et I'objet premier en soi de la pensée, le divin, n’a plus de pertinence dans une méta-
physique dont I’objet est premiérement le possible logique (le non-contradictoire),
deuxiemement le possible réel (ce qui peut étre). La connaissance intellectuelle du
singulier est refusée & 1’homme, dans son statut actuel ; il faut donc reconnaitre que
I’existence réelle de 1’étant singulier est extérieure a sa représentation par 1’ame, exclue
du concept mental constitué par I’intellect plutdt que regu de Dieu dans une illumination
ou induit du réel existant dans un processus d’abstraction. L’A., dépassant les préjugés
historiographiques, lit chez Siger de Brabant et Henri de Gand les ferments théoriques
de cette nouvelle structure a priori de la métaphysique qui rompt avec ’aristotélisme
empirique et inductif et qui préfigure la métaphysique moderne, de Suarez a Kant.
L’analogie, conception confuse de 1'unité logique d’une notion, permettait & Thomas
d’Aquin de prédiquer I’étre de la créature et de Dieu, en soulignant I’écart incommen-
surable des deux ordres créatural et divin. Une démarche physico-théologique induisait
du monde créé la nécessité de I’existence de son principe : il fallait affirmer 1’existence
de Dieu, sans en posséder le concept quidditatif. La démarche transcendantale scotiste
exclut I'induction empirique de la nécessité d’un premier principe transcendant comme



BIBLIOGRAPHIE 73

cause efficiente et finale, participée par les créatures. La pensée, distincte de la sensation
et autonome, n’infere pas I’existence des choses. L’objet de la pensée est le représentable
auquel I’existence est extérieure ; la possibilité d’exister peut par contre étre démontrée
a priori de quelque étant logiquement possible. Or Dieu est inclus dans le concept d’étre
et différenci€ par un mode propre, I’infini ; partie de la métaphysique générale, notre
théologie comme métaphysique spéciale a pour objet le concept d’étant infini ; elle peut
démontrer sa possibilité réelle, et construire a posteriori la preuve de sa nécessité :
I’existence n’est alors «pas déduite du concept, mais manifestée comme condition de
possibilité du possible» (p. 380). L’entreprise critique scotiste aboutit ainsi a la mise
en systeme du domaine propre a la rationalité humaine ; les données de foi concernant
I’existence singuliere d’un Dieu personnel lui sont étrangeres et font place a la croyance.
Si I’historiographie contemporaine a privilégié 1’étude du courant franciscain sous
I'angle du volontarisme et de I’affirmation nouvelle d’une contingence radicale, I'A.
met 1’accent sur le projet critique de Scot : I'univocité du concept et la structure a priori
d’une métaphysique globale parce que critiquement constituée, permettent de sauver la
pensée de la confusion et de laisser sa place  la foi. La rationalité moderne est en germe.
[l faut souligner enfin le travail conséquent de I’A. sur les interlocuteurs et sources de
Scot, de la philosophie arabe a Pierre de Jean Olivi.

CATHERINE PRALONG

DANIEL GARBER, La physique métaphysique de Descartes (Epiméthée), traduc-
tion de Stéphane Bornhausen, Paris, P.U.F., 1999, 483 p.

Dans cet ouvrage des plus intéressants, I’ A., spécialiste du XVII® siecle, présente
comment Descartes rend compte de la matiére et du mouvement et comment il s’oppose
au programme de la philosophie naturelle aristotélicienne de son €époque. Les questions
de métaphysique sont analysées en montrant leur fondement dans la physique de Descartes.
Ainsi, le texte offre une analyse des différents aspects de 1’approche métaphysique du
monde corporel (la nature des corps, le vide, le mouvement et le repos, etc.) et une sorte
de guide de la physique cartésienne. Apres une biographie intellectuelle détaillée et une
présentation du projet philosophique global de Descartes, le livre se divise en deux
grandes parties : 1'une concerne la matiere, I’autre le mouvement. Dans la premiére, I’ A.
expose tout d’abord la conception cartésienne des corps qui réduit ces derniers au statut
d’objets géométriques. Une difficulté mise en évidence est celle du passage entre
"affirmation que les corps possédent des propriétés géométriques a celle que les pro-
priétés des corps sont uniquement géométriques. Une autre difficulté est celle de la
preuve de I’existence de tels objets. Selon I’ A., les arguments des Méditations établissent
au mieux que les choses étendues dont proviennent nos idées de sensation peuvent
exister en dehors de 1’esprit, mais ils ne réussissent pas a démontrer que ces choses
existent effectivement. Une solution possible & ces difficultés est que les corps sont unis
a une substance pensante, mais Descartes rejette cette solution qu’il attribue aux sco-
lastiques. Cependant, I’A. montre qu’il n’est pas suffisant d’établir un dualisme de la
substance pensante et de la substance étendue fondé sur la nature de Iesprit et celle
du corps pour que I'hylémorphisme soit vaincu. Pour empécher toute solution scolas-
tique, il est encore nécessaire d’établir une distinction radicale entre les étres humains
et le reste du monde créé. Ce point est examin€ en tenant compte des arguments contre
I’existence de I’ame chez les animaux, mais selon I’ A., Descartes ne réussit pas & fournir
d’argument assez certain pour satisfaire ses propres exigences. La conception carté-
sienne des corps est également mise en rapport avec celle des atomistes. Aprés avoir
analysé les arguments contre 1'indivisibilité ultime de la matiere, le débat s’instaure au
sujet du vide, dont I’existence est niée par Descartes, mais affirmée par les atomistes.



74 BIBLIOGRAPHIE

Cette discussion est enrichie par les échanges d’arguments entre Descartes et Pascal (a
propos de I’expérience du tube de Toricelli) ainsi que ceux avec Henry More. La seconde
partie de I’ouvrage se concentre sur la notion de mouvement. Descartes fait du mou-
vement le mode de la matiere le plus important et affirme que toutes les propriétés des
corps doivent étre expliquées a travers lui. L’ A. présente soigneusement les différentes
définitions données par Descartes en privilégiant, du fait de son enracinement dans le
programme cartésien, la définition la plus tardive des Principes. Cet examen souligne
I'importance de la distinction entre le mouvement et le repos, du refus d’un relativisme
du mouvement, ainsi que de la volonté de Descartes de faire du mouvement un mode
corporel authentique. L’analyse de ces différents points meéne au probleme de I'indi-
viduation des corps, qui, aprés discussion, se révele €pineux pour la théorie cartésienne.
Du mouvement en tant qu’effet, I’ouvrage se porte ensuite sur la cause du mouvement
dans le monde physique, c’est-a-dire Dieu, et des lois auxquelles les corps en mouve-
ment obéissent. L’A. propose également une annexe développant le chapitre sur la loi
de I'impact, dans laquelle il confronte les passages relatifs a cette loi des versions latine
et francaise des Principes. Avec cet ouvrage, I’ A. offre un portrait critique trés complet
de la physique — métaphysique — de Descartes. Les examens de ces notions souvent
complexes sont chaque fois fort détaillés et mis en rapport avec ’ensemble du pro-
gramme cartésien. De plus, I’A. prend grand soin a la fois d’inscrire les themes dans
leur contexte intellectuel et historique, et d’argumenter ses réflexions en restant le plus
proche possible du texte. La rigueur d’analyse et la clarté du discours font de cet ouvrage
un outil de travail des plus précieux.

CEpric DEGRANGE

PHiLIPPE SouAL, MikLos VETO (€ds), Chemins de Descartes, Paris, L’Harmattan,
1997, 139 p,

Le livre constitue les actes d’un colloque a Poitiers en 1996, pour le quatrieme
centenaire de la naissance du philosophe. Ce colloque fit appel a sept intervenants
reconnus comme d’importants représentants des études cartésiennes. Comme chacun
d’entre eux se centre sur un aspect de sa pensée ou de sa biographie, I’ouvrage ne
présente jamais une vision globale de toute, ni méme d’une partie, de sa philosophie,
mais il peut étre trés utile pour en expliciter certains aspects. Les deux premiers exposés
de Genevieve Rodis-Lewis et Alain Tranoy concernent la biographie du philosophe. Le
premier tente de compléter ou de corriger les reconstructions biographiques d’autres
auteurs, le second explique les attaches familiales qu’avait Descartes a Poitiers. Michio
Kobayashi rapporte dans son exposé€ les réactions du grand philosophe japonais Nishida
(1870-1945) a I'égard de la philosophie de Descartes. Il y mentionne tour & tour des
aspects de I’'une ou de 'autre philosophie en les comparant. On regrettera cependant
qu’il n’ait pas le temps d’approfondir I’'une d’elles. A travers la pensée de Nishida, il
nous offre ainsi une vision plus critique de la pensée de Descartes que ses colleégues
frangais. Certaines de ses remarques sont des reproches habituels faits a la philosophie
cartésienne : critique de la formulation cogito ergo sum, de la séparation de 1I’ame et
du corps, de la preuve de ’existence de Dieu, de son recours a la volonté divine pour
garantir I’objectivité de la connaissance, etc. ; d’autres sont plus originales, il affirme,
par exemple, que la formulation du cogito par Descartes méne d’elle-méme au spino-
zisme. Daniel Garber dans «Descartes et la physique métaphysique» aborde dans son
exposé un sujet aujourd’hui moins connu de I’ceuvre de Descartes et souligne 1’origi-
nalité de sa physique «métaphysique», la présentant au confluent de I’atomisme et de
"aristotélisme. Par ailleurs, il soutient que Descartes est le premier A avoir énoncé le
principe d’inertie. Jean-Luc Marion dans «Notes sur les modalités de I’ego montre de



BIBLIOGRAPHIE 75

maniere convaincante que le cogito doit étre compris comme un énoncé performatif,
plutét que constatif. En effet si I'ego disait «je ne pense pas», il rendrait compte de
son existence tout autant qu’en disant «je pense». Il souligne encore que la res cogitans
doit étre comprise comme res cogitans ut volens, nolens dans la démarche de mise en
doute systématique des Méditations. Ainsi, la primauté de la volonté sur I’entendement
rend-elle bien compte de la témérité de certains raisonnements du philosophe tels que
I'hypotheése du malin génie ou I'idée de I’infini. Il est, en effet, impossible d’identifier
la res cogitans avec 'idée de I'infini si nous identifions la res cogitans avec 1’enten-
dement, toujours limité chez les hommes, mais la difficulté disparait si nous la con-
sidérons aussi comme res volens puisque, pour Descartes, la volonté n’a pas de limite.
D. Kambouchner dans «Descartes et la perfection de la morale» tente de comprendre,
d’apres quelques allusions de Descartes, en quoi pourrait consister la morale parfaite,
parfaite par opposition a sa morale par provision. Il établit que la morale partant du principe
du bon usage de son libre arbitre devient plus parfaite, car plus autonome, au fur et & mesure
que la connaissance morale s’élargit. Il distingue ainsi trois cercles : celui de la connais-
sance de soi, de la soci€té et de I'univers. Il conclut que ce serait le Traité des Passions,
a partir de la fin de la seconde partie, qui contiendrait ’essentiel de la plus haute et parfaite
morale. Jean-Marie Beyssade dans «Descartes politique?» se demande s’il y a une politique
a proprement parler dans I’ceuvre du philosophe. II commence par souligner que la
philosophie cartésienne a eu, peut-&tre malgré elle, des conséquences politiques, puis il
conclut qu’il y aurait chez Descartes une politique, mais moins visible que les autres parties
de sa philosophie et peut-étre méme dissimulée a son auteur. Au terme d’une réflexion
intéressante, il nous invite a la chercher dans la mécanique. En conclusion, je dirais que
le livre offre des compléments pertinents a notre connaissance de la philosophie de
Descartes. Cependant, & I’exception de 'exposé de Kobayashi, certains lecteurs regret-
teront peut-€tre ’absence d’une approche plus critique de sa philosophie.

JEan-DAvID Poncr

BERNARD LamY, La rhétorique ou l'art de parler, Paris, P.U.F., 1998, 598 p.

Cet ouvrage constitue un véritable tour de force dans la mesure ot il ne se contente
pas d’éditer le traité de 1675 mais réunit les remaniecments des 29 éditions successives.
Benoit Timmermans réalise 1a une admirable analyse critique qui favorise une lecture
plus pointue de la rhétorique de Lamy et invite a redécouvrir ce grand texte de la pensée
classique francaise.

NATHALIE JaNz

MARGARET LLASERA, Représentations scientifiques et images poétiques en
Angleterre au XVII¢ siécle. A la recherche de ['invisible, Paris, CNRS
Editions, 1999, 300 p.

Cette theése de doctorat d’état est un magnifique exemple de décloisonnement des
disciplines qui ose rapprocher des champs trop souvent opposés : I'histoire des sciences
et la littérature. La constitution de la science classique trouve de multiples échos dans
les métaphores et images scientifiques des poétes anglais du XVII® siecle. L’A. a retenu
six sciences de 1’époque ; elle leur consacre un chapitre a chacune : magnétisme,
optique, astronomie, météorologie, alchimie et médecine. On relévera I'originalité de
ce choix surtout en ce qui concerne le magnétisme et I’alchimie qui sont aujourd’hui
considérés comme des pré-sciences mais dont I'influence était manifeste sur la pensée



76 BIBLIOGRAPHIE

du XVII® siecle. Un double fil rouge relie les sciences sélectionnées, celui de I'étude
des phénomenes invisibles, difficiles a observer ou en mouvement et «la capacité
d’étonner et d’émouvoir tout homme sensible aux mystéres du monde naturel» (p. 10).
Chaque chapitre s’ouvre sur une présentation historique de la science dont il est question
puis s’organise autour d’un ou plusieurs traité€s représentatifs de 1’état de la science a
I’époque : De magnete de William Gilbert pour le magnétisme, la Magia naturalis de
Porta et les Ad Vitellionem paralipomena de Kepler pour I’optique, les écrits de Pa-
racelse pour 1’alchimie. Les personnes qui ne lisent pas couramment les poetes de
I’époque de Shakespeare dans le texte regretteront probablement 1’absence de traduction
pour les extraits d’ceuvres poétiques citées. Elles se consoleront avec les fines analyses
des images de I"attraction qui réunissent magnétisme et amour, avec I’étude de I’associa-
tion de I'optique et de la lumiere intellectuelle ou divine et se perdront volontiers dans
le «labyrinthe de fantasmes» des connaissances métallurgiques servant aux métaphores
de la transmutation, au mariage philosophique du soufre et du mercure et a I’érotisation
de la mort. L”A. nous charme par sa «poésie de I’alambic» qui révele des jeux de miroirs
entre des philosophes et scientifiques comme Bacon, Galien, Képler, Newton, Paracelse
et des poetes anglais tels A. Marwell, J. Donne, G. Herbert, H. Vaughan, W. Shakespeare
pour ne citer que les principaux. Une passionnante «alchimie du verbe» a découvrir!

NATHALIE JANZ

BERNARD ROUSSET, Geulincx, entre Descartes et Spinoza, Paris, Vrin, 1999, 219 p.

L’A. est décéd€ avant d’avoir pu terminer son ouvrage. Nous sommes donc en face
d’un livre inachevé. L’ambition de I’ A. était, si I’on se réfere a I'Introduction et a la
Table des matiéres du projet originel de l'ouvrage, de présenter dans une premiere partie
la pensée philosophique de Geulincx, et de montrer dans une seconde partie les liens
entre cette pensée et celles de Descartes et de Spinoza. Une troisieme partie devait étre
consacrée a la postérité philosophique de Geulincx, chez Malebranche et Leibniz avant
tout, mais aussi jusqu’a Hume, Kant et Schopenhauer. Seule la premiére des ces trois
parties a été écrite. Elle constitue un tout en elle-méme, et justifie pleinement a elle
seule la publication de cet ouvrage. L’A. y présente de maniere précise et érudite le
contenu de la pensée de ce philosophe hollandais du XVII® sieécle, contemporain de
Spinoza, dont I’'unique ouvrage s’intitule Ethigue. On y voit déja ce qui le situe entre
Descartes et Spinoza. Comme Spinoza, Geulincx développe I'immanentisme latent dans
la philosophie de Descartes. Mais, tandis que Spinoza met Dieu dans la nature, Geulincx
met la nature dans Dieu : la nature est réduite au néant, et I’homme réduit a s’ «humilier»
devant la toute-puissance incompréhensible de Dieu. L’ A. suggére dans ses notes que
I’ouvrage de Geulincx va influencer la pensée de Spinoza, notamment toute la doctrine
du conatus : Spinoza réagirait au néant de I’homme selon Geulincx, en définissant
I'essence des choses finies comme une partie de la puissance infinie de Dieu, c¢’est-a-
dire comme conatus. Finalement, I’ouvrage de I’A. est important pour la connaissance
de ce philosophe peu étudié qu’est Geulincx, et qui a certainement joué un role important
dans la genese des idées au XVII® siécle. L’érudition trés vaste de 1’A., ainsi qu’une
méthode d’analyse rigoureuse, font de ce livre un précieux document.

AMBROISE LOMBARD

ALAIN RENAUT, Kant aujourd’hui (Philosophie), Paris, Aubier, 1997, 512 p.

Cet ouvrage sur I’actualité du kantisme s’ouvre par un refus de compétition et
s’acheéve par un acte d’humilité. Il ne s’agit pas, précise I’A. au début de son Avant-



BIBLIOGRAPHIE 77

Propos, d’un travail d’historien de la philosophie qui prétendrait rivaliser avec les
«grandes contributions a I’exégese savante de 1’ceuvre de Kant» (p. 9). Son but n’est
pas la reconstruction historique, mais I’évaluation, «sans complaisance ni dédain, de la
fécondité, pour nos réflexions et discussions contemporaines», du «possible» de la
philosophie kantienne (p. 10). — Qui veut comprendre ce «possible» de la philosophie
kantienne doit d’abord suspendre toute 1a philosophie contemporaine depuis Kant a deux
pdles opposés, Hegel et Heidegger, puis voir dans le kantisme un troisi¢me terme qui
joue un role de médiation entre I'un et I’autre. Hegel, c’est en effet le systéme achevé
de la rationalité¢ moderne, Heidegger au contraire le renoncement intégral a «1’appel du
systeme». Quant au modele kantien, il partage avec le modele heideggerien la thése selon
laquelle ’achévement du projet de syst¢me (sc. de ce que Kant lui-méme appelle le
systeéme «dogmatique») est impossible, et avec Hegel le fait de conserver néanmoins
la portée premiere du systeme, grice a 'introduction de 1’usage régulateur des idées
de la raison redéfinies comme des «tiches» (Aufgaben, p. 43-47). Cette spécificité de
la position kantienne fonde a la fois la possibilité d’une «déconstruction de la métaphy-
sique» et la «perspective d’une réévaluation de la raison apres critique : la raison ressort
de cette critique comme ne constituant nullement, de fagon intrinséque, une excroissance
monstrueuse de ’entendement, mais comme faisant partie de la vie méme de [’esprit
humain, en tant que recherche toujours plus poussée d’une unité du divers» (p. 47). —
Voila donc Kant réduit a jouer les intermédiaires entre Hegel et Heidegger, sa doctrine
€tant pour ainsi dire énervée, diluée dans cette idée purement méthodologique d’une
raison en quéte permanente d’unification. Or I'A. se demande si cette appréhension du
kantisme n’a pas contribué a en éroder fortement la «teneur», et si on ne devrait pas,
«contre le kantisme assoupli, €largi, donc banalisé, en appeler a un kantisme reconstruit
dans sa dureté et dans la vigueur doctrinale de ses contenus» (p. 21). C’est I’hypothése
qu’il se propose de «tester» dans le corps de son ouvrage, en €tudiant successivement
la triple transformation de la raison dans le criticisme (transformation de la raison
dogmatique en raison critique ou régulative, de la raison théorique en raison pratique,
de la raison pratique en faculté de juger réfléchissante, cf. p. 183), les rapports entre
le sujet et la raison pratique (Section II), et finalement les tiches de la philosophie, dont
la premiére est de «penser I’histoire» (la question de I’humanisme critique, chap. VII),
la deuxieme de «penser les signes de I’humain» (la question de la communication et
de I'intersubjectivité, chap. VIII), la troisieme de «penser le droit» (républicanisme et
cosmopolitisme, chap. IX). — Le lecteur qui aura parcouru ces analyses sera témoin, dans
la conclusion, d’une sorte de querelle amicale entre les membres d’une famille dont les
«déterminations», comme dit I’A., peuvent contribuer a «dessiner aujourd’hui, par
référence au criticisme, un site philosophique consistant» (p. 496). La fermeté de ce
site repose sur deux idées, celle de raison (défense de I’héritage des Lumiéres) et celle
d’un remplacement de la théorie traditionnelle de la vérité comme adéquation a la chose-
en-soi par la capacité de fonder «un sens commun ou une dimension d’intersubjectivité»
susceptible de reconstruire le probléme de I’objectivité pratique (p. 497). — Ces carac-
téristiques permettent aisément d’identifier la famille dont I'A. veut parler, et a laquelle
il faut ’associer lui-méme. C’est la famille de Habermas, Rawls, ou encore de Jean-
Marc Ferry, qui ceuvre 2 la «recomposition post-métaphysique de la philosophie comme
philosophie pratique» (cf. p. 504), et qui juge ne plus &tre en mesure de penser des

choses telles qu’une déduction de I’objectivité pratique ou une objectivité fondée sur
une «conformité 4 un en soi» (cf. p. 497). Or voici la conclusion du «test» qui fait la
raison d’étre de tout I’ouvrage. Le fait méme que, «en Allemagne, aux Etats-Unis, en
France ou ailleurs, nous assistions aujourd’hui, par exemple sous les intitulés d’ «éthique
de la discussion», de «théorie de la justice», d’«<humanisme non métaphysique», a des
mises en ceuvre non superposables des ressources offertes par la référence criticiste
manifeste suffisamment que I’orthodoxie n’est pas ici la voie la plus siire de la fécondité»
(p. 503-504). C’est le programme de ce que I’A. appelle le «kantisme €largi», qui doit



78 BIBLIOGRAPHIE

certes tenir compte des critiques qui ont profondément «lézardé» le «dispositif €difié
par Kant, puis par Fichte», mais qui doit se souvenir aussi de I’affiliation : «Aucune
de ces considérations ne doit nous empécher pourtant de reconnaitre, avec humilité, mais
aussi avec une conscience claire du renouvellement de nos taches et de leur originalité,
ce qu’est notre ascendance.» (p. 504).

LEo FREULER

XAVIER TILLIETTE, Schelling. Biographie, Paris, Calmann-Lévy, 1999, 496 p.

On sait depuis longtemps par ses nombreux travaux sur Schelling (dont I’admirable
Schelling. Une philosophie en devenir, derniére éd., 1992) que I’A. posséde une con-
naissance parfaite des sources concernant I’ceuvre et la personne du plus grand, parmi
les fondateurs du romantisme philosophique allemand. Sans doute, les juge-t-il lui-
méme encore insuffisantes, notamment en [’absence de certains agendas, incomplete-
ment publiés (cf. p. 366, 462) La moisson n’en a pas moins suffi pour constituer un
corpus biographique de 500 pages, qui convaincra le lecteur sceptique de I’importance,
pour ne pas dire de la nécessité, de connaitre I'histoire des grands penseurs pour
comprendre leurs ceuvres. Le réflexe schizophrénique qui contribue a perpétuer dans
I’enseignement scolaire ou universitaire I’observation d’une stricte séparation des genres
et a refuser d’éclairer la pensée par la vie, se trouve d’autant mieux corrigé que
I"évocation biographique aboutit ici au portrait, comme si le matériau existentiel servait,
plutdt qu’a narrer et a décrire, @ modeler une personnalité de philosophe et finalement,
en vertu d’une finesse d’intuition dans art du portrait que ses lecteurs connaissent bien,
entraine et stimule chez I’A., en faveur de cet immense esprit que I’ceuvre en un sens
dissimule, la délicate lecture de 'ame derriere la pensée. — Expert de la philosophie
idéaliste allemande, familier et souvent I’ami des grandes figures de la pensée contem-
poraine (de Karl Jaspers 2 Michel Henry), mais aussi compagnon intellectuel d’innom-
brables littérateurs et poétes présents ou passés (de Novalis a Claudel), I’ A. exploite
ici une veine «existentialiste», au noble sens du mot, ne craignant pas de sacrifier
I"apparent sérieux d’une enquéte sur le «penseur», a la non moins apparente frivolité
des accidents et incidents qui font partie de la condition humaine et finissent par former,
associées au plus essentiel, la trame d’un destin. Et ne s’ agit-il pas aussi de rendre justice
a la logique sous-jacente qui guide le «philosophe en devenir», de renverser la Iégende
du penseur «protéiforme, instable et inconstant» (p. 413), dont I’A. s’emploie au con-
traire & démontrer la profonde unité en suivant I’effort d’unification poursuivi tout au
long de son itinéraire? Quel que soit le nombre des événements et des témoignages
convoqués ici pour reconstituer les traits mouvants d’une des personnalités intellectuel-
les les plus importantes de I’Université allemande du XIX® siecle, I’A. réussit & recom-
poser I'image cohérente d’un esprit, dont les talents aussi multiples que prodigieux
semblent confluer dans une aspiration unique vers I’Absolu et le désir métaphysique
de la Perfection infinie. Celle-ci, Schelling n’en pouvait abstraire la Nature, I’ «animal
indolent», dont il disait qu’un Esprit géant I’habite». — Le «pogte de la pensée» (Herzen),
le «premier génie d’Allemagne» (Lamennais), le célébre professeur de Munich, puis
de Berlin (que I’impitoyable Kierkegaard qualifiait, quant a lui, de «contremaitre»), I’ A.
ne néglige aucune de ses facettes et relate avec une sorte de jouissance dans I’évocation
des fantomes et des ombres d’un temps révolu, souvent plus lumineuses et éloquentes
que les vivants, les innombrables rencontres masculines ou féminines, qui témoignent
du profond enracinement et de I’engagement dans la réalité humaine de I’auteur de
Klara. Parmi les images les plus cocasses, retenons celle d’un Liszt, auditeur curieux
mais somnolent du maitre a 1'Université de Berlin en janvier 1842, Pour les épisodes
plus émouvants nous citerons la réunion du trio génial : Schelling, Schiller, Goethe, lors



BIBLIOGRAPHIE 79

de la derniere Saint-Sylvestre du siecle a Iéna (cf. a cet égard le remarquable chapitre
IID et, cinquante plus tard, pour clore ici la liste de nos exemples, le hasard qui
rassembla, en aofit 1854 a Bad Ragaz en Suisse, Savigny et Schelling au moment méme
de la mort de ce dernier. Ancien ministre de la Législation de I’Etat prussien, le fondateur
de I’Ecole historique du Droit représenta ainsi, & I'enterrement du philosophe, cette
Allemagne sociale et intellectuelle des prestigieuses années du romantisme, que Schel-
ling avait lui-méme brillamment illustrée. Et I’on ne peut s’empécher de reproduire ici
I"oraison funébre d’une de ses filles, qui évoque en quelques mots le climat dans lequel
grandit le génie schellingien, aupres des Kleist, des Novalis, des Caspar David Friedrich,
des Holderlin, tous €pris de la divine énigme de beauté et d’infinité de la nature. «Sa
tombe [...] appartenait a ces rochers solitaires et lugubres, il me semble qu’il réside
au sein de la profonde et mystéricuse nature dans laquelle si volontiers plongeait le
regard de I’esprit. Un paysage qui ressemble a un tableau friedrichien, une réminiscence
des Nuits de Novalis et en général de ces ténebres chargées des plus hauts symboles
spirituels, qui enveloppent cette époque de sublime réverie poétique et métaphysique,
auquel succédera, précisément en ce siecle, le temps d’un autre savoir. — Premiére
biographie exhaustive en frangais de Schelling, I'ouvrage de X. Tilliette a trouvé sa
meilleure définition sous la plume de son auteur lui-méme : il s’agit d’un livre, écrit-il,
dans lequel, «I’anecdote a prévalu sur le portrait, le portrait sur le récit, le récit sur I’ceuvre
et 'ceuvre sur la pensée.» (p. 413)

GABRIELLE DUFOUR-KOWALSKA

JACQUES ROSSEL, Aux racines de I’ Europe occidentale. Essai sur 'interpénétration
des cultures, Lausanne, L’ Age d’Homme, 1998, 712 p. + 12 p. de cartes

L’ A. nous entraine sur un long parcours historique et intellectuel, méticuleusement
structuré en quatre parties : 1) La ville de Lyon et la fondation de I’Europe occidentale,
2) La renaissance de la philosophie, 3) Les rapports de 1’Orient et de 1'Occident, 4) Les
apports germaniques. Ces parties sont les clés de répartition de I'ouvrage, appuyées
d"ailleurs sur des cartes géographiques, fort utiles pour la recherche dans des domaines
divers : mentalités, langues, Eglises. Les figures et les themes sont mis en place :
Ambroise, Augustin, Charlemagne, Hobbes, Descartes, Locke, Montesquieu, pour n’en
nommer que quelques-uns. L’enquéte débouche sur la démocratie, c¢’est-a-dire la
modernité. L’ A. tente de nous rendre conscients de ’inculturation, notion trés actuelle,
prépondérante dans I’ouvrage. Dans ce parcours, I’histoire des civilisations prend la plus
grande place, comme si ['histoire du monde allait de soi, mais la philosophie, la
théologie, I’histoire, le politique appuient ces recherches par une riche documentation
et des sources précises. L'A. fait ressortir les éléments les plus fondamentaux de la
pensée chrétienne, ainsi que des diverses cultures transmises jusqu’a nous, d’ ol I’ intérét
et actualité de cet ouvrage monumental. Homme d’action puisqu’il a été missionnaire
en Inde (1946-1959), président de la Mission de Béle (1959-1979), membre du Comité
exécutif du Conseil cecuménique des Eglises (1968-1980), I’A. est aussi un chercheur,
donc un analyste pour le bénéfice du lecteur et du citoyen. Il part de la culture hellénique
et romaine, mais inclut aussi son expérience personnelle, les lieux qu’il a visités, les
hommes de notre temps qu’il a rencontrés a travers le monde. Il veut répondre a leur
question : «Européen qui es-tu?» Il couvre pour ce faire 20 siecles d’origines et de
développements, et cherche & mettre en exergue les rapports entre des régions diffé-
rentes, des systémes politiques, qui ont tous contribué finalement, peu ou prou, a faire
de nous I’ «homo occidentalis». Interculturation, inculturation, implantation, résurgence,
phénoménes non seulement occidentaux mais mondiaux : tout se meut, tout se met en
place, marqué d’un macrophénomene, celui de la chrétienté. La thése de I'A. est que,



Philosophie
contemporaine

80 BIBLIOGRAPHIE

comme il le précise lui-méme, «le dynamisme occidental est d{i en partie au christia-
nisme, une force spirituelle facilitant I’intégration des populations». /I ne tait pas les
guerres intestines, ou ouvertes, fussent-elles déclarées au sein de I’Eglise méme, ou de
la Raison. Leur rappel contribue a faire jaillir I'idée centrale de cette fresque historique,
de Lyon & Aix-la-Chapelle, de I’Orient a I’Occident : «enracinement et ouverture».
L histoire civique ou dogmatique sert a construire, ou plutét a assembler les éléments
d’un puzzle gigantesque, celui du monde occidental. A cette lecture, nous nous sommes
enrichis d’histoire, de recherches pointues, d’analyses pour plus de clarté, de compré-
hension et finalement de vérité sur notre état de citoyen d'aujourd’hui. Rome, Alexan-
drie, Carthage, Lyon, c’est parler géographie, mais avant tout cultures et influences,
états. Passer des empires, des royaumes aux républiques, de [’Antiquité au Siécle des
lumiéres et finalement a la modernité pour enraciner notre esprit, ¢’est un exercice
difficile, certes, mais passionnant. Ce compendium est a la fois livre de référence et
«livre de voyage a travers les dges». On y lit les luttes, le poids des pouvoirs, mais
aussi les témoignages de changement, de structuration et de libération. Ce travail
d’information herculéen sera fort utile aux enseignants et étudiants. Il permettra a chacun
de s’y découvrir, de s’y retrouver dans une notre histoire globale.

ALBERT MIaZ

WILHELM DiLTHEY, Conception du monde et analyse de [’homme depuis la
Renaissance et la Réforme, (Euvres 4, traduit de ’allemand par Fabienne
Blaise, Paris, Cerf, 1999, 471 p.

Les textes réunis dans ce volume, parus entre 1891 et 1904, constituent une histoire
des idées et des systemes de pensée liés a I’avénement du monde moderne. L’A. part
de I'individu en quéte d’une conception objective a revoir constamment, entrant dans
le cercle herméneutique. Il insiste souvent sur I'importance de I'influence antique et
notamment celle du stoicisme. Ainsi se prépare, se construit, évolue une raison naturelle.
Pétrarque, Machiavel, Montaigne sont évoqués. L’évolution de la religion est analysée
jusque dans les détails de fagon précise, en suivant la préparation et I’expression de la
Réforme : Luther et sa riche simplicité, sa foi dans le salut par Jésus-Christ ; Zwingli,
paulinien et augustinien, valorisant la responsabilité humaine ; Erasme, insistant sur le
libre-arbitre et sur le lien entre Saint-Esprit et raison. Une théologie spéculative et
transcendantale s’élabore. Selon I’A., Sébastien Frank prépare déja la philosophie de
la religion kantienne et annonce Lessing. On pergoit bien I’ébranlement du systéme
théologique et métaphysique par le mouvement humaniste et 1’autonomie de la cons-
cience, droit de chacun de dire ce qu’il pense de la religion, affaiblissement du dogme
des Eglises. Flavius propose une «clé d’or» herméneutique. Le rationalisme demande
au christianisme protestant de se justifier ; Turretini réclame une valeur universelle des
regles herméneutiques ; Bodin compare les religions et voit une implantation en
I’homme de la religion autant que de la raison. Melanchthon constitue un systéme
naturel ; la conscience de Dieu est conviction universelle, dont découlent les morales.
Les Réformateurs élaborent leur dogmatique. Saint Bernard, Saint Frangois et la
mystique forment un ensemble cohérent de la dévotion catholique. La structure médi€-
vale, fondée sur la domination des prétres, éclate ; et ¢’est I’établissement de la justi-
fication par la foi. Se développe «l’autonomie de la pensée» par un «rationalisme
constructif» et un «monisme panthéiste» : la raison posséde une capacité de vérité
religieuse et morale. Herbert annonce [’entendement actif de Kant et I’exigence uni-
verselle. Avec Bacon s’affirme 1’autonomie de la raison morale ; et 2 nouveau I'A.
signale le stoicisme, et souligne le rapport du panthéisme évolutionniste avec les sys-
temes panthéistes anciens. On voit la formation de I'entité urbaine ; art et poésie sont



BIBLIOGRAPHIE 81

liés a la religiosité chrétienne. Bruno exprime le panthéisme européen moderne ; puis
c’est la pensée de Spinoza apres I’idéalisme de la liberté cartésienne ; et le rationalisme
philosophique s’exprime dans la théologie chrétienne. Hobbes montre, quant a lui,
I'univers «un» sous le changement ; les phénomeénes de conscience sont accidents du
corps animal : voici annoncés D’ Alembert et Comte. Enfin I’ A. cl6t son immense étude
en observant la fonction de I’anthropologie dans la culture des XVI¢ et XVII® siécles :
I’anthropologie change I’évolution de la sensibilit€é humaine a travers une nouvelle
théorie de ’existence ; le lien est manifeste entre 1’anthropologie et 1’art, notamment
chez un Vinci ou un Diirer, comme il est manifeste avec I’exigence logique et mathé-
matique chez Descartes, Spinoza et Leibniz. Que voila d’érudites lecons dans lesquelles
’A. met en pratique sa conception de I’histoire comme suite de réinterprétations ol
I’herméneutique est primordiale.

CrLaupE Droz

MAURICE MERLEAU-PONTY, La nature, suivi de Résumés de cours correspon-
dants de Maurice Merleau-Ponty. Notes. Cours du Colléege de France
(Traces écrites), Paris, Seuil, 1995, 380 p.

Merleau-Ponty consacra trois années a I’enseignement du «concept de nature» au
College de France, trois années de cours dont nous ne pouvions connaitre le contenu
que par le biais des Résumés que le philosophe rédigeait lui-méme pour synthétiser son
travail. Des notes dactylographiées d’étudiants ont cependant été découvertes récem-
ment par hasard 2 la bibliothéque de 1’Ecole normale supérieure de Saint-Cloud, et c’est
sur cette base que Dominique Séglard a décidé de publier cet ouvrage qui nous donne
enfin accés au détail d’un enseignement dont nous ne connaissions que les grandes
lignes. Les notes découvertes a Saint-Cloud ne concernaient cependant que les deux
premieres années de cours. Elles ont ét€ transcrites telles quelles, aprés correction des
erreurs d’orthographe, confusions de termes et autres imprécisions. Les références
exactes des différentes citations ont également été rétablies. Restait la troisiéme année
de cours. Considérant que le mouvement d’ensemble de la réflexion de Merleau-Ponty
n’aurait pu étre restitué sans cette derniere partie, Dominique Séglard a choisi de publier
les notes personnelles du philosophe la concernant, malgré leur caractere souvent allusif.
Le lecteur trouvera enfin en annexe une reproduction des Résumés des trois années
d’enseignement. Le premier cours de Merleau-Ponty sur la nature eu lieu durant I’année
académique 1956-1957. 11 est composé de deux parties. La premiere rend compte de
I’évolution du concept de nature d’ Aristote & Husserl en passant par Descartes, Kant,”
Brunschvicg, Schelling et Bergson. Dans la seconde partie, Merleau-Ponty se penche
sur la vision de la nature issue des découvertes récentes de la physique, interrogeant
notamment les théories de la mécanique quantique et de la relativité, pour conclure avec
la philosophie de la nature de Whitehead. La deuxiéme année de cours est consacrée
a I’animalité. Le philosophe y montre combien 1'étude du comportement animal a
changé notre conception du monde vivant a la suite du travail de biologistes comme
Gesell, von Uexkiill, Hardouin, Portmann ou Lorentz. Enfin, la derniére année de cours
traite de la corporéité humaine par le biais de huit ébauches autour de thémes tels que
le schéma corporel comme chair, le caractere libidinal de la corpor€ité, ou la corporéité
humaine en tant que symbolisme. L’enseignement de Merleau-Ponty recouvre donc
autant les grands moments de 1’histoire de la philosophie que 1’analyse des découvertes
scientifiques les plus récentes. Mais les cours sur la nature sont loin de se limiter a une
revue des différentes variations du concept de nature au fil de I’ histoire de la philosophie,
de la physique et de la biologie. Le ton du philosophe est en effet celui de I’argumen-
tation et la premiére année de cours consiste en un parcours clairement critique des



82 BIBLIOGRAPHIE

différentes philosophies exposées. Dans ce contexte, une attention toute particuliére est
consacrée a la philosophie de la nature de Descartes. Celle-ci constituera en effet une
référence a laquelle Merleau-Ponty va se confronter tout au long de sa réflexion. Les
philosophies de Kant, Schelling, Bergson et Husserl sont deés lors présentées comme
autant de tentatives de dépassement de cette conception positiviste de la nature. Merleau-
Ponty conclut néanmoins ce parcours par un bilan mitigé. Aucun des philosophes
interrog€s n’est parvenu a son sens a renverser véritablement cette idée d’une nature
homogene et totalement déterminée qu’ont imposée les cartésiens. C’est alors en s’ap-
puyant sur les théories de la mécanique quantique et de la relativité en physique, et sur
I’étude du comportement animal en biologie que Merleau-Ponty va argumenter en faveur
d’une conception de la nature comme auto-production primordiale de sens. Dans ce
contexte, la nature est non pas un objet a notre disposition mais le sol de notre expé-
rience, son fondement €nigmatique et irréductible. Si elle apparait comme ce qui nous
résiste, comme le non-construit, le non-institué, elle constitue néanmoins une totalité
qui nous englobe en dernier ressort, puisque Merleau-Ponty tente de réhabiliter le lien
d’appartenance dévalorisé par le positivisme entre 1’homme et le monde naturel. C’est
ainsi que les cours sur la nature peuvent autant étre lus dans une perspective d’histoire
de la philosophie que comme un témoignage de la réflexion que Merleau-Ponty développe
alors sur la relation de ’homme au monde, réflexion qui aboutira notamment & 1’élabo-
ration du concept de chair et aux écrits du Visible et de l'invisible.

ADELE THORENS

JEAN GRONDIN, Introduction a Hans-Georg Gadamer (La nuit surveillée), Paris,
Cerf, 1999, 238 p.

Professeur a I’Université de Montréal, I’A. est avec Pierre Fruchon I'un des plus
grands connaisseurs de langue frangaise de la pensée de Gadamer. Il a notamment
participé a des colloques avec lui et collaboré a la traduction de nombre de ses textes.
L’ouvrage qu’il nous offre aujourd’hui est une présentation diachronique du chemine-
ment de pensée du philosophe allemand, fondée sur la lecture des textes publiés dans
les ceuvres completes, considérées par Gadamere lui-méme comme «de derniére main».
Sans constituer une apologie de I’herméneutique gadamérienne — ce qui serait d’ailleurs
anti-herméneutique — ni offrir une «vision d’ensemble» de cette forme de pensée, I'A.
propose une véritable introduction a ce qui se veut une pensée en mouvement, né
ménageant ni explications, ni critiques, pour mieux faire sortir les enjeux de cette
philosophie et ses limites. La question initiale de Gadamer est celle du rapport de la
vérité a la méthode ; son projet consiste a contester a la seule approche objectivante,
a la seule méthode issue de 1'idéal du cartésianisme, le droit de prétendre a la détention
exclusive de la vérité. Il ne s’agit pas initialement d’une procédure de dénégation des
droits de la méthode, d’un refus obstiné de toute scientificité, mais avant tout d’une
recherche de compréhension du «tout de I’expérience du monde». Pour Gadamer,
I’homme habite un monde ; la question sera alors de savoir d’ol vient cette puissance
d’habiter un monde. Partant de la question initiale de la vérité et de son rapport a la
méthode, I’A. expose le projet gadamérien d’une herméneutique des sciences humaines
pour lequel «la compréhension est plus étre que conscience». L’expérience de Iart
constitue, dans Vérité et méthode, la référence premiére du questionnement herméneu-
tique. La critique du subjectivisme de I’esthétique moderne améne Gadamer a considérer
que le jeu de I’art est ailleurs que dans la conscience esthétique ou esthétisante. Toute
["analyse du concept de jeu permet de comprendre la temporalité essentielle de I’ ceuvre
d’art et d’éviter ainsi les pieéges de lectures historisantes ou de reléguer I’art comme
un a-cot€ de Iactivité essentielle humaine. La partie que consacre I'A. a la place de
la recherche de la vérité dans I'art chez Gadamer mérite toute notre attention, car



BIBLIOGRAPHIE 83

I’herméneutique congue comme ontologie universelle ne pourrait se comprendre sans
ce point d’ancrage dans I’art, qui dépasse infiniment le simple point de vue du moyen
annexe d’expression, du simple passe-temps voué a créer du beau. L’art comme tel
recele une vérité. Et c’est a sa quéte que Gadamer consacre son projet herméneutique.
La partie centrale du livre s’attaque a la grande remise en question par Gadamer des
préjugés esthétiques et épistémologiques de I’herméneutique du XIX® siecle, en parti-
culier des idées de Schleiermacher et de Dilthey. Si certains commentateurs ont vu dans
la critique de Gadamer a I’égard de ses précurseurs une tentative forcée de destruction.
L’A. relativise ces critiques, insistant sur le fait que la propre pensée de Gadamer n’efit
pas été possible sans les approches de Schleiermacher et Dilthey. Au fond, les remarques
de Gadamer sont avant tout des reconnaissances de dettes a 1'égard de ses devanciers,
plus que des réglements de compte. La partie la plus délicate, parce que la plus difficile
de I'ouvrage est incontestablement celle consacrée au probléme de la vérité comme
fin de toute compréhension. L’A. y montre les difficultés auxquelles Gadamer a été
confronté, en particulier la critique de relativisme ou de subjectivisme. L.’ herméneutique
ne reconnaitrait pas de vérité objective ou absolue, mais raménerait toujours la vérité
a une dimension subjective, par conséquent relative. Sans nier la difficulté, qui ressort
des textes mémes de Gadamer, I’A. s’efforce de lire I’herméneutique dans 1’horizon qui
est le sien : I’expérience humaine du monde, expérience frappée de finitude. Il serait
dés lors malvenu, d’aprés lui, de reprocher a I’auteur de Vérité et méthode de sombrer
dans une conception relativiste de la vérité, alors qu’il ne vise qu’a montrer la finitude
de notre expérience et a nous rendre vigilants quant a nos capacités de compréhension.
Compréhension qui ne saurait étre un processus d’objectivation unilatéral, une métho-
dologie du savoir, mais qui constitue bien plutdt notre rapport au monde, qui est notre
étre-au-monde. — A qui veut entrer dans le cheminement de la pensée, nous ne pouvons
que conseiller la lecture de ce texte, synthése de pensée herméneutique et ouverture a
une réflexion post-gadamérienne.

JACQUES SCHOUWEY

PauL Ric®ur, L'unique et le singulier. L’intégralité des entretiens «Noms de
Dieu» d’Edmond Blattchen, Bruxelles, Alice, 1999, 88 p.

La transcription des entretiens accordés par I’A. a la Radio télévision belge donne
acceés a une autre facette de la riche personnalité du philosophe. A la différence des
grands textes, des innombrables interprétations et lectures qu’il n’a cessé de nous offrir
durant sa longue vie de penseur, ce petit ouvrage nous révele Ricceur, au soir de la vie,
parlant simplement de 1’essentiel, de ce qui I’a amené a penser, des influences subies
et des questions qui le travaillent encore. S’il est un aspect de sa pensée qui rejaillit
constamment, c¢’est bien celui de la nomination de la divinité, et de 1'impossibilité
éthique pour le philosophe de nommer Dieu. On trouve ici I’expression de I’ambiguité
du lieu du discours ricceurien : a la croisée des chemins de la croyance et de I’agnos-
ticisme, ou, comme il le dit lui-méme, de la schizophrénie (p. 24). Cette difficulté ouvre
les entretiens et les clot : en reconnaissant son appartenance personnelle a une commu-
nauté religieuse, il se défend de pouvoir en parler, ou plutdt d’avoir le droit, comme
philosophe, de situer sa pensée dans un contexte religieux. Un autre théme qui revient
et qui demeure en suspens est celui du bilan du XX¢ siecle, que I’A. appelle «I’affreux
XX¢ siecle» et qu’il fait débuter en 1914 et terminer avec la chute du mur de Berlin.
S’il voit dans la premiére guerre mondiale, suivant en cela Vaclav Havel, le suicide de
I’Europe, il est bien embarrassé pour lire les conséquences de cet €pisode ainsi que
certains événements auxquels il a pris personnellement part, comme par exemple mai
68 a I’Université ou il lui semble avoir été pris entre le marteau et I'enclume. Il nous



84 BIBLIOGRAPHIE

fait surtout part alors de son «silence inquiet» (p. 30), silence qui peut en rappeler
d’autres que le monde philosophique francais contemporain ne peut manifestement pas
pardonner... Les relations entre philosophie, poésie et politique font aussi I’objet d’une
considération ou Ricceur cherche a2 montrer que I’espérance qui reste a I’homme est celle
de la force du langage : «Autrement dit, mon espoir est dans le langage, I’espoir qu’il
y aura toujours des poétes, qu’il y aura toujours des gens pour réfléchir sur eux et des
gens pour vouloir politiquement que cette parole, que cette philosophie de la poésie,
produise une politique.» (p. 71) Mais cet espoir est contrebalancé par la crainte du
pouvoir de I’économie de marché qui tue les valeurs et laisse mourir les quatre cin-
quiemes de "humanité. «C’est ce que je redoute le plus: I'inaptitude de I’économie de
marché a produire les régulations sociales compensatrices de ses succes, a savoir que
c’est la seule économie qui produit, mais ce n’est pas une économie qui distribue
correctement.» (p. 67) Petit texte, mais grandes questions. La parole est alors a la pensée.
Nous sommes redevables a Riceeur d’éveiller notre sens de I’écoute de ce qui se passe
dans le monde pour essayer de le comprendre.

JACQUES SCHOUWEY

EMMANUEL LEVINAS, Positivité et transcendance, suivi de Lévinas et la phéno-
ménologie, sous la direction de Jean-Luc Marion (Epiméthée), Paris,
P.U.F., 2000, 330 p.

Cet ouvrage est fait de deux parties. La premiére reproduit cinq textes brefs d’Em-
manuel Lévinas, et la seconde nous offre les actes du colloque que le Centre d’Etudes
des Philosophes Frangais et I’Université de Paris-Sorbonne ont organisé, les 12 et 13
décembre 1997, pour honorer la mémoire de Lévinas qui, depuis 1973, avait tant illustré
par sa personne ct par sa pensée la chaire de métaphysique. Publiés entre 1975 et 1989
dans des ouvrages collectifs difficiles d’acces, les cinq petits articles réimprimés offrent
cette caractéristique €tonnante de ne jamais avoir été tirés de I"ombre ou ils étaient
enfouis et, surtout, comme Lévinas lui-méme I’avouait, d’étre restés «sans prolonge-
ments». Il s’agit de Séjour de jeunesse auprés de Husserl 1928-1929 (Le Nouveau
Commerce 75, 1989), Trois notes sur la positivité et la transcendance (Mélanges André
Néher, 1975), Philosophie et positivité (Savoir, Faire, Espérer, Les limites de la raison,
Bruxelles 1976), Pensée et prédication (Analecta Husserliana, Dordrecht, 1977) et
Simulacres (Exercices de la patience 6, 1984). Aux yeux de Jacques Rolland qui les
a choisis, la reproduction de ces textes est légitime pour trois motifs : «historiquement»,
elle dévoile un aspect moins connu de I’évolution de la pensée Iévinassienne, «parti-
culierement en une période charniére par ol I’on passe de la derniére a I’aprés-dernicre
€poque» ; «philosophiquement», elle permet de mieux comprendre la notion de I’étre
qui va de I'il y a de De [’existence a I’existant (1947) a I’essence d’Autrement qu’étre
et a I'essance des écrits immédiatement postérieurs. «Philologiquement» enfin, elle est
Justifiée par le fait que «I’inflexion qui la caractérise sert en quelque fagon de point
de départ dans au moins un texte, Herméneutique et au-dela (1977), authentifi¢ quant
a lui par son insertion dans De Dieu qui vient a l'idée (1982), le dernier recueil
philosophique parfaitement bati de I’auteur». — La seconde partie s’ouvre par I’expos¢
critique de Jean-Frangois Lavigne qui tente de démontrer que I’interprétation par la-
quelle Lévinas a introduit en France la phénoménologie transcendantale est «une cons-
truction artificielle, logiquement circulaire, qui résulte d’une lecture doublement rétros-
pective : celle des Recherches logiques a partir de I’ idéalisme transcendantal auquel elles
ont conduit ; et de ce méme idéalisme, a la lumiére et selon les présupposés de 1’ana-
lytique existentiale heideggerienne de 1’étre-au-monde» (p. 72). Elle se poursuit par la
conférence de Jean-Frangois Mattéi, dans laquelle I’ A. fait ressortir que, pour Emmanuel



BIBLIOGRAPHIE 85

Lévinas, «il n’y a pas deux Platon, celui de I'épistémé et celui de I’ épékeina, mais il
n’y a qu’une seule philosophie, et tout homme est a la fois Ulysse et Abraham. A ’appui
de cette these se trouvent deux déclarations du philosophe dans Humanisme de ['autre
homme : «L’invisible de la Bible est I’idée de Bien au-dela de I’étre» (cf. p. 86), et «il
y a participation & I'Ecriture Sainte dans les lettres nationales, dans Homere et dans
Platon» (idem, p. 115). Dans une troisiéme communication, Alain Renaut examine le
rapport de Lévinas a la philosophie kantienne, en montrant que, d’une fagon générale,
Lévinas tend a faire de la valorisation de 1’autonomie, en tant que «libre activité» d’un
«je veux» qui se pose comme Moi, dont Kant avait précisément fait I’essence de la
subjectivité pratique, un symptome d’emprisonnement dans une pensée de I’immanence.
C’est pourquoi, contre ce culte de la raison autonome, se donnant elle-méme 2 elle-méme
sa loi, Lévinas n’a pas voulu placer la dignité de ’homme dans sa liberté comme activité
spontanée, mais dans la passivité : ouverture a 1’autre ot la subjectivité surgit comme
le fait de ne pas pouvoir se soustraire a la responsabilité. C’est bien cette responsabilité
originaire qui fait la véritable teneur de la subjectivité pratique comme subjectivité sans
liberté, au sens ol «la passivité pure précédant la liberté est responsabilité» (p. 99).
Enfin, Jocelyn Benoist rend hommage & la maniére dont Lévinas s’est réapproprié le
cogito de Descartes, en suggérant que ce qui prédomine alors, «c’est I’idée d’un cogito
blessé, altéré, reconduit a sa finitude certes, en un sens ou la marque de Heidegger est
encore fortement présente, mais a une finitude ouverte (voire indexée) a autrui» (p. 107).
Les sept contributions qui suivent sont regroupées sous le sous-titre Concepts fonda-
mentaux. Elles abordent la notion fondamentale de la phénoménologie qu’est I’inten-
tionalité (Francoise Dastur), plus précisément, le rapport qu’entretient 1’altérité-a-soi
avec I'altérité de I’autre au sein de cette temporalisation (Rudolf Bernet). Il devient donc
clair, pour Bernard Casper qui approfondit cette temporalisation, qu’en cette possibilité
la plus humaine de s’incarner, la temporalisation de la chair a travers la diachronie
aimante de |’étre-otage, signifie déja, par elle-méme, la passion d’un «se transcender»
en vue d’un sens infini. Quant a Autrui, il montre précisément dans son étre charnel
qu’il ne peut étre atteint a travers quelque objectivation que ce soit. «Dans son étre
charnel comme ce qui se temporalise librement tout en étant mortel, je ne peux le fixer
par une représentation. Autrui, dit I’ A., me concerne de fagon insaisissable précisément
dans la mortalité de sa chair. C’est 1a qu’il se révele le plus & moi comme lui-méme.
Mais c’est 1a qu’il se dérobe aussi le plus clairement & moi» (p. 178). Francis Guibal,
Jacques Colette et Bernard Waldenfels évoquent tour a tour les notions de transcen-
dance, de liberté et de responsabilité. Enfin, Jean Greisch met en rapport les interpré-
tations heideggérienne et lévinassienne de la facticité. L’ouvrage se termine sur deux
méditations remarquables, I’'une de Jean-Louis Chrétien et I’autre de Jean-Luc Marion.
Le permier nous invite & tendre 1'oreille & la nudité de cette parole originelle que nous
n’avons jamais eu a traduire ou a décider de traduire en nous-mémes ou en nos propres
termes, mais que nous le voulions ou non, traduit en responsabilité, comme on dit traduire
en justice. Le second, dans un saisissant parcours, met en lumiere la derniére percée de
la philosophie de Lévinas, qui va encore bien plus loin que la lecture commune ne 1’admet.
«Pour rétablir la primauté de ’existant sur I’existence, dit-il, ce qui est la premiere €étape,
il faut certes d’abord inverser 1’intentionnalité en 1’assignant & Autrui qui I’exerce sur ma
responsabilité (seconde étape-éthique). Mais le visage d’autrui ne peut vraiment s’adresser
amoi, et & moi seul, que s’il m’individualise et donc s’individualise lui-méme. Cette double
concentration, qui nous rend insubstituables I'un pour I’autre, ne s’accomplit plus dans
une relation éthique, mais seulement dans la rencontre de I’amour.» Autrement dit, comme
Lévinas I’affirme dans un entretien avec E. Hirsch, «répondre d’autrui, ¢’est aborder autrui
comme unique — isolé de toute multiplicité et hors des nécessités collectives. Or, aborder
quelqu’un comme unique au monde, c’est I’aimer» (p. 308).

JEAN BOREL



86 BIBLIOGRAPHIE

DANIELLE COHEN-LEVINAS, SHMUEL TRIGANO (€ds), Emmanuel Lévinas, Philo-
sophie et Judaisme (Revue européenne d’études et de culture juive Pardes
— 26), Paris, In Press, 1999, 281 p.

Quiconque lit E. Lévinas boit ipso facto a deux sources : la philosophie grecque
et son histoire, la pensée juive et les méthodes d’interprétation de ses textes fondateurs.
Penser le rapport a ces deux sources, tel est le theme débattu par les collaborateurs de
ce numéro de Pardés. Les premiéres €tudes se concentrent sur I'analyse de quelques
notions fondamentales. Henri Bacry commence par I’anamnése de 1'idée du visage, en
montrant comment la tradition rabbinique reprise par Lévinas avait depuis longtemps
mis en lumiére, a partir de I’examen minutieux des noms de Dieu dans le texte masso-
rétique, le double rapport de rigueur et de miséricorde de la face divine avec I’homme.
De son coté, Gérard Bensussan dégage de maniere intéressante le théme récurrent
d’antériorité chez Lévinas, et il tente méme de le proposer comme clé d’interprétation
de toute I’ceuvre. En effet, I’asymétrie d’autrui et de moi qui, chez Lévinas, commande
toute relation éthique, pose le probleme du rapport de précession : de méme que I’ Infini
précede le fini, 1’éthique 1’ontologie, la proximité la relation, de méme que la signi-
fication préceéde mon étre et la récurrence 1’intentionnalité de la conscience, de méme
la responsabilité pour autrui est passivité pure qui précede la liberté, et c’est parce qu’il
y a d’abord de I’autre-dans-le-mé&me qu’un sujet est possible. C’est dans un rapport de
précession que prend sens cette célebre formule de réponse du peuple d’Israél a Moise
dans Exode 24,7, «nous ferons et nous écouterons» : I'immémorial inspiré a Lévinas
par I’avant pré-originel du faire sert a 1’affinement en profondeur de notre entendre.
Une comparaison des ceuvres d’E. Lévinas et de Yeshayahu Leibovitz engage David
Banon a reconduire la pensée de ces deux maitres & leur racine commune qui est la
mitnagdout, c’est-a-dire un mouvement intellectualiste d’opposition au hassidisme et
a son enthousiasme en vue de restaurer le primat de la connaissance sur la ferveur, de
I’étude sur la dévotion, de la loi sur I’&tre. Dans leurs contributions, Silvana Rabinovich,
Ze’ev Lévy et Ephraim Méir cherchent a expliciter le projet que Lévinas a toujours eu
de reformuler en grec les idées que la Gréce ne connaissait pas. La premicre analyse
le sens et la traduction du verbe étre en hébreu ; le second examine ce que le philosophe
entend par «hébreu» et «grec» lorsqu’il évoque la rencontre de deux civilisations
incarnées en deux modes de pensées différents. Selon I’A., 'une des lignes de force
de la vision lévinassienne consiste dans la maniére dont elle fait une bréche a 1’oppo-
sition dans laquelle on les a trop souvent placées. Si le grec est le langage de la
philosophie et caractérise la culture occidentale dans son aspiration a 'universalité,
I’hébreu, comme langue de la Bible, est langue d’assignation en tant qu’elle place la
relation €thique au centre de I’existence humaine. Dans le méme ordre de réflexions,
le troisieme retient notre attention sur le fait que la notion de révélation, chez Lévinas,
n’a rien a voir avec celle d’a-letheia, interprétée par Heidegger comme Ent-deckung,
relévement du voile qui cache la réalité. La révélation n’est pas dévoilement du caché,
mais I’exigence du visage de I’ Autre qui m’oblige a étre responsable avant méme que
j’en prenne Dinitiative. A partir de 13, il aborde la non-thématisation de Dieu comme
Infini dans I’ceuvre de Lévinas, le sujet comme assujetti et la vie en sainteté, le sens
des commandements mosaiques et la liberté. La premiére partie de ce cahier se termine
sur une critique pertinente, au nom méme du judaisme dont se réclamait Lévinas, de
I'effacement du Je, dont le philosophe a pu aller jusqu’a dire qu’il était coupable
d’exister vis-a-vis de I’autre et qu’il n’en finirait jamais d’expier pour lui. Le grand vide,
dit Claude Cohen-Boulakia dans cette problématique, est la non-écoute de la demande
de I’autre et de son attente réelle, laquelle n’exige peut-étre nullement cette culpabilité
du vis-a-vis. La seconde partie nous fait entrer dans certains aspects de la vie et de
I’enseignement de Lévinas moins connus, comme les commentaires oraux qu’il donnait,
de sabbat en sabbat, de la parasha hebdomadaire (Bernard Dupuy), Ihistoire de ses



BIBLIOGRAPHIE 87

interventions dans les Collogues des Intellectuels juifs de langue francaise (Perrine
Simon-Nahum), le sens qu’il donnait a I’éducation juive (Annette Aronowicz), sa
réflexion sur la politique et I’antisémitisme (Jacques Rolland et Paolo Amodio), et enfin
I'idée qu’il se faisait du messianisme (Stéphanie Lahache).

JEaAN BOREL

JEAN-Luc THAYSE, Eros et fécondité chez le jeune Lévinas (L’Ouverture Phi-
losophique), Paris, L’Harmattan, Paris, 1998, 324 p.

Jean-Luc Thayse tente de dégager les rapports que les notions d’éros et de fécondité
entretiennent dans les premiers écrits d’Emmanuel Lévinas. Il examine d’abord le role
indispensable que 1’éros joue dans I’ceuvre du philosophe, précisément dans le dépas-
sement, ou la sortie, de ’ontologisme. Dans I’économie habituelle de 1'étre et de sa
perpétuelle et narcissique tension sur soi et pour soi, I’éros ouvre une premiére bréche
et permet la rencontre d’un autre qui porte 1’altérité dans son essence méme. Et puisque
I’étre et la suffisance a laquelle elle invite sont haissables, I'éros, comme 1’éthique de
la responsabilité, sont les voies qui permettent d’en sortir. Chez Lévinas, I’amour n’est
donc plus envisagé selon la perspective platonicienne qui I'interprétait comme une
indigence, mais comme le mouvement méme vers 1’altérité. Mais cette sortie de I’étre
par I’éros doit étre absolument liée a I’événement de la fécondité, a la lueur duquel seul
I’éros peut et doit prendre tout son sens. La fécondité permet en effet de réaliser I’ exister
multiple. «Cela signifie, pour Lévinas, dit I’auteur, que la multiplicité n’est plus mul-
tiplicité d’érant’s, mais bien scission, rupture dans ['étre méme (en tant que verbe). Cet
exister multiple explicite le fait qu’il ne s’agit plus, pour Lévinas, d’expliquer la
fécondité en terme de causalité, mais en terme de création. La causalité indiquerait une
non-liberté de I’enfant et une non-indépendance de celui-ci a I’égard de ses parents, ce
qui est impensable pour un philosophe qui présente sa philosophie comme une défense
de la subjectivité, celle-ci fiit-elle pensée comme responsabilité. Cette multiplicité
permet également la sortie de I’€tre et cette sortie va de pair avec celle de I'éros» (cf.
p. 202). Mais, demande I’A., la fécondité est-elle vraiment cela? Ne peut-on pas voir
en elle un ultime soubresaut du conatus essendi méme si celui-ci se donne aussi comme
perpétuation de la bonté? «Ce conatus essendi apparaitrait ainsi sous une forme insi-
dieuse, puisqu’il s’agirait de continuer a persévérer dans I’€tre pour un moi, lequel n’est
plus moi-méme, mais issu de moi» (cf. p- 310). Cette question finale est bien une critique
adressée au philosophe lithuanien, mais elle ouvre un débat du plus haut intérét

JEaN BOREL

JEAN VERNETTE, L athéisme (Que sais-je? —n° 1291), Paris, P.U.F., 1998, 128 p.

L’A. constate qu’«athéisme», vocable polysémique (négation de l’existence de
Dieu, refus des affirmations sur Dieu), céde le pas a «agnosticisme», & partir de divers
points de vue : marxisme, freudisme, structuralisme, scientisme, humanisme existenti-
aliste notamment. La notion marque aussi un refus de certaines contradictions, dont celle
d’un Dieu tout-puissant et de la liberté de I’homme, celle aussi de la bonté divine et
de Pexistence du mal. L’A. part de I’Antiquité, citant Démocrite et Epicure, puis
envisage I’antichristianisme du Moyen Age au XVIII® siécle, athéisme discret de Mo-
liere, de Gassendi, de Spinoza au dire de certains, de Hobbes, de Meslier ; athéisme
militant de Diderot et de d’Holbach. Au XIX* siecle, Auguste Comte pense que la foi
en Dieu va disparaitre pour toujours : mort de la théologie sinon de la religion provoquée



88 BIBLIOGRAPHIE

par le positivisme, 1’humanité se substituant a Dieu. Feuerbach considére Dieu comme
produit de I’homme par illusion religieuse, Marx voit en la croyance en Dieu I’aliénation
«opium du peuple», la religion étant reflet idéologique du réel. Pour Nietzsche, «Dieu
est mort» : apres le «tu dois» de la vénération (chameau), le «je veux» révolté (lion),
le «je suis» affirmant ses propres valeurs (enfant) ; la volonté créatrice remplace la
croyance en Dieu, le christianisme et son esclavage. La volonté de puissance ne se veut
ni domination ni écrasement de 1’autre, elle ne se veut pas explosion des instincts mais
maitrise de soi. Pourtant I’homme nietzschéen court le risque de 1’errance et de I’ex-
périence du vide. D’ot la réaction en fin de XX si¢cle par un retour du religieux et
par un retour du sens. Selon Freud, la religion est névrose de ’humanité. Pour supporter
la dureté de la vie, ’homme frustré invente la religion. Quant a Jean-Paul Sartre, il se
veut athée au nom de la liberté de I’homme, qui annule, pour lui, le probléme de I’existence
de Dieu, lequel se pose a I’homme qui veut s’arracher a sa contingence au lieu de I’assumer,
responsable. Cependant. I’A. voit chez Sartre une nostalgie de la trans-cendance. Le
structuralisme, enfin, rejette a la fois la notion de Dieu et celle d’homme : I’explication
linguistique et celle des mythes et des rites annulent le sujet responsable. Ainsi cette fin
de XX¢ siecle montre-t-elle 4 la fois un retour du religieux et une persévérance de
I’athéisme rappelant que «Dieu n’est pas évident, ce qui rejoint par un autre biais I’ex-
périence des mystiques», telle est la conclusion de ce petit livre clair et succinct.

CLAaUDE Droz

PaTriciIA LoMBARDO, KEVIN MULLIGAN (€éds), Penser les émotions, numero
double de la revue Critique (n° 625-626), juin-juillet 1999, p. 481-621.

Les éditeurs offrent dans ce numéro de Critique un panorama des recherches
actuelles sur la question des émotions, qui semble impossible a séparer «du sensationnel,
comme si le terme méme d’émotion comportait un irréductible fond d’irrationalité»
(p. 481). Or, le parcours qui nous est proposé ici tente de répondre de fagon nuancée
a la question centrale que les éditeurs posent dans leur avant-propos : «I’émotion est-
elle condamnée a étre séparée A jamais de la pensée?» (ibid.). Les différentes contri-
butions y apportent une réponse unanimement négative. Jon Elster montre ainsi dans
son dernier ouvrage intitulé Alchemies of the Mind : Rationality and the Emotions
(Cambridge University Press, 1999) «que les émotions sont autre chose que 1’explosion
d’une sensation ou les sombres passions qui encombreraient 1’homme rationnel»
(p. 482). Comme Scheler et Musil I’avaient noté, il faut, pour comprendre 1’affectivité,
«€tudier I'interaction dynamique des états et des fonctions (ou actes). Loin d’étre en
conflit avec la rationalité, «les émotions sont blotties dans nos gestes, nos pensées, notre
vie sociale» (p. 484) et composent ces «alchimies mentales» dont parle Elster. Citons
quelques contributions de ce recueil, parmi les plus marquantes. Si, dans I’ensemble,
ce sont les auteurs contemporains qui constituent le pole d’intérét de ce recueil, nous
y trouvons quelques allusions a la pensée antique et classique. Ainsi les éditeurs
mentionnent-ils I’intérét d’Elster pour Aristote, qui avait déja compris que 1’émotion
n’interférait pas forcément avec le choix rationnel. J. Barnes montre, quant a lui, dans
«La colere de Chrysippe» que, selon le philosophe stoicien, I’émotion «n’est rien d’autre
qu’une croyance» (p. 534) et qu’elle est donc «une mauvaise herbe qu’il faut arracher»
(p. 536), le philosophe devant étre capable de vivre sans éprouver la moindre émotion.
Barnes se demande si cette «conception de I’homme sage n’est pas inhumaine» (ibid.).
Dans sa contribution («Passions classiques»), R. Glauser rend compte du livre de
D. Kambouchner, L’homme des passions. Commentaires sur Descartes, qui traite des
passions dans la pensée cartésienne. Ronald de Souza («A qui appartiennent les émo-
tions») présente les ouvrages de S. Cambell (Interpreting the Personal Expression and



BIBLIOGRAPHIE 89

the Formation of Feelings) et celui de P. Griffiths (What Emotions Really Are : The
Problem of Psychological Categories), ce qui lui permet de dégager deux théses fon-
damentales, apparaissant également dans d’autres études : doit-on limiter le nombre des
émotions (pour Griffiths, il n’y en aurait que six : la surprise, la peur, la coleére, le dégoiit,
la tristesse et la joie, p. 488) ou existent-elles, au contraire, en nombre illimité (¢’est
la these de S. Campbell, p. 489)? C’est encore de la question de la rationalité des désirs
et des émotions que traite R. Ogien dans son texte sur «La place des sentiments dans la
nature». A cOté de ces articles qui envisagent la problématique des émotions de fagon assez
générale, on trouve des études traitant d’aspects plus particuliers comme celle, remarqua-
ble, de C. Calabi qui se livre a une description phénoménologique du «dégoftitant», inspirée
du livre d’ Aurel Kolnai, Der Ekel, de 1929, ou celle de M. Hobson («La matiére de I'dme»),
traitant entre autres de la différence entre sensation et sentiment, notamment chez les
auteurs du XVIII® siecle. On relévera cette citation de Rousseau : «Il me semble qu’il
faudrait distinguer les impressions purement organiques et locales des impressions uni-
verselles qui affectent tout I'individu. Les premiéres ne sont que des simples sensations,
les autres des sentiments» (cité p. 558-559). Notons encore I'article de P. Petit, sur la
décence («Liberté et Humiliation»), définie ainsi par A. Margalit : «La société décente
est une société dans laquelle les institutions n’humilient pas les personnes» (p. 561) ainsi
que le dernier texte de recueil «Entendre la musique dans le son», di a P.A. Boghossian
et consacré a la discussion du livre de R. Scruton, The Aesthetics of Music, qui décrit
I’émotion musicale. Ce recueil sera utile a tous ceux qui désirent se faire une idée précise
de la littérature philosophique la plus actuelle consacrée aux probléme des émotions.

STEFAN IMHOOF

ALAIN MILON, L’Art de la conversation (Perspectives critiques), Paris, P.U.F.,
1999, 181 p.

«Une bonne conversation n’est pas a espérer dans beaucoup de compagnies, parce
que peu de gens écoutent, et que I'interprétation est continuelle» : ¢’est en mettant en
vedette cette pensée de Swift que I'A. se propose d’envisager la conversation, et tout
d’abord dans ses cadres éthiques les plus aptes & révéler notre humanité. La conversation
fait souvent naviguer «dans des eaux claires en surface et troubles en profondeur», on
se satisfait trop d’une «simple profusion verbale» ; il y a la quelque chose du Mythe
de Sisyphe. L’A. fait alors appel & Kant, qui demande a la conversation d’€tre un moyen
d’élaborer une conduite morale (et I’on songe ici a I’'exigence fondamentale du «Mit
Anderen denken»), elle doit étre un moment d’humanité, de culture et de construction
de soi. Il faut quelques régles pour éviter I’excés verbal : mise en commun du sujet de
la conversation, attention soutenue, refus de versatilité, refus d’ergoterie. Kant rejoint
ici La Rochefoucauld : ne pas étre celui qui «songe plus a ce qu’il a dessein de dire
qu’a ce que les autres disent». Attention cependant a ne pas exagérer I’exigence sociale
au détriment de la sociabilité : entre étiquette excessive et cynisme, il y a un langage
mesuré. Au fond, la qualité est proportionnelle & I’expression du «une finalité sans fin»
(définition peut-étre de la beauté), le bon plaisir étant suscité par I’authentique échange.
C’est la le partage de deux sujets libres et responsables. L’ A. envisage ensuite 1’aspect
psychanalytique : dans I’homme au magnétophone, la conversation devient compensa-
tion, générant la violence du transfert. Il faut observer que dans le réseau «hyper-
organisé de la vie urbaine, la sociabilité sincére régresse ; I’A. évoque J. Tati et son
personnage Hulot, notamment dans Mon Oncle. Deleuze est cité, disant que I’on peut
considérer I’événement «de fagon passive» ou «en joyeuseté», devenant activement en
lui. Goffmann observe, quant a lui, une certaine théitralisation dans la conversation,
ainsi les enthousiasmes forcés, et le besoin de dire I'emportent sur celui d’écouter,
aboutissant méme au soliloque a la Beckett. Dans Les bijoux de la Castafiore, d’Hergé,



Histoire de
la théologie

90 BIBLIOGRAPHIE

I’A. voit la conversation a travers une série d’oppositions, ou I’on constate «un maxi-
mum de cause communicationnelle pour un minimum d’effet conversationnel» : «C’est
fini, mille sabords!» ¢ldt le perroquet. Antonioni nous est montré se penchant, notam-
ment dans la Nuit ou dans Désert rouge, sur la conversation maladive, inachevée avant
d’avoir commencé, dans une atmosphere triste de solitude, de difficile communicabilité.
Dans I'art de Magritte, c’est «la raréfaction, la fissure, la fracture de 1'énonciation».
I[solement, froideur, immensité : le peintre nous fait poser la question : «qu’est-ce qui
est énoncé?» Comme Borges peut dire : «Tlom est peut étre un labyrinthe ourdi par
les hommes et destiné a étre déchiffré par les hommes». Question sur laquelle I'A.
interpelle, entre autres, Baudelaire, Nietzsche, Arthaud. C’est en tous lieux qu’a I'ex-
tréme le sujet schizophréne ne maitrise plus la réalité. Et les présentations sophistiquées
des media débouchent souvent sur un échec tant de sociabilité que de communication.
Des les quiproquos du modeste répondeur, «les nouveaux réseaux de communication
proposent-ils Ulysse, Pénélope, Narcisse ou Echo?» Dans un dernier chapitre, I'A.
envisage «I’enjeu du style ou la grammaire de la conversation». Char pensait que
I"€criture réussie permet la conversation la plus libre et la plus riche. Buffon, Mallarmé,
Proust nous rappellent tant d’efforts pour «retrouver la puissance de I’hétérogénéité de
la langue». Et de conclure sur «la conversation musicale» : muette a travers la mélodie.
I1 faut savoir attendre, étre & I’écoute. La vraie conversation est attention créatrice.

CLAUDE Droz

SHEPHERD OF HERMAS, A commentary by Carolyn Osiek, edited by Helmut
Koester (Hermeneia — A critical and historical Commentary on the Bible),
Minneapolis, Fortress Press 1999, 292 p.

La collection des commentaires bibliques Hermeneia, publiée a Minneapolis chez
Fortress Press, vient de s’enrichir d’un excellent et inattendu volume, qui nous offre
le premier commentaire complet et suivi du Pasteur d’Hermas. On ne le sait mal-
heureusement que trop, peu d’époques, dans [’histoire de l’Eglise, sont aussi avares
de documents que la premiere moitié du II¢ siecle. C’est pourquoi le Pasteur d’Her-
mas, qui date de cette période, est si précieux. Cette ceuvre est 'une des rares qui
nous donne acces a un milieu vivant, en nous mettant d’emblée au sein des tensions,
oppositions et évolutions que les premiéres communautés chrétiennes connaissaient
a cette époque difficile des persécutions romaines. Dans une introduction substan-
ticlle, Carolyn Osiek, professeur de Nouveau Testament au Catholic Theological
Union de Chicago, tente de dresser le bilan des recherches littéraires, historiques et
théologiques qui ont été faites a ce jour. En retragant 1’histoire du texte, pour lequel
nous disposons de trois manuscrits — Michigan Papyrus 129(M) (seconde moitié¢ du
III° siecle), Sinaiticus (S) (1V© siécle), Codex Athensis (A) (XV* siécle) — I’ A. évoque
les différentes opinions qui ont €té émises sur les problemes de son intégrité, de sa
réception et de sa canonicité, ainsi que les problemes relatifs a la pluralité ou a I'unité
des auteurs. A ce sujet, I’A. affirme en conclusion : «The thematic unity of the book
in spite of some divergences indicates a guiding hand throughout. The loose and fluid
structure of the whole is best explained by the close relationship of the written text
to the medium of oral performance» (p.10). Un peu plus loin, concernant le lieu de
sa composition, elle ajoute : «The book originates in Rome and its environs, but the
author is familiar with some of the surrounding rural area, not only the urban setting»
(p- 18). La question des sources du Pasteur a tait, elle aussi, couler de 1’encre, car
si Hermas apparait imprégné des textes sacrés, on ne peut toutefois que trés rarement
signaler des citations précises. Avec justesse, I'A. inscrit cette ceuvre dans la tradition



BIBLIOGRAPHIE 91

Juive hellénistique, dont I’enseignement éthique est basé sur la doctrine des deux
voies. L’élément juif y a donc une grande importance, et le Manuel de Discipline de
Qumréan vient heureusement éclairer cet aspect de ’ceuvre. Quant a ’analyse des
thémes essentiels développés tout au long des cing Visions, douze Préceptes et dix
Similitudes du Pasteur, que sont la petdvoia et la dupuyxla, 'angélologie et
I’ecclésiologie, la pneumatologie et la christologie, I’ A. en fait un rapide survol, avant
d’y accorder toute I’attention nécessaire dans le commentaire suivi. Dans I'impossi-
bilité¢ dans laquelle nous sommes de pouvoir rendre compte de la richesse de son
expos€ détaillé, qu’elle construit sur une traduction anglaise claire et précise, qu’il
nous suffise peut-&tre, en guise de conclusion, d’évoquer deux points sur lesquels nous
eussions aimé un peu plus de précisions. Le premier point touche le sens métaphysique
de I’Ange, qui n’est rien moins, a nos yeux que le sens d’une fonction théophanique
nécessaire. La nécessité de cette fonction théophanique découle du concept méme de
la divinité comme absolument transcendante, et 1’on perd trop souvent de vue le fait
que, sans I’angélologie, le monothéisme périt dans un triomphe illusoire. D’autre part,
I’angélologie du Pasteur, qui joue un rdle intermédiaire entre la christologie, la
pneuma-tologie et I’ecclésiologie, répond a la fois aux exigences ontologiques et
herméneutiques d’une théologie prophétique et apocalyptique. Le second point con-
cerne la vision d’Hermas (Similitude X), passant en compagnie des douze jeunes filles
typifiant douze Esprits-Saints, la nuit de veille aux abords de la Tour, en attendant
qu’a I'aurore paraisse «l’Ange magnifique». C’est 13, nous semble-t-il, une vision
magnifique de toutes les puissances de I’ame, c’est-a-dire siegeant dans I’ime, comme
autant de Présences que la pédagogie angélique rend progressivement familiéres a la
conscience du mystique, et qui sont la trace de son origine et de son lignage, I’étre
de son &tre. Relevons enfin I’intérét des cinq index que I’A. a eu le soin de composer
: index des passages de I’ Ancien Testament et des Apocryphes, des Pseudépigraphes
et de la littérature juive, du Nouveau Testament et des Péres apostoliques, de la
premiere littérature chrétienne et des auteurs anciens.

JEAN BOREL

CLEMENT D’ ALEXANDRIE, Les Stromates. Stromate VI, Introduction, texte criti-
que, traduction et notes par Mgr Patrick Descourtieux (Sources chrétiennes
— 446), Paris, Cerf, 1999, 422 p.

Des Stromates de Clément d’Alexandrie, on ne dispose a ce jour que de deux
manuscrits. Le plus ancien date du XI° siecle, et il est conservé a la Bibliotheque
médicéenne de Florence sous I'appellation (Codex Laurentianus Plut. 5,3 [L]). Le
second est une copie de ce dernier faite au XVI° siecle, et se trouve a la Bibliotheque
Nationale de Paris (Parisinus Suppl. grec 250 [P]). Depuis 1550, date de la premiere
€dition des Stromates faite a Florence par Pietro Vettori, cinq autres éditions ont €té
publiées. La derniére est celle d’Otto Stihlin, parue a Berlin en 1905-1906, dans la
collection Die Griechischen Christlichen Schriftsteller der esten Jahrhunderte. C’est le
texte de cette édition-1a qui a €té reprise dans les Sources Chrétiennes, amélioré sur
quelques points grace aux recherches papyrologiques. Le genre littéraire des Stromates,
plusieurs fois étudié, a été défini par Clément lui-mé&me, précisément au début du
Stromate VI. 1l utilise une image tirée du régne végétal : «Reprenant librement les
souvenirs qui nous revenaient en mémoire, sans en retailler I’ordre ou I’expression, mais
en les disséminant dans un soigneux désordre, nos Stromates sont de configuration
vari€e, 2 la maniere d’une prairie» (2,1). Cette comparaison avec une prairie permet
de penser qu’il sera donc possible de s’y promener, en glanant ici ou la de quoi composer



92 BIBLIOGRAPHIE

un bouquet de pensées choisies. Ce genre littéraire particulierement libre s’accorde
exactement avec le dessein de Clément qui est de donner 2 sa mémoire la matiere
nécessaire a une vaste réflexion. Aide-mémoire composé «selon la véritable philoso-
phie» (1,1) définie comme la somme de tout ce que les philosophes ont dit de juste
(54,1), le Stromate VI recueille en une premiere partie, et d’une maniére aussi complete
que possible, les «opinions vraies» qu’ils ont laissées (55,3). Un grand nombre de
citations, souvent tirées d’ouvrages aujourd’hui perdus, de poétes, d’auteurs dramatiques
ou d’orateurs grecs, prétend apporter la preuve de ce que Clément appelle le larcin des
Grecs, qui occupe la fin du Stromate V. L’idée fondamentale en est que les Grecs, pour
composer leurs récits mythologiques, ont utilisé ceux de la Bible sans le dire, et qu’ils
se sont aussi plagiés entre eux. Malgré leur nombreux emprunts, les Grecs n’ont eu
pourtant qu’une connaissance confuse de la vérité, méme leurs plus grands philosophes.
Mais, comme la Loi pour les Juifs, la philosophie, malgré ses insuffisances, demeure
une alliance offerte par Dieu aux Grecs, un moyen mis par lui a la disposition de
I'intelligence humaine pour I’amener a découvrir la Sagesse qu’est le Christ. Car Dieu
veut sauver tous les hommes. Tel est le theme de la seconde partie du Stromate VI, qui
s’achéve sur la définition de la vraie philosophie et des vrais philosophes, ceux qui sont
¢pris de la connaissance du Fils de Dieu, et non plus seulement de la vertu. Tout cela
étant acquis, on entre alors dans le vif du sujet, troisiéme et derniere partie du Stromate,
qui est le portrait du gnostique. Mgr Patrick Descourtieux fait ici une hypothese fort
intéressante qui est que Clément, dans ce portrait, reprend presque identiquement 1’énu-
mération que 1’on trouve chez Diogéne Laérce concernant la doctrine morale des
philosophes stoiciens «sur I’inclination, sur les biens et les maux, les passions, la vertu,
la fin, la valeur premicre et ce qu’il convient de conseiller ou d’empécher». Apres une
bréve allusion a la théorie de I'inclination (69), Clément fait en effet une longue
méditation sur le rapport du gnostique aux passions (71-78). Puis vient un exposé sur
les vertus du gnostique (95-104) et la perfection qu’il atteint au ciel lorsqu’il est délivré
de toute attache terrestre (104-115). I1 est remarquable de noter que, si la sagesse et
la connaissance véritables viennent du Christ, la philosophie n’en garde pas moins sa
valeur. Pour acquérir la connaissance des réalités divines, Clément apporte la preuve
que les sciences profanes sont utiles au gnostique, et qu’en les pratiquant il comprendra
mieux I"Ecriture. Tour 2 tour il donne ’exemple de I’arithmétique, de la géométrie, de
la musique et de I’astronomie. L’ensemble du Stromate VI, dit Mgr Descourtieux, peut
ainsi étre défini comme «un hommage de I’intelligence humaine & son Créateur.» La
traduction de ce texte réputé difficile est excellente, tant par sa fidélité au texte que par
son €légance. L’ ouvrage se termine, comme il est de rigueur, par un index scripturaire,
un index des auteurs anciens et des noms propres.

JEAN BOREL

GILBERT DAHAN, L’exégese chrétienne de la Bible en Occident médiéval, XII*-
XIV¢ siécle (Patrimoines), Paris, Cerf, 1999, 486 p.

En ce qui concerne I'exégese médiévale, nous disposons déja d’un certain nombre
d’études précises et fiables. Il est donc permis de se demander ce que I’on pouvait encore
dire aprés Spicq, Smalley, de Lubac ou de Margerie. L’A. de cet ouvrage, G. Dahan,
directeur de recherches au CNRS, a tenté de répondre & cette question en construisant
son analyse autour de trois objectifs bien spécifiques qui dépassent le cadre des études
précédemment consacrées a ce sujet : 1) Analyser encore de plus prés les procédures
et les méthodes de I'exégese médiévale. 2) Selon la distinction faite par Ricceur, montrer
les liens existant entre «exégése confessante» et «exégése scientifique». 3) Examiner
la question des liens entre 'exégése chrétienne et I'exégése juive au Moyen Age.



BIBLIOGRAPHIE 93

Ad I. Concernant I'analyse des procédures exégétiques au Moyen Age, I’A. propose
la un ouvrage trés riche, clair, détaillé et trés proche des textes médiévaux. On y découvre
des détails fort intéressants quant au role de la Bible dans le folklore et dans la culture
médiévale, sur la sémiotique médiévale, ainsi que sur la critique textuelle, qui, a cette
époque déja, était généralement reconnue et appliquée avec méthode (p. 161-238) ;
G. Dahan aborde aussi la question de I'apprentissage des langues anciennes qui, déja
avant la Renaissance, faisait 1’objet de revendications ; de méme sont traitées les dif-
férentes formes littéraires qui étaient données aux exégéses bibliques, de la glose jusqu’a
I’homélie et a la somme théologique. L attrait majeur de ce travail me parait tenir a
la revalorisation qu’il donne de la recherche du sens littéral dans I’exégese médiévale.
Bien qu’on la consideére généralement comme moins importante que celle du sens
spirituel, elle apparait pourtant aux yeux de nombre d’auteurs, tel Hugues de Saint-
Victor (p. 239), comme indispensable. G. Dahan montre que dans cette recherche du
sens littéral, I’exégese médiévale a utilisé des moyens fort sophistiqués, tels qu’analyses
rhétoriques et stylistiques ou études du contexte historique, naturel et archéologique.
Elle a contribué aussi au développement de la question philosophique et théologique
en tant que moyen de déterminer la vérité du texte biblique. S’accordant ainsi avec
Hugues de saint Victor, G. Dahan considere I’exégese littérale comme ayant une struc-
ture a trois niveaux : ’explication du sens littéral des mots (littera), celle du sens
contextuel (sensus), et la compréhension philosophique et théologique (sententia). Dans
le domaine de I’exégese spirituelle, Dahan met I’accent sur le fait qu’il n’y a a la base
qu’une seule et unique exégese spirituelle, se présentant sous différentes formes (morale,
anagogique, allégorique). Les trois formes, tant soulignées par Henri de Lubac, ne sont
que la tentative de systématiser la richesse inépuisable de sens inhérente aux Saintes
Ecritures. Le principe général de cette exégese spirituelle est, selon les auteurs médié-
vaux, que les mots et les choses signifient. C’est ce qui fait la principale différence entre
la Bible et les autres livres. Selon ces mémes auteurs médiévaux, ce n’est que dans la
Bible que les choses portent, comme les mots, un sens. La signification des mots peut
étre donnée par leur «étymologie» par exemple, ou a travers quelque explication po-
pulaire comme fenestra quasi ferens ad extra (p. 310), de méme que par des interpré-
tations (prenons par exemple les listes des sens des noms hébreux telle que celle de
Saint Jérome). L’exégese des choses se fait notamment par des typologies entre I'AT
et le NT et I'idée de préfigurations. Dans le sens spirituel, les mots et les choses
deviennent des symboles : «le langage humain ne pouvant dire le divin et le message
devant nécessairement atteindre I’homme, le symbole permettra de renvoyer a la réalité
suressentielle sans faire éclater le contenant linguistique» (p. 425). Il y deux mouve-
ments qui procurent ce sens spirituel : le chemin qui vient de Dieu et qui s‘exprime au
travers du langage humain, et le chemin que I’homme accomplit lorsqu’il comprend qu’il
doit faire un «saut herméneutique» dans I'interprétation spirituelle. Ad 2 : En compa-
raison des trés riches €tudes que I’A. a consacrées a la méthodologie concrete de
Pexégese médiévale, la réflexion herméneutique de fond est relativement mince. La
conclusion selon laquelle il n’y a pas opposition entre exégése confessante et exégese
scientifique dans I’exégese médiévale (p. 445) ne nous ¢tonne pas! Un auteur comme
H. G. Gadamer n’aurait certainement pas accepté 1’opposition ricceurienne lorsqu’on
voit comment il s’est attaqué a Lutz Geldsetzer qui faisait semblable opposition entre
“herméneutique zététique (i.e. scientifique, en tant que recherche) et herméneutique
dogmatique (i.e. qui donne vérité et autorité au texte). De telles oppositions comme celle
entre exégese confessante et exégese scientifique ne s’inscrivent que dans 1’horizon de
la modernité aprés les grandes guerres de religions, avec ses tentatives de prendre sur
tous les plans des points de vue scientifiques, rationnelles et religieusement neutres.
Néanmoins, G. Dahan vise un objectif fort intéressant. Aprés avoir rejeté plusieurs
explications médiévales du saut herméneutique vers le sens spirituel, il nous donne la
réponse suivante : par I’exégése spirituelle «un sens dynamique s’instaure entre les deux



94 BIBLIOGRAPHIE

degrés de réalité et ¢’est sans doute lui qui peut justifier le saut herméneutique» (p. 444).
Cette dynamique englobe notre présent et la réalité des récits fondateurs dans la Bible.
De maniere subtile, G. Dahan rejoint ici certaines réflexions sur la typologie comme
par exemple celles faites par Jean Breck pour I’herméneutique orthodoxe ou par
L. Goppelt pour le NT. Ad 3 : G. Dahan est un grand spécialiste des relations entre Les
intellectuels chrétiens et les Juifs au Moyen Age (cf. le titre de son ouvrage paru en
1990). En quelques points, il montre I'importance de I’influence réciproque et du
parallélisme des exégéses chrétiennes et juives au Moyen Age. Néanmoins, cet ouvrage
ne nous propose que le début d’une recherche, bien plus vaste, mais qui reste a déve-
lopper. En fin de compte, c¢’est surtout sa richesse en détails et en citations de textes
originaux bien connus ou moins bien connus qui rend la lecture de L'exégése chrétienne
de la Bible en Occident médiéval passionnante. L historien, I’herméneute, le linguiste
et le systématicien y trouveront de multiples inspirations pour leurs réflexions.

MARTIN LEINER

DANIELE ancu, Etre juif en Provence au temps du roi René (Présences du
judaisme), Paris, Albin Michel, 1998, 198 p.

Se fondant sur la riche documentation fournie par les notaires chrétiens de I’ époque,
I’Danitle Iancu retrace, de maniere concréte et vivante, ’existence du judaisme pro-
vengal au X Ve sigcle, au temps du roi René. L’ A. compare la situation des Juifs du comté
de Provence, ol régne une relative tolérance, a celui des terres de France ou du
Languedoc. Les Juifs de Provence participent activement a la vie économique, grice
a Iartisanat, au négoce, au prét et a la médecine. Leur apport est donc important. Mais
I’A. montre la lente dégradation des conditions de vie de cette communauté, subissant
d’abord quelques conversions forcées, puis un mouvement de conversion plus ample,
qui s’aggravera encore lors des mesures de bannissement promulguées contre les Juifs
en 1500-1501. Le mérite de ce livre, écrit par une spécialiste du judaisme provencal
médiéval bien connue, est de montrer des réactions juives aux mesures d’expulsion
prises a leur encontre, qui se multiplient en Europe (pensons a I’Espagne et au Portugal!),
donc de favoriser les études comparatives. De plus, il met en évidence la complexité
des relations judéo-chrétiennes a I’aube de la modernité.

ESTHER STAROBINSKI-SAFRAN

RoBERT GRiMM, Luther et I’expérience sexuelle. Sexe, célibat, mariage chez le
Réformateur (Histoire et société — 39), Geneéve, Labor et Fides, 1999,
431 p. ‘

Le livre de Robert Grimm est une somme. Quelques 480 pages, toutes consacrées
a la sexualité de Luther et selon Luther, font vraiment le tour du sujet, jusque dans ses
moindres détails. Aprés avoir lu cet ouvrage, vous pourrez dire, paraphrasant un film
c€lebre, que vous saurez tout sur ce que vous n’avez (peut-étre) jamais osé demander.
Et j’ajoute : qu’il n’était peut-étre pas indispensable de faire connaitre avec un tel
foisonnement de détails. C’est le seul défaut de cette étude que son ampleur : I'A. ne
nous fait grace d’aucun texte et il en résulte pour le lecteur une certaine lassitude devant
cette accumulation de textes, souvent, et pour cause, répétitifs. Les themes d’un tel sujet



BIBLIOGRAPHIE 95

ne sont en effet pas innombrables et a suivre pas a pas la vie de Luther, on revient de
multiples fois sur les mémes sujets. Cette surabondance est la conséquence de I’admi-
ration de I’A. pour Luther, dont il fait état de nombreuses fois. Aussi ne faut-il rien
omettre, puisque tout est bon chez Luther, y compris ses défauts. Et le monument que
lui dresse R. Grimm vise non seulement & présenter 1’enscignement de Luther en matiére
de morale sexuelle et conjugale mais plus encore a décrire I'intime pratique du Réfor-
mateur aux prises avec ses peurs, sa libido et ses contradictions. C’est & mon sens la
meilleurc partic du livre que celle ol I'A. nous décrit la vie conjugale de Luther et ses
rapports compliqués avec sa femme, Catherina de Bora, ou encore celle qui nous fait
partager les angoisses de Luther face a la sexualité. On y découvre un Luther anxieux,
parfois dépressif, orgueilleux aussi, et dont le rapports avec les femmes sont difficiles.
Cet essal met aussi en évidence de fagon frappante la contradiction qui habite la morale
luthérienne, et qui se fait jour dans le domaine de la sexualité : Luther y tient un discours
superbe sur la grandeur de la relation homme-femme, y compris dans sa dimension
sexuelle, et en méme temps il ne peut pas dépasser une conception trés humiliante de
la femme et méprisante pour la sexualité. R. Grimm met en cause I’augustinisme qui
aurait conditionné Luther. Certes, mais il y plus, et les textes que rapporte I’A. le
montrent bien : ce que Luther exprime a la fois par son enseignement moral et par sa
maniere personnelle de vivre, ¢’est une crainte, voire une peur devant le réel, devant
la réalité créée. Ses hésitations et ses ambiguités devant la sexualité et le mariage, dont
Grimm nous donne de multiples exemples, sont I’expression morale de ses profondes
réticences devant le réel, devant la création. L’exaltation de la grice seule comme de
la foi pure, comme sa vision toujours négative de la Loi sont I’explicitation théologique
de cette résistance devant la réalité et la réalité charnelle (dans tous les sens de ce terme).
On percoit a la lecture de tous ces textes ou, quand il cesse d’enseigner la morale
«officielle», Luther fait part de ses angoisses et de ses dégolits devant les nécessités
charnelles et comment il y associe toujours la conscience du péché, que le refus de la
Loi est peut-&tre bien un refus de la réalité et un refus d’en affronter les ambivalences.
Ainsi faudra-t-il bient6t, pour surmonter cette difficulté, renoncer a une réflexion €thique
spécifiquement chrétienne et se confier désormais a la seule raison formelle ainsi qu’a
I’obéissance au pouvoir politique. Voici comment le livre de R. Grimm se présente :
la premiére partie est consacrée a I’étude des prises de position théoriques de Luther
sur la sexualité, ot pése le poids de la culpabilité et du sentiment irrépressible du péché
forcément associ¢ au plaisir. La deuxieme partie aborde, liée a la crise religieuse, la
mise en question du célibat et surtout de I’obligation des veeux. La malheureuse parole
de Paul «Mieux vaut se marier que briiler» revient comme un leitmotiv, et I'exaltation
de la liberté de conscience est singulierement réduite par la réaffirmation du devoir de
la femme impliqué par sa nature, a savoir la maternité. La troisieme partie traite de la
question du mariage et la quatrieme du mariage de Luther avec Catherina de Bora. La
comparaison de ces deux parties est d’un grand intérét, répétons-le, pour comprendre
la difficulté qu’a eue 1’éthique protestante & dépasser I'augustinisme et & trouver une
juste articulation entre liberté et responsabilité. A lire I'importante étude de R. Grimm,
on est amené a se dire que la théologie des deux regnes proposée par Luther comme
réponse a ce dilemme, n’a pas permis 1’émergence d’une éthique vraiment novatrice.
—On le voit, le livre de R. Grimm donne a penser. Par la quantité des documents qu’il
met a notre disposition, dont certains sont donnés pour la premiere fois en frangais, I'A.
nous fait découvrir un Luther qui ressemble fort peu a I'image d’Epinal transmise par le
conformisme protestant. Reste a savoir si de telles études ne nous poussent pas a conclure
que le moment est peut-étre venu de relire de fagon plus critique notre tradition protestante
et ceux qui 1’ont illustrée, non pour nous en détourner mais pour mieux comprendre ce
qui, dans nos origines mémes, trahit une faiblesse, pour ne pas dire un péché, originel.

Eric Fuchs



96 BIBLIOGRAPHIE
PETER STEPHENS, Zwingli le théologien, Geneve, Labor et Fides, 1999, 401 p.

Si personne ne conteste I'importance cruciale du réle joué par Zwingli au moment
de la Réforme, on observe néanmoins que I’intérét pour sa théologie est limité. En effet,
dés que I’on se trouve dans un contexte ou I’'usage associe d’abord d’autres grands noms
a la Réforme, on constate que Zwingli et sa pensée ne sont souvent mentionnés qu’en
passant et dans une optique fort restreinte. Toutefois, le protestantisme réformé¢ gagnerait
a se rappeler que sa tradition n’est pas issue d’'un fondateur unique, mais qu’elle
représente bien un mouvement pluriel dont le développement est jalonné de conflits et
de débats qui lui sont propres. Et qu’il en va de méme pour ses contenus théologiques.
L’ouvrage de Peter Stephens sur la théologie de Zwingli (The Theology of Huldrych
Zwingli, Oxford, 1986), admirablement traduit de I’anglais par Mireille Hébert, con-
tribue a entretenir cette mémoire. Professeur d’Histoire a la Faculté de théologie de
I’Université d’ Aberdeen et spécialiste reconnu sur le sujet, I’ A. a su présenter la pensée
théologique de Zwingli de I'intérieur avec finesse et perspicacité. A la différence de
bien des auteurs, il évite donc d’argumenter sur la base d’échelles de valeur arbitrai-
rement appliquées de ’extérieur. Aprés une esquisse du contexte historique et du
cheminement personnel qui conduisit Zwingli a la Réforme, I'A. présente la pensée
zwinglienne en traitant les grands «lieux» théologiques dans I’ordre propre a la logique
de cette pensée : La Bible, Dieu, le Christ, le Saint Esprit, I'Homme, le salut, la Parole,
les sacrements, le baptéme, |’eucharistie, 1’Eglise et le ministere et, pour finir, I’Etat.
Chaque chapitre se termine sur des notes-annexes fournissant des indications fort utiles
a qui désire approfondir la thématique. Afin de bien dégager les accents théologiques
de Zwingli sur chacun des thémes abordés, I'A. respecte, chapitre par chapitre, la
chronologie historique des écrits zwingliens et tient compte du contexte et des conflits
concrets dans lesquels ils s’inscrivent, au fil des différends qui, tour a tour, opposent
le Réformateur zurichois a ’église catholique, a Luther, aux anabaptistes et a d’autres
encore. Respectant méticuleusement la terminologie des textes cités, Stephens parvient
a mettre en évidence les intentions de Zwingli, sans pour autant évacuer la diversité
des termes ni les flous résiduels. Si I’approche n’est donc pas celle d’un systématicien,
les différents chapitres — qui se prétent d’ailleurs aussi a étre €tudiés individuellement
avec profit — n’en révélent pas moins les options théologiques fondamentales que défend
Zwingli sur bien des theémes. Parmi celles-ci, Stephens soulignent en particulier, 1'in-
sistance sur la centralité et la liberté souveraine de Dieu» (p. 169), véritable fil rouge
traversant toute la réflexion du Réformateur zurichois, jusque dans les diverses facettes
de la relation entre Dieu et 'Homme (p. ex. p. 121 ; 198 ; 219 ; 229 ; 315). Ainsi, I'A.
porte un éclairage nouveau sur des éléments souvent critiqués de la pensée théologique
zwinglienne, tels que la doctrine de la providence ou la relation entre I’Esprit et les
Ecritures, tandis qu’ici ou 12 il reléve quelque inconséquence (p. 315). Il va de soi qu’un
ouvrage devant servir d’introduction générale a la théologie de Zwingli ne saurait traiter
les diverses questions dans toute leur profondeur. Aussi, le choix d’une approche
résolument historique a permis de limiter I’envergure de I’ouvrage de maniére adéquate.
Zwingli le théologien est un ouvrage d’introduction a la pensée théologique zwinglienne
particulierement réussi. Grice a un index général fourni ainsi qu’a une note préliminaire
facilitant ’acceés aux écrits du Réformateur zurichois, on retrouvera rapidement les
principales sources et la littérature secondaire concernant un théme donné. En décidant
de proposer au public langue frangaise I’ouvrage de Stephens dans son intégralité plutdt
qu’en version abrégée — bien moins utile — telle qu’elle existe en allemand, 1’éditeur
a en tout cas opéré un bon choix. On est en droit d’espérer que ce volume éveillera
I'intérét pour les théologiens de la Réforme par-dela les frontieres linguistiques et au-
dela des peres fondateurs traditionnels.

PeTER OPITZ



BIBLIOGRAPHIE 97

WOLFHART PANNENBERG, Philosophie, Religion, Offenbarung. Beitrige zur Théologie

Systematischen Theologie, t. 1, Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht,
1999, 328 p.

Le présent volume, le premier des quatre projetés, présente un recueil de vingt-cing
articles écrits durant les deux derniéres décennies, a part une seule contribution plus
ancienne (1978) ; quatre sont en langue anglaise. Les trois termes du titre indiquent un
vaste champ dont les composantes ne sauraient étre séparées aux yeux de I’A. Cepen-
dant, ’accent porte nettement sur la problématique de la révélation. On doit ce volume
a I'un des théologiens les plus prolifiques, peu connu dans I’espace francophone et
relativement difficile d’acces si ’on considére ses présupposés culturels et ses orien-
tations philosophico-théologiques. En effet, Pannenberg aborde des questions fonda-
mentales de la pensée, et plus particulierement de la pensée théologique, pour un public
allemand ou américain ; il se situe trés clairement dans la continuité de la tradition
métaphysique ; il fait preuve également de continuité avec lui-mé€me puisque depuis la
publication du célebre Offenbarung als Geschichte en 1959, il n’a guére modifié son
raisonnement. Le discours au sujet de Dieu doit s’élaborer comme fondement et accom-
plissement d’un Tout. Ce concept désigne le processus historique de I'expérience de
sens et de signification non encore clos mais devant étre pensé a I’horizon de son avenir
ultime. Dans ce schéma de 'universel, 1'idée du religieux joue comme thématique
non réductible (Unverdusserlichkeit der Religion). Combinant Troeltsch et Rahner,
Pannenberg formule le rapport entre les religions et leurs prétentions concurrentielles
al’aide de la phénoménologie d’une part et de I'approche transcendantale de I’existence
d’autre part. Dans une perspective chrétienne, la prolepse historique de I’avenir absolu
s’effectue dans la résurrection, lieu-charniere qui détermine si 1’édifice demeure ou
tombe. D’ou la nécessité de fixer sa véracité historique. En débattant par exemple avec
G. Liidemann, le grand détracteur actuel de la résurrection (et de la théologie chrétienne
en général), Pannenberg maintient que I’ interprétation «psychologique» qui s’ appuie sur
la foi des disciples reste d’une part en dessous d'une méthode historique sérieuse et
d’autre part la dépasse de fagon illégitime. Argumentant avec von Campenhausen, contre
Bultmann et Grass, Pannenberg plaide pour le tombeau vide comme donné historique ;
il fut désigné comme un fait a la fois par les adeptes et les adversaires de la communauté
chrétienne primitive, sinon Jérusalem n’aurait pas €t€ le lieu de la proclamation du
Ressuscité. Epistémologiquement, la présentation du tombeau vide comme légendaire
fait partie des préjugés philosophiques actuels et ne résiste pas a une approche appro-
fondie. Un manque d’objectivité (Sachlichkeit) caractérise le plus souvent la lecture
«critique» des textes au sujet de la résurrection. Soit. Je n’accuserai pas Pannenberg d’en
rester 1a ; dans son optique, la vérification historique ne remplace pas I’acte de foi ; celui-
ci présuppose celle-la. Mais mé&me si ’on suit I’A. en pensant que le débat sous-jacent
concerne avant tout «la vision du réel», celle qui est la sienne ne peut pas prétendre a
plus de pertinence pour le contemporain. Questions épistémologiques mises a part, celui-
ci voudrait surtout savoir dans quelle mesure la résurrection 1’aide a vivre plut6t que se
doter d’une explication rationnelle de 1’avenir universel. Dans les textes bibliques il
trouvera d’ailleurs peut-8tre autant d’arguments «historiques» qu’en donne Pannenberg.

KLAUSPETER BLASER

SumueL TriGano (€d.), Psychanalyse et judaisme (Revue européenne d’études
et de culture juive Pardes — 27), Paris, In Press, 1999, 186 p.

Les onze contributions de ce numéro de la revue Pardés tentent d’apporter quelques
lumieres sur le rapport complexe que 'inventeur de la psychanalyse a entretenu avec

contemporaine



98 BIBLIOGRAPHIE

la pensée juive. Dans une premiére étude, Georges Gachnochi insiste sur I’originalité
et la convergence des modes de penser dans le judaisme et la psychanalyse, en montrant
que ces deux pensées ne visent pas a I’achévement et procédent du particulier pour aller
a I'universel. Dans la seconde, Janine Chasseguet Smirgel rapproche la psychanalyse
freudienne, centrée sur le complexe d’(Edipe, de la tradition biblique en esquissant une
hypothese sur le mythe de la Genése en tant que projection cosmique du développement
de I’appareil psychique. C’est & une tout autre perspective qu’invite 1’exposé de Tobie
Nathan. A partir d’une analyse de deux mythes africains de création du monde et du
fonctionnement des thérapeutiques traditionnelles juives, I’ A. remarque d’abord que les
psychanalystes, eux aussi, possédent un mythe de création de I’homme (totem et tabou)
qui organise leur activité thérapeutique. Il montre toutefois que, si les mythes africains
ou juifs partent d’une culture spécifique pour rejoindre I’humanité, la méthode psycha-
nalytique, a I’exemple du modele chrétien, part d’une humanité généralisée pour n’oc-
troyer qu'une mince zone de variabilité aux spécificités culturelles. Les deux derniers
essais de la premiére partie, qui se veut une mise en perspective sur la question,
soutiennent que, s’il y a un héritage juif dans la psychanalyse, il faut le chercher du
coté de Maimonide (Gérard Haddad) et que, d’aprés Lacan, la structure de I’inconscient
juif est trés fortement marquée par la lecture assidue et précoce des textes bibliques
(Charles Melman). Dans une deuxi¢me partie, intitulée La psychanalyse confrontée aux
sources, deux auteurs mettent en rapport les convergences et les divergences des deux
démarches (Emeric Deutsch) et des deux rhétoriques (Jean-Pierre Winter) talmudiques
et psychanalytiques, et Bernard Paperon cherche, a partir de la constatation que la plupart
des pionniers de la psychanalyse étaient d’origine juive, & retrouver dans la culture juive
le concept moderne d’inconscient. Enfin, c’est autour de la notion de complexe que se
concentrent les trois derniéres communications. A partir d’une lecture de Moise et le
monothéisme de Freud, Charles Melman confronte le complexe d’(Edipe et ce qu’il
appelle «le complexe de Moise» en suggérant que, si le premier est, aux yeux de Freud,
un passage nécessaire pour ’enfant, mais qui place le pére a la fois comme idéal et
fauteur de la perte de 1’objet, le second pose autrement le probléme de la filiation en
ce sens que le sujet y est coupé a la fois de son idéal et de son objet. Enfin, Mordekhai
Rotenberg, en comparant complexe d’(Edipe et ligature d’Isaac, se livre a une explo-
ration des théories du progrés social et du développement individuel fondées sur les
types de solutions qu’elles proposent aux tensions entre générations, et José Faur défend
la these d’une attitude typiquement cedipienne de Paul envers les juifs, et prétend que
la critique freudienne de la religion concerne le christianisme et non pas le judaisme.

JeaN BOREL

ABRAHAM WEINGORT, Responsabilité et sanction en droit talmudique comparé,
Avant-propos de Joseph Méléze Modrzejewski (Ecole Pratique des Hautes
Etudes, TV® Section, Sciences Historiques et Philologiques, Hautes Etudes
Meédiévales et Modernes — 79), Genéve, Droz, 1998, 280 p.

Issu d’un enseignement dispensé au Centre de droit hébraique de Paris, cet ouvrage
a valu a I’A., en 1996, le titre d’éleve diplomé de la section des Sciences Historiques
et Philologiques de I’Ecole Pratique des Hautes Etudes. Avant d’aborder quelques
problémes concrets que traite la Loi mosaique et qui ont été discutés par les Sages d_“
Talmud, Abraham Weingort commence par quelques préliminaires dont les deux sul-
vants nous semblent importants. Si la loi hébraique ressemble en effet sur bien des points
A d’autres systémes juridiques dans 1'Orient Ancien et le monde gréco-romain, elle
comporte toutefois une différence essentielle : elle ne se limite nullement aux relations
entre I’homme et son prochain, mais comprend également les relations entre I’homme



BIBLIOGRAPHIE 99

et Dieu sous des aspects juridiques. La frontiére entre le droit et la religion est donc
moins tranchée que dans les autres droits antiques, et I’entier de la pratique religieuse
-est englobée dans un réseau de concepts juridiques purs. La seconde précision est que,
aux yeux de I’A., «le judaisme ne congoit pas la vie religieuse comme rédemption, mais
comme éducation». Si une sanction est prononcée, ¢’est dans un but éducatif. Il est donc
nécessaire d’expliquer la loi afin de ne pas perdre le sens de celle-ci dans I’unité du
systeme. Les objets trouvés et leur restitution (Cf. Dt 22,1-3), tel est le premier théme
étudié, qui pose le probleéme général de la notion de propriété. Alors que dans les
traditions orientales et gréco-romaines surgissent a ce propos des conflits d’intéréts, pour
les talmudistes, il s’agit la de situations qui relévent toujours du domaine du devoir,
plutdt que de celui des droits concurrentiels. En d’autres termes, dans les systemes de
droit non juif, le temps constitue un facteur déterminant, car quelqu’un peut s’ approprier
un objet trouvé apres un délai déterminé, alors que pour la Torah, le temps €coulé n’a
strictement aucune influence sur les régles du droit, et le devoir de restitution par
I’inventeur ne peut pas cesser. En principe, il est absolu. C’est dans ce sens que I’A.
peut dire que, dans les autres législations, la conception de la justice vise a définir et
a protéger les droits de tout un chacun, alors que la Torah vise a délimiter les devoirs
de I’homme. Le second théme est celui des faux témoins (cf. Dt 19,16-19). Les faux
témoins, probléme classique en Orient comme dans le monde grec (qu’on songe seu-
lement a la dike pseudomartyrion athénienne et alexandrine), ainsi que dans le monde
romain dés I’époque des Douze Tables, recoit lui aussi dans le droit talmudique une
solution originale et inattendue, en vertu du principe selon lequel «on ne punit pas a
partir d’un raisonnement & fortiori» (Cf. p. 69) : pour éviter une sanction inique, mieux
vaut alors renoncer a punir un faux témoin plutdt que de condamner un innocent. Cette
étude conduit I’A. i insister sur la proximité qui, dans le droit talmudique, rapproche
le témoin du juge, ce qui lui donne I’occasion d’examiner le cas singulier du «vengeur
du sang» et d’expliquer le mécanisme de la sanction (I’exil) du meurtre involontaire
et du voleur insolvable (I’asservissement). Les discussions talmudiques & propos de la
responsabilité dans la participation & un meurtre renvoient a la distinction fondamentale
entre I’atteinte a la personne et ’atteinte aux biens. La premiére vise le Créateur lui-
méme a travers la créature qui en est la victime et mérite pour cette raison un chatiment
sévere. La seconde obéit a d’autres préoccupations, plus techniques et prosaiques. La
continuité qui rattache le droit biblique et talmudique a ses modgles orientaux subit sur
ce point une modification profonde en raison de I'importance que la tradition juive
accorde au respect de la vie humaine. Les derniers chapitres portent sur la primauté du
devoir par rapport au droit dans la tradition juive, la responsabilité pénale autour du
théme «juge et sentence», ainsi que le probleme des rapports entre la volonté et 1'acte
formel dans la structure juridique de I’obligation contractuelle en droit talmudique. Ce
travail passionnant est aussi important, car il nous montre que le droit hébraique, parce
qu’il est ancré dans ses fondements bibliques, parce qu’il a ét€ élevé au plus haut niveau
de la réflexion doctrinale par la pensée des Sages du Talmud et de leurs continuateurs
médiévaux et modernes, parce qu’il est toujours vivant dans la jurisprudence des tribunaux
rabbiniques comme dans la législation de 1’Etat d’Isragl, constitue un élément fondamental
de notre héritage culturel. En fin de volume, se trouve une bonne bibliographie, un index
des sources bibliques et rabbiniques et un index des concepts juridiques.

JEaAN BOREL

FELIX MOSER, Les croyants non pratiquants, 2° éd. (Pratiques — 12), Geneve,
Labor et Fides, 1999, 354 p.

Nous saluons avec bonheur la seconde édition revue et corrigée d’un ouvrage qui,
il y a cinq ans, était apparu comme une réponse aux nombreuses attentes émanant de



100 BIBLIOGRAPHIE

ministres et de laics ceuvrant dans le monde «multitudiniste». Dans sa préface, I’A. fait
mention de quelques réorientations nécessaires 4 la prise en compte des évolutions
survenues depuis la premiére édition. Méme si l€s espérances des non-théologiens quant
a un texte plus accessible au grand public sont dégues, ce travail reste un outil théo-
logique fondamental.

Eric McNEELY

Giovannt Paovo 11, Fides et ratio : Lettera enciclica circa i rapporti tra fede
e ragione (Documenti : Santa Fede — 56), Bologna, Dehoniane, 1998, 88 p.

Malgré I"ambiguité diplomatique de quelques formulations confiant au lecteur la
responsabilité d’adopter 'une ou I'autre position — ambiguité caractéristique de tout
texte qui doit pouvoir &tre recu par un corps aussi polymorphe que 1'Eglise catholique
romaine — cette lettre encyclique constitue un document important : il s’agit d’une
défense ferme et résolue de la raison, d’une reconnaissance explicite de la dette et de
la dépendance de la théologie chrétienne a 1’égard de la philosophie et d’une invitation
pressante & cette derniére a bien vouloir reconnaitre & son tour son lien avec les vérités
de la foi. Le magistére romain a compris qu’il ne doit pas craindre les attaques éclairées
et fondées de la modernité ; celles-ci peuvent se révéler des partenaires de dispute fort
intéressants, voir des alliés. Bien plus dangereux est ce défaitisme général de la raison
devant le probléme du sens qui porte les esprits a se réfugier dans des fondamentalismes,
des relativismes, des spiritualités do-it-yourself. Au dela de la ferme incitation a toute
I’Eglise de bien vouloir (re-)considérer I'importance de la raison, les réflexions de I'A.
sur le rapport entre la théologie et la philosophie ne sont pas révolutionnaires : le modele
a suivre est et reste celui de Thomas d’ Aquin (surtout § 43 sq., § 78). Bien plus stimulants
sont ces passages ol I’A. «se penche dangereusement du haut du balcon éternel de St-
Pierre» pour offrir son appréciation et présenter ses veeux aux efforts de la philosophie
actuelle. Le ton se fait plus passionné, plus vivant, et & I’arriére-fond du texte on devine
une admirable culture philosophique. L’ A. déplore en premier lieu que certains courants
de la philosophie moderne n’osent plus affronter la question du sens (§ 86-90). L’A.
prone une philosophie qui sans fausse modestie ose penser la vérité (unique, méme si
son expression change) au dela des faits empiriques : en ce sens, la philosophie doit
retrouver sa dimension sapientielle, tendue vers le fondement au dela des faits (§ 81-
83), sans se limiter au r6le d’une raison instrumentale. Tout en se permettant d’adresser
a la philosophie quelques veeux et quelques admonitions, 1’A. souligne plusieurs fois
I"autonomie de la raison et de la recherche philosophique. Il faut pourtant relever que
I’argument invoqué en faveur d’une recherche inconditionnée de la raison s’enracine
dans une anthropologie biblique unifiante. «Le désir de la vérité appartient a la nature
méme de I’homme» (§ 3) et ce désir est un don de Dieu tout comme la foi. La théologie
et la philosophie ne peuvent donc pas se contredire (§ 16 sq.). En plus, selon I’A., ¢’est
la révélation méme qui ouvre la voie a la réalisation la plus parfaite de la philosophie
et qui lui fait cadeau de sa liberté la plus totale (§ 13 ; 106 ; 108). En vertu de cette
conviction, le magistére d’une part se sent appelé a un «diaconat pour la vérité» (§ 2),
préoccupation dont cette lettre méme est un fruit, et d’autre part se permet de participer
au débat en critiquant toute position philosophique incompatible avec les vérités de 1a
foi (par exemple au § 84 ; pour toute cette partie : § 49 sq.). Relevons encore deux faits
qui réveillent tout particulierement notre intérét. Premiérement, 1’ A. se doit de réf]échif
a la forme que le rapport raison /foi prend en dehors du vieux continent, dans une Eglise
catholique grandissante sans arriere-fonds gréco-latin. Il le fait en soulignant la richesse
que ces différentes cultures peuvent apporter & la compréhension de la foi chrétienne,
apport qui ne doit pourtant pas entrer en collision avec les acquis de I’inculturation



BIBLIOGRAPHIE 101

gréco-latine que la providence divine a mis premiérement sur le chemin de Son Eglise
(§ 31 sq, § 70-72). Deuxiemement, le texte devient trés moderne et actuel lorsque I’A.
estime que «une analyse attentive des textes» constitue «l’exigence de fond et urgent»
de la théologie. Aussi considére-t-il la réflexion herméneutique comme I’apport le plus
important et concret que la théologie doive et puisse attendre de la part de la philosophie:
clle est invitée a réfléchir au rapport entre signification et vérité, entre 1’ historicité du
fait et son sens (§ 94) ; au rapport entre nos capacités d’expression contingentes et la
vérité qui transcende I'événement linguistique (§ 95) ; plus spécifiquement enfin a la
relation entre langage conceptuel et vérité (§ 96). C’est seulement dans un deuxieme
temps que I’A. nomme aussi les apports philosophiques plus traditionnels tels que la
philosophie de I’étre («[...] une philosophie dynamique, qui voit la réalité dans ses
structures ontologiques, causales et communicatives.» § 80) et I’éthique philosophique
(«[...] ni subjectiviste, ni utilitaire [...] qui présuppose une anthropologie et une méta-
physique du bien» § 98). L’accent herméneutique revient & la fin du chapitre ou I’A.
souhaite que la philosophie meéne une réflexion catéchétique sur le lien entre vérité
transcendante et langage intelligible, entre vérité conceptuelle et mystére du Dieu vivant
(§ 99). Le paragraphe final résume le souci du texte par une comparaison d’une curieuse
beauté : «Comme la vierge fut appelée a offrir toute sa humanité et sa féminité afin que
le verbe de Dieu puisse prendre corps et devenir un de nous, ainsi la philosophie est
appelée a ccuvrer, rationnellement et critiquement, afin que la théologie en tant que
compréhension de la foi soit féconde et efficace.» (§ 108) En comparant ainsi la raison
ala passivité, a I’écoute, au corps d’une femme, une vague ressemblance s’instaure entre
ce texte du magistere romain et les formulations des courants les plus radicaux de la
post-modernité... — NB : Je n’ai a disposition que le texte italien. Je suis responsable de
la traduction des citations (citées selon la numérotation des paragraphes et non des pages).

JorG Hess

Louls DESROUSSEAUX, JACQUES VERMEYLEN (€ds), Figures de David a travers
la Bible. XVII¢ congrés de ’ACFEB (Lille, 1¢7-5 septembre 1997) (Lectio
Divina — 177), Paris, Cerf, 1999, 481 p.

Cet ouvrage réunit les conftérences tenues lors du congres de I’ Association catho-
lique francaise pour I’étude de la Bible (ACFEB). Le matériel présenté et discuté dans
les seize exposés est bien plus large que ne I'indique le titre de ce recueil : la «traversée»
ne se fait pas seulement dans les écrits bibliques (AT et NT), mais aborde aussi la
littérature intertestamentaire (surtout les Psaumes de Salomon [p. 345-350, 362, 409]),
les manuscrits de Qumrén (p. 315-343 ; 351-353), la littérature rabbinique (surtout les
contributions de Roland Goetschel [p. 265-275] et de Jacques Bernard [p. 277-314])
ainsi que la tradition musulmane (p. 429-445). Les éditeurs considerent ce volume
comme accessible 4 un «large public cultivé», et sans aucun doute, tout lecteur appré-
ciera la documentation particulierement riche des textes extra-bibliques, en général peu
connus des non-initiés. Signalons aussi les index trés détaillés (références et citations,
auteurs anciens, mots hébreux et grecs) qui font de cet ouvrage un outil de travail
facilement utilisable. On peut pourtant regretter qu’il se borne a publier les seuls exposés
(avec les répétitions et contradictions entre eux) sans que le lecteur ne reconnaisse une
discussion parmi leurs auteurs, ni un fil rouge pour I’ensemble de la présentation, ni
enfin une tentative de conclusion. L’intérét principal, toutefois, porte sur le David des
«relectures» successives ; le David de I’histoire n’est presque plus recherché. Le sous-
titre de la premiére contribution («Rapports entre littérature et histoire») fait attendre
une évaluation critique & ce sujet, mais le résultat est plut6t vague et désillusionné :

Sciences
bibliques



102 BIBLIOGRAPHIE

une large part David échappe a I’historien» (p. 34). Marqué par une argumentation claire
et engagée, le deuxieme article développe les raisons qui rendent extrémement difficile
toute reconstruction historique : méme le «récit de base» (éventuellement congu déja
du vivant de David ; p. 72) est un «écrit de propagande» qui «manipule I’histoire» (p.
61 ; cf. p.62-63), qui «n’hésite pas a transformer la réalité historique» (p. 67) et «a
falsifier sans vergogne 1’histoire» (p. 73). Les termes assez dépréciatifs me semblent
plutdt déplacés, mais le diagnostic en tant que tel est pertinent : «nous n’avons pas acces
direct au David de I’histoire» (p. 73). Et les acces indirects? Evidemment plus laborieux
et hypothétiques, ils n’ont pas la cote chez les auteurs du recueil (mentionnons pourtant
les démarches comparatiste [p. 58-59, 139] et socio-politique [p. 142]). En ce qui
concerne le David des «relectures», on trouve toutes les facettes de son image (le
«psalmiste» [p. 187-224], le concepteur du temple [p. 139-156], une figure «messia-
nique» [passim], etc.), mais les présentations restent plutét énumératives et descriptives
(p. ex., «approche narrative» [p. 76], «rhétorique» [p. 225]). On aurait souhaité une
évaluation herméneutique des raisons (théologiques ou sociologiques) pour lesquelles
les différents milieux de «relectures» avaient préféré telle ou telle accentuation du role
de David. Pourquoi I’évangile de Marc (son auteur ou son cercle porteur), par exemple,
fait ressortir un messianisme prophétique (p. 397-412)? Toute «relecture» se situe dans
un contexte «conversationnel» (ou méme conflictuel ; cf. «parodie» [p. 273], «en op-
position réciproque» [p. 277-278]) et sa description gagnerait en profil dans la mesure
ol I’exégete essaie d’esquisser les courants de pensée vis-a-vis desquels une interpré-
tation souhaite se distinguer. Et finalement, si I’on ne s’arrétait pas aux «traditions
musulmanes» (p. 429-445), mais que I’on poursuivait encore la «traversée» en s’inter-
rogeant aussi sur 1’herméneutique de nos relectures et de notre intérét pour David?

MAarTIN ROSE

MARIE BALMARY, Abel ou la traversée de I’Eden, Paris, Grasset, 1999, 369 p.

Bien connue pour ses précédents travaux sur Freud et sur la Bible, Marie Balmary
remet I’ouvrage sur le métier pour nous livrer une nouvelle enquéte, centrée sur les
figures de Cain et Abel. En introduction, elle s’attache & montrer en quoi la rationalité
moderne produit une conscience désenchantée, délestée du désir, de son énigme et de
son exces. C’est pour cette raison que 1’A. souhaite redécouvrir la sagesse mythique
et initiatique qu’elle voit a I’ceuvre dans le texte biblique. A son habitude, elle nous
entraine pour ce faire dans un parcours plein de détours, dont le rythme, trés retenu,
met en scéne la lente et parfois douloureuse émergence du sens. Cette retenue a
€galement une autre source dont I’A. s’explique quelque peu: dans ses précédentes
lectures de la Genese, elle avait montré que la notion de faute n’apparaissait pas dans
le récit dit de «la chute» (Gn 3), mais bien dans celui de Cain et Abel. Au moment
d’aborder ce dernier texte et le meurtre qui en est le centre, elle semble s’étre demandée
comment elle allait s’en sortir pour prolonger son interprétation «déculpabilisante». Ce
d’autant que, depuis que Victor Hugo a repris cette histoire 4 sa maniére («I’ceil était
dans la tombe...»), on tend a y voir une forme de culpabilité réellement persécutoire.
Pour relever ce défi, I’A. décentre son interrogation en s’attaquant tout d’abord a la
question de I’injustice divine : pourquoi en effet Dieu agrée-t-il I'offrande d’ Abel, alors
qu’il ne regoit pas celle de Cain? Au travers d’une lecture lumineuse de la parabole
des talents (Mt 25,14-30), I'A. montre que celui qui ne s’est pas appropri¢ sa vie né
peut que se faire rejeter par Dieu. Comme le drame de Cain n’apparait qu’a la deuxiéme
génération, M. Balmary juge ensuite nécessaire, en un nouveau détour, de revenir a 1a
préhistoire de ce meurtre, et donc & la maniére dont il s’inscrit comme une conséquence
de relations déja perturbées. Elle montre alors comment la différence de ce que Dieu



BIBLIOGRAPHIE 103

donne a I’'homme et a la femme, puis aux deux fréres place celui qui a «moins» face
a une épreuve insurmontable. M. Balmary prend ici une option forte qui consiste a dire
qu’en Eden, Dieu soumet |’humain & une épreuve «qui est forcément d’abord au-dela
de ses possibilités» (p. 242). L’ A. est maintenant armée pour se centrer sur le texte de
Cain et Abel. Attentive aux pronoms possessifs, elle insiste sur le fait que Cain n’a pas
réussi a s’approprier les biens qu’il veut offrir. Associé a d’autres indices, ce fait est
pour elle le signe d’un meurtre psychique subi par Cain, que ce dernier ne peut que
répéter sur son frére. Avant d’étre commise, la faute est donc clairement décrite comme
une menace, extérieure i la volonté de Cain. A 'issue de cette épreuve, Cain parvient
cependant a ressentir et dire la crainte d’étre tué, celle précisément qu’il avait tenté
d’évacuer dans le meurtre. Si le texte biblique est surtout centré sur la figure de Cain,
M. Balmary tente quant a elle d’exploiter au maximum les quelques lignes consacrées
a son frere Abel. Elle insiste en particulier sur le fait que son offrande est qualifiée de
«sienne», ce qui montre qu’avant de la donner, il est parvenu a se 1'approprier. Elle
repére de plus que cette offrande est faite «d’ainées» (Gn 4,4), c’est-a-dire d’étres
féminins. Abel parviendrait ainsi & donner une place a la féminité et au manque qui
lui est attaché, cette féminit€ que sa mere n’avait elle-méme pas supportée. Il deviendrait
ainsi le premier a traverser I’Eden, ce lieu ot Dieu soumet I’humain a une épreuve quasi
insurmontable. D’une maniére générale, il faut signaler qu’une nouvelle fois M. Balmary
semble refuser de s’inscrire dans une filiation interprétative, qu’elle soit historico-
critique ou méme psychanalytique (elle n’a apparemment pas souhaité s’inspirer des
travaux de D. Sibony et de L. Beirnaert sur Cain et Abel). Il faut bien dire cependant
que cela ne 'empéche pas de faire preuve d’une belle ingéniosité interprétative (par
exemple sur la fameuse et intraduisible «faute tapi» de Gn 4.7), et d’une grande attention
aux «accrocs» du texte biblique. Elle nous livre avec cet ouvrage un texte engagé, dont
le ton sonne cliniquement et humainement souvent juste. Par rapport au Sacrifice interdit
qui avait parfois tendance a rationaliser la relation a Dieu, la lecture du récit de Cain
et Abel oblige M. Balmary a faire un pas de plus, en affrontant plus clairement ce que
cette relation peut avoir d’ambigu et d’obscur.

EMMANUEL ScHWAB

CONNAISSANCE DES RELIGIONS (Revue trimestrielle, n® 57-58-59), Lumiéres sur
la Voie du Ceeur, Avon, Ancienne abbaye des Prémontrés, 1999, 387 p.

Toute spiritualité prend naissance et se développe dans 'intériorité humaine, c’est-
a-dire dans le «cceur». Or, la spiritualité illumine et vivifie, en de multiples métamor-
phoses, toutes les traditions religieuses, si bien que les dimensions métaphoriques, voire
métaphysiques, du «cceur» présentent un sujet de méditation aussi inépuisable que
séduisant. Le présent volume réunit dix-sept €tudes, dont cing sont consacrées au
christianisme, quatre a I’islam, deux a I’hindouisme, ct une a chacune des traditions
bouddhiste tibétaine, daoiste, hassidique, alchimiste, et de «Shambhala» selon Chégyam
Trungpa. Une méditation plus générale sur «Le symbolisme du cceur» (Vasile
Lovinescu) arrondit la collection. Il n’est pas possible, dans une breéve annonce, de dire
ne serait-ce qu’approximativement la prodigieuse richesse de cette exploration des
dimensions cachées de I'intériorité humaine et de leur mise en ceuvre lors de I’enga-
gement sur une voie de réalisations spirituelles. L approche varie d’ailleurs d’un auteur
a lautre. Alors que d’aucuns, fideles aux intuitions guénoniennes des fondateurs de la
revue, font ressortir le theme de «La Tradition» sous-jacente a toutes les traditions
historiques, et tentent de mettre en évidence des correspondances entre les diverses
perceptions de I'intériorité humaine, d’autres sont plus attentifs aux différences et a
Pinsertion historique des témoignages. Le premier type est représent€é de manicre

Science
des religions



104 BIBLIOGRAPHIE

frappante par une étude sur «Le Feu secret du ceeur : Voyage au cceur de la tradition
osiriaque» (Frangoise Bonardel) qui, partant des secrets de I'Egypte ancienne et de
I’hermétisme plus tardif (incontournable Table d’Emeraude!) aboutit a la magie initia-
tique des abimes alchimiques. A I’autre bout de 1’éventail on trouve, par exemple, une
étude sur «Le cceur et la vie spirituelle chez les mystiques musulmans» (Genevieve
Gobillot et Paul Ballanfat) qui, tout en respectant les exigences d’une recherche his-
torique, ouvre des perspectives trop souvent occultées par les apologeétes contemporains
de l'islam et les orientalistes (comme les spéculations sur le cceur préexistant de
Muhammad, source de toutes les lumieres). —‘Mais il serait injuste d’ignorer les autres
contributions du volume. Signalons au moins celle qui met en évidence le parallélisme
entre 1’amour courtois médiéval et I’amour mystique des béguines (Michel Bertrand,
éditeur du volume), celle qui traite de la mystique du «Cceur de Jésus» (Roger Parisod),
ou encore une mise en perspective de la pratique contemporaine de la «priére du ceeur»
hésychaste (Archimandrite Placide Déseille). Les deux études sur I"hindouisme : «La
notion du cceur en Inde, du védisme a I’hindouisme» (André Padoux) et «Le cceur dans
le shivaisme tantrique du Cachemire» (Pierre Feuga) méritent une mention particuliere,
comme aussi les trois autres articles sur le ceeur dans les pratiques soufies, des articles
qui sont autant de témoignages d’insider. — Quelques regrets : le beau traité attribué
couramment au «Sage de Tirmidh» (m. 930), une analyse de quatre termes arabes
désignant I’intériorité humaine, analyse citée dans deux contributions du recueil, n’est
probablement pas I’ ceuvre de Tirmidhi. — Dans I’étude déja mentionnée d’ André Padoux,
on déplore le traitement par trop cavalier réservé a la bhakti. — Ajoutons qu’a coté du
dossier sur le ceeur, le volume contient quelques études critiques trés substantielles sur
des themes divers d’intérét spirituel.

CarL-A. KELLER

CONNAISSANCE DES RELIGIONS (numéro hors série), Frithjof Schuon, 1907-1998,
Connaissance et Voie d’Intériorité, Biographie, études et témoignages, en
coédition avec Le Courrier du Livre, 1999, 300 p.

Ce numéro spécial hors série de la revue Connaissance des Religions est consacré
a un grand maitre spirituel d’origine suisse, qui vient de disparaitre en 1998. N¢é a Bile
en 1907 d’un pére de souche valaisanne et d’une mére alsacienne, Frithjof Schuon (qui
doit son prénom & un ami scandinave de son pére) quittera la Suisse pour Mulhouse,
redevenue francaise, a la mort de son pere en 1920. Devenu citoyen frangais, il fera
son service militaire & Besangon pour ensuite s’installer a Paris. La lecture des ceuvres
de René Guénon (qu’il rencontrera au Caire en 1938) I'oriente vers I’Islam et, apres
avoir subitement perdu son emploi en 1932, il part pour I’ Algérie. A Mostaghanem le
vieux Sheikh Al Allaoui le rattache A sa Tarigéh, dont il deviendra le représentant
(mogqadem) 2 son retour en Europe. La principale fonction d’un moggadem étant de
transmettre une influence spirituelle a travers une initiation, Frithjof Schuon a été avant
tout un maitre spirituel par sa pratique, mais aussi par ses écrits. Ce numéro spécial
de la revue Connaissance des Religions présente les multiples facettes de la vie et de
I’ceuvre de Schuon, vues dans des perspectives trds différentes. Jean-Baptiste Aymard
retrace sa biographie, que Martin Lings complete par le récit de sa rencontre personnelle
avec le maitre. Seyyed Hossein Nasr met en lumiére «la relation qu’il entretenait avec
la tradition islamique, au sein de laquelle il exerca sa fonction de maitre spirituel d'une
branche de I'un des ordres (turug) les plus importants qu’ait produit le Soufisme dans
les premiers sicles de I'Islam, I’ordre Shadhilite.» (p. 123). Alvin Moore essaye «d €s-
quisser quelques apercus de son rdle extraordinaire tant du point de vue chrétien que du
point de vue universel.» (p. 172). Michael Fitzgerald met en lumigre le rdle joué par Schuon
dans la préservation des traditions spirituelle des Indiens Peaux-Rouges d’Amérique



BIBLIOGRAPHIE 105

(p- 186), car Schuon, qui a préfacé 'ouvrage du chef Sioux Black Elk paru en édition
frangaise en 1950 avec le titre Les Rites secrets des Indiens Sioux, fut adopté en 1985
dans sa famille par le chef Crow Yellowtail, devenant ainsi le seul maitre soufi... Patrick
Laude définit la portée de la notion d’ésotérisme chez Schuon (p. 211), tandis qu’Olivier
Dard explore la dimension métaphysique de son approche de la Tradition (p. 257).

FaBrizio FRIGERIO

Louis LANEAU, Rencontre avec un sage bouddhiste, traduit du siamois d’aprés
un manuscrit conservé aux archives des Missions étrangéres de Paris,
introduction et notes de Pierre-Yves Fux, Genéve/Paris, Ad Solem/Cerf/
Missions étrangeres de Paris, Geneéve, 1998, 138 p.

Le dialogue philosophique est un genre litt€raire trés codifié bien connu depuis
I’ Antiquité. Louis Laneau (1637-1696), qui fut Vicaire apostolique du Siam et admi-
nistrateur général de toutes les missions catholiques d’Asie, n’a en rien renouvelé le
genre, sinon qu’au lieu d’une discussion entre deux philosophes nous en avons ici une
entre un missionnaire catholique et un ermite bouddhiste. Etant donné la position de
I’A., personne ne s’étonnera qu’a la fin de I"ouvrage 'homme de la forét se déclare
prét a se convertir, a vrai dire plutdt parce qu'épouvanté a 'idée de risquer d’étre
«précipité dans 'enfer du feu éternel sans espoir d’en sortir» (p. 137) que parce que
convaincu par son interlocuteur de la vérité de la religion catholique. L’intérét de cet
ouvrage — a part sa valeur comme témoignage historique de la tentative d’évangélisation
du Siam, qui se solda par un échec — réside plutdt dans la lumiere qu’il jette sur une
question qui est toujours d’actualité, celle de la «traductibilité» des termes techniques
des philosophies et religions orientales. Pour mieux se faire entendre par son interlo-
cuteur bouddhiste, le missionnaire catholique utilise en effet un procédé de «traduction»
qui attribue & des termes techniques appartenant a la tradition bouddhiste, ou méme
védique, des significations propres a la théologie catholique. Il utilise donc «karma»
comme équivalent a péché originel personnel, «samsara» comme équivalent a siecle,
monde vain et changeant, «dharma» comme équivalent a doctrine, prédication et dogmes
catholiques, et ainsi de suite (p. 28). La notion méme de Dieu en tant que créateur,
rédempteur et juge, qui est absolument étrangere au bouddhisme, est présentée a I’aide
de métaphores (p. 48-51) puisque, comme le remarque Laneau en s’adressant aux
théologiens de Paris «on a trés grand-peine a leur faire concevoir que Dieu ne soit qu’un
pur esprit, et qu’il soit quelque chose n’ayant point de figure.» (p. 72, note 57). Pierre-
Yves Fux remarque en note que le probléme est en partie linguistique, mais en petite
partie seulement ajouterons-nous. Il est pour la plus grand part épistémologique et il
met en évidence I'impossibilité fonciere de «traduire» sans les trahir des notions phi-
losophiques propres au bouddhisme en particulier et aux philosophies et religions d’ Asie
en général. Laneau devait au fond en étre conscient, puisqu’il évacue tout simplement
la notion de réincarnation comme étant foncierement incompatible avec la doctrine
catholique, car elle «s’oppose formellement aux piliers du christianisme que sont la
Rédemption du péché originel et la Résurrection.» (p. 29). Il s’agit pourtant d’une notion
fondamentale du bouddhisme et il est douteux que ses interlocuteurs aient pu étre si
facilement convaincus de s’en passer ou de faire I'impasse sur son usage. Ces quelques
considérations devraient nous rendre attentifs aux tentatives d’adaptation de la pensée
bouddhiste au contexte philosophique occidental, tentatives qui sont encore fréquentes de
nos jours et dont les auteurs tombent souvent plus ou moins volontairement dans les mémes
travers évangélisateurs de I'évéque in partibus de Metellopolis et martyre de la foi au Siam.

FaBrizio FRIGERIO



	Bibliographie

