Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 50 (2000)

Heft: 1: Enquétes philologiques : de Démocrite a Luc
Artikel: Une définition aristotélicienne de la comédie?
Autor: Barnes, Jonathan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381596

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381596
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 132 (2000), P. 21-30

UNE DEFINITION ARISTOTELICIENNE
DE LA COMEDIE?

JONATHAN BARNES

Résumé

Dans le deuxiéme livre de sa Poétique, perdu depuis fort longtemps,
Aristote a discuté de la comédie. Dans un texte tardif on a parfois voulu
découvrir un résumé de cette discussion ainsi que quelques fragments de son
texte, dont le plus intéressant nous offrirait une définition de la comédie. Un
examen ponctuel du passage rend probable la conclusion décevante selon
laquelle il ne s’agit pas d’un fragment aristotélicien.

1. Introduction

Il'y a des sujets a propos desquels le philosophe doit se taire : 1’amour,
la sexualité, la musique, le rire, etc. La philosophie a beau y chercher des
profondeurs : ou bien elles n’existent pas ou alors elles ne se révelent pas au
philosophe. S’il parle du rire, le philosophe peut se montrer ridicule, il ne parvient
pas a se montrer sage : on rit de Bergson, mais qui a jamais ri avec lui?

Si Aristote n’avait rien écrit sur I’humour, on lui donnerait raison. De fait,
il existe quelques paragraphes a ce sujet : dans 1'Ethique @ Nicomagque on
trouvera une discussion morne de la vertu dite evTpameAla, la vertu de
’homme spirituel ; la Rhétorigue nous offre des recettes pour faire rire le
public. De plus, la Poétique fait mention ¢a et 1a de la comédie : Aristote nous
assure que la comédie est une «imitation» (1447al4), qu’elle imite les person-
nes ignobles en visant le ridicule (1448a16-18 ; b36-38 ; 1449a32-37), qu’elle
raconte une histoire qui finit bien (1453a35-39). I1 y a aussi quelques remarques
a propos de I’origine de la comédie (1448a29-38), de sa préfiguration chez
Homere (1448b36-1449a2), des noms des personnages comiques (1451b11-
14). Mais ces remarques ne vont pas a I’essentiel : la Poétigue ne discute pas
la comédie. '

Elle ne la discute pas dans la partie de 'ouvrage que nous lisons
aujourd’hui. Mais elle nous en promet la discussion (1449b21-22: «nous
parlerons plus tard de la comédie») ; la Rhétorique nous assure, a deux reprises,
qu’Aristote a déja commenté, dans la Poétigue, les objets du rire (1419b5-6 :
«on a dit dans la Poétique combien d’especes du risible il y a» ; cf. 1372al-
2) ; et les catalogues anciens des ouvrages d’Aristote comprennent une Poé-



22 JONATHAN BARNES

tigue en deux livres, tandis que la Poétique d’aujourd’hui n’est composée que
d’un livre unique (voir Diogeéne Laérce, V 24).

Ces faits, auxquels on pourrait ajouter d’autres indications moins intéres-
santes, suggerent 1’hypothése suivante : la Poétique telle que nous la lisons
maintenant n’est que la moiti€ de la Poétique qu’ Aristote a €crite. La Poétique
d’Aristote contenait deux livres, dont le second discutait, entre autres choses,
la nature et I’ histoire de la comédie. Je ne sais pas qui a avancé pour la premiere
fois cette hypothese ; je pense que 1’hypothese a été acceptée par presque tous
les aristotélisants ; ¢’est une hypothese qu’il est difficile de ne pas accepter.

Pourtant, elle ne sera qu’une hypothese frustrante si nous ne savons rien
du contenu du livre perdu. Les éditions de la Poétique nous proposent une
poignée de «fragments» du livre B. Mais de fait, parmi ces textes appel€s
«fragments», un seul nous offre un vrai fragment d’ Aristote et ce fragment se
limite & quatre mots ; les autres textes ne sont que des rapports, des témoigna-
ges, qui ne révelent presque rien !. Pourtant, on a parfois convoqué un autre
témoin, un texte au contenu plus vaste et de valeur apparemment plus estima-
ble : le Tractatus Coislinianus, qui esquisse, sur deux pages et demie et sous
une forme abrégée, toute une théorie de la comédie. Si le Tractatus n’a pas
été imprimé en appendice a toutes les éditions de la Poétigue, ce n’est pas
seulement parce que le texte est terriblement corrompu et souvent inintelligi-
ble ; c’est aussi parce que le statut et I’origine du Tractatus sont contestes, parce
que la pertinence de son rapport a la Poétique d’ Aristote est loin d’étre acceptée
par tout le monde 2.

2. Le Tractatus Coislinianus

Le Tractatus Coislinianus a €té conservé dans un seul manuscrit: le
Parisinus Coislinianus 120, que les paléographes datent du X° siécle. Il contient
une anthologie de textes grecs. La premiére partie de 1’anthologie est composée
d’extraits d’auteurs patristiques, la seconde partie consiste en morceaux d’ori-
gine péripatéticienne qui traitent de la logique : on y trouve des pages tirées
de I'Isagoge de Porphyre, de petits commentaires sur I’Isagoge, un résumé de

! Rudolf Kassel a fait imprimer six «fragmenta» dans son édition de la Poétique
(Aristotelis de arte poetica liber, Oxford, 1965) : il s’agit de huit passages dont cing
sont tirés d’autres ouvrages d’ Aristote et un est a rejeter. Il ne reste qu’une référence
chez Simplicius, qui remarque qu’ Aristote avait donné une explication de la synonymie
dans la Poétique, ainsi que le seul vrai fragment, conservé dans un lexique antique et
anonyme.

2 Voir R. Janko, Aristotle on Comedy : Towards a Reconstruction of Poetics I,
Londres, 1984 : ce livre contient une édition critique du Tractatus ainsi qu’un commen-
taire détaillé, comprend une riche documentation a propos du manuscrit et de I’histoire
de son interprétation, et est agrémenté d’une bibliographie compléte jusqu’aux années
80. (Pour la littérature plus récente on consultera les sections bibliographiques de la
revue Elenchos.)



UNE DEFINITION ARISTOTELICIENNE DE LA COMEDIE? 23

trois chapitres des Premiers Analytiques d’ Aristote, etc. Entre les feuillets du
résumé des Analytiques se cache le Tractatus Coislinianus.

Le Tractatus commence par une «division» de la poésie en ses espéces et
ses sous-especes ; il consacre ensuite une phrase a la tragédie ; puis il présente
une définition de la comédie ; aprés cela on trouve une liste des «sources» du
rire ; et finalement |’auteur fait quelques remarques diverses a propos de la
nature de la comédie, de ses parties, de sa fonction. Le mot «tractatus», si on
le comprend dans le sens de «trait€», est peu exact: il ne s’agit pas d’un
discours continu et systématique ; il s’agit plut6t d’une séquence de notes ou
de rubriques, dont la plus longue ne comprend que deux phrases et les plus
courtes se limitent a deux mots.

Entre ce Tractatus et certaines scolies tardives sur Aristophane, il y a un
lien étroit, de sorte que le texte du Tractatus peut étre parfois corrigé et méme
€tendu en s’appuyant sur ces scolies. Mais les ajouts ainsi faits n’augmentent
pas de fagon importante le contenu du Tractatus et ils ne nous permettent pas
de reconstruire une version moins hiachée du texte.

Quant & la nature et a ’origine du Tractatus, les savants sont d’accord sur
deux points. Primo, il s’agit d’un résumé, d’une version abrégée, ou d’un
recueil d’extraits d’un document plus ancien : I’auteur du Tractatus ne ’a pas
composé de son propre cru, il I’a compil€ en faisant des annotations sur quelque
texte intégral. Secundo, le texte intégral est issu d’un milieu péripatéticien.
L’encadrement du texte suggére que le copiste du manuscrit a trouvé le
Tractatus dans un mélange de passages qui traitaient de la logique d’ Aristote.
(On se rappelle que la Poétique, ainsi que la Rhétorique, ont été parfois incluses
dans la partie «logique» de I’ceuvre d’Aristote.) Rien dans son contenu n’ac-
cuse une origine différente pour le Tractatus. Quelques détails du lexique et
de l'organisation du texte sont censés étayer I’hypothése selon laquelle le
Tractatus se fonde sur un traité péripatéticien.

Mais en affirmant cela on ne dit pas grand chose : le terme «péripatéticien»
est vague et ne suggere aucune datation. Parmi les nombreuses hypothéses de
datation ainsi que de caractérisation plus précise, nous en mentionnerons trois.
Il y a des savants qui ont cru que le Tractatus était la version abrégée d’un
traité, ou d’une partie d’un traité byzantin ; ¢’est-a-dire que 1’origine de notre
texte serait a chercher dans la renaissance byzantine du IX® ou X°¢ siecle.
D’autres sont persuadés que la base du Tractatus est plus ancienne et qu’il nous
présente le résumé d’un traité sur la poétique qui aurait été écrit ou compilé
au VI® ou au V¢ siécle. Quelques esprits plus hardis ont pensé a une origine
beaucoup plus lointaine et mille fois plus fascinante : il ne s’agirait, selon eux,
de rien d’autre que d’une version trés abrégée du livre perdu de la Poétique
d’ Aristote.

Si la troisiéme suggestion était correcte, le livre B de la Poétique ne serait
pas totalement perdu. Certes, il ne faut pas exagérer les trésors que le Tractatus
nous fait miroiter, si I’on accepte cette suggestion. Mais grice au Tractatus,
nous pourrions, d’une part, reconstruire la structure et I’organisation interne



24 JONATHAN BARNES

du livre perdu et nous pourrions, d’autre part, retrouver quelques théses avan-
cées par Aristote au sujet de la comédie .

La troisieéme suggestion est-elle donc la bonne? La réponse a cette question
exigerait toute une monographie et elle ne pourrait étre tranchée de facon
définitive sans une enquéte ponctuelle sur chaque mot du Tractatus. De telles
monographies existent, de telles enquétes ont été faites. Mais les résultats, bien
qu’ils se soient souvent avérés riches et novateurs, n’ont pas réussi, jusqu’a
présent, a atteindre leur but. Les pages qui suivent ne prétendent pas trancher
la question, ni méme faire de progrés importants en vue de la résolution du
probleme. En effet, elles seront consacrées a un seul paragraphe du Tractatus.
Mais il s’agit du paragraphe clé et cela, pour deux raisons. Premiérement, le
paragraphe est assurément un extrait plutdt qu’une version abrégée du docu-
ment de base. Deuxiémement, le paragraphe se rattache de fagon plus étroite
que toute autre partie du texte a un passage €écrit par Aristote lui-méme.

3. La définition de la comédie

Apres la «division» de la poésie par laquelle commence le Tractatus,
’auteur parle rapidement de la tragédie puis nous propose, dans le paragraphe
que je vais discuter, une «définition» de la comédie. Il est utile d’avoir sous
nos yeux ses remarques au sujet de la tragédie :

N Tpaywdla Lpalpel Ta poBepd mabnuaTta THs Yuxhs L olkTov kal déovs Kal
OTL ouppeTplar Bélel Exelr Tou GpoPou. €xel 8¢ unTépa TNV AUTMV.

La tragédie enléve les émotions timides de 1’Ame au moyen de la piti€ et de la peur ;
et il dit qu’elle veut posséder une quantité appropriée de la crainte. Sa mere est la
douleur.

Les deux premiéres phrases se rattachent a la Poétique, bien qu’il ne soit
pas évident qu’elles soient cohérentes 1’'une avec 1’autre. La troisieme phrase
ne trouve aucun paralleéle dans les écrits d’Aristote.

Quant a la définition de la comédie, il faut commencer avec le texte grec
du paragraphe tel qu’il se présente dans le manuscrit :

kKwpwdla éoTl pipnols mpdfews yelolov kal dpolpov peyébovs Tekelov xwpls
EKAOTOV TAOV Hoplwy €V TOlS €L8eaL dpdivTos Kal U amayyehias 6L ndovis kal
YéAwTOS Tapatvoboa THY TAV TooUTwy TabnudTwy kdBapowy. éxel 8¢ unTépa
TOV YEAWTA.

Deux choses sont évidentes a premicre vue : le texte est corrompu a plus
d’un endroit (de sorte que ['on ne peut pas le traduire) ; la définition de la

3 Par exemple, la liste des sources du rire présenterait les titres sous lesquels
Aristote aurait discuté «les espéces du risible» qu’il mentionne dans la Rhétorique.



UNE DEFINITION ARISTOTELICIENNE DE LA COMEDIE? 25

comédie est étroitement apparentée a la définition de la tragédie qu’ Aristote
propose dans la Poétigue.
Voici le texte aristotélicien tel que le présente I’édition de Kassel :

EoTwv obv Tpaywdla plunols mpdEews omoudatas kal Tehelas péyebos ¢xolons,
NOUOLEVW AOYW XWPLS EKACTw TOV €LOGY €v Tols poplols, dpurTwy kal ob 8t
amayyellas, 8l éMéov kal PpoBov mepalvovoa THY TOY ToLOUTWY TAbnudTwLY
kaBapowv. (1449b24-28)

La tragédie est I'imitation d’une action sérieuse et compléte, d’une certaine gran-
deur, dans un langage relevé d’assaisonnements, dont chacune des espéces se trouve
séparément dans les parties, faite par des personnages en action et non pas au moyen
d’un récit, et qui, au moyen de la piti€ et de la crainte, opére la purification de
pareilles émotions. (trad. Hardy, modifiée)

La définition d’ Aristote n’est pas sans contenir des difficultés ; de plus, il
y a un petit probleme d’ordre textuel. Pourtant, elle nous aidera a rectifier ¢a
et 1a le texte du Tractatus.

Commengons avec trois corrections faciles et indiscutables.

1) Le mot «ye olou», donné par le manuscrit, ne peut qualifier «jLe yéOous»,
ce qui laisse «mpdEews» dépourvu de qualification et produit un sens pour le
moins douteux. Une comparaison avec la définition de la tragédie résout le
probléme : il faut écrire «yeloias» afin que I’action ridicule de la comédie
corresponde a I'action sérieuse de la tragédie.

2) «dporTos» au singulier, nous ¢tonne : I’auteur de notre définition veut-
il suggérer que dans la comédie il n’y a qu’un seul personnage sur scéne? Si
c’est le cas, I’auteur ne connaissait rien a la comédie grecque (et ne peut donc
pas €tre Aristote). Mais sans doute faut-il changer le texte en s’appuyant sur
la définition aristotélicienne de la tragédie : écrivons donc «dpuvTwy».

3) «mapaivoboa» peut a la rigueur étre compris : la comédie «conseille»
ou «recommande» la purification des émotions ; mais le sens est peu adapté
a la comédie, qui ne conseille rien du tout. En s’appuyant sur le texte de la
Poétique, on acceptera la correction «mepaivovoa» : la comédie «opére» la
purification des émotions.

Plus difficiles a juger sont deux autres corrections.

4) L’adjectif «teAelou» ne peut qualifier que le nom «eyébovs», de sorte
que, selon ["auteur, la comédie mime un acte qui est «dépourvu de grandeur
compléte [de grandeur parfaite]» : I’acte comique posséde une certaine gran-
deur, mais une grandeur qui est moins que compléte ou moins que parfaite.
Cela a un certain sens. Pourtant, il n’est pas tout a fait satisfaisant : en effet,
lauteur pense a la formule aristotélicienne «TeAelas pévebos éxotoms», ol
Uadjectif «Telelas» qualifie non pas «uévefos» mais «mpdEews» ; si nous
gardons le texte du manuscrit, nous devons donc imaginer que |’auteur ma-
nipule en vain le texte aristotélicien. S’il n’est pas possible d’exclure de fagon
définitive cette interprétation, il semble pourtant plus probable que le copiste
ait fait une erreur et que notre auteur ait écrit «Te\elas». Je suis prét a aller
un peu plus loin : si nous conservons la lecon du manuscrit, nous devons



26 JONATHAN BARNES

également imaginer que 'auteur a changé, sans aucune raison, I’ordre des
clausules dans la définition. Il est donc probable qu’il faille transposer le texte
de sorte que «Telelas» suive directement «yelotas kal».

5) Dans le manuscrit, nous lisons «3p&vTos kal oL’ dmayyeNlas», que nous
venons de corriger en «dpwvTwy kal oL’ amayvellas». La formule correspon-
dante de la définition de la tragédie est «SpwvTwy kal ov 8L’ dmayyveNas».
Faut-il ajouter une particule négative a notre texte afin d’harmoniser les deux
définitions? D’une part, les données historiques suggeérent un tel ajout : toutes
les parties de la comédie antique, comme celles de la tragédie, sont attribuées
aux comédiens, le dramaturge ne parlant jamais de sa propre voix. D’autre part,
toutes les autres clausules de la définition de la comédie, tout en étant calquées
sur les clausules correspondantes de la définition de la tragédie, différent de
celles-ci sous un certain aspect. Il est donc possible qu’il faille garder le texte
du manuscrit, pour assurer que chaque clausule différe un peu de son parallele
tragique.

Il nous reste un probléme a discuter.

6) Dans la définition de la tragédie, la clausule «ndvopévw Aovw xwpls
EKAOTW TOV €8OV év Tols poplois» est d’une obscurité hermétique, mais
Aristote nous en offre une glose :

Par «séparément par rapport a ses especes» je veux dire que certaines parties sont
exécutées simplement a I’aide du metre, tandis que d’autres, par contre, le sont &
I’aide du chant. (1449b29-31)*

La clausule se comprend donc de la fagon suivante : la tragédie se sert d’un
langage assaisonné dont chaque espece se trouve séparément dans les diffé-
rentes parties de la piece.

Ce qui correspond dans notre définition a cette clausule apparait comme
suit dans le manuscrit : «xwpls EKATTOV TGOV poplwy év Tols €ldeot». Quant
a «ExdoTous, la correction «ekdoTw» s’impose. Mais méme aprés cette cor-
rection, le texte n’offre aucun sens : chaque partie de quoi? dans les especes
de quoi? En tout état de cause, il faut ajouter quelque chose a quoi le mot
«poptwy» puisse se rattacher, tout comme, dans la définition de la tragédie,
«€1d@Y» se rattache a «\dyw». Il n’est pas facile de trouver un ajout pour notre
texte qui serait supérieur a «\oyw». De fait, les éditeurs ont emprunté toute
la formule de la définition tragique : Novopévw A\oyw. Peut-étre ont-ils raison :
Aristote explique la formule «\dvopévy Aoyw» en disant que «j’appelle as-
saisonné un langage cadencé et harmonieux» (1449b28-29), et il affirme que
la comédie se sert des cadences (1447b25-27). Pourtant, notre auteur, désireux
de décrire la comédie dans toute sa particularité, a peut-&tre remplacé 1’adjectif
«nBuopévw» par un autre qu’il pensait &tre plus adapté a la comédie. (De méme,

* La formule «xwpls Tdis el8eoL» (1449b29) justifie la correction «ExdoTd» : la
paradosis nous offre le génitif, «ekdoTou.



UNE DEFINITION ARISTOTELICIENNE DE LA COMEDIE? 27

je me demande s’il n’a pas écrit «oU xwpls» — «pas séparément» — plutot que
«xwpls» @ voir 1447b27-28.)
Nous arrivons ainsi au texte suivant :

Kwpwdla €oTL pipnots mpdfews yelolas kal TeAelas, dpolpou pevébous, <...AOyw>
XWpLs EKATTY TOV poplwy €v Tols eldeat, dpdrTwy kal 8L’ amayyellas, 8L’ ndoviis
Kal vé\wTos Tepalvovod THY TOV ToLoUTwY TabnudTov kdBapoLy. €xel 8¢ unTépa
TOV vé wTa 2.

La comédie est I’imitation d'une action ridicule et complete, dépourvue de grandeur,
dans un langage <..> dont chacune des parties se trouve séparément dans les
especes, faite par des personnages en action et au moyen d’un récit, et qui, au moyen
du plaisir et du rire, opére la purification de pareilles émotions. Sa mere est le rire.

La définition a €té calquée sur la définition aristotélicienne de la tragédie.
Notre auteur a gardé la forme de cette définition ; il en a respecté la structure
et la suite des clausules. Afin de fabriquer sa propre définition, il a tout
simplement remplacé les mots «tragiques» de son modele par des mots «co-
miques». (La derniére phrase, qui est un corollaire plutét qu’une partie de la
définition, n’a pas de correspondant chez Aristote.)

4. Aristote et la definitio Coisliniana

Aristote est-il I’auteur de la définition de la comédie? Disposons-nous dans
le Tractatus Coislinianus de la définition authentiquement aristotélicienne de
la comédie?

Maints lecteurs ont jugé que la définition est absurde, qu’elle n’est guére
cohérente, qu’elle ne s’adapte point a la vraie nature de la comédie. Bref, ils ont
trouvé la définition futile. Par conséquent, ils ont ni€ qu’ Aristote ait pu I’inventer.

Je suis enclin & partager ce jugement négatif, mais j’hésite a en tirer la
conséquence que la définition ne peut pas étre aristotélicienne. A vrai dire, je
n’arrive pas 4 me convaincre que la définition de la comédie que donne le
Tractatus soit tellement inférieure a la définition de la tragédie dont la paternité
aristotélicienne est hors de doute. Je me permets d’ajouter qu’il faut toujours
se méfier des raisonnements qui prennent la forme suivante : «Ce passage-ci
n’est pas digne de cet auteur-1a ; donc il ne I’a pas écrit.» La moiti€ des lignes
€crites par Shakespeare sont indignes de son génie.

Plusieurs lecteurs, frappés par la ressemblance entre notre définition de la
comédie et la définition aristotélicienne de la tragédie, ont réagi de la maniére
suivante : la définition de la comédie singe la définition de la tragédie et elle
la singe d’une facon monotone et mécanique ; mais aucun auteur, et assurément

3 Bergk a proposé les corrections «yelotas», « EKAGTY», et «SpuvTwws ; et ¢’est
lui qui a proposé d’ajouter «\SUOPEVL ANoyw» et «ob» ; «Tehelas» dérive de Baumgardt,
«mepaivovoa» de Cramer.

s



28 JONATHAN BARNES

pas Aristote, ne singe ainsi son propre travail. Par conséquent, notre définition
ne dérive pas d’Aristote.

Cet argument me séduit : je ne crois pas que la méthode de travail que trahit
notre définition corresponde a une pratique aristotélicienne. Mais il est plus
facile d’étre séduit que de justifier la séduction. Certes, on ne retrouve pas
d’autre exemple de cette pratique chez Aristote ; mais il serait téméraire d’en
conclure qu’elle est opposée aux meeurs du Stagirite.

Si des considérations de ce type abstrait et général ne démontrent rien, que
faut-il faire? Il faut examiner minutieusement la définition afin de déterminer
si elle comprend des parties ou des aspects qui sont ou bien fonci¢rement
aristotéliciens ou bien contraires a ’esprit du Maitre. Je vais citer trois aspects
de la définition qui me semblent pertinents.

a) L’expression «apolpov pevéBovs» de la définition de la comédie a €té
calquée sur I’expression «TeAelas pévelos €xotons» de la définition de la
tragédie. Comment comprendre le mot «péveBos»? Dans notre définition, il
n’y a aucun doute : le mot signifie «grandeur» dans son sens figuré : «subli-
mité», «€lévation du sujet». Les actes que la comédie imite ne sont pas des
actes héroiques, il ne s’agit pas de la lignée d’ Atrée ni de la guerre contre les
Perses : il s’agit de la vie quotidienne, de la vie du citoyen, de I’homme sensuel
moyen. En ce sens, la grandeur est absente des comédies d’ Aristophane ainsi
que de celles de Ménandre.

L’expression " dpotpov peyvébous» s’adapte donc assez bien a la comédie.
Mais dans la définition aristotélicienne de la tragédie le mot «éyefos» doit
étre compris dans un tout autre sens. Bien entendu, la tragédie possede sa
sublimité, mais ce n’est pas sur cette sublimité qu’Aristote veut attirer |’ atten-
tion dans sa définition. Ce qu’il veut dire ressort du passage ou il commente
la clausule pertinente de la définition. Tout comme un animal, pour étre beau,
ne doit étre ni trop petit ni trop grand, de méme, une bonne histoire doit avoir
une longueur appropriée (1450b34-1451al5). Aristote nous offre quelques
précisions au sujet de la longueur appropriée d’une tragédie, précisions qu’il n’est
pas nécessaire de considérer ici; car il est incontestable qu’en parlant de la
«grandeur» d’une tragédie, Aristote ne pense pas a sa sublimité mais & sa durée.

Le mot «péyeBos» est donc a comprendre dans un sens différent dans la
définition de la comédie et dans celle de la tragédie. Certes, on pourrait imaginer
qu’Aristote lui-mé&me se soit servi du mot en deux sens différents ; on pourrait
méme se persuader que, dans un commentaire perdu sur la définition de la
comédie, il avait expliqué qu’une fois inséré dans la définition de la comédie,
le mot ne posséde plus son sens tragique. Mais cette hypothése entraine des
conséquences désagréables : en effet, il faudrait croire qu’Aristote a formulé sa
définition de la comédie d’une maniére trompeuse, qu’il a calqué la clausule
comique sur la clausule tragique, suggérant ainsi que le sens du mot «uéyefos»
reste le méme, pour avouer plus tard au lecteur perplexe qu’il n’en est rien.

Une autre explication me semble plus probable : 1’auteur de la définition
de la comédie s’est souvenu de la définition aristotélicienne de la tragédie, mais
il ne's’est pas rappelé le commentaire d’Aristote. Par conséquent, il a mal



UNE DEFINITION ARISTOTELICIENNE DE LA COMEDIE? 29

compris la définition, ce qui lui a permis de construire sa propre définition de
la comédie en pensant s’appuyer sur Aristote.

I va sans dire que cette explication implique que notre auteur ne peut pas
étre Aristote.

b) La formule «éxdoTw TGOV poplwv év Tols €(deal» dérive de la formule
aristotélicienne «EkdoTw TGOV €160V €V TOls poplots» : notre auteur a trans-
posé, de fagon mécanique, les mots «€idos» et «poplov». Chez Aristote, les
«especes» sont les espéces du langage, tandis que les «parties» sont les parties
de la piece. Chez notre auteur, les «espeéces» ne peuvent guere désigner autre
chose que les parties de la piéce, de sorte que les «parties» doivent s’identifier
aux divers types de langage. Bref, le sens de I’expression «€kdoTem TGV poplwy
€V Tols €lBeoi» ne différe en rien du sens de I’expression «EkdoTey TGOV €180V
€V Tois poplols» : la transposition des mots n’affecte pas le sens. Ajoutons que
la transposition rend méme plus obscure une formule qui n’a jamais été facile
a comprendre ; en effet, il n’est pas évident du tout qu’il faille prendre «€180s»
dans le sens de «partie» et «oplov» dans le sens d’«espece».

Si Aristote est I’auteur de la définition de la comédie, il a transposé ses
propres mots sans raison et avec le seul résultat de rendre la définition plus
obscure. On hésite a penser que le Stagirite ait pu user d’un tel procédé. Il est
beaucoup plus probable que notre auteur, qui n’a peut-étre pas trés bien
compris la formule aristotélicienne, ait imaginé sa transposition inutile pour
le plaisir de faire une transposition. C’est-a-dire qu’il est beaucoup plus pro-
bable que notre auteur ne soit pas Aristote.

¢) Selon la derniére clausule de la définition, «d.” Ndoviis kal vé\wToS
Tepalvovoa THY TAY TololTwy TabnudTwyr kdbapoiv», la comédie opére une
catharsis des émotions au moyen du plaisir et du rire. Au sujet de la formule
correspondante de la définition aristotélicienne, les savants ont gaspillé quel-
ques milliers de bouteilles d’encre. Quant a notre auteur, il est clair que, selon
lui, une catharsis est une purgation, une suppression : tout comme la tragédie
«enleve les émotions effrayantes de 1’Ame au moyen de la piti€ et de la peur
[Upaipel Ta doBepd mabruaTa Ths Puxfs 6t olkTou kal déous]», de méme
la comédie doit libérer notre ame des émotions du plaisir et du rire.

Quelques détails de cette affirmation ont paru douteux ou suspects : méme
s’1l existe une émotion associée au rire, le rire lui-méme n’est pas une émotion ;
méme si le plaisir s’associe souvent A la comédie, il n’est pas un élément qui
distingue la comédie de la tragédie, qui, elle aussi, produit son plaisir propre.
Ces points ont une certaine force, et les savants qui ont proposé des réponses
& ces questions ne m’ont pas convaincu. Pourtant, leur force n’est que légere,
trop légere pour justifier une conclusion forte : ce n’est pas aux détails qu’il
faut prendre garde, mais a I’affirmation elle-méme.

Notre auteur affirme que la comédie a pour conséquence qu’aprés y avoir
assisté, les spectateurs n’ont plus de plaisir, qu’ils ne rient plus. Certes, il y
a des comédies qui nous rendent plus enclins a pleurer qu’a rire ; il y a aussi
des comédies qui nous ennuient de bout en bout. Mais les mauvaises comédies



30 JONATHAN BARNES

ne produisent pas leurs effets lugubres «au moyen du plaisir et du rire» : tout
au contraire, nous pleurons parce que nous n’avons pas ri. En tout état de cause,
affirmer que la comédie, de maniére générale, nous donne du plaisir et nous
fait rire de sorte que nous ne nous réjouissons plus et que nous cessons de rire,
cela est évidemment faux. Et pire que faux : c’est stupide. Et pire que stupide :
c’est épouvantablement absurde.

Or, ce jugement sévere ne justifie pas la conclusion selon laquelle Aristote
n’est pas I’auteur de cette définition de la comédie. J'ai déja relevé qu’il faut
€carter tout argument du type : cela est indigne de x, donc cela ne dérive pas
de x. Mais si quelqu’un écrit des absurdités, nous devons nous demander
comment il en est arrivé a les écrire. Il est évident que notre auteur a €crit sans
réfléchir. 11 est toujours possible qu’Aristote ait écrit sans réfléchir : bonus
dormitat Homerus. Mais, & mon avis, il y a une autre possibilité plus vraisem-
blable : notre auteur était en train de fagonner une définition de la comédie ;
il n’avait aucun besoin de réfléchir, car il suivait de trés pres la définition
aristotélicienne de la tragédie ; il a donc adapté la derniere clausule de cette
définition en remplacant des mots «tragiques» par des mots «comiques» ; il
ne s’est jamais demandé si le résultat était vrai ou faux, intelligent ou béte.

6. Conclusion

Voila pourquoi il me semble que, selon toute probabilité, la définition de
la comédie que nous trouvons dans le Tractatus Coislinianus n’a pas été
formulée par Aristote. Puisque la définition est le paragraphe du Tractatus le
plus facile a rattacher au nom d’Aristote, il est prudent d’étre sceptique a
I’égard de I’hypothese fascinante qui supposerait une origine aristotélicienne
du texte dans son ensemble. L hypotheése qui me parait la moins improbable
est celle, selon laquelle, un auteur tardif, sachant qu’Aristote avait €crit un
deuxieme livre de la Poétique et ne trouvant aucun exemplaire de cet écrit,
a décidé de combler cette lacune par un texte de son propre cru.

Bien entendu, les remarques que je viens de faire ne constituent pas une
démonstration et ne convaincront pas ceux qui veulent voir le Stagirite a travers
le Tractatus. On suggérera peut-étre que la définition de la comédie, bien que
due a un auteur tardif, a ét€é quand méme modelée sur la vraie définition
d’Aristote. On remarquera que, méme si la définition est le produit d’une main
tardive, il est quand méme possible que le Tractatus ait conservé la structure
et I’organisation du livre B de la Poétique. Je n’ai pas le droit ni ’envie de
déclarer aux savants que la chasse est fermée, que la commedia e finita ; mais
je pense que la grande balance que tient la déesse de I’historien, la déesse
Probabilité, penche décidément contre leur hypothése ©.

6 Je tiens & remercier Stefan Imhoof qui a eu la gentillesse de corriger A plusieurs
reprises mon francais bégayant.



	Une définition aristotélicienne de la comédie?

