
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 50 (2000)

Heft: 1: Enquêtes philologiques : de Démocrite à Luc

Artikel: Une définition aristotélicienne de la comédie?

Autor: Barnes, Jonathan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381596

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381596
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 132 (2000), P. 21-30

UNE DEFINITION ARISTOTELICIENNE
DE LA COMÉDIE?

Jonathan Barnes

Résumé

Dans le deuxième livre de sa Poétique, perdu depuis fort longtemps,
Aristote a discuté de la comédie. Dans un texte tardif on a parfois voulu
découvrir un résumé de cette discussion ainsi que quelques fragments de son

texte, dont le plus intéressant nous offrirait une définition de la comédie. Un

examen ponctuel du passage rend probable la conclusion décevante selon

laquelle il ne s'agit pas d'un fragment aristotélicien.

1. Introduction

Il y a des sujets à propos desquels le philosophe doit se taire : l'amour,
la sexualité, la musique, le rire, etc. La philosophie a beau y chercher des

profondeurs : ou bien elles n'existent pas ou alors elles ne se révèlent pas au

philosophe. S'il parle du rire, le philosophe peut se montrer ridicule, il ne parvient
pas à se montrer sage : on rit de Bergson, mais qui a jamais ri avec lui?

Si Aristote n'avait rien écrit sur l'humour, on lui donnerait raison. De fait,
il existe quelques paragraphes à ce sujet : dans l'Ethique à Nicomaque on
trouvera une discussion morne de la vertu dite eÜTpcrrreAta, la vertu de

l'homme spirituel ; la Rhétorique nous offre des recettes pour faire rire le

public. De plus, la Poétique fait mention çà et là de la comédie : Aristote nous
assure que la comédie est une «imitation» (1447al4), qu'elle imite les personnes

ignobles en visant le ridicule (1448al6-18 ; b36-38 ; 1449a32-37), qu'elle
raconte une histoire qui finit bien (1453a35-39). Il y a aussi quelques remarques
à propos de l'origine de la comédie (1448a29-38), de sa préfiguration chez
Homère (1448b36-1449a2), des noms des personnages comiques (145lbl 1-

14). Mais ces remarques ne vont pas à l'essentiel : la Poétique ne discute pas
la comédie.

Elle ne la discute pas dans la partie de l'ouvrage que nous lisons

aujourd'hui. Mais elle nous en promet la discussion (1449b21-22 : «nous
parlerons plus tard de la comédie») ; la Rhétorique nous assure, à deux reprises,
qu'Aristote a déjà commenté, dans la Poétique, les objets du rire (1419b5-6 :

«on a dit dans la Poétique combien d'espèces du risible il y a» ; cf. 1372al-
2) ; et les catalogues anciens des ouvrages d'Aristote comprennent une Poé-



22 JONATHAN BARNES

tique en deux livres, tandis que la Poétique d'aujourd'hui n'est composée que
d'un livre unique (voir Diogene Laërce, V 24).

Ces faits, auxquels on pourrait ajouter d'autres indications moins intéressantes,

suggèrent l'hypothèse suivante : la Poétique telle que nous la lisons

maintenant n'est que la moitié de la Poétique qu'Aristote a écrite. La Poétique
d'Aristote contenait deux livres, dont le second discutait, entre autres choses,
la nature et l'histoire de la comédie. Je ne sais pas qui a avancé pour la première
fois cette hypothèse ; je pense que l'hypothèse a été acceptée par presque tous
les aristotélisants ; c'est une hypothèse qu'il est difficile de ne pas accepter.

Pourtant, elle ne sera qu'une hypothèse frustrante si nous ne savons rien
du contenu du livre perdu. Les éditions de la Poétique nous proposent une

poignée de «fragments» du livre B. Mais de fait, parmi ces textes appelés

«fragments», un seul nous offre un vrai fragment d'Aristote et ce fragment se

limite à quatre mots ; les autres textes ne sont que des rapports, des témoignages,

qui ne révèlent presque rien '. Pourtant, on a parfois convoqué un autre

témoin, un texte au contenu plus vaste et de valeur apparemment plus estimable

: le Tractatus Coislinianus, qui esquisse, sur deux pages et demie et sous

une forme abrégée, toute une théorie de la comédie. Si le Tractatus n'a pas
été imprimé en appendice à toutes les éditions de la Poétique, ce n'est pas
seulement parce que le texte est terriblement corrompu et souvent inintelligible

; c'est aussi parce que le statut et l'origine du Tractatus sont contestés, parce
que la pertinence de son rapport à la Poétique d'Aristote est loin d'être acceptée

par tout le monde 2.

2. Le Tractatus Coislinianus

Le Tractatus Coislinianus a été conservé dans un seul manuscrit : le

Parisinus Coislinianus 120, que les paléographes datent du Xe siècle. Il contient
une anthologie de textes grecs. La première partie de l'anthologie est composée
d'extraits d'auteurs patristiques, la seconde partie consiste en morceaux d'origine

péripatéticienne qui traitent de la logique : on y trouve des pages tirées
de l'Isagoge de Porphyre, de petits commentaires sur l'Isagoge, un résumé de

1 Rudolf Kassel a fait imprimer six «fragmenta» dans son édition de la Poétique
(Aristotelis de arte poetica liber, Oxford, 1965) : il s'agit de huit passages dont cinq
sont tirés d'autres ouvrages d'Aristote et un est à rejeter. Il ne reste qu'une référence
chez Simplicius, qui remarque qu'Aristote avait donné une explication de la synonymie
dans la Poétique, ainsi que le seul vrai fragment, conservé dans un lexique antique et

anonyme.
2 Voir R. Janko, Aristotle on Comedy : Towards a Reconstruction of Poetics 11,

Londres, 1984 : ce livre contient une édition critique du Tractatus ainsi qu'un commentaire

détaillé, comprend une riche documentation à propos du manuscrit et de l'histoire
de son interprétation, et est agrémenté d'une bibliographie complète jusqu'aux années
80. (Pour la littérature plus récente on consultera les sections bibliographiques de la
revue Elenchos.)



UNE DEFINITION ARISTOTÉLICIENNE DE LA COMÉDIE? 23

trois chapitres des Premiers Analytiques d'Aristote, etc. Entre les feuillets du
résumé des Analytiques se cache le Tractatus Coislinianus.

Le Tractatus commence par une «division» de la poésie en ses espèces et

ses sous-espèces ; il consacre ensuite une phrase à la tragédie ; puis il présente
une définition de la comédie ; après cela on trouve une liste des «sources» du
rire ; et finalement l'auteur fait quelques remarques diverses à propos de la
nature de la comédie, de ses parties, de sa fonction. Le mot «tractatus», si on
le comprend dans le sens de «traité», est peu exact : il ne s'agit pas d'un
discours continu et systématique ; il s'agit plutôt d'une séquence de notes ou
de rubriques, dont la plus longue ne comprend que deux phrases et les plus
courtes se limitent à deux mots.

Entre ce Tractatus et certaines scolies tardives sur Aristophane, il y a un
lien étroit, de sorte que le texte du Tractatus peut être parfois corrigé et même
étendu en s'appuyant sur ces scolies. Mais les ajouts ainsi faits n'augmentent
pas de façon importante le contenu du Tractatus et ils ne nous permettent pas
de reconstruire une version moins hachée du texte.

Quant à la nature et à l'origine du Tractatus, les savants sont d'accord sur
deux points. Primo, il s'agit d'un résumé, d'une version abrégée, ou d'un
recueil d'extraits d'un document plus ancien : l'auteur du Tractatus ne l'a pas
composé de son propre cru, il l'a compilé en faisant des annotations sur quelque
texte intégral. Secundo, le texte intégral est issu d'un milieu péripatéticien.
L'encadrement du texte suggère que le copiste du manuscrit a trouvé le
Tractatus dans un mélange de passages qui traitaient de la logique d'Aristote.
(On se rappelle que la Poétique, ainsi que la Rhétorique, ont été parfois incluses
dans la partie «logique» de l'œuvre d'Aristote.) Rien dans son contenu n'accuse

une origine différente pour le Tractatus. Quelques détails du lexique et
de l'organisation du texte sont censés étayer l'hypothèse selon laquelle le
Tractatus se fonde sur un traité péripatéticien.

Mais en affirmant cela on ne dit pas grand chose : le terme «péripatéticien»
est vague et ne suggère aucune datation. Parmi les nombreuses hypothèses de

datation ainsi que de caractérisation plus précise, nous en mentionnerons trois.
Il y a des savants qui ont cru que le Tractatus était la version abrégée d'un
traité, ou d'une partie d'un traité byzantin ; c'est-à-dire que l'origine de notre
texte serait à chercher dans la renaissance byzantine du IXe ou Xe siècle.
D'autres sont persuadés que la base du Tractatus est plus ancienne et qu'il nous
présente le résumé d'un traité sur la poétique qui aurait été écrit ou compilé
au VIe ou au Ve siècle. Quelques esprits plus hardis ont pensé à une origine
beaucoup plus lointaine et mille fois plus fascinante : il ne s'agirait, selon eux,
de rien d'autre que d'une version très abrégée du livre perdu de la Poétique
d'Aristote.

Si la troisième suggestion était correcte, le livre B de la Poétique ne serait

pas totalement perdu. Certes, il ne faut pas exagérer les trésors que le Tractatus
nous fait miroiter, si l'on accepte cette suggestion. Mais grâce au Tractatus,
nous pourrions, d'une part, reconstruire la structure et l'organisation interne



24 JONATHAN BARNES

du livre perdu et nous pourrions, d'autre part, retrouver quelques thèses avancées

par Aristote au sujet de la comédie 3.

La troisième suggestion est-elle donc la bonne? La réponse à cette question
exigerait toute une monographie et elle ne pourrait être tranchée de façon
définitive sans une enquête ponctuelle sur chaque mot du Tractatus. De telles

monographies existent, de telles enquêtes ont été faites. Mais les résultats, bien

qu'ils se soient souvent avérés riches et novateurs, n'ont pas réussi, jusqu'à
présent, à atteindre leur but. Les pages qui suivent ne prétendent pas trancher
la question, ni même faire de progrès importants en vue de la résolution du

problème. En effet, elles seront consacrées à un seul paragraphe du Tractatus.
Mais il s'agit du paragraphe clé et cela, pour deux raisons. Premièrement, le

paragraphe est assurément un extrait plutôt qu'une version abrégée du document

de base. Deuxièmement, le paragraphe se rattache de façon plus étroite

que toute autre partie du texte à un passage écrit par Aristote lui-même.

3. La définition de la comédie

Après la «division» de la poésie par laquelle commence le Tractatus,
l'auteur parle rapidement de la tragédie puis nous propose, dans le paragraphe

que je vais discuter, une «définition» de la comédie. Il est utile d'avoir sous

nos yeux ses remarques au sujet de la tragédie :

q TpœycoSta û(J>aipeî xà cjxjßepa TraSrjpaTa rfjs" t/JuXu? ôi'olktou Kaî ôéous" Kai

öti CTuppeTptav 8éÀ£i ëxeu' Toi) cfxißou. è'xei Se pnrépa yf\v AÙTrni'.

La tragédie enlève les émotions timides de l'âme au moyen de la pitié et de la peur :

et il dit qu'elle veut posséder une quantité appropriée de la crainte. Sa mère est la
douleur.

Les deux premières phrases se rattachent à la Poétique, bien qu'il ne soit

pas évident qu'elles soient cohérentes l'une avec l'autre. La troisième phrase
ne trouve aucun parallèle dans les écrits d'Aristote.

Quant à la définition de la comédie, il faut commencer avec le texte grec
du paragraphe tel qu'il se présente dans le manuscrit :

KtopuSia èaTi piuqaiç TTpàCetoc yeXotou Kai àpotpou peyéOouç xsXêiou x^P1?
ëKàaxou xûv poptœv èv xoîç eïôeor Spuvroc Kal Si' àrrayyeXias- Si' fioovtjs Kai
yéAurroç Trapaivoûaa xtjy w xotoûxooi' Tra9r|U.àxtov KàBapaiv. ?xeL <5è urrrépa
tòv yéXooxa.

Deux choses sont évidentes à première vue : le texte est corrompu à plus
d'un endroit (de sorte que l'on ne peut pas le traduire) ; la définition de la

3 Par exemple, la liste des sources du rire présenterait les titres sous lesquels
Aristote aurait discuté «les espèces du risible» qu'il mentionne dans la Rhétorique.



UNE DÉFINITION ARISTOTÉLICIENNE DE LA COMÉDIE? 25

comédie est étroitement apparentée à la définition de la tragédie qu'Aristote
propose dans la Poétique.

Voici le texte aristotélicien tel que le présente l'édition de Kassel :

loTiv oui' xpaytoSia ptpqats" irpàÇetuç aTtouSaîa? Kai jeXc'iaç péyeOoç èxouoT|S\
h8uapéMi) \oyto xwpi? éicdaTiu tûi< eL5ûv èv roiç uopioiç, ôpûi'xtoi' Kai où ôt'
airayveXiac. Sì è\éov Kai cjxjßou nepaivouaa Tfjv tûv toioùxwv rraOppoxuv
Kd9apatv. (1449b24-28)

La tragédie est l'imitation d'une action sérieuse ct complète, d'une certaine grandeur,

dans un langage relevé d'assaisonnements, dont chacune des espèces se trouve
séparément dans les parties, faite par des personnages en action et non pas au moyen
d'un récit, et qui, au moyen de la pitié et de la crainte, opère la purification de

pareilles émotions, (trad. Hardy, modifiée)

La définition d'Aristote n'est pas sans contenir des difficultés ; de plus, il
y a un petit problème d'ordre textuel. Pourtant, elle nous aidera à rectifier çà
et là le texte du Tractatus.

Commençons avec trois corrections faciles et indiscutables.
1) Le mot «yeXoîou», donné par le manuscrit, ne peut qualifier «peyéôouç»,

ce qui laisse «Trpdtjeus'» dépourvu de qualification et produit un sens pour le

moins douteux. Une comparaison avec la définition de la tragédie résout le

problème : il faut écrire «yeXoias?» afin que l'action ridicule de la comédie
corresponde à l'action sérieuse de la tragédie.

2) «SptùvTOS'» au singulier, nous étonne : l'auteur de notre définition veut-
il suggérer que dans la comédie il n'y a qu'un seul personnage sur scène? Si
c'est le cas, l'auteur ne connaissait rien à la comédie grecque (et ne peut donc

pas être Aristote). Mais sans doute faut-il changer le texte en s'appuyant sur
la définition aristotélicienne de la tragédie : écrivons donc «ôpiovrav».

3) «TTCipcuvoûact» peut à la rigueur être compris : la comédie «conseille»
ou «recommande» la purification des émotions ; mais le sens est peu adapté
à la comédie, qui ne conseille rien du tout. En s'appuyant sur le texte de la
Poétique, on acceptera la correction «Trepaivouoa» : la comédie «opère» la

purification des émotions.
Plus difficiles à juger sont deux autres corrections.
4) L'adjectif «TeXeiou» ne peut qualifier que le nom «peyeGouc», de sorte

que, selon l'auteur, la comédie mime un acte qui est «dépourvu de grandeur
complète [de grandeur parfaite]» : l'acte comique possède une certaine grandeur,

mais une grandeur qui est moins que complète ou moins que parfaite.
Cela a un certain sens. Pourtant, il n'est pas tout à fait satisfaisant : en effet,
l'auteur pense à la formule aristotélicienne «TeXeiaç péyeôoç èxoùcrns'», où

l'adjectif «TeXetaç» qualifie non pas «péyeOoç» mais «Trpd^etüS'» ; si nous
gardons le texte du manuscrit, nous devons donc imaginer que l'auteur
manipule en vain le texte aristotélicien. S'il n'est pas possible d'exclure de façon
définitive cette interprétation, il semble pourtant plus probable que le copiste
ait fait une erreur et que notre auteur ait écrit «TeXetas-». Je suis prêt à aller
un peu plus loin : si nous conservons la leçon du manuscrit, nous devons



26 JONATHAN BARNES

également imaginer que l'auteur a changé, sans aucune raison, l'ordre des

clausules dans la définition. Il est donc probable qu'il faille transposer le texte
de sorte que «TeXeiaç» suive directement «veXotaç Kat».

5) Dans le manuscrit, nous lisons «SpuvToc Kai ôi ' crrrayyeXiaç», que nous

venons de corriger en «SpwvTwv Kai Si' ctTTayyeXtas"». La formule correspondante

de la définition de la tragédie est «SpwvTwv Kai où Si' âTrayyeXias'».
Faut-il ajouter une particule négative à notre texte afin d'harmoniser les deux

définitions? D'une part, les données historiques suggèrent un tel ajout : toutes
les parties de la comédie antique, comme celles de la tragédie, sont attribuées

aux comédiens, le dramaturge ne parlant jamais de sa propre voix. D'autre part,
toutes les autres clausules de la définition de la comédie, tout en étant calquées
sur les clausules correspondantes de la définition de la tragédie, diffèrent de

celles-ci sous un certain aspect. Il est donc possible qu'il faille garder le texte
du manuscrit, pour assurer que chaque clausule diffère un peu de son parallèle
tragique.

Il nous reste un problème à discuter.

6) Dans la définition de la tragédie, la clausule «pSuapèvw Xóyw xwPl?
EKdaTto tûv eiSûv èv toïç poptot?» est d'une obscurité hermétique, mais

Aristote nous en offre une glose :

Par «séparément par rapport à ses espèces» je veux dire que certaines parties sont
exécutées simplement à l'aide du mètre, tandis que d'autres, par contre, le sont à

l'aide du chant. (1449Ò29-31) 4

La clausule se comprend donc de la façon suivante : la tragédie se sert d'un
langage assaisonné dont chaque espèce se trouve séparément dans les
différentes parties de la pièce.

Ce qui correspond dans notre définition à cette clausule apparaît comme
suit dans le manuscrit : «xwpiç èKctorou tûv popîwv èv toIç e'tôeat». Quant
à «èraoTOu», la correction «èKdaTW» s'impose. Mais même après cette
correction, le texte n'offre aucun sens : chaque partie de quoi? dans les espèces
de quoi? En tout état de cause, il faut ajouter quelque chose à quoi le mot
«popiwv» puisse se rattacher, tout comme, dans la définition de la tragédie,
«eLSûv» se rattache à «Xóyw». Il n'est pas facile de trouver un ajout pour notre
texte qui serait supérieur à «Xóyw». De fait, les éditeurs ont emprunté toute
la formule de la définition tragique : f|Swpévw Xóyw. Peut-être ont-ils raison :

Aristote explique la formule «f|8uapéva) Xóyw» en disant que «j'appelle
assaisonné un langage cadencé et harmonieux» (1449b28-29), et il affirme que
la comédie se sert des cadences (1447b25-27). Pourtant, notre auteur, désireux
de décrire la comédie dans toute sa particularité, a peut-être remplacé l'adjectif
«fjSuapèvw» par un autre qu'il pensait être plus adapté à la comédie. (De même,

4 La formule «xwpiç xoîç eïSeai» (1449b29) justifie la correction «ÈKdaxû»
paradosis nous offre le génitif, «ÉKdcjxou».



UNE DÉFINITION ARISTOTÉLICIENNE DE LA COMÉDIE? 27

je me demande s'il n'a pas écrit «où xwptç» - «pas séparément» - plutôt que
«Xwptç» : voir 1447b27-28.)

Nous arrivons ainsi au texte suivant :

Kwpto8ta èaxi pipnoi? irpàç'eoos' yeXoîas" Kai reXeLaç, àpolpou u.eyé8ous\ <.. .Xóyio>
XOjpiçÉKdoxto xûv popîuvèv Toîs-eïSeoL, SpûvxwvKai ÔL'àxrayyeXias', 5ï'f|8ovfjs'
Kai yéXojxoç irepaivoucra xx|v xûv xoloütüjv rraöppOTOjv Kd0apcav. êxei 8è uqxépa
tòv yéXaixa 5.

La comédie est l'imitation d'une action ridicule et complète, dépourvue de grandeur,
dans un langage <...> dont chacune des parties se trouve séparément dans les
espèces, faite par des personnages en action et au moyen d'un récit, et qui, au moyen
du plaisir et du rire, opère la purification de pareilles émotions. Sa mère est le rire.

La définition a été calquée sur la définition aristotélicienne de la tragédie.
Notre auteur a gardé la forme de cette définition ; il en a respecté la structure
et la suite des clausules. Afin de fabriquer sa propre définition, il a tout
simplement remplacé les mots «tragiques» de son modèle par des mots
«comiques». (La dernière phrase, qui est un corollaire plutôt qu'une partie de la
définition, n'a pas de correspondant chez Aristote.)

4. Aristote et la definitio Coisliniana

Aristote est-il l'auteur de la définition de la comédie? Disposons-nous dans

le Tractatus Coislinianus de la définition authentiquement aristotélicienne de

la comédie?
Maints lecteurs ont jugé que la définition est absurde, qu'elle n'est guère

cohérente, qu'elle ne s'adapte point à la vraie nature de la comédie. Bref, ils ont
trouvé la définition futile. Par conséquent, ils ont nié qu'Aristote ait pu l'inventer.

Je suis enclin à partager ce jugement négatif, mais j'hésite à en tirer la

conséquence que la définition ne peut pas être aristotélicienne. À vrai dire, je
n'arrive pas à me convaincre que la définition de la comédie que donne le

Tractatus soit tellement inférieure à la définition de la tragédie dont la paternité
aristotélicienne est hors de doute. Je me permets d'ajouter qu'il faut toujours
se méfier des raisonnements qui prennent la forme suivante : «Ce passage-ci
n'est pas digne de cet auteur-là ; donc il ne l'a pas écrit.» La moitié des lignes
écrites par Shakespeare sont indignes de son génie.

Plusieurs lecteurs, frappés par la ressemblance entre notre définition de la
comédie et la définition aristotélicienne de la tragédie, ont réagi de la manière
suivante : la définition de la comédie singe la définition de la tragédie et elle
la singe d'une façon monotone et mécanique ; mais aucun auteur, et assurément

5
Bergk a proposé les corrections «yeXoiaç», « eicdaxtp», et «Spûvrwv» ; et c'est

lui qui a proposé d'ajouter «f|Suapéva) Xóyw» et «où» ; «TeXetaç» dérive de Baumgardt,
«TTepaivouoa» de Cramer.



28 JONATHAN BARNES

pas Aristote, ne singe ainsi son propre travail. Par conséquent, notre définition
ne dérive pas d'Aristote.

Cet argument me séduit : je ne crois pas que la méthode de travail que trahit

notre définition corresponde à une pratique aristotélicienne. Mais il est plus
facile d'être séduit que de justifier la séduction. Certes, on ne retrouve pas
d'autre exemple de cette pratique chez Aristote ; mais il serait téméraire d'en
conclure qu'elle est opposée aux mœurs du Stagirite.

Si des considérations de ce type abstrait et général ne démontrent rien, que
faut-il faire? Il faut examiner minutieusement la définition afin de déterminer
si elle comprend des parties ou des aspects qui sont ou bien foncièrement
aristotéliciens ou bien contraires à l'esprit du Maître. Je vais citer trois aspects
de la définition qui me semblent pertinents.

a) L'expression «àpotpou peyéOous'» de la définition de la comédie a été

calquée sur l'expression «TeXetasr pèyeSoç exoucrnc» de la définition de la

tragédie. Comment comprendre le mot «péyeooç»? Dans notre définition, il
n'y a aucun doute : le mot signifie «grandeur» dans son sens figuré : «sublimité»,

«élévation du sujet». Les actes que la comédie imite ne sont pas des

actes héroïques, il ne s'agit pas de la lignée d'Atrée ni de la guerre contre les

Perses : il s'agit de la vie quotidienne, de la vie du citoyen, de l'homme sensuel

moyen. En ce sens, la grandeur est absente des comédies d'Aristophane ainsi

que de celles de Ménandre.

L'expression
'

ap.oi.pou peyeOouc» s'adapte donc assez bien à la comédie.
Mais dans la définition aristotélicienne de la tragédie le mot «péyerjoç» doit
être compris dans un tout autre sens. Bien entendu, la tragédie possède sa

sublimité, mais ce n'est pas sur cette sublimité qu'Aristote veut attirer l'attention

dans sa définition. Ce qu'il veut dire ressort du passage où il commente
la clausule pertinente de la définition. Tout comme un animal, pour être beau,

ne doit être ni trop petit ni trop grand, de même, une bonne histoire doit avoir
une longueur appropriée (1450b34-1451al5). Aristote nous offre quelques
précisions au sujet de la longueur appropriée d'une tragédie, précisions qu'il n'est

pas nécessaire de considérer ici ; car il est incontestable qu'en parlant de la

«grandeuD> d'une tragédie, Aristote ne pense pas à sa sublimité mais à sa durée.

Le mot «pèyeOoç» est donc à comprendre dans un sens différent dans la
définition de la comédie et dans celle de la tragédie. Certes, on pourrait imaginer
qu'Aristote lui-même se soit servi du mot en deux sens différents ; on pourrait
même se persuader que, dans un commentaire perdu sur la définition de la

comédie, il avait expliqué qu'une fois inséré dans la définition de la comédie,
le mot ne possède plus son sens tragique. Mais cette hypothèse entraîne des

conséquences désagréables : en effet, il faudrait croire qu'Aristote a formulé sa

définition de la comédie d'une manière trompeuse, qu'il a calqué la clausule
comique sur la clausule tragique, suggérant ainsi que le sens du mot «péyeooç»
reste le même, pour avouer plus tard au lecteur perplexe qu'il n'en est rien.

Une autre explication me semble plus probable : l'auteur de la définition
de la comédie s'est souvenu de la définition aristotélicienne de la tragédie, mais
il ne's'est pas rappelé le commentaire d'Aristote. Par conséquent, il a mal



UNE DEFINITION ARISTOTELICIENNE DE LA COMÉDIE? 29

compris la définition, ce qui lui a permis de construire sa propre définition de
la comédie en pensant s'appuyer sur Aristote.

Il va sans dire que cette explication implique que notre auteur ne peut pas
être Aristote.

b) La formule «éKdaTw tûv poptwv èv toïç etôeor» dérive de la formule
aristotélicienne «èKctorw tûv eiSûv èv toïç popioiç» : notre auteur a transposé,

de façon mécanique, les mots «elSoç» et «poptov». Chez Aristote, les

«espèces» sont les espèces du langage, tandis que les «parties» sont les parties
de la pièce. Chez notre auteur, les «espèces» ne peuvent guère désigner autre
chose que les parties de la pièce, de sorte que les «parties» doivent s'identifier
aux divers types de langage. Bref, le sens de l'expression «êKctorw tûv poptwv
èv toIs: eïSeou» ne diffère en rien du sens de l'expression «èKOorw tûv eiSûv
èv toïç pop'tots'» : la transposition des mots n'affecte pas le sens. Ajoutons que
la transposition rend même plus obscure une formule qui n'a jamais été facile
à comprendre ; en effet, il n'est pas évident du tout qu'il faille prendre «elôoç»
dans le sens de «partie» et «popîov» dans le sens d'«espèce».

Si Aristote est l'auteur de la définition de la comédie, il a transposé ses

propres mots sans raison et avec le seul résultat de rendre la définition plus
obscure. On hésite à penser que le Stagirite ait pu user d'un tel procédé. Il est

beaucoup plus probable que notre auteur, qui n'a peut-être pas très bien
compris la formule aristotélicienne, ait imaginé sa transposition inutile pour
le plaisir de faire une transposition. C'est-à-dire qu'il est beaucoup plus
probable que notre auteur ne soit pas Aristote.

c) Selon la dernière clausule de la définition, «6V qôovqs- Kai yéXwTOS1

Trepatvouaa ttjv tûv toioùtwv TraSqpdTwv KdOaporv», la comédie opère une
catharsis des émotions au moyen du plaisir et du rire. Au sujet de la formule
correspondante de la définition aristotélicienne, les savants ont gaspillé quelques

milliers de bouteilles d'encre. Quant à notre auteur, il est clair que, selon
lui, une catharsis est une purgation, une suppression : tout comme la tragédie
«enlève les émotions effrayantes de l'âme au moyen de la pitié et de la peur
[ùcf>aipeî tù cf>oßepa Tra6f|paTa Tt\s (jwX'HS' Si' oïktou Kai Sèouç]», de même
la comédie doit libérer notre âme des émotions du plaisir et du rire.

Quelques détails de cette affirmation ont paru douteux ou suspects : même
s'il existe une émotion associée au rire, le rire lui-même n'est pas une émotion ;

même si le plaisir s'associe souvent à la comédie, il n'est pas un élément qui
distingue la comédie de la tragédie, qui, elle aussi, produit son plaisir propre.
Ces points ont une certaine force, et les savants qui ont proposé des réponses
à ces questions ne m'ont pas convaincu. Pourtant, leur force n'est que légère,
trop légère pour justifier une conclusion forte : ce n'est pas aux détails qu'il
faut prendre garde, mais à l'affirmation elle-même.

Notre auteur affirme que la comédie a pour conséquence qu'après y avoir
assisté, les spectateurs n'ont plus de plaisir, qu'ils ne rient plus. Certes, il y
a des comédies qui nous rendent plus enclins à pleurer qu'à rire ; il y a aussi
des comédies qui nous ennuient de bout en bout. Mais les mauvaises comédies



30 JONATHAN BARNES

ne produisent pas leurs effets lugubres «au moyen du plaisir et du rire» : tout
au contraire, nous pleurons parce que nous n'avons pas ri. En tout état de cause,
affirmer que la comédie, de manière générale, nous donne du plaisir et nous
fait rire de sorte que nous ne nous réjouissons plus et que nous cessons de rire,
cela est évidemment faux. Et pire que faux : c'est stupide. Et pire que stupide :

c'est épouvantablement absurde.

Or, ce jugement sévère ne justifie pas la conclusion selon laquelle Aristote
n'est pas l'auteur de cette définition de la comédie. J'ai déjà relevé qu'il faut
écarter tout argument du type : cela est indigne de x, donc cela ne dérive pas
de x. Mais si quelqu'un écrit des absurdités, nous devons nous demander

comment il en est arrivé à les écrire. Il est évident que notre auteur a écrit sans

réfléchir. Il est toujours possible qu'Aristote ait écrit sans réfléchir : bonus

dormitat Homerus. Mais, à mon avis, il y a une autre possibilité plus vraisemblable

: notre auteur était en train de façonner une définition de la comédie ;

il n'avait aucun besoin de réfléchir, car il suivait de très près ia définition
aristotélicienne de la tragédie ; il a donc adapté la dernière clausule de cette

définition en remplaçant des mots «tragiques» par des mots «comiques» ; il
ne s'est jamais demandé si le résultat était vrai ou faux, intelligent ou bête.

6. Conclusion

Voilà pourquoi il me semble que, selon toute probabilité, la définition de

la comédie que nous trouvons dans le Tractatus Coislinianus n'a pas été

formulée par Aristote. Puisque la définition est le paragraphe du Tractatus le

plus facile à rattacher au nom d'Aristote, il est prudent d'être sceptique à

l'égard de l'hypothèse fascinante qui supposerait une origine aristotélicienne
du texte dans son ensemble. L'hypothèse qui me paraît la moins improbable
est celle, selon laquelle, un auteur tardif, sachant qu'Aristote avait écrit un

deuxième livre de la Poétique et ne trouvant aucun exemplaire de cet écrit,
a décidé de combler cette lacune par un texte de son propre cru.

Bien entendu, les remarques que je viens de faire ne constituent pas une
démonstration et ne convaincront pas ceux qui veulent voir le Stagirite à travers
le Tractatus. On suggérera peut-être que la définition de la comédie, bien que
due à un auteur tardif, a été quand même modelée sur la vraie définition
d'Aristote. On remarquera que, même si la définition est le produit d'une main
tardive, il est quand même possible que le Tractatus ait conservé la structure
et l'organisation du livre B de la Poétique. Je n'ai pas le droit ni l'envie de

déclarer aux savants que la chasse est fermée, que la commedia e finita ; mais

je pense que la grande balance que tient la déesse de l'historien, la déesse

Probabilité, penche décidément contre leur hypothèse 6.

6 Je tiens à remercier Stefan Imhoof qui a eu la gentillesse de corriger à plusieurs
reprises mon français bégayant.


	Une définition aristotélicienne de la comédie?

