Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 50 (2000)

Heft: 1: Enquétes philologiques : de Démocrite a Luc
Artikel: Logos et bonheur chez Démocrite

Autor: Imhoof, Stefan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381595

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381595
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 132 (2000), P. 3-20

LOGOS ET BONHEUR CHEZ DEMOCRITE *

STEFAN IMHOOF

Résumé

Cette étude a pour but de comprendre ['usage du mot logos chez Démocrite.
Ce terme apparait dans des configurations sémantiques variées : tantot dans
l'opposition entre «faire» et «dire», Démocrite insistant le plus souvent sur
la force de 'action ; tantét il désigne la «raison» et ce concept joue un role
déterminant dans 1’éthique démocritéenne. Démocrite insiste sur la part es-
sentielle de la responsabilité humaine et élabore le concept de «loi de I’dme».
L’ame apparait elle-méme comme principe directeur du corps.

Introduction

Une des hypothéses habituelles, répétée ad nauseam, veut que 1’apparition
de la philosophie grecque coincide avec un passage (considéré tantét comme
brutal, tant6t comme progressif) du muthos au logos. Cette hypothese ne résiste
pas a I’examen des textes : les penseurs dits «présocratiques» utilisent, il est
vrai, davantage logos que muthos (environ 80 emplois du premier contre 10
du second terme), mais aucune occurrence du corpus ne permet de trouver la
trace d’une quelconque opposition entre ces deux termes. Leur usage reste le
plus souvent traditionnel, au sens ot il suit celui des auteurs contemporains
non «philosophiques», et méme si I’on peut introduire des nuances de traduc-
tion d’un texte a 1’autre, ils demeurent largement synonymes et inclus dans
le champ sémantique général de la parole.

L’usage de logos est diversifi€ essentiellement chez deux auteurs du corpus
«présocratique», Héraclite et Démocrite. Chez les autres, le terme est utilisé
de une a cinq fois par auteur, et signifie généralement «mot», «parole». Le cas
des Sophistes reste réservé.

“ Une version antérieure de ce texte a fait I’objet d’une communication au Colloque
alamémoire d’Henri Joly — professeur de philosophie antique a 1’ Université de Genéve,
décédé accidentellement le 22 aoiit 1988 — , organisé le 19 novembre 1998 4 Gendve.
Je remercie le professeur J. Barnes des remarques substantielles et des suggestions qu’il-
m’a faites ; j’ai essayé, dans toute la mesure du possible, d’en tenir compte dans cette
nouvelle version. Madeleine Rousset a eu I'amabilité de relire les traductions des
fragments. Selon la formule consacrée, les erreurs ou les insuffisances qui subsisteraient
dans mon texte ne sont imputables qu’a moi seul.



4 STEFAN IMHOOF

On connait I'importance du terme chez Héraclite : il existe de nombreuses
études consacrées a ce sujet. Le théme spécifique du logos a, en revanche, €t€ peu
analysé ! chez Démocrite, qui est pourtant I’un des penseurs «présocratiques» 2 qui
I'utilise le plus souvent. C’est précisément 1’objet de I’étude qui va suivre.

Comme on le constatera, le parcours que je suis est relativement sinueux
et intégrera un nombre assez important de fragments qui, sans contenir le terme
méme de logos, se retrouvent liés a la problématique plus générale que ce mot
implique ou a des problématiques connexes li€es a des questions éthiques. L’un
de mes soucis est aussi de montrer qu’une lecture serrée des textes permet de
dégager d’autres configurations de sens que ce que 1’on pense pouvoir y
découvrir, lorsqu’on les analyse a partir de présupposés théoriques tels que
celul du «passage» du muthos au logos.

Du point de vue de la méthodologie générale, je pars de I’hypothése qu’il
est possible de trouver grosso modo une cohérence interne au corpus des
fragments réunis dans le Diels ® et qu’il est par conséquent possible, malgré
les contextes treés différents dans lesquels les fragments sont cit€s (dont je ne
peux pas m’occuper ici) et malgré des contradictions apparaissant parfois entre
les fragments authentiques eux-mémes, de découvrir des lignes générales de
la pensée démocritéenne en matiere de physique et d’éthique 4, méme si, ¢a
et 1a, on se heurte a des incohérences.

On précisera encore que dans le corpus démocritéen déja si morcel€, une
série de fragments, portant dans Diels les numéros 35 a 115, a posé des
problémes d’authenticité, puisqu’ils sont formellement attribués a4 un certain
Démocrates. Quelques érudits ont tenté de démontrer que cet auteur n’avait
rien a voir avec Démocrite, mais d’autres ont montré de facon probante que
sous Démocrateés on pouvait lire Démocrite, ’erreur étant imputable a un
copiste byzantin. Ces fragments recoupent en effet, a cinq exceptions pres, ceux

! On trouve dans la Bibliographie analytique des Présocratiques, de L. PAQUET,
M. RousseL ET Y. LAFRANCE, Montréal/Paris, Bellarmin/Belles Lettres, 1989, un seul
article directement consacré a ce sujet : G. CAserTANO, «Logos e nous in Democrito»,
Siculorum Gymnasium 33 (1980), p. 225-262.

2 Les guillemets ont ici une double signification : «présocratique» est un terme,
entré dans 1’usage, mais qui ne convient pas forcément pour désigner globalement les
auteurs inclus dans le corpus réuni par Diels. «Préplatonicien» serait sans doute plus
adéquat. Mais ce qualificatif ne convient pas non plus dans le cas de Démocrite, puisqu’il
est vraisemblablement né vers 450 avant J.-C. et mort vers 360, ce qui en fait le double
contemporain de Socrate et de Platon.

3 H. DieLs, W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker (dorénavant désigné par
Diels), Weidmann, 1974, 17° éd.

* Je n’aborde pas ici la difficile question de savoir s’il existe une cohérence théo-
rique interne entre la physique et 1’éthique démocritéenne ou si I’atomisme n’influe
gucre sur la sagesse qui se développerait de fagon autonome. Parmi les études consacrées
a la question, on citera S. LURria, Zur Frage der materialistischen Begriindung der Ethik
Demokrits, Berlin, Akademie, 1964, et R. MULLER, «Le rapport entre la philosophie de
la nature et la doctrine morale chez Démocrite et Epicure», Siculorum Gymnasium, 33
(1980), p. 325-351 .



LOGOS ET BONHEUR CHEZ DEMOCRITE 5

que Jean de Stobée (début du V¢ s. ap. J.-C.) nous a transmis, en les attribuant
cette fois-ci a Démocrite.

A ce propos se pose une question de méthode que nous ne pouvons
qu’évoquer ici, mais dont la prise en compte systématique pourrait avoir des
conséquences importantes dans I’évaluation de la portée des fragments. En
effet, il apparait assez vite a la lecture du corpus démocritéen que nous avons
affaire & deux types distincts de textes : les premiers sont & proprement parler
des fragments, c’est-a-dire des morceaux de textes arrachés a I’original
démocritéen et cités par des auteurs plus tardifs qui les commentent. Ainsi,
par exemple, les fragments 6 a 11 sont-ils tirés de Sextus Empiricus, ou
I'important fragment 191 est-il sans doute un morceau tiré du traité €thique
intitulé Peri Euthumiés (Sur la bonne disposition), dont le fragment 3 constitue
probablement la phrase initiale °. Le second type de textes se rattache a ce que
Démocrite lui-méme appelle des gndmai (cf. fr. 35), c’est-a-dire a des sortes
de proverbes ou de phrases gnomiques tirées de la sagesse commune, comme
on en retrouve de nombreux exemples dans la littérature non philosophique.
Si pratiquement toute la collection citée par Stobée reléve de ce second type
de textes, on retrouve également ailleurs dans le corpus de telles sentences :
par exemple, le fragment 274 que nous analyserons plus bas, est trés proche
d’une formule apparaissant dans 1’Ajax de Sophocle au vers 293 : «Femme,
a la femme le silence apporte un ornement» . La nature proverbiale de telles
phrases jette un certain discrédit sur leur authenticité démocritéenne.

Plutdt que de suivre ’ordre d’apparition des fragments dans Diels, il m’a
paru plus judicieux de grouper les textes, de fagon a faire apparaitre synthé-
tiquement les problématiques, méme si un tel procédé peut paraitre arbitraire,
dans la mesure ol il regroupe des fragments répartis sans doute dans bon
nombre de textes différents et qu’on aboutit ainsi & une lecture synoptique qui
peut forcer la réalité.

L’opposition entre faire et dire

Un premier groupe de textes se rattache de maniére caractéristique a
I’opposition courante en grec entre ergon (ou praxis, préxis chez Démocrite)
et epos (ou logos) 7, qui joue un rdle important chez Démocrite, puisqu’elle
apparait de fagon implicite ou explicite au moins six fois. L’opposition entre
faire et dire, semble elle-méme imbriquée dans une tripartition, dont le troi-

. 5 G. S. KRk, J. E. RAVEN, M. SCHOFIELD, Les philosophes présocratiques, Fribourg,
Editions Universitaires, 1995, p. 461-464.

6 SopHocLE, Ajax 293 : «Ovar x6opov yuvatkl ) oty Gpépets.

7 Cette opposition est déja présente chez Homére, par exemple Od. 2, 272 ; 2, 304 ;
4, 163 ; 11, 346; 15, 375; II. 15, 234. Dans Diels, on la trouve également chez
Epicharme (fr. 39), Anaxagore (fr. 7) et Philolaos (fr. 11).



6 STEFAN IMHOOF

sieme terme serait la pensée, comme on le voit dans le fragment 2 : «D’apres
Démocrite, Athéna Tritogénée signifie la pensée (phronésis); du penser
(phronein) naissent ces trois choses: la capacité de bien évaluer (fo eu
logizesthai), la capacité de bien parler (to eu legein), et celle d’agir comme
il faut (to prattein ha dei)» 8. On interprétera ce texte en faisant valoir tantot
la proximité sémantique de 1’expression eu logizesthai et eu legein et 1’on
opposera une entité de la parole (intérieure et extériorisée) a ’action, tantdt,
en en respectant davantage la lettre, on montrera qu’il s’agit d’une tripartition
entre la pensée, la parole et I’action. On pourrait encore estimer que 1’expres-
sion eu logizesthai contient tout a la fois, comme conséquences, le fait de bien
parler et d’agir comme il faut. La capacité de «bien évaluer», c’est-a-dire
littéralement celle de bien user du logos, évoque la nécessité de la réflexion
qui doit précéder la parole ; parler sans réfléchir est une calamité a laquelle
I’homme raisonnable doit tenter d’échapper. L’action est, elle aussi, tributaire
d’une réflexion préalable.

Les fragments 68 et 89 sont également construits autour de 1’opposition
entre faire et penser :

fr. 68: «L’homme digne de ‘confiance et I’homme indigne de confiance ne se
reconnaissent pas seulement & partir de ce qu’ils font, mais également & partir de
ce qu’ils pensent.» ?

et

fr. 89 : «L’ennemi n’est pas celui qui agit injustement, mais celui qui pense le faire.» '°

L’action n’est pas transparente comme telle : elle peut étre effectuée par
un homme indigne de confiance et paraitre néanmoins bonne ; pour pouvoir
véritablement 1’évaluer, il est donc indispensable de connaitre au préalable les
motivations de celui qui agit. La pensée, ayant provoqué I’action, apparait ainsi
comme une sorte de coloration de cette derniére, coloration qu’il est indispen-
sable de connaitre pour juger de la qualité de 1’action. Le second fragment
insiste sur I'importance de la pensée : penser commettre une injustice, ¢’est
déja se préparer 4 en commettre une. Voila pourquoi «il est bon non seulement
d’éviter I'injustice, mais de ne pas méme la vouloir», comme le stipule le
fragment 62. Tous ces textes indiquent la présence dans la réflexion
démocritéenne d’une place importante réservée a la pensée ou a la volonté qui
sont des facultés que I"’homme doit consulter avant d’agir. S’il ne procédait
pas ainsi, I’homme serait contraint de n’obéir qu’a la seule causalité naturelle.

8 Fr. 2: Tpiroyéveia vy "ABnva xate Anuéxpltov epovnole vouiletal. yiveta
e €x ToU Ppovelv tpiot TADTA. [...] TO £0 Aoyi{ecBal, T €0 Aéyely xal TO TPdTTELY
& et (Etym. Orion. p. 153 et Schol. Gen. I 111 Nic.).
7 Fr. 68 : 8Gxapog Gvnp xal adoxtpog odx &£ GV mpdooeL povoy, GAAL ol BE
v BovAetar (Démocrat. 55). e

10 Fr, 89 : &y9p0¢ oy 6 aduéwv, AN 6 BovAduevoc (Démocrat. 33).



LOGOS ET BONHEUR CHEZ DEMOCRITE P

Voici maintenant les textes dans lesquels on trouve le plus explicitement
I’opposition entre faire et dire :

fr. 145 : «Car la parole est I’ombre de I’action.» !!

fr. 82 : «Trompeurs et hypocrites sont ceux qui font tout en paroles mais rien en
action.» 12

fr. 177 : «Un noble discours ne fait pas disparaitre une action mauvaise, pas plus
qu’une action vertueuse ne peut étre souillée par un discours calomnieux.» '3

fr. 53a : «Nombreux sont ceux qui, tout en faisant les choses les plus honteuses,
pratiquent les meilleurs discours.» 4

fr. 55 : «Il faut rechercher des actes et des actions (de la vertu) vertueuses et non
des paroles.» 1®

fr. 190 : «II faut refuser ne serait-ce que [d’évoquer] en paroles des actions hon-
teuses.» 1°

Dans le fragment 145 qui, par sa brieveté, possede une grande force
expressive, Démocrite prend nettement le parti de 1’action contre la parole.
Dans un monde ot les beaux parleurs sont devenus légion, I’action semble
privilégiée, alors que les mots n’en sont qu’un péle reflet. On pourrait aussi
interpréter le fragment en conférant & 1’ombre une nuance plus positive :
comme |’ombre accompagne tout objet, la parole est la fidéle compagne de
toute action ; dans ce cas, Démocrite critiquerait moins la faiblesse de la parole
qu’il ne constaterait sa liaison indéfectible a I’action. Le fragment 82 insiste
sur le caractére instable de la parole : alors que la parole est plus faible que
I"action, elle peut étre utilisée par les hypocrites comme un substitut trompeur
de celle-ci. Le monde se sépare en deux, avec d’un cdté ceux qui font «comme
si», c’est-a-dire se contentent de parler au lieu d’agir, — tout en présentant leur
verbiage comme une noble activité —, et de I’autre, ceux qui agissent vérita-
blement. Une telle distinction n’entraine bien entendu pas ipso facto que toute
action — parce qu’elle est action — est bonne ; ’action n’est pas bonne en soi,
mais une action a plus de valeur que la parole, lorsque celle-ci cache sa vacuité
sous des mots hypocrites ou mensongers. Dans le fragment 177, Démocrite
insiste une fois encore sur la force de I’action : lorsqu’elle est mauvaise, des
paroles qui tenteraient de la faire passer pour bonne n’ont aucune chance d’abou-

" Fr. 145 Adyoc yap Epyouv oxm (Plut. de puer. ed. 14 p. 9 F).

12 Fr. 82 : »iB&nhot %ol dycOo@avéeg of Adywi pév dmavta, Epywt 88 oSEV
Epbovteg (Démocrat. 47).

13 Fr. 177 : obite Adyoc £60A0C padiny mpfHELy duawpicxel obTe mERHELS dyodn
Adyou BAacenuint Avpaivetar (Stobée 11, 9, 40).

' Fr. 53a : moAhol Sp@vteg T aloytota Adyoug dpioToug doxgovowy (Stobée
1L, 15, 23).

'S Fr. 55 : Epya ot mpnérag dpethic, o Adyoug, {nhodv ypeiwv (Stobée 11, 15, 36).

16 Fr. 190 : QaUAWY EPYWV ol TOVE A0Youg mapattntéov (Stobée 111, 1, 91).



8 STEFAN IMHOOF

tir ; I’action transparait telle qu’elle est sous le voile des paroles, de méme qu’un
discours calomniateur est trop faible pour anéantir une bonne action.

L’opposition complémentaire entre 1’acde et le guerrier, €laborée par
Homere, et celle élaborée par Pindare, entre la parole poétique et 1’exploit
athlétique, auquel la parole vient conférer une pérennité, cette opposition com-
plémentaire est ici rompue. L acte apparait comme séparé et coupé du monde
de la parole. Démocrite €crit a une époque ou la rhétorique s’est constituée
en discipline autonome et ou elle a pu étre accaparée par des Sophistes a des
fins de manipulation. Sans condamner cependant la rhétorique comme telle,
Démocrite dénonce, comme d’autres penseurs de son temps, les effets parfois
pervers de la parole manipulatrice et renvoie a la force vierge de I’action. C’est
une époque ou I’on constate, et on regrette parfois, la fracture instaurée entre
un monde de la «persuasion (Peithd) divine» qui, d’Hésiode a Empédocle,
guidait le penseur et sous le nom de «déesse» ou de «Muse» garantissait la
véracité de ses propos, et celui — trop humain — de la persuasion humaine
caractérisée souvent par sa propension a cacher la vérité et a fabriquer des
discours savamment trompeurs. Démocrite ne croit plus, parce que ses con-
temporains lui ont appris a s’en méfier, a la magie du verbe, dont il suffirait
de réeffectuer la voie (de suivre la méthode) puis de la réitérer par la voix,
pour étre conduit par la route de la persuasion jusqu’a la connaissance.

Le fragment 177 pourrait étre interprété comme une réponse optimiste a
I’art des Sophistes : pas plus qu’on ne peut cacher une action mauvaise sous
de belles paroles (par exemple la mauvaise conduite d’Héléne, dont Gorgias
se fait le défenseur), on ne saurait imaginer une force de la parole telle que
la calomnie puisse anéantir une bonne action en la faisant passer pour son
contraire. Il n’est pas exclu, comme le montre C. Ramnoux 7, qu’on puisse
aussi interpréter le fragment par rapport a la notion de «conscience de soi» que
Démocrite découvre : la deuxieme partie du texte signifierait alors qu’il existe
une opposition entre la «voix du cceur» la «bonne conscience» — je sais
pertinemment que j’ai fait une bonne action et ce savoir est a la fois invisible
aux yeux des autres et imprenable, parce qu’il m’appartient en propre — et la
voix des autres, souvent nourrie de critiques malveillantes, voire de blasphe-
mes, a laquelle je ne puis échapper en ne faisant précisément appel qu’a I’ autre
voix, qu’a la certitude intérieure, dont Démocrite soulignerait ici la puissance.

La force de I’action est telle qu’elle transparait sous tout discours : tel est
probablement le sens du fragment 190, dans lequel Démocrite donne un con-
seil ; il faut éviter de parler des mauvaises actions, sans doute parce qu’elles
se révelent d’elles-mémes, méme si on a I’impression que la parole est dotée
d’une certaine force. Le sens du fragment serait donc qu’il faut éviter de parler
des mauvaises actions, parce que cela n’en vaut pas la peine ; qu’elles sont

17" «Démocrite a clairement formulé I’équivalence d’une conscience de soi.», Héraclite
ou I’homme entre les choses et les mots, Paris, Belles Lettres, 1968, p. 347.



LOGOS ET BONHEUR CHEZ DEMOCRITE 9

indignes d’étre méme mentionnées, et qu’il faut éviter d’en parler parce qu’en
en parlant on leur confére un certain statut, on leur donne de I’importance.
Peut-étre qu’il est possible d’interpréter le fragment 110, peu féministe
dans la lettre, a partir de notre opposition logos / ergon : «la femme ne doit
pas s’exercer 2 la parole, car c’est terrifiant» '8, Démocrite pourrait sous-
entendre ici que le propre de la femme est I’action et qu’en tant que telle,
I’action n’a pas besoin d’une parole qui vienne la justifier. Une interprétation
moins optimiste pourrait tabler sur le préjugé misogyne qui fonctionne comme
un lieu commun : la perfidie naturelle de la femme étant avérée, il est honteux
qu’elle renforce ce trait en s’exercant a bien parler ; naturellement dissimula-
trice, elle deviendrait experte en tromperie, ce qui serait, bien entendu, «ter-
rifiant»... Le fragment 274, qui n’est peut-&tre que la reprise d’une expression
proverbiale apparaissant dans 1’Ajax de Sophocle (v. 293, cf. supra), peut a
son tour étre interprété d’une double maniére, soit en valorisant la femme,
naturellement sage, soit, au contraire, a partir du préjugé misogyne : «une
parole rare est I’ornement de la femme ; et belle est aussi la simplicité de
’ornement» '°. Démocrite établit ici un paralléle entre porter peu de bijoux
et parler peu. Il n’est pas impossible que 1’on puisse également interpréter ces
textes comme la marque d’une forme de terreur a 1’égard d’une parole pro-
prement féminine 2°, caractérisée par un débordement des affects, et qui échap-
perait, par définition, a la capacité tempérante du logos. Apres d’autres,
Démocrite pourrait alors stigmatiser la caractére terrifiant de la parole déchai-
née des Ménades ou de Cassandre, s’aventurant aux frontieres de la folie.
Dans le fragment 44 : «Il faut prononcer des mots vrais, non des paroles
prolixes» %!, on trouve : aléthomuthon, un composé de muthos, associé a
polulogon, un composé de logos. 1l ne faut pas croire que les deux termes
s’opposeraient comme un muthos vrai par essence a un logos prolixe et trom-
peur par définition. Les deux termes composés doivent plutdt étre compris
comme quasi synonymes, 1’usage alterné de muthos et de logos €tant essen-
tiellement de nature stylistique, afin d’éviter une répétition. Dans le fragment
274, on trouve 1’exact opposé de polulogon, & savoir oligomuthié : on voit ici
de nouveau que muthos et logos sont congus comme équivalents, puisqu’ils
entrent naturellement en composition, tantdt pour signifier «riche en paroles»,
tantot pour signifier le contraire, mais sans que le suffixe logon soit exclusi-
vement li€ au préfixe polu-, pas plus que le suffixe -muthié n’est 1i€ de facon
exclusive au préfixe oligo-. On remarquera aussi que ’interprétation misogyne
du fragment 274 est tempérée par I’affirmation du fragment 44, dans lequel
Démocrite ne s’adresse pas a la femme en particulier, mais 2 tout le monde.

8 Fr. 110 : yuvh uf Goxeite Adyov: Sewov ydp (Democrat. 77).

19 Fr. 274 : xdopoc dAyopvdin yuvauwxi: xotov 88 xal %dcpov Attétng (Stobée
IV, 23, 38).

20 Je remercie Madame Frangoise Joly pour cette suggestion.

21 Fr. 44 : dnBéuvbov yon elvor, ob moAvAoyov (Democrat. 10).



10 STEFAN IMHOOF

La encore, il s’agit de marquer une certaine défiance a ’égard de la parole
en général, plus particulierement a I’égard d’une parole trop prolixe, défiance
qui entraine naturellement la valorisation de 1’acte.

Dans le fragment 53a, on retrouve le caractére antagoniste de 1’action et
de la parole, fortement marqué par I’opposition entre aischista et aristous.
Démocrite semble regretter ici que la parole et 1’acte ne puissent pas aller de
concert. En effet, il n’est pas juste que les actions les plus viles soient enrobées
dans les discours les plus beaux ; il y a la comme une faille, inadmissible pour
la pensée éthique.

Le fragment 55 pourrait étre lu comme un complément au fragment 145.
Comme on le verra, Démocrite est convaincu que les hommes vivent naturel-
lement selon le logos (cf. fr. 53) : puisqu’il en est ainsi, ¢’est avant tout par
leurs actions qu’ils montrent vraiment ce qu’ils sont. La encore on verrait la
force de I’action s’opposer a la faiblesse de la parole. Ce sont les actions
vertueuses qui témoignent de la vertu, non le discours que I’on tient sur la vertu.
Une bonne action est irréfutable, parce qu'immédiatement transparente ; elle
n’est pas soumise comme les mots au chatoiement de |’apparence. Diogéne
le Cynique et la pensée cynique en général assumeront cette prise de position
de fagon remarquablement radicale, puisqu’il s’agira pour eux de faire entrer
toute la pensée dans les actes. Le cynisme apparait a la limite comme une sorte
de philosophie muette, ou purement déictive, dans laquelle des actes viennent
suppléer une parole dont on se méfie.

La fonction du logos

Analysons maintenant une autre série de fragments, dont le contenu n’est
pas directement articulé par I’opposition logos / ergon, mais qui contiennent
une description de la fonction du logos.

fr. 51 : «La parole est souvent plus puissante que 1’or pour persuader.» >

fr. 53 : «Beaucoup de gens qui n’ont pas appris a raisonner (litt. : le logos) vivent
selon la raison (logos).»

fr. 48 : «.’homme de bien ne tient pas compte des blimes des méchants.» %4

Au contraire des textes analys€s ci-dessus, on peut constater que le frag-
ment 51 témoigne d’une certaine admiration pour la puissance de la parole.
Si la parole est plus faible que ’action, Démocrite dit ici qu’elle est plus
puissante que 1’or, quand on doit essayer de convaincre. La ou I’or ne fait
qu’acheter une conviction et que cette conviction peut donc n’étre que pure-

22
23
24

Fr. 51 : ioyvpdtepog £¢ melbw Adyo¢ moAAayit Yivetar ypvood (Démocrat. 17).
Fr. 53 : moAdol Adyov pn pabovteg (ol xata Adyov (Démocrat. 19).
Fr. 48 : popeopévey pAavpwy 0 dyabog ov moteitar Adyov (Démocrat. 14)



LOGOS ET BONHEUR CHEZ DEMOCRITE 11

ment feinte, la parole sensée vient 1’établir fermement. Peut-étre que le texte
exprime aussi une mise en garde contre la force parfois excessive de Peitho,
qui peut devenir toute-puissante et aveuglante. La force persuasive du logos
est telle qu’elle ne fait pas toujours 1’objet d’un apprentissage, mais qu’elle
peut aussi, a 1’occasion, étre congue comme «innée», comme en témoigne le
fragment 53. On entend peut-étre ici I’écho positif du fragment 2 d’Héraclite,
qui constatait avec amertume I’incapacité de la plupart des hommes a vivre
selon le logos commun a tous, obnubilés qu’ils étaient par leur «pensée par-
ticuliere». Démocrite rétorquerait que la force de la raison est telle qu’elle
s’exerce parfois méme chez ceux qui n’en maitrisent pas tous les ressorts et
cette affirmation anticiperait ainsi Uincipit du Discours de la méthode de
Descartes, selon lequel «le bon sens est la chose du monde la mieux partagée».
Au risque de choquer les idées regues les plus ancrées dans la mentalité
commune, Démocrite affirme que cette «intelligence» ou cette «raison» est
présente chez les jeunes déja : le fragment 183 dit qu’«il y a parfois de la
compréhension (ou de 'intelligence, xunesis) chez les jeunes et de la bétise
chez les vieillards ; car le temps n’apprend pas a penser mais une nourriture
(ou : une éducation) de saison (ou : appropriée) et la constitution naturelle» 2.

La capacité de penser, de réfléchir, de raisonner, I’intelligence (xunesis)
n’est donc pas percue ici comme le résultat naturel de 1’age, I’expérience de
la vie étant traditionnellement considérée comme le dividende obligatoire de
la vieillesse, mais elle peut étre présente dés la jeunesse, a la fois comme don
naturel (et elle est alors «innée»), et entretenue par une éducation appropriée
(etelle est alors «acquise»). Si la réflexion (phronein) apparait ici plutét comme
une capacité innée, d’autres textes abordent la question de son apprentissage ;
ainsi, dans le fragment 59 Démocrite dit: «ni ’art (fechné) ni le savoir (la
sagesse : sophié) 2° ne peuvent étre atteints, si on n’apprend pas» >’

Il ne faut pas considérer cette affirmation comme contradictoire de celle
du fragment 183 : Démocrite souligne la double nature de I’intelligence
(xunesis), en partie innée (c’est ce qui est dit au fragment 183) et en partie
acquise (comme le montre le fragment 59) sous forme de sophié. Ainsi I'in-
telligence n’est-elle pas 1’apanage exclusif des vieillards, pas plus que la
sagesse ne leur vient automatiquement ; mais elles ne sont pas non plus données
enticrement & la naissance et peuvent nécessiter, tout comme la maitrise tech-
nique indissociable de I’art, un long apprentissage. On remarquerait ainsi une
certaine hésitation de la part de Démocrite a trancher la question de savoir si
la sophié se laisse enseigner ou pas, ce qui est peut-étre un écho de la pro-
blématique socratico-platonicienne de 1’«enseignabilité» de la vertu.

* Fr. 183 : €011 mov vEwv EVVECLC ol YEQOVTWY GEUVESIN YPOVOC Yip OV
dibdoxer gpoveiv, dAN Gpain Tpogn xal @dolg (Stobée 11, 31, 72).

26 Peut-8tre faudrait-il traduire sophié plutdt ainsi : le terme s opposerait alors a
techné et ne serait pas pris dans le sens de «savoir-faire».

2T Fr. 59 : obte TEYVN OUTE GOPIN EPLCTOV, NV W) wadnt tig (Démocrat. 24).



12 STEFAN IMHOOF

Ce que nous avons appris des bétes

Dans un texte étonnant, Démocrite montre les liens étroits qui nous unissent
aux bétes, en particulier en ce qui concerne 1’apprentissage des choses essen-
tielles a notre survie et a notre agrément :

fr. 154 : «En ce qui concerne les choses les plus importantes, nous avons €té les
disciples des bétes : de I'araignée [nous avons appris] le tissage et la couture, de
1I’hirondelle la construction, et des oiseaux, du cygne et du rossignol, le chant, en
les imitant.» 28

On voit que la perspective démocritéenne de 1’apprentissage dépasse I’ap-
prentissage individuel, puisque c’est méme une perspective interspécifique que
le penseur esquisse ici. Non seulement chaque homme doit apprendre des
autres hommes pour devenir sage mais, au départ, I’espéce humaine tout entiere
a appris les choses les plus importantes aupres du régne animal.

Il semble bien qu’au fragment 53 logos ne signifie plus, comme dans les
fragments analysés ci-dessus, «mot», «parole», «discours», mais qu’il désigne
cette capacité€ innée en chacun de raisonner et d’exprimer le raisonnement par
les mots. On aurait donc bien a faire ici au sens de «raison», logos se rappro-
chant alors de xunesis, de cette «intelligence» dont il est notamment question
au fragment 183. La puissance de cette raison peut aussi €tre consolatrice,
comme le montre le fragment 290 :

«Débarrasse-toi par le raisonnement (logismos) de la peine ingouvernable d’une dme
engourdie.» *°

C’est le logismos, dont la signification recouvre pratiquement celle de
logos, qui permet a ’homme affligé de retrouver le bonheur: le bonheur
dépend alors en partie de la volonté 30 et est affaire de raison ; c’est la raison
seule qui permet de résister a la force destructrice de la dépression, lorsqu’elle
vient envahir I’ame. On peut s’enhardir, je crois, a traduire psuché ainsi, au-
dela de son sens originel de souffle vital ; et on a vu que parmi les découvertes
que I’on peut attribuer 2 Démocrite, il pourrait y avoir celle de la conscience.
La encore, une lecture attentive de la lettre des textes permet de découvrir autre
chose que les affirmations véhiculées par la doxa commune : dans les histoires
de la pensée grecque réapparait souvent I'idée que celle-ci ignorait la notion
de conscience, du moins dans sa version moderne, liée a celle d’un «moi» dont
la découverte initiale remonterait a Descartes. Sans prétendre que Démocrite
serait a I’ origine de ces notions comprises dans leur sens moderne et contempo-

2 Fr. 154 : t& (@00 polntag &v Toic peyioTole YEYovoTac HUAC pdyvng &v
VQOVTIXTL X0l OHECTIXTL, YEALBOVOC €V oixodopian, xal TGV Ayvpdv, x0XVoL Xol
dndovog, v aldnt xata piunowy (Plut., de sollert. anim. 20, p. 974 A).

2 Fr. 290 : A0rmv &deéomotov Puyfic vopxnong Aoylouit £xowpove (Stobée IV, 4, 67).

30 Cf. par exemple le fr. 173,



LOGOS ET BONHEUR CHEZ DEMOCRITE 13

rain, ce qui serait, a I’évidence, anachronique, il faut tout de méme admettre
que les textes que nous analysons ébauchent la notion de conscience, absente
comme telle verbalement (et peut-étre conceptuellement), a partir de celle de
logos, comprise comme raison tempérée. Il faut maintenant tenter de mieux
comprendre quels liens Démocrite établit entre le logos et le bonheur, quel role
le premier joue dans la recherche de la vie heureuse.

Bonheur et sagesse

Dans le fr. 171, on lit:

«Le bonheur n’habite pas dans les troupeaux ou dans I'or ; I'dme est la demeure
de la divinité (daimon).» 3!

On peut sans doute rapprocher ce fragment du fr. 119 d’Héraclite («le
caractére de I’homme c’est le démon», éthos anthrépoi daimén). On remar-
quera aussi le jeu de mots qui relie le bonheur (eudaimonia) au démon
(daimon). Le bonheur appartient & I’Ame dont il est I’'une des qualités : il ne
se trouve pas a I’extérieur de I’homme, dans les «biens» mobiliers, mais loge
en lui. Cette découverte implique a la fois I’existence de la responsabilité
€thique et la découverte d’un lieu intérieur de ’homme, défini comme la
demeure d’une divinité anonyme, ou d’un daimon. Une fois encore, s’il ne
s’agit pas explicitement de la conscience dans sa conception moderne, on voit
néanmoins [’affirmation de I’existence d’une sorte de demeure interne 2
I'homme, dans laquelle viendrait «loger» le bonheur.

Le lien que nous avons évoqué entre la parole et la capacité de raison-
nement, qui seraient comme les deux faces constitutives du logos, se retrouve
au fragment 76 : «Pour les insensés ce n’est pas la raison qui est leur maitre,
mais le malheur.» 32

«Ceux qui ne savent pas parler» (népioi), les insensés, sont ipso facto privés
de logos ; par conséquent, ils sont enclins 2 s’engager sur la voie du malheur,
dont ils seraient préservés par le raisonnement et la parole, qui en est la
manifestation extérieure. Dans toute une série de textes (fragments 199 a 206),
Démocrite parle encore d’autres «insensés», qui sont cette fois-ci des
anoémones, littéralement ceux qui sont privés de nois. La encore, il s’agit,
comme pour xunesis, d’un terme dont le sens est assez proche de celui de logos,
lorsque le terme signifie «raison» et désigne la capacité de réflexion et de
parole. Dans le fragment 35, Démocrite écrit que ¢’est grice au noiis que 1’on
agit comme un honnéte homme : «Si on suit mes maximes °> avec esprit (xun

S Fr. 171 : edSoupovin odx év BooxApactv oixel obSE £v ypuodL: duyn obxn-
mptov Safpovog (Simplicius, Phys. 1318,7).

72 Fr. 76 : vmioloww 0 AGyoc, GG Euugopn yivetaw diddoxatog (Démocrat., 41).

*? C. Ramnoux translittere I"expression et traduit par le mot évocateur de «gnome».



14 STEFAN IMHOOF

nodi), on fera beaucoup de choses dignes d’un homme de valeur et on €vitera
de commettre beaucoup d’actions mauvaises» **.

On voit dans ce texte introduisant les maximes de «Démocratés», que
Démocrite pensait que les mots d’ordre éthiques que contenaient ses maximes
étaient susceptibles de déclencher de bonnes actions : dire pouvait donc étre
a I'origine de faire. Il n’est pas impossible de penser que 1’usage de telles
gnomai fonctionnait a la maniere de sortes de talismans : peut-&tre que ces
phrases quasi rituelles étaient affichées dans les maisons ou dans les écoles
ou elles fonctionnaient comme des sortes de mémento de la vie morale et de
guides de I’action pratique. Il n’est pas impossible non plus, qu'une ou plu-
sieurs collections de gnomai ai(en)t été composée(s) par Démocrite lui-méme :
la collection des maximes de Démocratés aurait alors une origine démo-
critéenne, dans un double sens : elle contiendrait des affirmations remontant
a des textes de Démocrite et pourrait avoir €té constituée par Démocrite lui-
méme, soucieux d’offrir a ses contemporains la synthése de sa doctrine morale,
assemblée dans des phrases, faciles & mémoriser, constituant autant d’aiguil-
lons poussant a agir.

L’homme sage est encore celui qui sait écouter : «la prétention [consiste
4] toujours vouloir parler et ne jamais vouloir écouter» (fr. 86) 3. Les insensés,
fustigés dans les fragments 199 a 206, «vivent sans joie a la vie» (fr. 200), ils
«recherchent une longue vie, sans plaisir a la longue vie» (fr. 201), ils «re-
cherchent ce qui est absent» (fr. 202) plutdt que de s’attacher au présent, et
veulent méme «par crainte de la mort vivre vieux» (fr. 206). Le fragment 198
oppose ceux qui savent ce dont ils ont besoin a ceux qui ne le savent pas (selon
Diels, il s’agirait d’une opposition entre I’animal et I’homme) : «Celui-ci sait
ce dont il a besoin et combien il en a besoin ; celui-1a, par contre, ne connait
pas ce dont il a besoin.» 3°

Vivre en conformité avec le logos signifierait donc connaitre ses besoins,
et apparait comme une des conditions du bonheur, dépendant essentiellement,
aux yeux de Démocrite, de la modération. Le fragment 191 affirme ainsi : «Car
pour les hommes, la disposition heureuse nait de la modération du plaisir et
de la bonne mesure de la vie ; les manques et les exces peuvent étre boule-
versants et introduire de grands mouvements dans I’ame.» 37

La «bonne disposition» ou encore la joie, et donc le bonheur, naissent de
la modération et de la bonne mesure des plaisirs, alors que les exces détruisent
I’équilibre de la vie morale, comme en témoignent de nombreuses sentences,

M Fr. 35 yvopéov pev tdvde el Tic Emaiol EUv vowl, TOAAN pév Epfet
mEayrot 'avdpog dyoBod dfia, moAAd S gAabpa oy Eptel (Démocrat., 1).

35 Fr. 86 : mAeovetin T0 mavta AEYELY, undév 8¢ EBEAELY docovely (Demokr., 52).

36 Fr. 198 : o ypilov oldev, oxocov yprilet, 6 88 ypri{wv od yvooxel (Stobée,
II1, 4, 72).

3 Fr. 191 : dvdpomoloy yop evBupin yivetor petptdm Tl TépdLoc xal Biov
oUPEETPIN TO 6 EAAELTTOVTA Xt UTTEPRGAROVTO LETATTITITELY TE QLAEL X AL LEYOAOC
xwivnotag epmotelv th Quyi (Stobée 111, 1, 210).



LOGOS ET BONHEUR CHEZ DEMOCRITE 15

par exemple le fragment 235, dans lequel Démocrite fustige 1’exces de nour-
riture, de boisson et d’amour, ou encore le fragment 236 qui invite a la
domination de soi : «il est difficile de combattre le désir ; mais (savoir) se
maitriser est I’affaire de I’homme sensé (eulogistos).» ¥ L adjectif eulogistos
signifie littéralement «celui qui raisonne bien», qui sait, qui a du bon sens et
finalement qui est prudent. De nouveau Démocrite constate que la maitrise de
soi n’est pas toujours un don de la nature, que bien souvent, elle est le résultat
d’une pratique, comme on le voit dans le fragment 242 : «plus nombreux sont
ceux qui deviennent bons par I’exercice que [ceux qui le sont] par nature» .
Comme ailleurs, on voit ici que Démocrite affirme que les pouvoirs de la nature
et ceux de ’apprentissage se completent et ne s’excluent pas.

Démocrite insiste sur la part décisive de la responsabilité humaine : ainsi,
méme dans un domaine qui parait dépendre des dieux, comme celui de la santé,
le penseur souligne dans le fragment 234 la part que la volonté humaine joue
dans sa conservation : «Dans leurs priéres, les hommes demandent la santé aux
dieux, car ils ne savent pas qu’ils ont en eux le pouvoir en ce qui la concerne ;
en agissant sans maitrise (akrasiéi) contre elle, ils deviennent eux-mémes des
traitres a la santé, par leurs désirs (epithumiéisin).» 4

Dans le maintien de la santé intervient donc, pour Démocrite, la volonté,
la maitrise de soi (le contraire de I'akrasia) et le refus des désirs excessifs :
ces €léments contribuent a construire cette Ame rationnelle qui est le but de
la vie philosophique. L’implication de la responsabilité de chacun dans la
maniére qu’il a de diriger son existence se manifeste €galement au niveau
politique, «la ville bien dirigée étant le meilleur appui» (fr. 252). Mais pour
que la ville soit bien conduite, il faut que chaque citoyen qui en fait partie
conduise d’abord bien sa propre vie et accorde ensuite sa bonne conduite a
celle des autres. Ce n’est qu’ainsi que peut se construire la concorde.

La loi de I'dme

La soumission a la loi implique (et 1a aussi c’est une conception novatrice)
une intériorisation de ses commandements : fr. 248 : «La loi veut améliorer
la vie des hommes ; mais cela n’est possible que lorsqu’ils veulent eux-mémes
aller bien ; car ce n’est qu’a ceux qui lui obéissent que [la loi] indique son
propre mérite» *!.

38 Fr. 236 : Oupdl pyechon Lev YoAemov: avdpog 8 T xpaTéely eDA0YIoTOL
(Stobée, III, 20, 56).

3 Fr. 242 : méoveg ¢F doolog dyaBol yivovtow 1) &rmo puotog (Stobée, 111, 29, 66).

0 Fr. 234 : Dyeinv edyfiol mopd Bedv altéovtal Gvdpwmol, Ty de TalTng
Shvayy £v Eantoic Eyovteg ovx loaoty' dpaoin 8& Tdvavtio mpnocovteg adTol
mpodotal THg VYeing ThHow enmBupinioty yivovtal (Stobée, III, 18, 30).

1 Fr. 248 : 6 vopoc BovAeTal pev eDEQYETELY Blov avipnmwy: Shvatal 88, Staw
avTol BovAWVTOL TACYELY £0° ToioL Yo TELBoEVOLSL TV 18NV dpeThv EvdeDvuTOL
(Stobée, Flor. 1V, 1, 33).



16 STEFAN IMHOOF

Tant que la loi reste extérieure a I’homme, 1l la subit comme une contrainte ;
mais sitét qu’il décide de 1'accepter et en integre la signification réelle, elle
peut devenir un guide qui contribue a son bonheur. Cette idée d’une «loi de
I’ame», esquissée déja dans les fragments 177 et 248, est encore explicitée dans
le fragment 264 : «il ne faut pas €tre plus respectueux devant les hommes que
devant soi-méme, ni davantage agir mal, que cette action ne soit connue de
personne, ou qu’elle le soit de tous les hommes ; mais il faut étre le plus
respectueux devant soi-méme, et cette loi doit se dresser devant I’ame afin de
-ne rien faire de fAcheux.» 42

Dans ce texte, Démocrite semble dire que I’ obligation de se respecter soi-
méme est le fondement véritable de la vie morale. L’honnéteté est moins un
gage rendu a la foule, elle est donc moins liée a ce qu’elle montre (ou a ce
qu’elle fait), qu’elle n’est un gage qu’on se donne a soi-méme. Le risque majeur
est que I’on soit mal compris, critiqué ou calomnié, sans que 1’on puisse faire
forcément état de sa bonne foi, et, dans ce cas, c’est ’acte qui possede plus
de force que le discours. La loi n’est plus une contrainte absolue, extérieure,
imposée par la communauté, elle devient une contrainte personnelle que cha-
cun accepte de suivre ; et c’est a soi-méme que [’on devra dorénavant rendre
des comptes. C’est cette méme contrainte intérieure qui pousse Antigone a agir
contre les lois de la cité.

L’obligation vis-a-vis de soi-méme implique que I’ame est congue comme
transparente a elle-méme. Le fragment 244, dont le fragment 264 cité ci-dessus
constitue une version plus élaborée, I’évoque a nouveau : «ne dis ni ne fais
rien de mal, méme si tu es seul ; apprends a avoir honte devant toi-méme bien
plutdt que devant les autres» 4.

On retrouve ici le couple lexis / ergon, mais I’opposition ne s’applique plus
a deux groupes distincts, elle est appliquée a soi-méme. Dans les autres frag-
ments, cette opposition désignait plutdt une parole adressée aux autres ou une
action commise au vu et au su de tous. Ici, Démocrite I’applique a celui qui
se parle et qui agit pour soi : seul témoin de ses dires et de ses actes, ’homme
qui a découvert la honte devant soi-méme doit apprendre a se respecter comme
tel et a ne pas poursuivre les apparences qui se manifestent dans le discours
d’autrui. Les paroles que I’on s’adresse et les actes que I’on commet existent
sur le méme plan pour 1’ame transparente ; celui qui, pourvu d’intelligence,
mais surtout d’honnéteté, se regarde penser et agir, a des comptes a se rendre,
a lui-méme avant les autres. On voit ici que parler signifie aussi se parler, en
un monologue intérieur d’une intransigeante honnéteté. Agir signifie aussi agir
pour soi, sans que ce que 1’on fait, le bénéfice qu’on en retire, ne soit forcement

2 Fr, 264 : undév L udAAov Toug dvpdmoug aideicOat £wuTtod undé Tt LA oY
efepydlecBot xoedv, el LEAAEL undelg eibhoelv 1 ol mavteg Evipwmot, AL EwuTov
udAoTto aideioBo, xol ToUtov vouov tht puyit xabeotdvar, HGote pPndev motelv
avermtndetov (Stobée, IV, 5, 46).

3 Fr. 244 : goadrov, »xdv povog g, PNte AgEnie uAT €pydont pdBe 8¢ TOAD
LOAAOV TGV GAAWY ceauTOov aloyVvesBor (Stobée, 111, 31, 7).



LOGOS ET BONHEUR CHEZ DEMOCRITE 17

exposé au jugement d’autrui. Suivre le logos revient donc aussi & manifester
une forme de fidélité a 1'égard de soi-méme.

A la conscience éclairée et juste, Démocrite oppose les alogoi, littéralement
ceux qui sont privés de logos. Dans le fragment 292, on peut lire: «Les
espérances des gens privés d’intelligence sont insensées» * et dans le fragment
289 : «L’irréflexion consiste & ne pas céder aux nécessités de la vie.» ¥ Le
premier texte montre que 1’espérance est, elle aussi, soumise aux exigences
de la raison. Seules les personnes sensées ont des espérances raisonnables ;
celles des fous sont, comme eux, insens€es. Le second fragment est plus
difficile a concilier avec ce que nous avons dit précédemment. Si on le tournait
de maniére positive, on obtiendrait : le logos consiste a céder aux exigences
de la vie, c’est-a-dire qu’il est sage ou raisonnable de se soumettre aux exi-
gences de la nature, auxquelles on ne peut de toute mani¢re pas €chapper. Une
telle affirmation anticiperait certaines conceptions stoiciennes (a moins qu’il
ne s’agisse d’une contamination imputable a Stobée qui cite le texte) et reste
difficile a concilier avec ce que Démocrite affirme ailleurs au sujet de la liberté
intérieure. Je préfere laisser ici cette divergence en 1’état, plutot que tenter,
comme le suggére J.-P. Dumont #, de considérer la pensée de Démocrite, dont
lactivité créatrice a embrassé plus de 60 ans, de maniére évolutive, en dis-
tinguant différentes périodes dans celle-ci, de fagon a pouvoir tenir compte
d’éventuels changements de perspective. Une telle fagon de faire n’est en effet
légitime que lorsqu’on dispose d’une ceuvre a peu prés complete. Comment
distinguer une évolution quelconque de la pensée d’un auteur, a travers une
collection de fragments dont on ignore, pour la plupart, de quels écrits ils sont
tirés, écrits dont la liste de Thrasylle citée par Diogéne Laérce (pour autant
qu’elle corresponde a la réalité) ne fournit pas la moindre indication chrono-
logique, mais tente de grouper les livres de Démocrite par tétralogies théma-
tiques? Il me semble plus rationnel de considérer les textes existant comme
un tout, de les juxtaposer la ol c’est possible, et de faire apparaitre les diver-
gences 1a ol elles sont irréductibles.

Derniéres occurrences de logos ; I’dme comme principe directeur du corps.

Il nous reste maintenant a analyser les derniers fragments dans lesquels
apparait logos :

4 Fr. 292 : dGAoyolL TV dfuvetwv al eAmideg (Stobée, IV, 46, 19)

45 Fr. 289 : dhoytotin wh Euyywpéey Taiol xatd Tov Blov dvdyxaig (Stobée,
IV, 44, 64).

46 Dans la notice qu’il consacre a Démocrite dans Les écoles présocratiques, Paris,
Gallimard, 1991, p. 881.

L



18 STEFAN IMHOOF

fr. 7 : «Ce discours (ou : cet argument) aussi, fait clairement apparaitre qu’en veérité
nous ne savons rien au sujet de rien, mais 1’opinion (doxis) est ce qui leur coule
dessus (epirhusmié, selon Diels le flux des atomes) pour chacun.» ¥/

Ce texte fait partie d’une rare série de fragments «authentiques» consacres
a des questions de physique. Sans pouvoir entrer ici dans une interprétation
détaillée de ce passage capital pour la compréhension de la physique
démocritéenne, ce qui nécessiterait un détour par les autres fragments évoquant
ces questions *®, on se contentera de dire que logos semble garder son sens
habituel, et désigner alors les mots par lesquels Démocrite annonce une verité
épistémologique fondamentale, ou celui d’«argument». En résumé, le texte
signifie, pour autant que I’on puisse saisir le sens d’epirhusmié (trés contro-
versé), qu’il n’est pas possible de connaitre la vérité des choses comme telle,
mais que nous n’en pouvons connaitre que I’assemblage d’atomes qui nous
arrive, qui nous «coule» dessus. Ce flux d’atomes, qui est pour nous I’apparence
des objets, ne peut donner lieu qu’a une interprétation particuliere (doxis) et ne
doit en aucun cas &tre considéré comme le fondement ultime de la réalité.
Néanmoins, et c’est paradoxal, c’est par le discours de Démocrite que nous
prenons connaissance et conscience que ce que nous tenons pour des Verit€s ne
sont en fait que des opinions. Logos ne désigne donc pas ici n’importe quelle parole,
mais bien les dires réfléchis et argumentés de Démocrite lui-méme, qui nous
permettent précisément de prendre conscience que nous ne percevons que |’appa-
raitre des choses. On pourrait dire aussi que le logos stabilise par les mots le flux
des apparences sous-tendues par des configurations atomiques changeantes.

Le dernier fragment dans lequel logos se trouve utilisé est le fragment
187 : «Pour les hommes il convient de tenir compte de I’ame plutoét que du
corps: car la perfection de I’ame redresse la misere de 1’enveloppe, alors que
la force de I’enveloppe n’améliore en rien 1'ame, lorsqu’elle est dépourvue de
réflexions (logismo).» *°

Ce texte est capital : on notera I’ opposition dme / corps, tantot sous la forme
de psuché / soma, qui deviendra traditionnelle avec Platon, tant6t sous la forme
de psuché / skéné (littéralement, la «tente», désignant tout ce qui recouvre, tout
ce qui enveloppe). Distinction donc de deux principes, tous deux matériels,
selon le canon du matérialisme, et fonctionnant comme un noyau, enrobé dans
une enveloppe. Logos, intégré ici a I'expression logos poiein, qui veut dire
«tenir compte», n’a plus sa signification habituelle.

Le fragment est construit autour de trois oppositions :

*7 Fr. 7 : SnAot pev &7 xai obtog 6 Aoyog, 6Tt éteft o0dEV Topev mepl 0vSEVOC,
QAN 'Empuouin exactowowv 1) 8ofic (Sextus, VII, 137).

% Cf. mon étude «Le vocabulaire du savoir et de la connaissance chez Démocrite».
BOYKOAEIA, Mélanges offerts a B. Bouvier, Genéve, Belles-Lettres. 1995, p. 31-40.

* Fr. 187 : avdpamolg Gouodiov Guyic LAY § couatoc Adyov moteicBor
uyfic HEV Yap TEAedTne oxmveoc poyfnpinv Opbol, oxajveoc 88 ioylc &vev
Aoytouod Quynv ovdev TL dueive tilnow (Stobée, Flor. IIL t. 1, 27)



LOGOS ET BONHEUR CHEZ DEMOCRITE 19

1) Celle de I’ame et du corps : ¢’est a I’ame qu’il faut consacrer ses efforts ;
dans le fragment 37 cette opposition est encore renforcée par I’ opposition divin
/ humain. Démocrite dit que «celui qui choisit les bienfaits de 1’ame choisit
ce qui est plus divin ; celui qui choisit [les bienfaits] de I’enveloppe, ce qui
est humain» °. Se préoccuper de I’ame est donc le but de I’homme qui cherche
a se diviniser, alors que ’homme simplement humain se contente des préoc-
cupations du corps. Démocrite estime sans doute que le propre de ’homme
est de s’occuper de son dme ; dans le fragment 105 on lit : «la beauté du corps
est animale, si derriére elle ne se cache pas I’intelligence (noiis)» °!. C’est donc,
une fois encore, I’insertion du nois dans ’enveloppe charnelle qui permet a
I’homme d’accéder au statut de véritable humain, et méme, par sa préoccu-
pation constante de 1’dme, a celui de divinité.

2) Celle de la perfection et de la misére : I’dme peut parvenir a la perfection,
alors que le corps est entaché de misere ; il se dégrade, se transforme (on ne
voit pas bien comment cette opposition est conciliable avec le dogme maté-
rialiste d’une dme congue comme agrégat d’atomes).

3) Celle de la réflexion et de la force, du logismos et de 1’ischus, qui pourrait
étre un doublet de 1’opposition logos / ergon. Dans ce cas, Démocrite défendrait
ici la réflexion par opposition aux fragments dans lesquels il valorisait 1"action.
L’intelligence liée a I’ame est indispensable pour améliorer le corps ; la force brute
est insuffisante et, comme telle, n’a aucune prise sur I'ame raisonnante. On a ici
I'esquisse d’une psychologie démocritéenne, dont on trouve des traces dans
d’autres fragments encore, tels que I'important fragment 159 : «Car si I'ame
intentait au corps un procés a cause des douleurs et des mauvais traitements qu’elle
a endurés a cause de lui toute la vie durant, et s’il (Démocrite) était lui-méme
juge de I'accusation, c¢’est volontiers qu’il condamnerait I’dme parce que c’est
elle qui a détruit le corps par ses négligences, I'a dissolu par ses ivresses, I’a perdu
et déchiré par la recherche des plaisirs, comme serait responsable du mauvais
usage d’un instrument ou d’un objet celui qui I’utilise sans ménagement.» >

A T’accusation platonicienne du corps contre I’dme semble répondre ici
I"accusation démocritéenne de 1’Ame contre le corps. Comme nous I’avons vu
au fragment 187, c’est I’ame qu’il faut entourer de tous les soins, car elle seule
est capable de corriger le cours naturel du corps. Ici, dans le fragment 159,
Démocrite fait un pas de plus : si le corps dépasse la mesure, garante d’une
bonne vie selon le principe essentiel de la modération des désirs, qu’il sombre
dans I’ivresse et la recherche effrénée des plaisirs, la faute en incombe a I’ame,

0 Fr. 37: 6 1t puyic Gyodd aipeduevog Tt Oetdtepa aipgetal. O 8¢ T
OXNVEOC” T avipwria (Démocrat., 3).

ST Fr, 105 : oOUATOC *dAANOC (oiddec, fiv wn vodg OmfL (Démocrat., 71).

2 Fr. 159 : el tob copatoc adTit 6ixny Adyovtog, mopd mévta Tov Blov by
‘})513\’%(11 < %Ol > HoUGC TETOVOEY, AITOC YEVOLTO TOD EYXANLATOC 8L < XAOTNG >,
NSewe av xaradmnpioacdot THg Juyfg, @ olg TO eV AMTWAECE TOD COUATOC TG
Ouereiong ol éféAvoe Todg uébaic, ta 88 xaté@delpe xal Sifomace Taic
(?1;\n50vimg, Gomep dPYAVOU TIVOC 1) oXEDOUE HUUGDE EYOVTOC TOU XPWULEVOV
UPeddC aitiacduevoc (Plut., fragm. de libid. et aegr. 2).



20 STEFAN IMHOOF

puisque c’est elle qui utilise le corps instrumentalisé a son profit. L activité
du corps se développe selon la nature, menée par le principe de la force brute.
L’ame possede, en revanche, une puissance directrice : elle agit comme un
gouvernail ; le corps laissé a lui-méme dériverait inexorablement, alors que
lorsqu’il est soumis a la bonne direction de 1’ame, il peut étre redressé (fr. 187).
Lorsque le corps dérive, c’est I’ame qui doit étre mise en accusation et con-
damnée, puisque c’est en elle et en elle seulement que I’on peut trouver le
principe rationnel, I’intelligence capable d’en stopper la dérive. Le corps,
dépourvu de logismos, ne peut €tre tenu pour responsable de ses deboires,
provoqués par I’ame. Une fois encore, on voit ici I’appel que Démocrite adresse
a la responsabilité et a la volonté humaines, capables a ses yeux de corriger
les exceés d’un corps dépourvu de principe directeur.

Remarques de synthése

Au cours de notre analyse des fragments de Démocrite, on a pu constater
que lorsque le logos s’oppose a I’action, comme le dire au faire, I’ Abdéritain
insiste tantdt sur la faiblesse de la parole, comparée a la force univoque de
I’action, mais il montre aussi qu’il existe une force de la parole, notam-
ment lorsqu’elle doit convaincre. La nouvelle rhétorique (des Sophistes), dont
Démocrite critique les artifices, n’exerce que peu d’effets sur I’action, qui
€chappe, grice a sa force, au sortilege des mots trompeurs. Le logos est une
capacité que I’homme posséde en propre et qui lui permet de résister a I’em-
prise des passions ; au début, le logos est «inné», mais il fait aussi 1’objet d’un
apprentissage et se développe donc de maniére continue durant toute I’exis-
tence humaine. La sagesse, elle aussi, peut &tre présente dés la jeunesse ou €tre
apprise. Les hommes, comme les animaux, dont ils ont appris 1’essentiel, sont
faits pour apprendre. Griace au logismos, nous pouvons accéder au bonheur :
étre heureux dépend donc également de la volonté. Grice au noiis, nous
agissons en honnéte homme, dont la caractéristique essentielle est sans doute
la capacité de modération dans 1'usage des plaisirs. Cette modération est
indispensable pour garantir I’équilibre de la vie morale. Puisque I’homme sensé
est capable de se dominer, il est largement responsable de ce qui lui arrive,
y compris de sa santé, alors qu’on pourrait penser que ce domaine dépend du
hasard ou de I’action divine. Cette domination de soi implique une capacité
d’intériorisation des commandements édictés par les lois : seules les lois véri-
tablement acceptées par chacun permettent d’atteindre le bonheur. Elles n’ap-
paraissent plus dés lors comme des contraintes que 1’on est forcé de suivre,
mais plutdt comme des exigences librement consenties et suivies. L’homme
qui choisit de suivre le noiis devient donc véritablement humain ; pour se
rapprocher encore de la divinité, ’homme véritablement humain choisira ex-
clusivement les bienfaits de 1’dme.



	Logos et bonheur chez Démocrite

