Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 49 (1999)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 131 (1999), P. 423-457

BIBLIOGRAPHIE

GERrRALD BECHTLE, The Anonymous Commentary on Plato’s Parmenides (Berner
Reihe philosophischer Studien — 22), Berne, Paul Haupt, 1999, 285 p.

Dans un manuscrit de la bibliothéque de Turin, on a découvert, il y a 125 ans, sept
folios €crits en palimpseste qui contiennent quelques fragments d’un commentaire sur
le Parménide de Platon. Le manuscrit, qui date du VI siécle, a été détruit dans I'incendie
de 1904 ; mais il reste deux transcriptions du palimpseste. Wilhelm Kroll a publié
Ueditio princeps (Rheinisches Museum, 1892) ; une deuxiéme édition a €té préparée par
Pierre Hadot (Porphyre et Victorinus, 1968) et une troisicme par Alessandro Linguiti
(Corpus dei papiri filosofici 111, 1995). Les fragments traitent de Parm. 137-143 : peut-
étre faisaient-ils partie d’un commentaire complet du dialogue. Deux des fragments (111
et I'V) donnent une exégese détaillée du texte ; d’autres démontrent que ’auteur recher-
chait une interprétation métaphysique de I'argument de Platon. Les éditeurs sont tous
convaincus que le commentaire est un produit du platonisme tardif — ¢’est-a-dire que
I"auteur a €crit apres Plotin. Hadot s’est efforcé de prouver que le commentateur n’est
autre que Porphyre, que le commentaire a influencé Marius Victorinus (et par consé-
quent toute la tradition du platonisme latin) et que le texte posséde une importance
capitale pour I’histoire de la philosophie antique. L’étude de Bechtle propose (1) un
texte grec agrémenté d’une traduction anglaise ainsi que de quelques annotations ; (2)
des renseignements sur le platonisme dit «moyen» ; (3) un commentaire sur le com-
mentaire — donc un «métacommentaire» ; (4) un essai sur la philosophie du com-
mentateur ; et (5) une nouvelle hypothése concernant sa datation. Le texte des fragments
est fort difficile & comprendre et son interprétation pose toute une série de problémes.
I1 faut accueillir favorablement cette nouvelle tentative d’éclaircissement. Mais si I’étude
de I’A. suscite parfois I'admiration et méme |’assentiment, elle n’est pourtant pas a ’abri
de toute critique. Le texte grec n’est pas accompagné d’un apparat critique, ce qui est
agacant : on ne peut pas lire le texte de I'A. sans consulter I'édition de Hadot ou de
Linguiti. (J'ajoute que les annotations textuelles, peu nombreuses, peuvent tromper : la
note 126, p. 64, suggere que le terme «(wn» [14.20-21] est une correction proposée par
I'A. — de fait, ¢’est la lecon du ms.) Egalement facheux est le fait que la traduction est
imprimée apres le texte et non en face de lui. Les parties exégetiques du commentaire
sont intelligentes : 8.1-14 présente une analyse logique de deux lignes du Parm. ; 8.14-
31 commente et critique 1’argument de Platon qui stipule que si I’Un devient plus vieux
que lui-méme, il devient aussi plus jeune que lui-méme. Le commentateur a raison dans
son analyse aussi bien que dans sa critique. Mais I'A. le comprend mal : par rapport
a 8.1-14, il lui attribue des erreurs logiques on ne peut plus grossieres (p. 153-154) ;
en 8.14-31, il croit a tort trouver des sottises et des confusions, et il nous offre, de son
propre cru, une interprétation du texte platonicien qui n’est guére intelligible. Les parties
philosophiques du commentaire sont plus obscures que le texte commenté : elles af-
fectent un style ampoulé qu’un honnéte homme qualifierait de balivernes et dont I'A.
lui-méme s’excuse : «je suis conscient que [...] je dis des choses obscures a cause de
la faiblesse du langage» (6.12-16). Il nous assure, par exemple, que «pour plusieurs
raisons le Dieu supréme est ineffable et innommable» (1.3-5). Cette phrase est ou bien
fausse (si le mot «Dieu» fait référence a Dieu) ou bien dépourvue de sens (si le mot
«Dieu» ne fait référence a rien). L’A. affirme que «nous n’avons aucun moyen pour
saisir 1'Un ; pourtant, cela est, bien entendu, conciliable sans aucun probleme avec le

Histoire de
la philosophie



424 BIBLIOGRAPHIE

besoin, expérimenté méme par le plus négatif des théologicns, de parler, d”une manicre
ou d’une autre, au sujet du plus Haut et de dire quelque chose s’il ne va pas enticrement
se taire. Cette dernicre stratégie serait, strictement parlant, correcte mais peu pratique
pour celui qui veut communiquer quelque chose» (p. 161). J'espere que I'A. plaisante ;
mais je n'en suis pas str. Quant a la datation, I’A. soutient la thése hétérodoxe selon
laquelle Ie commentateur aurait écrit avant Plotin. II est vrai que rien ne témoigne de
I'existence des commentaires sur le Parménide a I'époque du «moyen» platonisme ;
mais I'A. croit — avec, entre autres, Dodds et Dillon — que le dialogue a joui d’une
importance cruciale pendant toute cette période. (Voir par exemple p. 72-73 ; 222-223
— mais Porphyre, Vit. Plot. 20, ne «confirme» pas qu’il y ait eu «une tradition spécifique
dans le moyen platonisme pour 'exégese du Parmeénide» ; et Plotin, Enn. V 1 8, ne fait
pas référence a I'exégese des dialogues de Platon mais a la reconnaissance des vérités
platoniciennes avant Platon). Il est vrai que I’on trouve maint paralléle entre notre texte
et celui de Plotin ; mais dans aucun des cas notre auteur ne s’appuie sur Plotin (par
exemple p. 145, 205, 222). L’élément déterminant, selon I'A., est le fait que, de manicre
générale, les idées du commentateur ainsi que sa fagon de les exprimer se rapprochent
plutot de Numénius que de Plotin ou de Porphyre. Les arguments négatifs de I'A. par
rapport a la datation sont puissants, de sorte que la these de Hadot est ici définitivement
mise en doute : on ne peut plus parler d'un commentaire de Porphyre. En revanche,
les arguments positifs, qui doivent établir une datation pré-plotinienne, dépendent tous
des ressemblances et dissemblances philosophiques et doctrinales entre le commentaire
et certains textes pré- et post-plotiniens, et pour cette raison ils me paraissent moins
convaincants. En effet, raisonner de cette fagon risque toujours d’introduire un élément
de subjectivité difficile a justifier. Dommage que I’A. s abstienne presque totalement
de I'examen philologique qui, & mon avis, est le seul moyen fiable pour dater un texte
de ce type. Il me déplait de critiquer de maniere assez sévere le premier livre d’un jeune
chercheur. (Il s’agit de la version revue d’une theése de doctorat de 1I'Université d’Ox-
ford.) Ou bien je deviens de plus en plus acariitre ou bien les livres parviennent aux
maisons d’édition de fagon de plus en plus hitive. Ce qui est évident, ¢’est que les jeunes
savants croient qu’ils doivent absolument publier afin de constituer un bon curriculum
vitae. Et ils ont raison, car aujourd’hui nous mesurons la valeur d’une carriére au nombre
de pages imprimées. Par conséquent, la situation universitaire encourage — je dirais
presque : exige — la publication d’ouvrages semi-achevés. Situation absurde et que nous
ne devons plus tolérer. Il ne faut cependant pas s’en prendre aux jeunes, mais bien plutot
a nous, les vieillards.

JONATHAN BARNES

FraNCOIS-XAVIER PUTALLAZ, Le dernier voyage de Thomas d'Aquin (Juste un
débat), Paris, Salvator, 1998, 199 p.

Historien de la philosophie médiévale, I’A. livre un récit fictif, un tableau des
mentalit€s, des débats intellectuels, et des conditions matérielles de la vie sociale,
économique et culturelle dans la seconde moitié du XIII® siecle. Raynald de Piperno,
secrétaire et confident de Thomas d’Aquin, narre la mort du maitre et se remémore
quelques moments d’une existence itinérante sur les pas du confrere mendiant. Le centre
du récit est Paris, ot maitres séculiers et réguliers se sont combattus pour le pouvoir
intellectuel et, les uns comme les autres, ont d défendre leurs privileges universitaires
contre les autorités politiques et religicuses. Dans le cadre de I'institution universitaire,
le récit met en place I’histoire de la dispute, nouvelle forme de diffusion du savoir et
instrument de découverte. Les grandes figures du débat sur I’aristotélisme arabe, Siger
de Brabant, Boece de Dacie, Godefroid de Fontaines, Thomas, Jean Peckham, entre



BIBLIOGRAPHIE 425

autres, sont réunis par la fiction, acteurs d’un débat exemplaire sur I’éternité du monde,
la providence et la liberté divine, le nécessitarisme paien d’Aristote, et sur la nature et
la fonction de I'intellect humain. L’ A. peut ainsi poser une question chere aux historiens
de la pensée thomasienne : pourquoi le théologien dominicain mettait-il tant de hargne
ct d'intelligence a discuter des théses philosophiques encore marginales et enseignées
a la facult¢ des arts, de rang inférieur? Une réponse est proposée par le biais des
interrogations de Raynald et de ses louanges a I'égard du maitre : pour Thomas, la
découverte de la vérité procédait de I’élucidation des causes de I'erreur, la démarche
scientifique était conditionnée par la méthode de la réfutation, et la censure autoritaire
ne pouvait étre durable, elle faisait injure & la raison humaine. La mission intellectuelle
des fréres mendiants, en particulier des précheurs, en était grandie. Des récits de voyage
encadrent les tableaux parisiens, donnant lieu a la rencontre entre la troupe de Thomas
et un marchand, Donatello degli Alberti, figure antithétique du moine mendiant, et
incarnation pourtant d’un destin parallele : comme Thomas, Donatello, happé par un
monde nouveau, a quitté sa famille et renoncé a I’héritage de la terre paternelle pour
courir le monde. Son désir est d’argent, celui de la troupe de Thomas, de pauvret¢ ;
sur la route, ils cheminent cote & cote et discutent ; mais a Paris, 'autre pauvreté, la
misere, non voulue, résultant de I'inflation caus€e par la spéculation, présente I'autre
face d’un monde peu a peu décloisonné et urbanisé. La défense de "usure contre les
interdictions de 1’Eglise, faite par Donatello et le veeu de pauvreté exalté par les fréres
mendiants, sont relativisés, en leur cynisme et impuissance respectivement. Loin de la
forét, terrifiante, mais que I'A. décrit aussi, en suivant J. Le Goff, comme le désert des
mystiques et des renongants, Paris est le lieu des séductions ; les l'cmmes se pressent
autour du marchand de draps et les tanneurs proposent de belles peaux a Raynald en
quéte d’un support matériel pour la pensée de Thomas. LL'A. veut ainsi faire voir ce
que ['histoire et ["histoire de la philosophie ont conjecturé du XIII* siecle ; il illustre
son récit, en appendice. par des extraits d'ceuvres diverses de Thomas d Aquin en
traduction francaise. Une postface bibliographique offre les premiers instruments a qui
veut entrer dans I'univers intellectuel du Moyen Age.

CATHERINE PRALONG

Craupia BrRINKER-VON DER HEeYDE, NikrLavus Larcier (€ds), Homo Medietas.
Aufsdtze zu Religiositdt, Literatur und Denkformen des Menschen vom
Mittelalter bis in die Neuzeit. Festschrift fiir Alois Maria Haas zum 05.
Geburtstag, Berne, Peter Lang, 1999, 703 p.

Trente-huit chercheurs et théologiens ont collaboré a ce magnifique volume publié
a I'occasion des soixante-cing ans de Alois Maria Haas. Autour du thé¢me Homo
Medietas, chacun d’cux donne le meilleur de sa spécialité et peut ainsi faire ¢cho a I'un
ou 'autre des nombreux aspects de 'ceuvre et des intéréts religicux et mystiques,
littéraires, philosophiques et philologiques du célebre professeur zurichois. Les premiers
articles, regroupés sous le titre Homo religiosus, nous invitent tour & tour & suivre les
différentes étapes de la découverte du Japon et du zen par les missionnaires chrétiens
(Urs App), & pénétrer les fondements bibliques et sacramentels de la mystique d’ Evagre
le Pontique (Gabriel Bunge), & apprécier la finesse de la pédagogie spirituelle des Peres
du désert égyptien (Georges Descoeudres) et la spiritualité du ceeur et de "'amour des
Sceurs d’Unterlinden de Colmar (Karl-Ernst Geith). Walter Haug traite ensuite de la
relation des degrés de I’ascension de I'dme exposés dans ['ltinerarium mentis ad Deum
de Bonaventure avec le néoplatonisme dionysien. Paul, Michel et Eva Tobles analysent
enfin les méthodes exégétiques que les bénédictins Pierre Bressuire et Heinrich von
Hesler ont utilisées dans leurs écrits. Le deuxiéme chapitre, intitulé Homo mysticus,



426 BIBLIOGRAPHIE

rassemble d’excellentes contributions sur la mystique chrétienne médiévale. Bernard
McGinn examine d’abord comment les trois béguines Hadewijch d’Anvers, Mechtilde
de Magdeburg et Marguerite Poréte ont vécu leur ascése du vide, de la souffrance et
de I'annthilation a travers I'interprétation de la kénose du Christ. La puissante inspiration
musicale de Hildegarde de Bingen fait I'objet d’une contribution intéressante dans
laquelle Louise Gnadinger approfondit I’essence et la fonction du chant sacré dans les
offices liturgiques. I1 €tait au demeurant impossible de rendre hommage & Alois Haas
sans €évoquer les plus grands maitres de la mystique chrétienne occidentale, Eckhart,
Suso, Ruysbroeck, sur la pensée et I'expérience desquels il nous a donné lui-méme de
st profondes analyses. C’est a quoi se sont consacrés Freimut Loser, en étudiant le role
de Marie dans le deuxieme sermon des (Euvres latines du Thuringien, Peter Ochsenbein,
en passant en revue les passages mystiques du Livre de priere d’Engelberg, Kurt Ruh,
en analysant la phrasc¢ologie de la mystique de Groenendaal, Bettina Spoerri, en expli-
citant I"'tmportance du ceeur dans la «Vita» de Suso. En conclusion de ce chapitre,
Shizuteru Ueda suggere de maniére originale les rapports entre expérience et langage
dans les religions. Homo litteratus est le titre donné au troisieéme chapitre. Les études
qu’il nous propose développent quelques aspects de I'ceuvre et de la pensée de hautes
figures littéraires du Moyen-Age occidental, de la Renaissance et du XVII® siecle :
Wolfram von Eschenbach (Claudia Brinker-von der Heyde) les Poetes du centre de
Wales (Oliver Davies) Renward Cysat (Heidy Greco-Kaufmann), John Donne (Anselm
Haverkamp), Hartmann von Aue (Ingrid Kasten), Heinrich von dem Tiirlin (Johannes
Keller), Gottfried von Strasbourg (Jan-Dirk Miiller), Hamann et la poétique christo-
logique (Wilhelm Schmidt-Biggemann). Dans un dernier essai, Sigrid Weigel expose
la théorie du langage dans la Kabbale. Les spéculations sur I’homme envisagé comme
«microcosme» et «centre» deés la fin du M()yen-;\ge et a la Renaissance, les relations
que ces spéculations entretiennent avec la redécouverte de la pensée platonicienne font
I'objet de deux articles par Wolfgang Harms et Burkhard Mojsisch, et ouvrent un
quatrieme chapitre évoquant I'Homeo philosophus. On y trouve aussi une intéressante
contribution sur la théorie de la maladie et de la vie chez Paracelse par Hans Jorg Keel,
et, enfin, une conférence de Raimundo Panikkar comparant les théories anthropologi-
ques du Moyen Age occidental et des cultures asiatiques. Les trois derniers exposés de
cet hommage, sous la téte de chapitre Homo philologus, abordent la création des sagas
islandaises entre le XII¢ et le XIV® siccle, lesquelles font partic intégrante de notre
héritage européen chrétien (Oskar Bandle), I'art de I’entretien et de la théorie du langage
dans la Suisse du XVI© siecle (Elvira Glaser) et la notion d’oralité et de transmission
directe des textes dans le Moyen-Age (Stefan Sonderegger). En fin de volume, une
bibliographie complete des ouvrages et articles du Professeur Haas a ¢té dressée par
Josiane Aepli, et un index de tous les noms propres nous permet de retrouver rapidement
leurs occurrences dans 1’ensemble des textes.

JEAN BOREL

MarC PARMENTIER, [ntroduction & [’Essai sur I’entendement humain de Locke
(Les grands livres de la philosophie), Paris, P.U.F., Paris, 1999, 314 p.

Les livres des grands esprits de la philosophie sont des occasions de rencontres
miraculeuses. C’est ce que montre le livre de Marc Parmentier. Il présente une Intro-
duction a I'Essai de Locke dans le but de réorganiser, a I'aide d’une terminologie
phénoménologique, I’unité complexe de I’ouvrage. Pour dépasser les difficultés métho-
dologiques d’un premier contact non avisé avec le texte lockien, I'A. expose trois
hypothéses de travail : 1) la principale catégorie cognitive, I'idée simple, n’est pas
immédiatement donnée dans I'expérience ; en fait, idées simples, idées complexes,



BIBLIOGRAPHIE 427

propositions et raisonnements sont rangés sur des niveaux syntaxiques distincts, indé-
pendamment de leur fonction représentative ; 2) la capacité organisatrice appartient 2
I'entendement humain et a son caractére intentionnel ; les intentions se manifestent &
travers des opérations définies comme des «conditions de possibilité des différentes
unit€s syntaxiques» ; 3) le traitement de la connaissance et des idées est fondé sur une
bonne grammaire de la pensée : les combinaisons des idées se soumettent aux regles
d’une syntaxe naturelle («grammaire générative» ot le sens de la pensée va du particulier
au général) et correcte (la chose n’est accessible a la pensée que dans son essence
nominale), grace a un retour du langage sur le systeme de la connaissance. La structure
de I'Introduction suit dans ses grandes lignes I'ordre de I' Essai, a I’exception du premier
livre sur les idées innées. En intégrant cette problématique a son commentaire, 1’A.
choisit de donner un rdle introductif a la réponse de Locke au probleme de Molyneux.
Un partage de cette question en deux moments théoriques (passage des couleurs & I'idée-
figure d’un cercle et ensuite passage de cette derniere a I'idée-figure d’une sphére) met
en évidence un mécanisme dans la constitution des idées simples de sensation, dépendant
d’une participation intentionnelle de Iesprit. Par conséquent, la réponse négative de
Locke consiste a dire que I'idée simple de figure (comme celle de couleur, dailleurs)
n’est pas immédiatement donnée dans I'expérience de I'aveugle. La convergence établie
par I'A. entre I'«immédiat» (syntaxique) de la connaissance et I'«immédiat» (s€man-
tique) de la signification nous semble capitale pour expliquer I'insertion dans le traité
de Locke du Livre III, portant sur les mots. La these sémantique principale, selon
laquelle les mots signifient immédiatement des idées, trouve ses limites au niveau méme
du rapport mots/idées, sans la nécessité d’un recours a la fonction représentative des
mots. D’apres I'A., I'incidence de I'analyse du langage sur celle des id€es se manifeste
au niveau de I'objectivité et de la réalité de la connaissance. Le role des mots est
d’enrichir les constituants syntaxiques par une objectivité acquise a travers la référence
aux objets du monde. L analyse comparative st judicieuse et met en valeur un dévelop-
pement interne de la philosophie de Locke, afin de lui assurer une parfaite cohérence.
Néanmoins, on regrette 1’absence d’ancrage historique et de références aux critiques des
autres auteurs, comme Berkeley par exemple. L’A. présente ainsi un texte fermé dans
ses propres limites, éliminant toute objection extérieure, mais en parfait accord avec la
conclusion tirée par Locke lui-méme : les limites imposées au langage par sa finalité
sont les limites de "esprit humain mais, en méme temps, les fondements de la certitude
dans la connaissance. Le livre écarte toute interprétation simplificatrice d’une philoso-
phie que I’histoire nous a habitués a lire & I"aide d’un schéma empiriste. Il témoigne
d’une lecture trés attentive du texte de Locke, en dépit d’un recours excessif aux
commentaires existants. Une étude préalable de I"article de Jean-Michel Vienne («Locke
et 'intentionnalité : le probleéme de Molyneux»), dont les racines interprétatives ont
nourri les premiéres intuitions de I'A., est recommandce.

ANDA OPRISOR

BERNARD MABILLE, Hegel. L ’épreuve de la contingence (Philosophie), Paris,
Aubier, 1999, 384 p.

Dés le Préambule, le lecteur entre de plain-pied dans une discussion philosophique
marquée par la clarté et le naturel du propos. Ce chapitre liminaire met en place la
problématique et analyse le type de lecture requis — et adopte — pour comprendrc_ les
textes en profondeur : une lecture plurielle qui se garde avant tout des Conclusan
prématurées. L’ A., prudent et sobre dans son langage, forge cependant deux expressions
applicables I'une a sa démarche, l'autre au discours hégélien. Il s’agit de «lecture
aporétique» ou «diaporélique» otl 1'aporie reconnue n’est pas une impasse mais une



Philosophie
contemporaine

428 BIBLIOGRAPHIE

tension vers un dépassement possible — et «éleuthériologie» dont la teneur englobe et
fonde I’onto-logique tout en répondant bien a la définition hégélienne de la philosophie
comme «science de la liberté» (p. 53, note 58). La thése centrale de 1'ouvrage, c¢’est
que la contingence, ni illusoire, ni annulée par une nécessité draconienne, garde une
effectivité a travers tout le systéme. L’ A. veut surtout «montrer comment |’épreuve de
la contingence n’est compréhensible que rapportée a I'épreuve de la liberté» (p. 17).
Plus encore que sur le mouvement processuel des développements hégéliens, I'A.
insiste, contre toute linéarité, sur I’'omniprésence de la relation syllogistique qu’il faut
se garder de briser malgré la distanciation parfois extréme des termes en rapport. Sur
les dix sections de I'ensemble, les cing premiéres sondent le corpus hégélien pour y
saisir I’€tre-la de la contingence (son role, sa figure, sa consistance) non seulement dans
la nature, la chair, le monde donné (esprit subjectif) mais encore dans le monde engendré
(esprit objectif) et jusqu’au ceeur de la Raison. Toute ambiguité dGment désignée et toute
critique de poids prise en compte conduisent I'A. & nouer des apories qui, somme toute,
appellent en creux la décision philosophique et son ouverture & la compréhension de
I’Absolu comme liberté. L’organisation du livre répond en tous points a cette attente.
Les sections 6 ¢t 7, sur la voie des solutions logiques et onto-logiques, mettent en lumiére
la «matrice éleuthériologique» de la philosophie hégélienne ; les dernieres sections
reviennent sur la lecture initiale pour y dégager le sens des termes aporétiques suspendus
et le statut d’une contingence effectivement réelle que le systéme se doit de garder
(tragiquement) en son sein pour conserver sa propre effectivité. L’A. analyse en détail
[I'ampleur du geste philosophique hégélien dans sa refonte spéculative du probléme
modal. Hors de la modalisation subjective des catégories transcendantales impuissantes
a passer du possible au réel, Hegel assure «lI’auto-diction de I’étre effectif a travers la
possibilité, la contingence et la nécessité», auto-diction ou le philosophe n’est en rien
le secrétaire de I’ Absolu mais celui qui est «en charge de sa manifestation» (p. 368).
Dans ce climat d’immanence fonciére, «l’acte de révélation n’est pas un message
ésotérique» (p. 347), mais un dur labeur conceptuel, une sorte de Passion du Sens qui
ouvre progressivement la réflexion philosophique a la liberté de I’étre chez-soi, seule
capable de conférer a la contingence sa rationalité en tant que contingence. Le principe
supréme de la philosophie hégélienne, garant de sa cohérence, se nomme liberté. La
Conclusion reprend en une quinzaine de pages tout I’itinéraire accompli et confirme la
haute tenue philosophique de I'A.

ELIANE MULLER

GotrtLos FreGE, Ecrits posthumes, traduits de I’allemand sous la direction de
Philippe de Rouilhan et de Claudine Tiercelin (Rayon Philo), Nimes,
J. Chambon, 1999, 315 p.

De cet ensemble de notes fragmentaires, de brouillons inachevés, de manuscrits
inédits et d’articles refusés, Frege confiait, dans une lettre jointe a son testament :
«Méme si tout n’est pas de I'or, il y a de I'or en eux». En effet : errant dans les couloirs
de cette mine abandonnée, a la recherche peut-étre d’un filon prometteur, le lecteur
découvrira sans doute quelque admirable pépite. La simple mention de quelques textes
recueillis dans ces Ecrits suffira a faire sentir I’intérét de cet ouvrage. L essai sur lequel
s’ouvre celui-ci constitue la premicre d’une longue série d’esquisses d'un Traité de
logique, projeté dés la publication de I'ldéographie mais qui ne vit jamais le jour. Frege
y soulignait notamment I’ambition du «langage formulaire de la pensée pure» de rompre
avec le langage naturel : «Il appartient au logicien de mener un combat constant contre
le psychologique et en particulier contre la langue et la grammaire, dans la mesure ol
elles ne donnent pas une expression du logique dans sa pureté» (p. 15). Un grand nombre



BIBLIOGRAPHIE 429

de ces ccrits s”attachent ainsi a méditer le statut de I'idéographie dont le premier exposé,
en 1879, marque comme on sait la naissance de la logique contemporaine. Se demandant
encore, pres de trente ans aprés la publication de cette opuscule, ce qu’il pouvait
considérer comme le résultat de son travail, Frege répondait aussitdt : «Presque tout est
li¢ a I'idéographie» (p. 219). Moins immédiatement lides a cette préoccupation, on
relevera encore des «Précisions» sur son article si important Sinn und Bedeutung :
"esquisse d’une quatrieme Recherche logique consacrée a «La généralité» ; ou encore
cette ultime €bauche dans laquelle Frege esquisse une tentative de fondation géomé-
trique de Parithmétique de style rigoureusement gaussien — achevant ainsi, par un
€mouvant retour a son point de départ, le parcours qu’il avait entamé cinquante ans plus
10t en consacrant a la mathématique de Gauss aussi bien son doctorat que son habi-
litation. Peut-&tre faut-il tout particulicrement citer le dernier article achevé, mais refusé
par la revue a laquelle le destinait Iauteur, intitulé «Les sources de connaissance en
mathématiques et en sciences mathématiques de la nature». Son allure curieusement
«€épistémologique» voire kantienne, qui contraste avec la critique tout au long de cet
ouvrage de I «idéalisme épistémologique» ne laisse pas d’¢tonner. Le lecteur y relévera
par exemple cette question, dans laquelle il verra peut-étre, comme nous, briller 'or
pur de cette forme de pensée : «Mais penser n’est-il pas parler? Comment est-il possible
que penser et parler entrent en conflit? Ne serait-ce pas que le penser entre en contlit
avec lui-méme? Ne serait-ce pas alors la fin de la possibilité de penser?» (p. 318) Si
cette question et son contexte immédiat pourraient certes inviter a y voir un repli sur
le criticisme ou sur une formule inédite des conditions de possibilité de la connaissance,
il nous semble plutdt que son style fait plutdt signe en direction d'une forme de pensée
qui trouva elle aussi son occasion dans la méditation du projet idéographique. La lisant,
comment ne pas penser en effet & Wittgenstein? — a cette énigmatique remarque par
exemple : «Le style de mes propositions est extraordinairement influencé par Frege. Et
st je le voulais, je pourrais montrer que cette influence s’ exerce la méme ol personne,
a premiere vue, ne la soupgonnerait.» (Zettel, 712) — Signalons la récente traduction
de la Begriffsschrift (Gottlob Frege, [déographie, traduction de 'anglais par Corinne
Besson et postface de Jonathan Barnes, Paris, Vrin, 1999, 214 p.). Avec ces deux
traductions, qui succedent enfin a celles qu'avaient procurées il y a trente ans déja
Claude Imbert (Les Fondements de [arithmétigue et le recueil intitulé Ecrits logiques
et philosophiques, Paris, Seuil, 1969 et 1971), les principaux écrits de Frege sont
désormais accessibles au lecteur francophone.

JEAN-FRANCOIS AENISHAENSLIN

MicHEL HAAR, La philosophie francaise entre phénoménologie et métaphysique
(Perspectives critiques), Paris, P.U.F., 1999, 144 p.

«Pour nous qui nous situons dans un aprés-Heidegger indécis...» (p. 86) — telle est,
pour I’A., la situation dans laquelle se trouve la philosophic contemporaine. Le propos
du recueil est deés lors d’examiner d’un point de vue rigoureusement heideggerien
quelques-unes des pensées de ce siecle finissant qui en France se sont inscrites, a un
titre ou & un autre, sous le titre de phénoménologie. C’est ainsi que sont réunies cing
€tudes respectivement consacrées aux doctrines de Merleau-Ponty, Sartre, Lévinas,
Derrida et Michel Henry. Or si 'on peut, selon I’A., constater un certain accord entre,
ces philosophes en ce qu'ils acceptent communément la «méthode» phénoménologique,
cet accord ne semble valoir que «formellement». L’A. en voit la raison dans le fait qu’ils
partagent une commune méconnaissance de I'exigence, pourtant essentielle au projet
heideggerien. d’une «destruction de la métaphysique». La légeret¢ de Merleau-Ponty
quant & la question de la métaphysique le conduirait ainsi a échafauder une conception



430 BIBLIOGRAPHIE

«ontique» de I'étre sous la forme de «I’Etre brut ou sauvage» du monde perceptif et
a proposer une figure «bénigne» du néant sous la forme de la non-coincidence du corps
ou de la chair. L’indifférence de Sartre par rapport a la tiche d’une destruction de la
métaphysique ferait qu’il n’ébranlerait jamais le primat de la conscience el restaurerait
par la méme une métaphysique de la subjectivité selon la stratégie bien connue du
renversement. «Pré-ontologique ou post-ontologique», I'éthique Iévi-nassienne serait
une «phénoménologie de I"absolu» — une métaphysique, comme I’attesterait telle d¢-
finition d”Autrui comme «lieu méme de la vérité métaphysique» (Totalité et infini,
p. 51). Quant a la réhabilitation de I’onto-théologie par Michel Henry sous la forme
d’une «onto-théologie négative» (p. 141), elle ne serait rien d’autre qu’une «rechute,
sans doute préfigurée par la structure de la phénoménologie husserlienne elle-méme,
dans la métaphysique postkantienne de la subjectivité absolue» (p. 139). A propos de
Derrida enfin, I'A. se demande — critique si fréquemment répétée et a laquelle Derrida
a répondu si souvent quon s’étonne de la voir encore une fois formulée — si le
renversement de la métaphysique qu’il opérerait ne reste pas prisonnier des oppositions
renversées, et en particulier d’un certain nietzschéanisme. S’il permet certes de mettre
en évidence certains aspects importants de ces doctrines, le choix de les lire du seul
point de vue de la question de I'histoire de la métaphysique et de la tache de sa
destruction conduit cependant I'A. a adopter un ton dogmatique, voire doctrinaire qui
peut irriter. Mais il est possible que ce choix soit pour ainsi dire appelé par chacun de
ces philosophes. Borges écrivit un jour que le défaut le plus constant des lettres fran-
caises résidait dans I'anxiété historique de ses écrivains : «Trop modestes pour se
considérer autre chose que des moments possibles ou nécessaires d’une €volution, trop
lucides pour ne pas savoir exactement ce qu’ils entreprennent, ils ne se voient jamais
sub specie aeternitatis, toujours sub specie temporis vel historiae. Ils tichent soit de
continuer une tradition, soit de la contredire sciemment. La France propose 1’étrange
et méthodique spectacle d’une littérature faite en vue de ses historiens.» ((Euvres
completes, t. 11, 1999, p. 451). De ce point de vue, le petit livre de Michel Haar en
offrirait une intéressante confirmation en ce qui concerne la philosophie...

JEAN-FRANCOIS AENISHAENSLIN

FrepEriC NEF, L'objet quelconque. Recherches sur ['ontologie de I'objet (Pro-
blemes & Controverses), Paris, Vrin, 1998, 343 p.

Le propos de I’A. n’est pas I'étude ontologique d’un type spécifique d’objet, mais
celle de I'objet en général : en quel sens peut-on dire que les objets intentionnels, non
intentionnels, concrets, abstraits, réels, fictifs, particuliers, universels, etc., sont tous des
objets? Ont-ils une nature commune? L ouvrage comporte quatre parties ; la premicre
met en rapport ['objet et le discours et propose une classification des objets et de leurs
propriétés ; la deuxi¢éme porte sur I’histoire des relations entre la logique, la sémantique
et lontologie (la logique a des rapports €troits avec ce sujet, dans la mesure ot elle
s’applique en toutes circonstances) ; la troisiéme développe une théorie de I’objet dans
un cadre logique ; la quatrieéme traite des objets possibles et fictifs et du probleme de
I'identité des objets a travers les mondes. L’ ontologie défendue par I’A. est un réalisme
modal de I’objet : «[...] il n’existe pas de raison déterminante de limiter I'étre a I'€étre
actuel, en dehors d’une ségrégation arbitraire du possible» (p. 255). Des arguments, et
plus souvent des réflexions thématiques, montrent que I’objet ne se réduit pas a un objet
concret, qu’il y a des objets abstraits, fictifs, intentionnels, etc., qu’'un objet peut ne pas
exister et néanmoins étre un objet, et que 1’objet transcendantal kantien, n’étant ni objet
d’expérience ni objet d’intuition, ne s’intégre pas dans la conception qu’a I’ A. de I’objet.
Ainsi soutient-il notamment qu’il existe des objets possibles non actuels, par quoi il



BIBLIOGRAPHIE 431

entend les objets, de notre monde et d’autres mondes possibles. qui peuvent étre nommés
ou décrits. Il récuse diverses objections actualistes. Par exemple, Quine affirme que nous
disposons de criteres d’identification clairs pour les concreta, mais pas pour les
possibilia, ce qui signifierait que ces derniers n’existent pas. Or, d’aprés I'A., nous ne
disposons de tels criteres ni dans un cas ni dans I"autre — nous ne saurions donc rien
en inférer. Sa démarche n’est cependant pas entiérement satisfaisante : on aurait souhaité
qu’il aborde d’autres objections. En particulier, il ne considére pas le fait que nous
n’entretenons aucun rapport causal avec d’éventuels autres mondes possibles, et par
conséquent que nous ne pouvons pas, semble-t-il, nous prononcer de maniere justifiée
sur leur existence. LA, rejette toutes les formes de relativisme, d’anti-réalisme et de
nominalisme pour aboutir a une ontologie ni exclusivement physicaliste ni exclusive-
ment intentionnelle ; selon lui, il existe une réalit€ objective et «stratifiée», partiellement
dépendante et partiellement indépendante de la conscience, I'une et ’autre strate étant
en principe connaissables par ’esprit humain. L’A. a le souci permanent d’inscrire son
analyse dans une perspective historique. Il s’agit cependant moins pour lui de retracer,
a la manicre d une introduction logico-philosophique, 1" histoire de I'ontologie de I’ objet,
que darticuler et de commenter avec précision les pensées qu’ont eu a ce sujet Bolzano,
Meinong, Frege, Wittgenstein, Russell, et quelques autres. Du fait de cette multiplicité
de rétérences, le néophyte n’y trouvera guére son compte. L'objet quelcongue n’est
d’ailleurs pas un ouvrage introductif : il est exigeant mais récompense 1"étude pour qui
fermera les yeux sur d’occasionnelles Iégéretés dans I'argumentation et se concentrera
sur une analyse tres articulée de ce theme transversal a toutes les disciplines théoriques.

PERRY PROELLOCHS

CLAUDE RomaNO, L'événement et le monde (Epiméthée}, Paris, P.U.F., 1998,
293 p.

L’ ouvrage, thése de doctorat qui dépasse de loin par la protondeur de ses vues les
trop habituels travaux bien académiques, se présente comme le premier volet d’une
rétlexion inspirée par la fréquentation de Sein und Zeir de Heidegger et de I’hermé-
neutique, la deuxieéme devant s’intituler L'événement et le temps. Le projet €laboré ici
vise a établir une herméneutique événementiale comme réponse a I'ontologie fonda-
mentale. Si Heidegger a €té le déclencheur d’une remise en question de la tradition
métaphysique occidentale. il n’a peut-étre pas ouvert suffisamment le questionnement
dans le sens de ce qu’est I'événement, comme moment hors temps, semblable a I'éclair
(cf p.37) dont parle Nietzsche lorsqu’il dit: «L’éclair luit.» Dans la proposition de
Nietzsche, apparait I'événement comme antérieur a tout fait intramondain, a ce qui est
déja descriptible. «Ce que nous appelons I’éclair n’est pas un étant qui posséderait un
certain mode d’étre, car il n’est pas du tout un étant, mais n’est précisément rien d’autre
que le luire lui-méme : ¢’est avoir-licu de I'événement qui donne lieu a la chose, et
non pas le contraire ; ¢’est la verbalité du verbe dont dérive le sujet, au lieu que le verbe
s0it congu comme ce qui exprime I’action d’un agent.» (p. 8-9) La premiére partie déerit
la tache d’une telle herméneutique événementiale comme «élucidation du sens de
I"aventure humaine au fil conducteur de I'événement. «L’é¢vénement au sens ¢véne-
mential devient instaurateur de monde.» (p. 56) Dans cette optique, «I’événement n’a
pas de cause, parce qu’il est sa propre origine, et ¢’est en cela, justement, que réside
son véritable sens pour I'aventure humaine» (p. 60). La deuxiéme partie délimite le
projet d’herméneutique événementiale par rapport a la psychologie et a ["anthropologie,
décrivant la compréhension comme événemential et mettant I"accent sur le sens premier
de la naissance dans ce contexte. La différence entre analyse événementiale et anthro-
pologie ou psychologie tient i la différence fondamentale entre I'explication par les



432 BIBLIOGRAPHIE

causes et la compréhension par le sens (cf p. 84). L’analyse de I'événement comme
antérieur a toute expérience possible conduit a une relecture de I'ipséité et de la
responsabilité, du désespoir et de I'effroi, du deuil et de la rencontre en tant que
structures a partir desquelles peut se comprendre 'expérience humaine. La dernicre
partic propose une relecture de I'expérience en-dega de son sens phénoménologique,
faisant apparaitre la conception empiriste de I’'expérience comme une dégradation de
son sens originaire. A cette lumiére, I'A. offre une compréhension de la parole, de la
souffrance et de la mort comme €événements non réductibles a un contexte d’expérience
au sens courant du terme, mais relevant du surgissement méme de I'advenant. Cela lui
permet aussi une petite pointe polémique a I'égard de I'événement journalistique,
considéré comme corrélat de I'expérience dégradée, destitu€e de son sens originaire de
«passer a travers» et de «péril». L’ensemble des réflexions €laborées ici ameéne I'A. a
décrire la tache de I'herméneutique €vénementiale comme lie a une penscée de la
temporalité, qui sera élaborée dans I'ouvrage annoncé.

JACQUES SCHOUWEY

DieTER THOMA, Erzihle dich selbst. Lebensgeschichte als philosophisches
Problem, Miinchen, C.H. Beck, 1998, 353 p.

Au «connais-toi toi-méme» socratique, I’ A. substitue le «raconte-toi toi-méme» et
propose une lecture de I'autobiographie comme réel probleme philosophique. Dans
premier temps, il analyse les liens entre autodétermination, responsabilité et narration.
Partant des idées de Kierkegaard sur la responsabilité du soi dans I'élaboration de sa
propre histoire, il en vient a discuter les concepts d’autodétermination et de justification
dans I'ceuvre de Habermas, pour aboutir & une étude des propositions de Rawls sur
['unité de soi réalisée comme plan de vie. Selon Thomi, ces divers concepts ouvrent
de fortes réflexions sur I'autodétermination, mais restent en-de¢a d’'une compréhension
suffisante du réle de I'autobiographie, ne dégageant pas suffisamment le fondement de
toute compréhension de soi : 'amour de soi. Le deuxieme chapitre est consacré au projet
de Maclntyre de relier la connaissance de soi et ["autobiographie, en tentant de réha-
biliter I'éthique aristotélicienne pour la connaissance de soi, et en faisant intervenir la
tradition comme élément constitutif de I’autobiographie. A nouveau, le modéle proposé
ne convainc pas enticrement I’ A., qui conteste le primat excessif accordé au protagoniste
de la narration, et qui ne reléve pas assez la complexité du processus de récit de sa propre
existence. En-deca du descriptif, des modalités de la narration, il y a un soubassement
qui seul pourrait donner sens au récit de sa vie. C’est en quéte de cela que se met I'A.
— Dans un troisiéme temps, le texte en vient a analyser le role de I"autodétermination
tel que le propose Rorty, ou celui de I’affirmation de soi chez Nietzsche. Ces pas dans
la compréhension de la narration meénent a une vision ou I’A. reprend certains aspects
et propose 'amour de soi comme source possible de la narration. C’est la quatrieme
partie qui va développer les propres theéses de I’A. La crise de I'identit¢, du soi, ouvre
la difficile question de I'amour de soi, abordé€e ici par le biais de la conception aris-
totélicienne concernant la maniére d’étre homme au plus haut degré, et de celle de
Rousseau sur le sentiment de sa propre existence. Ce retour aux «classiques» permet
a I’A. de constater qu’il est nécessaire de remonter en-dega des théories «constructi-
vistes», en-deca aussi des autobiographies comme les concoivent Lukacs, Bachtin et
Benjamin, pour comprendre vraiment la tiche de la narration, du récit de sa vie, dans
la lumicre de I'amour de soi. Amour de soi qui n’a rien d’une contemplation (savoir),
ni d’une exaltation de son égoité, mais qui exige une continuelle attention a ce que I'on
est et a ce que I'on veut étre. En ce sens, le récit de sa vie n’est ni simplement une
narration, ni purement une projection, mais bel et bien la tiche méme de I’existant qui



BIBLIOGRAPHIE 433

se demande ce qu’il en est de lui. Des lors, I'A. peut conclure qu'en fin de compte
I"histoire de sa vie en tant que vécue n’est pas du tout une histoire.

JacQues ScHOUWEY

AraiN TorNAY, L'oubli du Bien. La réponse de Lévinas, Préface de André de
Muralt, Geneve, Slatkine, 1999, 516 p.

L’ambition de cette €tude est de dégager «I"unité et la structure profondes de I’ ceuvre
de Lévinas» (p. 12). Toutefois il convient de distinguer nettement, pour une bonne
intelligence de I'ouvrage, son cadre général d’interprétation et ses analyses elles-mémes.
Le cadre général est annoncé clairement dans la préface et I'avant-propos : nous nous
trouvons ici devant une interprétation aristotélo-thomiste (voire catholique, au vu des
nombreuses références a Maritain ou a Péguy) de la pensée de Lévinas. Reprenant a
André de Muralt son interprétation de I"histoire de la philosophie (cf. toute la I1I¢ partie)
et sa méthode dite d’«analyse structurelle», I'A. situe la pensée de Lévinas dans une
filiation qualifiée de «post-scotiste» et caractérisée par une conception non réciproque
de la causalité, opposée a celle de s. Thomas et d” Aristote. Si1’on est en droit de contester
la pertinence d'un tel cadre d’interprétation, notamment |’application anachronique
d’une analyse en termes de causalité et de substance a la pensée de Lévinas, et si 'on
ne partage pas I'idée (implicite derriere toutes les pages de cet ouvrage) que la philo-
sophie occidentale dans son entier a subi une déviation malheureuse depuis s. Thomas,
il faut par contre souligner la grande qualité des analyses de I'A. Envisagées en dehors
de leur affiliation «de muraltienne», elles justifient a elles seules la lecture de I'ouvrage.
Celui-ci se structure en quatre parties. Dans la premiere, I"A. situe judicieusement le
point de départ de la pensée de Lévinas dans sa critique de I'impérialisme lié a toute
connaissance. C’est a cette critique que répond la conception — retracée dans la seconde
partie — d'un «soi ordonné a l'autre par le Bien», cela en dehors de tout rapport de
connaissance et de toute position par une conscience constituante. C’est une véritable
«redécouverte du Bien» que I'A. met en avant chez Lévinas, un Bien objectif et
véritablement transcendant, tiré de I'oubli dans lequel 'aurait confiné toute la tradition
occidentale issue de Descartes et plus profondément de Duns Scot. En dépit d'un
appareil conceptuel qui semble peu adéquat (cf. par exemple cette formule : «L."Autre
cause dans le sujet» la «forme d’étre responsable» [p. 109]), I'A. demeure fidele dans
sa lecture a la complexité de la pensée de Lévinas, en ne la déformant pas. Il pose en
outre certaines questions et avance certaines critiques d’une grande pertinence. Sa vision
critique trouve son apogée dans la quatrieme et derniére partie (aprés un troisieme volet
retracant 1’oubli du Bien chez les philosophes, de Duns Scot a Heidegger). Censée étre
une application de «I"analyse structurelle» (cf. p. 327-330), cette ultime section débou-
che sur une interrogation de fond concernant la méthode méme de Lévinas. L”A. montre
notamment comment, alors qu'il prétend s’opposer a I'idéalisme transcendantal de
Husserl, Lévinas n’en conserve pas moins une structure de pensée analogue et reste
tributaire de la phénoménologie. Critiquant I'oubli du Bien et de I'éthique, il releverait
d’une structure de pensée analogue — mais inversée — & celle des philosophies auxquelles
il s’oppose. Cest alors paradoxalement la primauté du sujet, totalisant I'étre autour de
lui — cette fois par sa responsabilité éthique et non plus par sa conscience constituante
— qui ferait retour chez Lévinas, tout particulierement avec Autrement qu'étre. «Cette
responsabilité absolue est manifestement analogue de I'universelle Sinngebung opérée
par le sujet connaissant de I'idéalisme» (p. 443). L'A. peut dés lors caractériser cette
position philosophique de «monisme» (p. 412) et de «transcendantalisme éthique» (p.
471), a rapprocher selon lui d’une philosophie de I'Un, et non pas d’une authentique
pensée de la pluralité. 11 pointe notamment sur I'absence de réciprocité dans la relation



434 BIBLIOGRAPHIE

a l"autre, réel probleme chez Lévinas, méme s’il nest pas certain qu’il faille voir la
une conséquence d'une causalité de type scotiste.

MICHEL VANNI

JeEan-Luc THaysk, Eros et fécondité chez le jeune Lévinas (1’ Ouverture Phi-
losophique), Paris, L'Harmattan, Paris, 1998, 324 p.

AL tente de dégager les rapports que les notions d’éros et de fécondité entretien-
nent dans les premiers €crits d’Emmanuel Lévinas. Il examine d’abord le role indis-
pensable que I’éros joue dans I'ceuvre du Philosophe, précisément dans le dépassement,
ou la sortie, de I’ontologisme. Dans I'économie habituelle de I’étre et de sa perpétuelle
el narcissique tension sur soi et pour soi, I'éros ouvre une premiere bréeche et permet
la rencontre d’un autre qui porte ’altérité dans son essence méme. Et puisque I’étre et
la suffisance a laquelle elle invite sont haissables, 1’éros, comme I'éthique de la res-
ponsabilité, sont les voies qui permettent d’en sortir. Chez Lévinas, I'amour n’est donc
plus envisagé selon la perspective platonicienne qui I'interprétait comme une indigence,
mais comme le mouvement méme vers 1'altérité. Mais cette sortie de 1’étre par 1'éros
doit étre absolument lice a I'événement de la fécondité, a la lueur duquel seul I'éros
peut et doit prendre tout son sens. La fécondité permet en effet de réaliser I'exister
multiple. «Cela signifie, pour Lévinas, dit I'A., que la multiplicité n’est plus multiplicité
d’étants, mais bien scission, rupture dans [’étre méme (en tant que verbe). Cet exister
multiple explicite le fait qu’il ne s’agit plus, pour Lévinas, d’expliquer la fécondité en
terme de causalité, mais en terme de création. La causalité indiquerait une non-liberté
de I’enfant et une non-indépendance de celui-ci a I'égard de ses parents, ce qui est
impensable pour un philosophe qui présente sa philosophie comme une défense de la
subjectivité, celle-ci fht-elle pensée comme responsabilité. Cette multiplicité permet
également la sortie de I’étre et cette sortie va de pair avec celle de I'éros.» (p. 202) Mais,
demande I’A., la fécondité est-elle vraiment cela? Ne peut-on pas voir en elle un ultime
soubresaut du conatus essendi méme si celui-ci se donne aussi comme perpétuation de
la bonté? «Ce conatus essendi apparaitrait ainsi sous une forme insidieuse, puisqu’il
s’agirait de continuer a persévérer dans I’étre pour un moi, lequel n’est plus moi-méme,
mais issu de moi» p. 310). Cette question finale est bien une critique adressée au
philosophe lithuanien, mais elle ouvre un débat du plus haut intérét

JEAN BOREL

EMMANUEL Picaver, Choix rationnel et vie publique, Paris, P.U.F., 1996, 525 p.

Dans cet épais ouvrage, I'A. examine en philosophe I’essentiel des travaux qui ont
€té consacrés a la théorie de la décision (théorie du choix individuel, théorie des jeux
et théorie des choix collectifs), qu’il interpréte comme «une philosophie transcendantale
de I"action» (p. 482), puisque la rationalité n’est jamais un donné empirique. Ce faisant,
il poursuit un objectif précis, comprendre ce que cette théorie «apporte a I'approche
rationnelle de I’action et de la vie publique» (p. 6). Pour arriver a ce but, I’A. commence
par examiner les questions liées aux décisions individuelles, tant au plan de I’axioma-
tique (von Neumann-Morgenstern, Ramsey, Savage, etc.) qu’au plan des présupposes
philosophiques. Hume y joue un réle important, avec son analyse de I’action combinant
croyance et désir ; on n’est alors pas étonné de retrouver dans la théorie de la décision
toutes les difficultés de cette approche. L.’un des mérites de cet ouvrage est justement
de montrer que ce qui se présente parfois comme une théorie purement scientifique est



BIBLIOGRAPHIE 435

en fait habitée de conceptions philosophiques. La théorie de la décision se heurte encore
a une ambiguité de fond : est-elle une théorie descriptive ou normative? Décrit-elle des
comportements ou propose-t-elle une norme de rationalité? Souvent, elle louvoie entre
les deux, ce qui est assez génant, notamment lorsqu’on se demande si les «lois» qu'elle
dégage sont réfutables ou non. La conclusion de I'auteur est que cette théorie tente
d’expliciter une intuition, celle de la «volonté cohérente» (p. 266) ; elle n’est donc pas
non plus une théorie des émotions ou des passions. Suit I'étude des décisions collectives.
Assez rapidement, les travaux d’Arrow sont examinés. A cette occasion, I'A. dirige sa
principale critique contre I’approche des théories du choix social : elles prennent comme
modele la rationalité individuelle (particulierement la transitivité des prétérences) au lieu
d’analyser I'importance des institutions dans les procédures collectives, et elles ne
considerent le public que comme le collectif, ¢’est-a-dire I"agrégat des choix individuels,
concevant la société comme un milieu peuplé d’individus qui n’ont que des intéréts
privés. En dépit de cela, un examen détaillé est présenté de I'évolution de ces théories,
des difficultés et des résultats auxquelles elles sont parvenues : comparaisons inter-
personnelles des préférences, manipulation des votes, liens (ambigus) entre le forma-
lisme, la réalité sociale, la rationalité et 1'éthique, etc. L™ A. peut alors s’interroger sur
la portée politique de ces théories ; il conclut qu’elles ne donnent qu'une vision trés
partielle de ce que sont les droits ou les principes démocratiques et qu’elles sont
incapables de prendre en compte la «volonté générale», ainsi que les conditions méme
d’application des procédures rationnelles que sont la confiance, la légitimité et I'indé-
pendance nationale, si fondamentales en politique.

BERNARD BAERTSCHI

Joser SeirerT (éd.), Wie erkennt man Naturrecht?, Heidelberg, Universitiits-
verlag C. Winter, 1998, 220 p.

L ouvrage édité par Josef Seifert résulte d’un colloque de la Internationale Aka-
demie fiir Philosophie tenu dans la Principauté de Liechtenstein, les 13-15 juin 1992.
La question centrale est celle de la possibilité d’une connaissance objective des normes
de droit naturel. Il s’agit bien du mode de connaissance des principes du droit naturel
et non de I'existence du droit naturel, existence qui constitue le présupposé commun
des divers collaborateurs de I'ouvrage. Qu’il y ait en effet, des valeurs et des normes
¢éthiques prépositives et qui contraignent juridiquement, et que celles-ci puissent étre
congues et fondées rationnellement par ’expérience, I'intuition des essences ou une
connaissance rationnelle de I'étre et de la valeur apparait non seulement comme une
évidence mais aussi comme une exigence pratique pour fonder et justifier des droits
de I'homme qui n’ont regu jusqu’'a présent que trés peu de concrétisation au niveau du
droit positif et qui ne peuvent plus s’appuyer sur une religion unique qui pourrait servir
de fondement du droit. — L’intention, pas toujours explicitée, est de battre en breche
non seulement les réductions positivistes du droit, mais aussi les tentatives contempo-
raines de fonder les normes morales et juridiques sur le consensus argumenté. C’est
pourquoi les A. explorent diverses perspectives épistémologiques a la recherche des
sources d’une connaissance possible des normes pratiques, telles I'expérience, I'évi-
dence ou la conscience morale. Pour ce faire, certains (Seifert lui-méme, ou Wolfgang
Waldstein) rappellent comme chez Aristote, Cicéron et les juristes romain, on peut
trouver toute une série d’arguments en faveur d’un connaissabilit¢ du «jus naturale».
D’autres s inscrivent plus immédiatement dans les doctrines modernes et contemporai-
nes (F. Bydlinski, R. Buttiglione). Ce dernier tente de montrer comment les rapports
entre communautés ou entre nations, et dans la mesure oli on renonce a résoudre les
conflits par la violence pure, doivent nécessairement étre des rapports juridiques et que



436 BIBLIOGRAPHIE

ceux-ci présupposent de fait la reconnaissance des principes de base de tout ordre
normatif & dimension sociale. «Les normales fondamentales du droit naturel sont la
présupposition inaliénable de I'existence d’une sociét¢ d’hommes. Elles doivent valoir
tout particulierement dans une société pluraliste.» (p. 156) Or, ajoute-t-il, dés que nous
avons accepté un reglement juridique des rapports entre sociétés, nous sommes dans
une soci€été pluraliste. Certes, reconnait I'A., le pluralisme surgit d’une tradition cul-
turelle spécifique, mais c¢’est cette tradition qui justement n’a cessé de soutenir I’exis-
tence et la connaissabilité d’une nature humaine universelle. — Ce petit ouvrage, malgré
des présupposcs que certains trouveront discutables, n'en est pas moins intéressant par
sa mise en perspective interdisciplinaire des positions iusnaturalistes classiques — phi-
losophiques, politologiques ou juridiques — et dans la discussion honnéte qu’il propose
des éléments de notre tradition qui, des I"antiquité, ont plaidé pour une reconnaissance
possible du droit naturel, au-dela de toutes les transgressions qui n’ont cessé de le
défigurer et de blesser et détruire 1"humanité.

ANDRE BERTEN

JacQuEs BOUVERESSE, Prodiges et vertiges de 'analogie. De [’abus des belles-
lettres dans la pensée, Paris, Raisons d’agir (diffusion Le Seuil), 1999,
159 p.

«Il n’y a point de meilleur moyen pour mettre en vogue ou pour défendre des
doctrines étranges et absurdes, que de les munir d’une Iégion de mots obscurs, douteux,
indéterminés» : ¢’est sur cette évocatrice citation de Locke que I'A. commence un
brillant pamphlet contre les penseurs vedettes qui usent d’expressions empruntées sans
vergogne ni rigueur a la science. Il remarque d’emblée qu’il est bien plus facile d’avan-
cer une formule impressionnante que d’en démontrer la fausseté lorsque c’est le cas.
Il se passerait certes de ce genre de tiche si elle ne lui semblait pas étre devenue un
devoir, comme le montre la réception souvent méprisante faite a I'ouvrage de Sokal
et Bricmont dénoncant précisément les impostures intellectuelles. Avec une ironie
réjouissante, il fustige la désinvolture de pseudo-penseurs en vogue qui usent a faux
de concepts scientifiques non assimilés pour mieux s’imposer par ce procéde, qui est
de fait un abus de pouvoir par imposture : «tonneau vide résonne toujours mieux que
tonneau plein». Comme il dénonce a la fois I’outrecuidance de vedettes de I'intelligent-
sia francaise et la complaisance de journalistes, I’A. dérange et, a ceux qui croient qu’il
donne temps et talent a une polémique qui ne le mérite pas, il montre la nécessité d’une
résistance contre un état d’esprit bassement flatt¢ par les médias et contre la commer-
cialisation de la culture. Par une analyse simple mais rigourcuse, nous comprenons,
stimulés par le style ironique, combien vouloir appliquer le théoreme de Godel hors de
son domaine, comme le fait Régis Debray, est absurde et inefficace, générant la con-
fusion. Si ce cas est exemplaire, I’A. nous montre que d’autres c€lébrités pourraient étre
interpellées quand elles trahissent I’exigence d’une pensée simplement honnéte. Ce qu’il
regrette par-dessus tout, c’est cette facon «irresponsable», sur le terrain méme qui
prétend a la raison, de mépriser cette derniére et son exigence : le patient effort d’ar-
gumentation respectueuse de la dignité de chacun, notamment de celle des plus humbles,
désireux de comprendre, de s’ instruire, pour mieux agir, mieux vivre. Cette désinvolture
a la mode, encouragée et amplifiée médiatiquement et commercialement, menace de
fait la démocratie, qui a tant besoin d’honnéte éducation formant le jugement et entrai-
nant a I’exercice du sens critique. Il faut lire et faire lire ce pamphlet a la fois pascalien
et socratique.

Craupe Droz



BIBLIOGRAPHIE 437

EnrIcO DEL CovoLo, Lorenzo PeErrONE, Mosé ci viene letto nella Chiesa.
Lettura di Origena sulla Genesi (Biblioteca di scienze religiose — 153),
Roma, Libreria Ateneo Salesiano, 1999, 170 p.

Ce livre recueille un cycle de six conférences tenues au cours de 1’année 1997/98
a I'université Salésienne de Rome sur les Homélies sur la Genése d’Origéne. Plutdt que
d’étre foncierement scientifique, la cible de ces conférences est d’abord de présenter
le texte origénien, et, dans un sens plus large, d’entrer en matiere avec 1'exégése du
maitre alexandrin, d’en illustrer la méthode de travail. Dans la premiére contribution,
L. Perrone €tudie les homélies sur la Genese en général, en expliquant leurs thémes
principaux et leurs lignes herméneutiques (p. 11-31) ; les autres travaux examinent le
texte plus en détail ; ainsi, E. Prinzivalli s’occupe de I'homélie 1 (p. 33-52), M. P.
Ciccarese de I'homélie II (p. 53-79), F. Cocchini de I'homélie VIII (p. 81-108), M. L.
Danieli des homélies X et XVI (p. 109-126) et M. Simonetti de I"homélie XIII (p. 127-
139) ; le livre contient aussi une bibliographie générale sur les homélies d'Origéne,
préparée par M. Maritano (p. 141-162), qui établit également les index des citations
origéniennes et des auteurs modernes. Parmi les contributions, celle de M™ Cocchini
me parait I'une des plus intéressantes. Outre un commentaire au texte de I’homélie VIII,
elle propose une reconstitution des pistes dans lesquelles devait s’acheminer |'exégese
origénienne du cycle d’Abraham, soit dans I'original grec perdu des homélies, soit dans
ses autres ceuvres. Ce travail se fonde en particulier sur une comparaison de I'exégese
origénienne de ce texte avec celle d’autres auteurs anciens, surtout Philon. Au déve-
loppement de cette étude, on pourra encore ajouter, a propos de la n. 74, p. 96, que
Rufin mentionne effectivement au moins une fois Philon, bien qu’en citant Jérdme
(Apol. VI,13,7). La conférence de M. Simonetti sur I"'homélie XIII est remarquable pour
sa clarté dans 'exposition des structures de base de I'exégese origénienne, ainsi que
pour les hypotheses qui éclairent le contexte gnostique et judéo-chrétien des quelques
destinataires de I’homélie contre lesquels Origene polémique. Les renvois bibliographi-
ques n’ont malheurcusement pas été harmonisés d’un article a I'autre etr, ce qui est
parfois génant, on n’indique jamais la page pour les renvois internes. Il y a en outre
un certain nombre de défauts d’édition et de mise en page (par exemple, a la p. 37,
ligne 3, il faudra lire «scrittura» pour bien comprendre le texte). Le recueil, premiere
monographie sur ces homélies, dépasse sans doute souvent ses intentions initiales de
présenter Origéne, au profit d’une critique plus serrée et de I'élaboration de nouvelles
hypothéses, et il sera certainement utile pour le développement de la recherche.

CLAUDIO ZAMAGNI

FLORIENT GABORIAU, L'Ecriture seule?, Paris, FAC, 1997, 263 p.

Dans cette étude, I'A. est fier de montrer que la formule «L’Ecriture seule» n’est
pas de Luther. Il va jusqu’a affirmer qu’elle ne se trouve pas chez le Réformateur
allemand. Je n’irai pas si loin, par prudence méthodologique, et affirmerais, si j’étais
I"auteur, que je ne Iai pas encore rencontrée chez Luther! Par ailleurs, les formules sont-
elles si importantes? N’a-t-on pas trés tot chez Luther I'affirmation du principe de la
sola scriptura au sens de la seriptura sui ipsius interpres? Mais ce n’est visiblement
pas ce qui intéresse I’A., car il a trouvé la formule chez Thomas d’Aquin. L «Ecriture
Seule» est donc bien une doctrine catholique! Reste a le montrer. LA, s’y emploie tout
au long de cet écrit qui emprunte sa forme a la meilleure scolastique (avec deltro_p longs
et trop nombreux réglements de compte). Sa these peut étre formulée ainsi «La
Tradition garde sa place, avant comme apres I'Ecriture, comme ¢tant ce qui la prepare,
ce dont elle émerge, ce qui la propage et I'approfondit» (p. 257). Le dialogue n’a

Histoire de
la théologie



438 BIBLIOGRAPHIE

franchement pas avancé, ce d’autant que I’A. n’a pas voulu, malgré les apparences,
entrer réellement en discussion avec la position protestante notamment celle dégagée
par les recherches luthériennes de ce sidcle. Pourquoi I"Ecriture comme seule interprete
d’elle-méme n’est-elle pas réellement prise en compte? C’est dommage!

JeaN-DENIS KRAEGE

MARTIN LUTHER, Image de la papauté, traduction et présentation d’Ivan Gobry
(Atopia), Grenoble, Jérome Millon, 1997, 154 p.

La partie la plus déroutante de ce livre n’est pas le texte de Luther, mais la
présentation qu’en fait I'A. Le texte de Luther? Un livret paru a Wittenberg en 1545
(couvrant ici les p. 127-147), composé de dix quatrains injurieux et souvent scatolo-
giques a l'endroit de la papauté et «agrémentés» chacun d’une gravure de Lucas
Cranach, souvent tout aussi injurieuse et scatologique. Il n’est guere utile de s’y ¢tendre ;
qu’il suffise de relever que le pape est identifi¢ a I’ Antichrist, qu’il méprise I’ Allemagne,
laquelle le lui rend plutdt bien, dans la mesure ou de joyeux drilles procédent a quelque
émission de vents impétueux ou défequent allegrement dans une tiare aux dimensions
impressionnantes. On aura compris qu’il n’y a la rien d’autre que de trés classiques
motifs appartenant aux pamphlets destinés au lectorat populaire. Répétons-le, le plus
surprenant dans cet ouvrage, ¢’est la présentation de Gobry, lequel s’était du reste déja
risqué a une biographie de Luther. Qu’apprend-on ici? Dans le chapitre délicatement
intitulé «Luther finissant» (p. 11-52), est esquiss€e a grands traits la carriere du Réfor-
mateur, avec une insistance d’autant plus lourde sur 'attitude de Luther face a la
sexualité (10 pages sur les 40 que compte ce premier chapitre!), qu’elle apparait
parfaitement déplacée dans un ouvrage se proposant de jeter un regard prétendument
objectif sur les rapports du Saxon avec le pape. Gobry s’étale sur le mépris de Luther
a I'endroit de la femme, ses aventures amoureuses, la vulgarité de son langage (de
nombreux exemples sont fournis, notamment dans le second chapitre, «Luther polé-
miste», p. 53-75) et sur sa propension a la dépression nerveuse. La question n’est méme
pas celle de la vérit€ ou de la fausseté des allégations de Gobry, mais de leur pertinence
dans cet ouvrage. Pourquoi insister a ce point sur des anecdotes peut-€tre vraies mais
en tous les cas inintéressantes au lieu de traiter, par exemple. de I’évolution des opinions
de Luther sur la nature et la fonction du ministere papal? Le dernier chapitre, consacré
plus proprement a 'Abbildung des Bapstum, préfere a ce travail de fond I'ingénieux
procédé consistant a aligner les édifiantes injures dont Luther agonit le Souverain
Pontife. Une quinzaine de pages seulement s’emploie 4 commenter le livret ; on cherche
en vain une quelconque bibliographie. L’on est ainsi réduit a scruter les notes infra-
paginales pour tacher d’évaluer les sources auxquelles a puisé notre A. Or, quels noms
voyons-nous apparaitre? Celui de Denifle, savant dominicain, auteur notamment en
1904 d’un Luther und Luthertum in der ersten Entwicklung quellenmiissig dargestellt.
ouvrage dans lequel le Réformateur est accus¢ d’avoir inventé ses tourments conventuels
pour dissimuler sa dépravation morale ; celui de Grisar qui, prolongeant I'ceuvre de
Denifle, dépeignait un Luther psychopathe ; celui de Cristiani qui, dans son Luther et
le luthéranisme. Etude de psychologie et d’histoire religieuse, Paris, 1908, voyait dans
la doctrine de la justification sans les ceuvres la justification de I'augustin saxon. On
I"aura compris, Gobry ne cite pratiquement que des ouvrages dis a la plume d’auteurs
catholiques anciens et ouvertement anti-luthériens, comme si le dernier mot sur Luther
avait €t€ dit avant Vatican IL Bref, il semble que nous soyons en présence d’un livre
qui récupere la polémique de Luther pour en faire une polémique contre Luther. Que
Gobry n’aime pas le Réformateur, ¢’est 1a son droit le plus strict. Dommage que ce soit
a peu pres la seule chose qu’on ait apprise en refermant son livre.

MaRrc VIAL



BIBLIOGRAPHIE 439

CHRISTOPH STROMM, Ethik im friihen Calvinismus. Humanistische Einfliisse,
philosophische, juristische und theologische Argumentationen sowie men-
talititsgeschichtliche Aspekte am Beispiel des Calvin-Schiilers Lambertus
Danaeus (Arbeiten zur Kirchengeschichte — 65), Berlin-New York, Walter
de Gruyter, 1996, XXII + 790 p.

Les théologiens de la scolastique réformée, a la fin du XVI€ siecle et au XVIIE siecle,
a I'instar de leurs contemporains, ont gratifi¢ leurs livres de titres longs et détaillés.
Etudiant 'un de ceux-Ia, Christoph Strohm a également opté pour un titre program-
matique énumérant les cing parties de sa these. Des les débuts de la réforme calviniste,
une attention particuliere fut accordée a la question de I'éthique chrétienne dans le cadre
de la discipline ecclésiastique ; 1'¢tude de I'éthique de Calvin a d’ailleurs garni maints
rayons de bibliotheques. Christoph Strohm s’est attaché, quant a lui, a un éleve de
Calvin, Lambert Daneau (environ 1530-1595) et a son enseignement éthique, pour écrire
un grand livre, ¢rudit, sensible et a la langue agréable. Aprés un état de la question
parfaitement dressé (p. 1-20), Strohm entre dans le vif du sujet en montrant que Daneau,
comme beaucoup de théologiens protestants avant lui (Mélanchthon, Zwingli, Beze,
etc.), conserve une veine humaniste, trouvant dans le savoir antique, dans son édition
ou sa traduction, une source de réflexion, voire d’inspiration. La dimension morale
domine déja cet aspect de sa production, les écrits anciens — ses scolies aux Satires de
Juvénal ou sa traduction d’Hésiode (Des Travaux et des jours) (35-39) — lui permettant
de stigmatiser les meeurs dissolues de son temps. Que ses traductions des Peéres se fixent
ensuite sur des ceuvres de Tertullien et Cyprien confirment cet intérét éthique. Cette
premicre partie, comme les quatre autres apres elle, s’achéve sur un «Ergebnis» de
quelques pages (p. 75-78) synthétisant les acquis de la démonstration. Dans une
deuxicme partie, Strohm déploie les structures philosophiques de 1'éthique danéenne,
qui reprend beaucoup a Aristote, jusque dans d’infimes détails, mais également aux
stoiciens. La troisieme partie (p. 197-395) constitue certainement I’élément le plus neuf
de cette these, en s’attardant sur I'argumentation juridique de Daneau, des Ethices libri
de 1577 a la Politica parue un an apres sa mort (1596). L'influence du corpus juris
civilis est patente dans 1'éthique danéenne, mais deux différences majeures marquent
I'espace entre ces deux écrits. En 1577, Daneau, avec Luther, Calvin et les autres
réformateurs, appliquait toujours le cinquieme commandement — I’amour des enfants
pour leurs parents — au respect absolu des autorités politiques ; vingt ans plus tard
Daneau distingue qualitativement les deux relations. La seconde concerne la valeur
accordée au droit vétéro-testamentaire qui va diminuant avec les anndes, les traditions
du droit romain ou médiéval prenant plus d’importance avec le temps. C’est dire que
si la formation juridique de Daneau marque d’emblée sa réflexion €thique — encore un
calviniste qui étudia le droit ; et 'A. a raison de souligner qu’une €tude géncrale sur
Iinfluence de la jurisprudence sur le calvinisme des premiéres décennies manque
«cruellement», mais son étude donne des pistes précieuses (e.g. p. 217-235) — elle
s"affirme davantage au cours des ans. La quatrieme partie s’ arréte sur les dimensioﬂns
théologiques de I'éthique (p. 396-539). Daneau suit la pensée de Calvin, en particulier
au sujet de la pneumatologic : le Saint-Esprit est I'initiateur de tous les bons mouvements
de I'homme (p. 446-485). La Loi de Dieu, jusque dans les plus infimes détails de la
vie, est ici la norme. La relation entre Dieu et I'humain est vue d’abord comme r_e.lat?on
juridique entre le Créateur et la créature. Enfin, Christoph Strohm déploie 5a réﬂcxlon
sur un cinquigme champ, celui qu’il appelle avec I'Ecole frangaise <<l’hlst91rc des
mentalités» (p. 540-652). En fait I'A. replace la pensée de Daneau et son exégese dans
le contexte historique de la seconde moitié du XVI¢ siecle, celui d’un ordre du monde
qui se modifie, de la constitution des Etats modernes, des Guerres de religion en Francc.,
de crises de conscience des élites comme du vulgum pecus, d’un anthropocentrisme qul
s"allirme ou d’une intériorisation de I’enseignement théologique. Ces €léments peuvent



440 BIBLIOGRAPHIE

¢galement expliquer la discipline stricte et la réglementation détaillée de la scolastique
réformée attachée, avec Daneau, a un ordre du monde parfait reflet de ’ordre de nature
créé par Dieu. Inutile presque de préciser que la bibliographie est abondante et qu’un
index des concepts compléte utilement I'index des noms. Lambert Daneau n’est pas le
théologien le plus important du XVI® siecle, mais I'ampleur que Christoph Strohm a
donné a son ¢tude appellerait une traduction frangaise.

Max ENGAMMARE

HuBerT Bost, CLAUDE LaAurioL (éds), Entre Désert et Europe, le pasteur
Antoine Court (1695-1760). Actes du Colloque de Nimes (3-4 novembre
1995), Paris, Champion, 1998, 397 p.

Antoine Court méritait bien un colloque a I'occasion du troisieme centenaire de sa
naissance ; ce «restaurateur» du protestantisme francais, au dire de I'historien Edmond
Hugues qui lui consacra un ouvrage imposant en 1872, demeure a beaucoup d’égards
un personnage historiographiquement controversé, percu par les uns comme le sauveur
d’un protestantisme francais brisé et dispersé par la Révocation de I’Edit de Nantes et
par les autres comme une figure du passé, incapable de comprendre le prophétisme et
de saisir les nouveautés des Lumiéres. A ces différentes perceptions du personnage et
de son ceuvre s ajoutent les lacunes de sa biographie ainsi qu’une masse impressionnante
de lettres manuscrites qui demande encore a étre cataloguée. C’est dire I'opportunité
du colloque international que différentes institutions académiques ont organisé a Nimes
en 1995 et dont les Actes ont paru I’année derniére. Les vingt contributions sont reparties
en trois sections, la premiere consacrée a 1’origine, le milieu et la formation de Court
(p. 15-84), la deuxiéme 2 son activité de «restaurateur» des Eglises réformées de France
(p. 87-187), la derniere enfin a la période lausannoise et au réseau qu’il sut constituer
(p. 229-337). Un index des noms et des lieux, une courte bibliographie et plusieurs
illustrations completent le recueil. De longueur et de valeur trés inégales, les articles
ici publiés ne remplissent qu'en partie seulement les attentes des historiens et des
historiennes ; parce que s’il est indéniable que le profil d”Antoine Court sort plus affiné
de cette entreprise, il n’en demeure pas moins que, contrairement aux souhaits exprimeés
par les éditeurs scientifiques dans la préface (p. 8-9), le ton hagiographique et le goft
anecdotique ne sont pas totalement absents de certaines contributions. Certes, le lecteur
avisé saura faire facilement la distinction entre les articles ou la rhétorique commémo-
rative a pris la place de la rigueur historique et ceux qui répondent, au contraire, aux
criteres d’une écriture scientifique ; cela n’empéche, on ne peut que regretter un tel
mélange qui amoindrit en partie la valeur de I'ouvrage entier. A signaler enfin certaines
négligences typographiques, comme des titres courants erronés (p. 191-227) ou d’assez
nombreuses fautes de frappe.

MAaRrIA-CRISTINA PITASSI

HuBerT Bost, PHILIPPE DE ROBERT (éds), Pierre Bayle, citoyen du monde. De
l'enfant du Carla a l'auteur du «Dictionnaire». Actes du Colloque du
Carla-Bayle (13-15 septembre 1996) («Vie des huguenots» — n” 4), Paris,
Champion, 1999, 379 p.

Le tricentenaire de la parution du Dictionnaire historigue et critiqgue en 1996 a
suscité de nombreuses manifestations dont deux colloques internationaux qui se sont



BIBLIOGRAPHIE 441

tenus en France et en Hollande, les deux patries, naturelle et d’adoption, de son auteur
Pierre Bayle. Le volume €édité par H. Bost et Ph. de Robert réunit les Actes du premier
d’entre cux, dont le but principal €tait «de souligner a la fois I’enracinement de Bayle
dans son pays natal et la dimension internationale de son ceuvre» (p. 12). Si on devait
juger I'ouvrage a I'aune de cette intention, on ne pourrait pas cacher une certaine
perplexité : les communications portant, d’une maniére ou d’une autre, sur les racines
de Bayle sont peu nombreuses (trois sur un total de dix-neuf) alors que, pour la
dimension internationale de la production baylienne, il faudrait d’abord savoir dans quel
sens I'expression est prise, notamment a propos d’un auteur dont I'ceuvre se situe au
ceeur d’une République des lettres dépassant, par définition, les frontiéres territoriales.
Si I'ouvrage ne tient donc que trés partiellement les promesses que suggérent son titre
et les propos éditoriaux, il ne manque en revanche pas d’intérét, malgré la valeur trés
inégale des contributions. Divisé en deux sections — «Du Carla a I'Europe : Bayle et
ses lecteurs» (p. 15-183) et «Philosophie, histoire et théologie» (p. 187-362) — il explore
plusicurs pistes : du contexte historique et religieux de sa terre natale (E. Labrousse,
C. Pailhes et F. Sans) aux interlocuteurs et aux lecteurs contemporains ou postérieurs
(A. Parmentier, M. Chevallier, P. Cabanel, L. Bianchi, E. Birnstiel et O. Selles), des
rapports intcllectuels entre Bayle et la tradition, fit-elle hérétique ou orthodoxe (H. Bost,
H. Bost et D. Foucault) a la question fondamentale de I'interprétation de sa pensée
religieuse, entre fidéisme, rationalisme et athéisme (J.-M. Gros, A. McKenna, G. Mori
et G. Vahanian), du probléeme de I'histoire en général (I. Delpla et O. Abel) a celui
de I"histoire biblique en particulier (Ph. de Robert). Il n’est évidemment pas possible
de rendre compte de chacune de ces contributions dont la méthodologie varie consi-
dérablement, allant de la rigueur de I"analyse historique ou philosophique au verbiage
qui remplace I'interprétation par artifice linguistique ; et pourtant certaines d’entre
elles le mériteraient, soit pour leur contenu informatif soit pour le caractere original de
la lecture proposée. Disons seulement en conclusion que cet ouvrage offre aux spécia-
listes de Bayle des éclairages intéressants sur un personnage dont la complexité et, a
certains égards, liinsaisissabilité, ne cessent de poser des questions aux interpretes.

MARIA-CRISTINA PrTassi

ANTONIO Russo, Henri de Lubac. Teologia e dogma nella storia. L’influsso di
Blondel, Prefazione di Walter Kasper (La cultura — 40), Roma, Studium,
1991, 433 p.

These de doctorat a I'université de Tubingue, sous la direction de Walter Kasper
qui écrit une préface pleine de louanges, cette recherche intéresse tout d’abord d’un point
de vue documentaire : on y trouve toute une série d’inédits, y compris une partie de
I’échange épistolaire entre Blondel et de Lubac ; on y trouve aussi une analyse fort
précise et minutieuse des différentes publications du théologien frangais, particuliere-
ment féconde pour les écrits antérieurs 4 Catholicisme ; on'y trouve également un résume
d’envergure de Catholicisme (1938), de Surnaturel (1946) et des avatars de la «nouvelle
théologie» ; on y trouve enfin, dans la conclusion, des réactions de de Lubac lui-méme
sur ce travail et sur sa préparation. Elle intéresse aussi d’un point de vue théologique,
car la question du surnaturel (et de son évolution dans un sens concret, [en force de
la suppression du philosophéme de la nature pure], tout comme le renouveau de l'apo-
logétique se transformant en théologie fondamentale, constituent des moment essentiels
dans I'histoire théologique de notre siécle. Elle intéresse enfin parce que, pour.lzll
premiere fois généalogique et critique, avec toutes les piéces requises, on moptre ici
I"influence exceptionnelle de Maurice Blondel pour une génération de jésuites [ran(;-ul‘s
dans I'immédiat aprés-guerre. Influence qui connut bien des entraves (comme en (€-

Théologie
contemporaine



442 BIBLIOGRAPHIE

moigne d’une facon tres lucide J. Moingt en présentant le numéro monographique des
Recherches de Science Religieuse 81, 1993/3, dédi¢ a Maurice Blondel) ; sa méconnais-
sance a d’ailleurs suscité un ensemble de critiques qu’on aurait bien pu éviter (il suftfit
de relire 'article de B. Sesbotié, dans le numéro que les Recherches ont consacré au
Pére de Lubac: 80 (1992), 3 ; I'étude de Russo clarifie ce passage d’une manicre
exemplaire. On peut certes formuler quelques critiques (ainsi G. Colombo dans un article
tres important : «Henri de Lubac in [talia», Teologia, 18 (1993), p. 72-98. 1l nous semble
toutefois justifier le jugement positif de C. Fabro et X. Tilliette en bande de couverture.
Pour la théologie catholique d’avant Vatican II (non seulement pour de Lubac ou pour
la «nouvelle théologie») ce livre est tres utile. Russo a d’ailleurs poursuivi sa recherche
dans une monographie s’étalant sur I'ensemble de la pensée de de Lubac (Paoline,
Cinisello, 1994) ; dans cette nouvelle recherche certains éléments qui ont paru trop
unilatéraux dans le livre que nous présentons, trouvent leur équilibre et une nouvelle
validation.

ALpo Moba

ANTONIO Russo, Henri de Lubac. Biographie, trad. francaise A. di Nunzio,
Paris, Brepols, 1997, 281 p.

[1 s’agit d’une biographie certes, mais théologique, ou 'interaction de la vie et de
la pensée est sans cesse illustrée. Emporté par sa sympathie pour de Lubac, I'A. n’évite
cependant pas toujours les harmonisations hagiographiques un peu faciles. Il n’en reste
pas moins qu’au plan formel, ce texte est un modele de clarté a bien des ¢gards (et dés
lors que I’on oublie les quelques lourdeurs imputables sans doute au travail de traduc-
tion) : chapitres unis, paragraphes brefs, bibliographie riche, sous-titres sans équivoques,
el surtout, a la fin, excellente chronologie récapitulative (p. 249-256). L.”A. ne s’attarde
finalement guére a I'apport de de Lubac qui demeure peut-Ctre le plus célebre, a savoir
son travail sur les quatre sens de I’Ecriture au cours duquel se trouve finalement remis
en question 'organon théologique qui it de I'exégese une discipline séparce. Mais il
insiste surtout sur le combat de de Lubac en vue de faire accepter par les milicux
catholiques la dimension historigue de la théologic. Chez de Lubac, il s’agit a la fois
d’une affirmation doctrinale fondamentale, impliquant le refus d’une lecture purement
ontique de la transcendance, et, en aval, d’une proposition ¢éthique impliquant I’enga-
gement courageux du théologien. Comme ne le releve pas I’A., cette lutte se poursuit
cependant encore aujourd’hui — en témoignent par exemple des travaux tels que ceux
de Moingt, Theobald ou Valadier. L’on trouve dans le travail par ailleurs trés pertinent
de Russo une certaine tendance a considérer que les confrontations d’un de Lubac avec
des tenants d’une conception plus abstraite de I'orthodoxie comme Labourdette ou
Garrigou-Lagrange appartiennent enticrement au pass¢ de I’Egiise (et du monde) ca-
tholique. Un passé révolu depuis Vatican I1. Mais est-il absolument certain que la «crise
moderniste» se soit aujourd’hui a ce point dissipée? Et ce que Blondel (I'une des grandes
sources de de Lubac comme le montre bien cet ouvrage) nommait I’ «extrincésisme»
dogmatique, n’appartiendrait-il plus qu’a I'histoire? De Lubac réhabilité, son ceuvre
garde peut-€tre, en plus de sa force édifiante et inspirante, une certaine portée critique.
Une portée qu’il aurait ét€ intéressant de préciser davantage en la confrontant a d’autres
efforts d’actualisation, par exemple & ceux d’un Rahner, ou encore d’un Kiing, moins
nourris de patristique et plus intégralement centrés sur le moment moderne de la
théologie.

BErRNARD HORT



BIBLIOGRAPHIE 443

JEAN-DANIEL CAUSSE, La haine et I'amour de Dieu (Lieux théologiques — 33)
Geneve, Labor et Fides, 1999, 276 p.

5

Entre démystification et réhabilitation, cette ¢tude nous propose le proces, sans
compassion, de 'amour de Dieu. Partant d’un constat de saturation, son A. offre un
vaste parcours critique au travers des différentes approches de ce concept. Dans un
premier temps, philosophique et psychanalytique, la compréhension de I'amour —
humain surtout — est passé au crible des visions nietzschéenne, freudienne et lacanienne.
L amour y est alors dépeint en contrepoint du désir d'infinitude et il doit demeurer en
extase pour ne pas se perdre lui-méme. Dans un deuxieme temps, I'A. fait rappel de
deux parcours théologiques, celui de Bernard de Clairvaux et celui de Martin Luther,
pour signaler que le christianisme a su dire lui aussi, a sa manicre, les limites de I"amour
humain. Une tension constitutive du christianisme se fait alors jour entre le désir
d"infinitude de I'homme et le désir de finitude que Dieu incarne en Jésus-Christ. Dans
une troisicme partie enfin, un retour aux textes bibliques, aux traces évangéliques,
s’effectue. Le processus herméneutique qui prend forme dans le travail de lecture se
noue au moment de la rencontre inattendue de deux amours : celui de Dieu et celui de
["homme. Aborder un théme aussi connu reléve de la gageure. Le lecteur reste en attente
d’un renouvellement profond de la thématique et s’inquicte un peu des occurrences
innombrables du mot «amour» conjugué a tous les temps et décliné sur tous les modes.
Tout a la fin, il semble d’ailleurs que I'ouvrage peine a se terminer : on aurait pu
souhaiter une conclusion plus élaborée qui supprime quelque peu le sentiment de
Juxtaposition qu’éveille la lecture des différentes parties. Quelques propositions con-
cretes dans 'usage du concept d’amour de Dicu auraient pu en étre I'occasion. Il n’en
demeure pas moins que I’entreprise porte ses fruits. La derni¢re partie, biblique, a pour
but de rassembler les divers aspects inventoriés en amont. Les termes d’éros et d’agape
sont alors tout indiqués pour conclure et déployer la spécificité de cet amour de Dieu
révélé en Jésus-Christ. De tres belles pages, issues de la lecture de I'évangile de Luc,
évoquent le tressaillement du Christ. Au tréfonds de cet étre de chair et de sang se
manifeste, en un sentiment unique, la courbure de Dieu vers "homme, signe d’un amour
(agape) qui s’enracine dans 'amour (éros) des hommes pour le transformer. Cette
métamorphose reléve alors de la grice seule, révélation existentielle qui fait de chaque
vie le lieu possible d’un désaisissement.

MURIEL. SCHMID

BerNARD HORT, Lettres ¢ Paul Tillich. Trajectoires d'un théologien dans la
modernité, Le Mont s/Laus./Genéve, Ouverture/Labor et Fides, 1997, 119 p.

L idée originale de I’A. consiste 2 présenter a un public assez large la pensée de
Paul Tillich en lui écrivant des lettres. Loin donc de présenter a distance la pensée d’un
erand théologien de ce siecle, il engage le dialogue avec lui sur quelques points précis.
Les divers themes abordés ne représentent pas scuiement des accents importants de la
pensée tillichienne. Ils sont aussi d’une pleine actualité et I'A. ne se fait pas faute de
le montrer, méme si parfois on eiit aimé davantage de chair existentielle & son expose.
Les themes abordés sont le romantisme (passion inconditionnelle de la vie et réhabi-
litation des traditions), la théologie de la culture (le religicux et le profane), la lmisc‘:re
du monde (royaume de Dieu et justification par la fo1), la condili('m_hum;unt‘ (le
démonique : ni consécration religieuse, ni indifférence), le nationabsuf:lullsme (roman-
tisme politique et eschatologisation du primordial). L ouvrage se termine par une !ct)tre
au sujet de quelques critiques familiéres faites a Paul Tillich. La plupart sont eilmlpees
et seules demeurent les critiques émanant de la théologie dialectique. LA, les esquisse,



444 BIBLIOGRAPHIE

malheureusement sans vraiment les développer. Or ¢’est bien la que le débat prend toute
son ampleur avec la volonté, en définitive fort peu dialectique, que manifeste Tillich de
toujours trouver la synthése, I'englobant. L™A. I'a bien saisi (p. 53, p. 110), mais aurait
pu I'exploiter davantage tout au long de ses lettres. Il reste en un sens trop indulgent &
I'égard de ce treés grand penseur qui ne cesse de nous donner beaucoup a penser. Notons
encore que chaque lettre est suivie fort a propos d un extrait de texte de Tillich ainsi que
de quelques réferences bibliographiques bien choisies. Ce livre s’avere agréable a lire,
intelligent et stimulant jusque et y compris la ou il ouvre a une réflexion personnelle.

JEAN-DENIS KRAEGE

ANTOINE VERGOTE, Modernité et christianisme. Interrogations critigues réci-
progues, Paris, Cerf, 1999, 212 p.

Neuf conférences données a la Fundacio Joan Maragall et publides en catalan
constituent la base de cet ouvrage auquel I’A. a ajouté un chapitre supplémentaire pour
I’édition frangaise. Dix chapitres, donc, qui constituent autant de regards pour «mettre
au jour les facteurs qui sont en jeu dans le conflit entre religion chrétienne et modernité»
(p.13). L"A. situe le début de la modernité au XVII® siecle en Occident ; elle s’ exprime
par la radicalisation de I'esprit critique et par une nouvelle mani¢re d’envisager le
rapport au monde. Apres un premier chapitre qui propose une définition du polythéisme
(en six traits caractéristiques) et du monothéisme, les chapitres 11 a VI exposent suc-
cessivement les critiques philosophique, scientifique, €thique, psychologique, écono-
mico-politique formulées par la modernité a I'encontre de la religion chrétienne. Ces
critiques mettent la religion chrétienne en crise, mais ¢’est une crise salutaire, car elle
oblige la religion chrétienne a retrouver ’essentiel de ce qui la constitue : «la procla-
mation d’un €vénement accompli par Dieu dans la réalit¢ du monde» (p. 168). La
confession de cet essentiel vient a son tour interroger la modernité. Car la modernité
risque de réduire le fait chrétien a4 une philosophie ou a une éthique (chapitre VII),
comme elle risque de sous-estimer la valeur historique des évangiles pour se cantonner
dans une interprétation psychologisante du message évangélique (chapitre VIII). Le
chrétien moderne, quant a lui, est amené a renoncer au surnaturel et a la théologie
métaphysique ; 1l affirme Ihistoricité de Jésus, s’incline devant le mystere de sa per-
sonnalité et confesse sa résurrection. Il y a 1a une énigme qui ne peut étre clarifiée
rationnellement (chapitre IX). La modernit¢ qui refuserait de reconnaitre cette limite
posée a I'explication rationnelle pécherait par désir d’emprise totalitaire. Le chapitre
X explore a Iaide des notions de piété et de parole comment ce constat débouche sur
une anthropologie renouvelde. L’ ouvrage s achéve par quelques «pensées conclusives»
qui montrent comment la critique adressée par la modernité a la religion chrétienne
stimule la foi du chrétien. L’ouvrage n’est pas un recueil d’articles scientifiques mais,
de I"avis de I'A. lui-méme, une collection d’essais, raison pour laquelle il ne comporte
aucune bibliographie. Elaboré a partir d’une série de conférences, il comporte d’iné-
vitables redondances. Cela est compensé par la vivacité d’un propos qui se reconnait
a la fois pleinement héritier de la modernité et décidément ancré dans la foi chrétienne.

PIERRE-Y VES BRANDT

DANIEL MARGUERAT, BERNARD REYMOND (€ds.), Le protestantisme et son avenir,
Geneve, Labor et Fides, 1998, 150 p.

Fruit des huit rencontres du cours public organisé par la Facult¢ de théologie de
Lausannc a la fin 1997, cet ouvrage collectif et interdisciplinaire s’attache a cerner



BIBLIOGRAPHIE 445

Pidentité protestante et a en évaluer les forces et les faiblesses dans le contexte de la
modernit¢. Le livre reflete bien I'une des caractéristiques du protestantisme par le choix
qu’il opere en présentant une pluralité¢ de points de vue, marqués par le champ de
recherche et la personnalité de chaque auteur. A travers la diversité des perspectives
(systématique, sociologique, biblique, ccuménique, ecclésiologique et éthique) se
dégage pourtant un consensus sur deux points. D une part, le constat de la crise que
traverse cette identité et du flou qui la caractérise ; d’autre part, la mise en évidence
des chances qu’oflre le protestantisme pour articuler de fagon pertinente des polarités
qui structurent le christianisme, mais dont les enjeux concernent également 1'espace
public : diversité/unité, foi/engagement social, individualité¢/communauté. Abordable
par un large public, cet ouvrage brasse une quantité d’idées et constitue ainsi un bon
tremplin pour aller plus loin.

Frangots Dusors

HuserT Doucet, Au pays de la bioéthique. L’éthique biomédicale aux Etats-
Unis, Geneve, Labor et Fides, 1996, 217 p.

Hubert Doucet est bien connu dans les milieux francophones pour sa méthode
d’analyse de cas cliniques en vue d’une décision médicale ainsi que pour ses travaux
sur I"approche de la mort et de I'euthanasie. Dans I"ouvrage cité ci-dessus, I’A. nous
fait profiter de sa connaissance fine et approfondie de la bioéthique. En tant que canadien
francais, il a 'avantage d’étre en méme temps a I’écoute des débats européens et du
monde anglo-saxon par la proximité du géant voisin : les Etats-Unis. C'est 12 en effet
qu’est née et s’est tout d’abord développée la biocthique. Dans son premier chapitre,
I"A. nous narre la naissance de cette réflexion interdisciplinaire, puis nous présente sa
nature (chap. 2) et ses principes (chap. 3), le fameux «mantra de Georgetown», I'auto-
nomie, la bienfaisance et la justice. Ensuite, Doucet montre que le débat n’est pas
enfermé dans cette biocthique classique, mais s’épanouit dans de nombreuses directions
passionnantes (chap. 4). Ainsi par exemple, Doucet nous fait pénétrer dans la discussion
(et la contestation) des trois principes de la bioéthique en exposant les «contre-mou-
vements» que sont : I'éthique de la vertu, I'éthique féministe et I'éthique féminine (a
distinguer!), la casuistique contemporaine et enfin I'éthique narrative. Il expose €ga-
lement la sédimentation institutionnelle de la bioéthique (chap. 5) ainsi que le dialogue
qui s’est Etabli des le départ entre la théologie et la bioéthique (chap. 6). — L ouvrage
est écrit dans un style simple et limpide qui permet de le conseiller a tout un chacun
qui souhaite en savoir un peu plus sur ce sujet tant a la mode. En méme temps, par
ses nombreuses références ainsi que par une connaissance et une présentation tres fine
de tous les débats et mouvements internes & la bioéthique, ce livre est une mine de
renscignements, méme pour ceux qui croient déja bien connaitre cette discipline.

JEaAN-MARIE THEVOZ

DeNis MULLER, «...mais tous étaient frappés». Sida, éthique et foi chrétienne
(Entrée libre — 33), Genéve, Labor et Fides, 1996, 85 p.

darmi tous les livres sur le sida, celui-ci a une visée théologique précise : rappeler
["unité du genre humain, I"unicité de la condition humaine. Nous sommes tous c‘lans le
méme bateau, vulnérables et mortels. La phrase de Jean de La Fontaine «..mais tous
Staient frappés» parait tirée de I'Evangile. Apres un bref rappel de donnces sc1ent1flqucs
sur I'étendue de I'épidémie au niveau mondial (chap. 1), un éclairage anthropologique



446 BIBLIOGRAPHIE

ot est mise en évidence la portée symbolique ¢t métaphorique du langage sur la maladie
(chap. 2), I’A. aborde une réflexion sur la sexualité avec pour but de contrarier ceux
qui veulent utiliser le sida pour faire passer une morale prétendument nouvelle de la
sexualit€ (chap. 3). Le chapitre 4 discute, sous un angle éthique, du débat sur la
pénalisation ou non de la transmission du virus. La tension entre la nécessaire responsa-
bilisation de I'individu (qui tendrait a une responsabilité pénale) et I'indispensable
solidarité sociale (qui prone plutdt la non-pénalisation) est trés vive. Quel peut étre
["apport de la théologie et du christianisme en matiere de sida? L’A. en voit plusieurs.
L’Evangile, en tant que message d’amour et de réconciliation doit d’abord refuser de
voir dans le sida une punition divine ou une rétribution pour des conduites répréhen-
sibles. 1l y a la un mal, un malheur, une soutfrance contre laquelle il faut lutter et avec
laquelle il faut vivre. Le christianisme doit miser sur une «éthique médicinale» (p. 73)
et une attitude «compassionnelle». (Miiller parle d’éthique compassionnelle [p. 74] ce
qui, a nos yeux, est un abus d’utilisation, une dilution, du terme «éthique» ; la com-
passion se retient de tout jugement, fat-il bienveillant, alors que I'éthique comporte
toujours un jugement, une prise de position vis-a-vis du bien et du mal.) A partir d’une
analyse de la parabole du bon samaritain, I’ A. montre que cette attitude se définit par
la reconnaissance de la proximité et I'interchangeabilit€ entre le prochain et nous, le
séronégatif et le séropositif. C’est une illusion de croire que 1I’humanit€ est constituée
de deux groupes qui peuvent étre distingués : «‘Il n’y a plus ni séropositif, ni séron¢-
gatif...”, pourrait-on dire dans le sillage de I'apdtre Paul» (p. 78-79). C’est dans cet esprit,
au-dela d’une €thique convenue, que peuvent s’ouvrir de nouvelles possibilités de
partage, de solidarité et de spiritualité.

JEAN-MARIE THEVOZ

MicHAEL RooT, RisTo SAARINEN (€ds), Baptism and the Unity of the Church
(Institute for Ecumenical Research, Strasbourg, France), Grand Rapids,
Cambridge/Geneva, W. B. Eerdmans/WCC, 1998, 209 p.

Les contributions qui constituent ce passionnant ouvrage traitent de la question du
baptéme dans le débat cecuménique. Elles sont le fruit d’une consultation auprés de
chercheurs de confessions diverses. Ceux-ci ont €té appelés a réagir, a partir de leur
propre point de vue, a un document traitant du baptéme et de I'unité rédigé en 1996,
sur proposition de la Fédération Luthérienne Mondiale, par Iinstitut de recherches
cecuméniques de Strasbourg (document reproduit aux p. 10-36). La perspective d’en-
semble cherche a problématiser la question du baptéme davantage qu’elle ne I'a €té
jusqu’a maintenant dans la recherche de I'unité. Elle part d’un constat : le potentiel
cecuménique des accords sur la question du baptéme n’est pas, pour l'instant, tres
exploité au niveau des faits. Ces accords, existant entre les différentes Eglises, ne sont-
ils qu'une apparence masquant de profondes différences (p. 1)? Aprés une introduction
de M. Root et R. Saarinen qui présentent les textes du recueil tout en les problématisant
a I'aide des débats suscités par leur lecture, et aprés le document d’étude sur le baptéme,
viennent deux contributions jumelles sur la question du baptéme et de la communion
fondée par ce sacrement. Une perspective catholique est donnée par S. K. Wood, qui
explore un certain nombre de documents cuméniques sur la koinonia et plaide, entre
autres, pour I'insertion du baptéme dans un rite d’initiation plus large qui comprendrait
I’Eucharistie : I’incorporation dans 1’Eglise est compléte par le baptéme, mais nécessite
une expression visible et active dans I’Eucharistie. Cette contribution est suivie par
I"article du luthérien P. Ngrgaard-Hgjen, qui voit dans le baptéme le lieu d'un lien
unifiant entre les communautés, mais cherche & dépasser un accord cecuménique qui
ne toucherait que la pratique rituelle du baptéme sans s’interroger sur le fond de nos



BIBLIOGRAPHIE 447

comprchensions mutuelles. Viennent ensuite les contributions de deux protestants.
J. D. G. Dunn fait un parcours exégétique sur le baptéme et la notion d’unité de I’Eglise
dans le Nouveau Testament, montrant I"'importance et I’'omniprésence de I'Esprit dans
ces questions. A. Birmelé présente et commente toute la discussion cecuménique qui
a touch¢ a la question du baptéme depuis Vatican Il (dialogues bilatéraux et multila-
téraux). E. L. Brand €évoque, dans sa perspective luthérienne, le probleme des rites
d’initiation : ceux-ci sont constitués non seulement par I’acte rituel proprement dit, mais
aussi par la prédication et I'instruction qui les accompagnent. Dans le cadre de 1’unité
et du baptéme, les textes liturgiques doivent €tre examin€s attentivement pour qu’ils
traduisent le micux possible une communion. Dautre part, il faut contrecarrer une
compréhension souvent trop individualiste du baptéme. Puis, trois contributions mettent
en évidence les divergences de conception du baptéme entre les différentes traditions.
M. Merras, pour I'orthodoxie, montre trés clairement les divergences de conception
entre cette tradition et les autres Eglises. En I’occurrence, le critére de reconnaissance
théorique d’un baptéme par I’Eglise orthodoxe est sa fidélité a la pratique de I"Eglise
primitive. C'est par ce retour a I'ancien que les séparations (et non les différences
Iégitimes) peuvent se résoudre. S. M. Heim, pour les Eglises baptistes, propose de trés
intéressantes perspectives et des propositions réjouissantes. Le baptéme n’est, chez les
Baptistes, ni déterminant pour le salut, ni pour la pleine appartenance a ' Eglise, et I'unité
peut se faire sans qu’un accord sur les sacrements ait eu lieu. Pour les baptistes, le
baptéme est offre active de Dieu et réception active du croyant, de facon indissociable.
Une voie de reconnaissance peut s’esquisser lorsque le baptéme est envisagé, dans les
autres Eglises, dans son lien 2 la confirmation ou a une confession de foi personnelle.
J. Pobee présente, quant i lui, diverses Eglises africaines dans leur cohérence et leurs
différences, montrant les inévitables liens du rite a la culture. Les particularités bap-
tismales africaines doivent ainsi étre comprises dans leur contexte, et respectées. Les
diverses expressions possibles sont complémentaires. L.’ ouvrage se termine avec I'évo-
cation de problémes concrets liés a la sécularisation (baptéme et appartenance/partici-
pation i I'Eglise) : R. Persenius pour I'Eglise luthérienne de Suede et J. J. Sebastian
pour I'Eglise en Inde. La cohérence de 1'ensemble est assurée d’une contribution a
I"autre par des renvois fréquents aux travaux de I'ouvrage. Ce livre remarquable pose
courageusement de vraies questions et contribue largement a I’avancement d'un dia-
logue cccuménique authentique.

NicoLAs CHARRIERE

KoNrAD RAISER, Quelle Eglise pour demain? Défis et espoirs pour un nouveau
millénaire, Paris/Geneve, Cerf/Labor et Fides, 1998, 144 p.

Publié initialement en anglais sous le titre To Be the Church. Challenges and Hopes
for a New Millenium (Genéve, WCC, 1997), cet essai du secrétaire général du Conseil
(Ecuménique des Egliscs a pour but de «vivifier la vision cecuménique» (p. 17), et cel_a
bien au-dela de la vie institutionnelle du COE, si riche soit-elle, notamment au sortir
de sa 8¢ Assemblée qui s’est tenu & Harare (Zimbabwe) en décembre 1998. Il s agit
ici de renouveler la vision de I'cecuménisme en donnant un écho des diverses voix se
faisant actuellement entendre dans les Eglises. Le premier chapitre ouvre cet espace et
permet de se rendre compte de ce que pensent réellement les Eglises du mouvement
cecuménique, A travers les contacts et les visites effectuées par I'A. au début de son
mandat. Ici, ¢’est le sens méme de 1’cecuménisme qui fait probleme, selon qu’on adopte
une vision ouverte ou fermée de son application. Dans une deuxiéme partie, I'A. met
en évidence les défis auxquels ces Eglises ont & faire face, notamment dans le contexte
actuel de la mondialisation. L’A. fait également le point sur les concepts de catholicite



448 BIBLIOGRAPHIE

et de conciliarit€, ceux-ci ayant jou¢ un role plus qu important dans les deux dernicres
décennies, notamment au sein du programme «Justice, Paix et Sauvegarde de la Créa-
tion». Lintroduction de I'idée de soci€té civile permet de clarifier les tensions entourant
ce processus. La Bible et son étude communautaire ayant elles aussi eu leur importance
dans la constitution du mouvement cecuménique, trois chapitres leur sont consacreés, avec
une accentuation sur les themes du Jubilé et de 'espérance. L ouvrage se termine sur
la vision d’un renouveau cecuménique. En effet, «retrouver élan et pertinence» (p. 20),
voila sans conteste le défi majeur qui attend les Eglises chrétiennes, si tant est qu’elles
veuillent encore s’investir dans une mouvance ecuménique. Car les risques de cassure
n’ont jamais été aussi proches, notamment entre I’orthodoxie et les Eglises occidentales
protestantes. Mais 1'Histoire nous rappelle que ¢’est également en temps de crise que
se font les plus grandes avancées. Pour dépasser les crises et, plus fondamentalement,
pour imaginer un autre avenir au mouvement cccuménique, il est plus que jamais
nécessaire de rassembler les forces de proposition. Ce livre en est une, incontestable-
ment.

[SABELLE GRAESSLE

PiERRE BUHLER, CARMEN BURKHALTER (€ds), Qu’est-ce qu’'un pasteur? Une
dispute cecuménique et interdisciplinaire (Pratiques — 16), Geneve, Labor
gt Fides, 1997, 121 b

Dans cet ouvrage, issu d’un colloque organisé par la Faculté de théologie de
Neuchatel en novembre 1992 pour le 80° anniversaire du professeur Jean-Louis Leuba,
sont rassemblées les différentes contributions tenues a cette occasion et envisagées sur
le mode de la dispute théologique. Premier a ouvrir les feux, le professeur Leuba expose
ses theses sur I'identité pastorale : origine de la question, méthode — basée sur les
impératifs du fait chrétien —, cadre ecclésial, difficultés spéeifiques lices a la fonction
pastorale, et conclut sur la nécessité d’un savoir sur la pratique pour un accomplissement
adéquat de cette pratique. Les premicres réactions a ces théses s’enracinent dans la
confrontation cecuménique. Se succedent ainsi des points de vue luthérien, réformé et
catholiques. Suivent des réactions interdisciplinaires : celle d’ un néotestamentaire, d un
historien de la Réforme, d'un sociologue de la religion et d’un praticien. Toutes ces
réactions enrichissent le débat et montrent, si besoin €tait, la complexité de la question.
En conclusion, Jean-Louis Leuba revient sur quelques points spécifiques abord€s au
cours de la dispute : fondement du ministére pastoral, exercice et ethos, et termine par
une formule intéressante. «Ce n’est pas le pasteur qui porte le ministeére, c’est le
ministére qui porte le pasteur» (p. 109). Dans une postface, Pierre Biihler revient sur
quelques-uns des enjeux de ce débat et anticipe en quelque sorte la critique €vidente
qui suit la lecture de cet ouvrage, a savoir le surdimensionnement des questions fon-
damentales de I'identité pastorale par rapport a la réalité¢ concrete du ministere. On
acceptera donce la présente contribution comme I'exploration d’un pole, en attendant une
ncécessaire confrontation entre sens originaire et contextualité.

ISABELLE GRAESSLE

CARMEN BURKHALTER, Un prince a Nazareth. Une biographie littéraire de Jésus
Christ (Autres Temps — 3), Genéve, Labor et Fides, 1996, 141 p.

Avec L’ldiot, Dostoievski a tenté de décrire la figure d’un homme absolument bon.
Ce roman dense, complexe et d’une lecture difficile, écrit en exil, met en scéne un héros,



BIBLIOGRAPHIE 449

le prince Mychkine, personnage énigmatique, aux réactions imprévisibles et souvent
contradictoires. Néanmoins, souvent par sa simple présence, se découvre le caractére
caché, secret, de ses interlocuteurs. LA, part d’une question, principalement étayée par
la bribe-¢nigme «Le pr.-le Christ» contenue dans Les carnets de L’Idiot, brouillons du
roman de Dostoievski : L'ldiot est-il une ré-écriture de la figure du Christ? Pour y
répondre, I'A. commence par résumer magnifiquement L’/diot, puis entreprend une
interprétation théologique de la figure du prince Mychkine. J’avoue volontiers que si
la premicre partie m’a ravi (p. 9 - 91), la partie théologique m’a quelque peu laissé sur
ma faim. Certes, I’A. souligne trés bien I'ambiguité du prince Mychkine, ¢’est-a-dire
son désir de sauver Nastassia de la convoitise des hommes et son impuissance a
concrétiser son dessein. Toutefois I'A. me semble sous-estimer |'importance de
Rogogine, I'alter ego malin du prince, qui renverra ce dernier a sa folie premiére en
réaffirmant la fragilité¢ de son humanité. Car ¢’est sous le tableau de Holbein, le Christ
mort, que Rogogine et le prince, entourant le cadavre de Nastassia, sont découverts I'un
fou et I"autre hagard, c’est-a-dire hommes, tout simplement hommes. Des lors, a sa
question premiere : le prince est-il une ré-écriture de I'Evangile?, I'A. répond que le
prince Mychkine est avant tout une figure pleinement humaine aux prises avec les
tensions du monde. Mis a part le long détour théologique, quelque peu étranger au roman
de Dostoievski, ce livre se lit avec plaisir.

PaTrick Baup

EVELYNE FRANK, La naissance du Oui dans '@uvre de Pierre Emmanuel, Paris,
PLLE. 1998, 358 p.

Etude approfondie de I'ceuvre du poéte dans la perspective de la gengse d’un
assentiment confiant mais toujours fragile : «Je crois! Viens au secours de mon manque
de foi!» (Mc 9,24). L'obéissance est d’abord difficile et ce sont refus, rébellion, révolte ;
allant jusqu’au blasphéme. Mais si ce dernier, dans sa violence méme, s’¢léve contre
Dieu, ¢’est parce qu’il croit au fond en Lui. Blaspheme qui, chez le potte, maintient
I’éveil et la lutte contre I’endormissement d’une vie végétative ou superficielle. Et Dieu
qui est amour change le blaspheme en baptéme, «I’Eternel accueille I'homme rué contre
lui». Si la révolte métaphysique est soif de justice authentique, Dieu la partage : le salut
et la résurrection s’annoncent, «|’hiver contient toujours le printemps». Et le non est
déja liberté : le oui n'a de sens que si I'on peut dire non ; un non dont effet est
cathartique, de la profanation méme nait alors le refus a jamais de la profanation. Dans
I"incertitude, une foi lentement se manifeste, mais il faut résister a I'euphorie po€tique
du «sitdt imaginé croire posséder I’ Absolu» ; «redoutables et nécessaires antinomiess,
vivifiante contradiction, indispensable lutte avec I’ange, Dieu a I'ceuvre en I"homme.
Importance aussi de «savoir devenir homme sans cesser d’€tre un enfant» ; apprendre
a s’aimer. Se tenir attentif sur le seuil, ne pas se croire trop fort sous peine de manquer
la rencontre, de perdre Eurydice, de laisser passer la grice. Découvrir en Dieu la
tendresse qui, malgré tout, permet de dire a la fois : «je veux et que ta volonté soit faite».
Entendre le silence divin; «oll que passe Jésus, il donne le silence a qui I'entend».
Revenir a Iorigine ; au commencement était la parole, la lumigre, le oui. Pouvoir
recommencer : «&tre ce que tu n’as jamais pu étre et qui pourtant est ta vocation». Surtout
ne pas lacher prise : oul d’Eve, Abel, Abraham, Isaac, Jacob, Marje, acceptant la
dépendance qui est liberté d’étre. Par la priere, que chaque instant soit «un commen-
cement, un oui a I'étre, un germe d’éternité». Joie du monde et compassion ; «la joie
du Seigneur est le Seigneur lui-méme, je m’ouvre a elle si je m’ouvre du méme gesle
a la souffrance» (Eckhart). Si le quotidien est présence du Vivant, «tout reste le méme



Sciences
bibliques

450 BIBLIOGRAPHIE

et tout est modifié, transfiguré» ; mais sans présomptueuse assurance ; sous le régime
du questionnement : y a-t-il Quelqu’Un? Le vide ou Quelqu’'Un. «Je crois! Viens au
secours de mon manque de foil».

Craupe Droz

MicHELE DEBIDOUR, La quéte spirituelle dans le cinéma contemporain, Lyon,
Profac, 1997, 172 p.

Présenté avec modestie dans son introduction comme fruit d’une pratique, d’un
cours de formation de jeunes, ce livre conduit intelligemment a une appréciation de la
dimension spirituelle dans certains films. Il ne s’agit pas de films «religieux», mais
«inspirés», ce qui est une bonne définition complétée par la citation de Renoir : le film
n’est vraiment accompli que lorsque votre imaginaire s’est rencontré avec le mien». En
quelques mots la réception spirituelle d’une ceuvre d’art est bien formulée. — Cing
ceuvres ont été choisies pour apprendre a en dégager le sens spirituel : le Conte d’hiver
de Rohmer, le Décalogue, ou du moins certains de ses épisodes, La double vie de
Véronique, de Kieslowski, Ran de Kurosawa, et Les ailes du désir de Wenders. On ne
peut faire choix d’ceuvres plus différentes, réalisées par des cin€astes francais, polonais,
japonais et allemand, que séparent I’age, la culture et les préoccupations. C’est pourquoi
on apprécie que les quatres analyses soient menées de maniere tres diverse et spécifique.
Le résultat est convaincant, le style sans jargon et les rapprochements éclairants comme
celui de Ran avec I’ Apocalypse. L’exercice devrait étre poursuivi.

Guy BEDOUELLE

PiErRE PRIGENT, Jésus au cinéma (Entrée libre — 37), Geneve, Labor et Fides,
1997, 89 p.

A travers ce livre — accessible 4 un large public —, Pierre Prigent nous propose un
parcours bref de quelques-unes des principales réalisations cinématographiques consa-
crées a la vie et a la personne de Jésus. L’ analyse de Jésus de Montréal de Denys Arcand,
de L’évangile selon St Matthieu de Pier Paolo Pasolini, ou encore du tout premier film
sur Jésus La vie et la passion de Jésus-Christ des fréres Lumieres, pour ne citer que
ces ceuvres, offre alors I"occasion d’une interrogation riche sur la fidélité de toute
démarche d’interprétation des Evangiles. Il s’avére en effet que le cinéaste prétendant
rester scrupuleusement attaché a la lettre des textes évangéliques ne parvient pas toujours
a restituer la profondeur et I’esprit de ceux-ci : une certaine prise de distance relative-
ment 4 son sujet apporte au contraire souvent plus de satisfaction. L’A. en appelle donc
a la prudence vis-a-vis de la représentation (visuelle) du message biblique, car : «c’est
le langage de la foi qui donne a la vue son véritable statut qui est de servir».

CELINE EHRWEIN

ALBERT DE PURrY, THOMAS ROMER, JEAN-DANIEL MaccH! (éds), Israél construit
son histoire. L’historiographie deutéronomiste a la lumiére des recherches
récentes (Le monde de la Bible — 34), Geneve, Labor et Fides, 1996, 539 p.

Cet ouvrage présente les résultats du séminaire de troisieme cycle de 1995 organisé
par les facultés romandes de théologie. Les quinze contributions se répartissent en sept



BIBLIOGRAPHIE 451

parties. En introduction, Thomas Romer et Albert de Pury présentent un état de la
recherche tres documenté et détaillé : «L historiographie deutéronomiste (HD). Histoire
de la recherche et enjeux du débat» (p. 9-120). La deuxiéme partie, consacrée a «L. his-
toriographie antique», regroupe trois contributions. Sara Japhet, «L’historiographie
post-exilique : comment et pourquoi?» (p. 123-152), compare trois historiographies
post-exiliques : Esdras-Néhémie, les Chroniques et | Esdras. Marcel Détienne, «Pour
un débat sur les historicités comparées» (p. 153-166), €largit les comparaisons a d’autres
cultures, des historiens grecs a ceux de la Chine, et décrit diverses manieres de percevoir
le passé et de se situer par rapport a lui. Jean-Jacques Glassner, «Les temps de ["histoire
en Mésopotamie» (p. 167-189), a partir de I'étude de mots akkadiens et sumériens pour
dire le temps ou la durée, présente diverses conceptions du temps : de la répétition
rituelle a la divination. La troisieme partie, «Critique textuelle et critique littéraire»,
propose deux €tudes au carrefour de ces approches. Adrian Schenker, «Jéroboam et la
division du royaume dans la Septante ancienne : LXX | R 12,24 a-z, TM [1-12; 14
et I’histoire deutéronomiste» (p. 193-236). montre que la Septante a préserve une forme
du texte qui est antérieure au Texte massorétique, mais qui comporte des marques
deutéronomistes (dtr). Stephen Pisano, «2 Samuel 5-8 et le deutéronomiste : critique
textuelle ou critique littéraire? (p. 237-263), cherche dans les variantes des passages dtr
de 2S5 6-8 et dans leur parallele des Ch si la critique textuelle peut aider la critique
littéraire en trouvant des expressions dtr que la transmission textuelle aurait occultées.
La quatrieme partie, «Méthodes diachroniques et synchroniques», réunit trois contri-
butions dont les deux premieres sont essentiellement diachroniques. Steven L.
McKenzie, «Cette royauté qui fait probleme» (p. 267-295), analyse | S 8-12 et établit
que ce texte est I'eeuvre d’un seul «auteur/rédacteur, le Deutéronomiste» (p. 267),
probablement li€é Mitspa et €crivant peu apres 586, date de 'assassinat de Guedalias.
Walter Dietrich, «L"Histoire et Loi : Historiographie deutéronomiste et Loi deutéro-
nomique a I’exemple du passage de I'époque des Juges a I’époque royale» (p. 297-323),
compare les prescriptions du Dt sur les juges et les rois avec ce que raconte HD et
souligne les relations €troites entre les formulations de la loi et les expériences monar-
chiques d’Israél. Frangoise Smyth, «Quand Josias fait son ceuvre ou le roi bien enterré
Une lecture synchronique de 2 R 22,1-23,28» (p. 325-339), décrit le cheminement du
réeit du régne de Josias et fait ressortir I'importance du livre de la Loi et du scribe son
serviteur qui peuvent ouvrir un avenir au peuple au-dela de la royauté et du Temple.
La cinqui¢me partie, «Les sources de I’historiographie deutéronomiste», contient un
apport, celui de Jacques Briend, «Les sources de 1'histoire deutéronomique : recherches
sur Jos 1-12» (p. 343-374), qui discerne dans Jos 1-12 un document écrit, complété avant
d’étre repris dans une rédaction dtr, clle-méme retouchée ultérieurement. Les deux
dernieres parties offrent des approches plus synthétiques. «Les milieux deutérono-
mistes» présente trois visions contrastées des auteurs ou rédacteurs dtr. Pour Rainer
Albertz, «Le milieu des Deutéronomistes» (p. 377-407), il s agit de distinguer entre les
dtr de HD et ceux de I’édition de Jr les premiers, membres de la Golah babylonienne,
sont les descendants du parti national-religieux anti-babylonien opposé a Jr et les
seconds appartiennent au milieu palestinien du groupe des Shafanides et de Guedalias.
Pour Ernst Axel Knauf, «L.’Historiographie deutéronomiste» (DtrG) existe-t-elle?> (p.
409-418), il faut renoncer a I’hypothese de HD en acceptant que la littérature historio-
graphique de I’AT n’est pas une littérature d’auteurs et de rédactions prégisément
définies mais de traditions en dialogue, comprenant diverses école dtr a I'aeuvre jusqu’au
deuxitme sitcle. Pour Thomas Romer, «Y a-t-il une rédaction deutéronomiste dans le
livre de Jérémie?» (p. 419-441), les rédacteurs de HD et de Jr appartiennent au mé;?e
milieu, les dtr rédigent une version de Jr qui rend son message conforme a leur pen..q\ee,
puis une seconde, a I’époque perse, insistant sur la désobéissance des péres. La derniere
partie, «Idéologie deutéronomiste et théologie de I’ Ancien Testament» rassemblc deux
contributions. Martin Rose, «Idéologie deutéronomiste et théologie de I'Ancien Teslaj
ment» (p. 445-476), considere HD comme I’ceuvre théologique d’un auteur exilique qui



452 BIBLIOGRAPHIE

interpréte 1"histoire en la racontant pour répondre aux questions de ses contemporains
et offrir a leur vie un sens et une espérance. Andrew D. H. Mayes, «De I'idéologie
deutéronomiste a la théologie de I'Ancien Testament» (p. 477-508), apres avoir défini
ce qu’est une idéologie et décrit I'idéologie dtr et son développement, considere ’apport
théologique de HD a I'AT, c¢’est-a-dire I’histoire de sa réception dans I’ AT, et constate
que le Pt corrige HD dont la compréhension de la communauté d’ Israél devant son Dieu
ne permettait pas de fonder la communauté post-exilique. Un index scripturaire et un
index des noms d’auteur complétent I’ouvrage, ainsi qu'une bréve présentation des
auteurs. Ce livre offre un remarquable panorama des études sur HD, surtout pour les
lecteurs qui ont peu acces aux ctudes spécialisées ou aux langues étrangeres. La diversité
des positions me laisse songeur quant aux possibilit€s de vérification des theses avan-
cfes, elle montre en revanche que le débat existe.

Guy LASSERRE

JEAN-MARC DROIN, Le livre des Lamentations (La Bible Porte-Parole), Geneve,
Labor et Fides, 1995, 106 p.

A I’appellation traditionnelle «Lamentations», I'A. préfere le titre hébreu : «Com-
ment?» Ce petit mot, qui exprime aussi bien I'interrogation que I'exclamation doulou-
reuse, ouvre le livre et se retrouve en téte de trois des cing poémes qui le composent.
Il en dit long sur le ton et le contenu de I'ouvrage, parcouru par un cri d"horreur poussé
par les survivants de la catastrophe de 587 av. J.C. L’armée babylonienne a conquis
le royaume de Juda, occupé la Terre Promise, détruit Jérusalem et son Temple, déporté
I’élite de la population et les prétres. Il ne reste plus rien de ce qui faisait la cohésion
nationale d’Israél, de ce qui concrétisait la pérennité de I’ Alliance. Plus rien, sauf un
cortege d’exactions, de viols, de massacres et les sarcasmes des vainqueurs. Devant tout
cela, YHWH se tait. C’est pourtant a lu1, a ce' Dieu absent, que s’adresse le cri du peuple,
ou du moins face a lui : comment cet an€antissement a-t-il pu se produire 7 Comment
Dieu a-t-il pu laisser détruire sa nation et sa ville bien-aimées ? Malgré cette situation
chaotique, le cri est exprimé de fagon treés ordonnée. La complainte fun¢bre sur le pays
et I'espoir disparus est moulée dans la forme trés exigeante du poeme alphabétique, ot
les premiéres lettres de chaque mot initial des vers donnent la suite des vingt-deux
consonnes de I'alphabet hébreu. Comme si ce B.A.B.A. était le seul don de Dieu a
n’avoir pas €t€¢ emporté par la tourmente. L'A. accorde ainsi une attention soutenue a
décrire la forme des cing poemes du livre, tout en en donnant un commentaire détaillé.
Il en présente une traduction nouvelle, qui restitue la forme alphabétique. Le style en est
parfois heurté et la syntaxe bousculée, mais I’on percoit plus clairement I'intensité de la
plainte et I’art du poéte qui I'a transcrite. La rigueur de la forme permet de tenir le coup
lorsqu’il s’agit d’exprimer I'insoutenable. J.-M. Droin nous invite aussi a rétléchir sur la
signification théologique de ces poeémes, qui donnent droit de cité au cri de ceux qui
souffrent et n’en peuvent plus, cri que Jésus poussa lui aussi en mourant sur la croix. Il
voit dans cette plainte la possibilit€ de connaitre Dieu comme Celui qui reste présent, quand
toutes les valeurs, toutes les sécurités se sont effondrées, et qui fait vivre par sa seule grice.

LAURENT WISSER

ANDRE WENIN, Pas seulement de pain... Violence et alliance dans la Bible.
Essai (Lectio Divina — 171), Paris, Cerf, 1998, p. 303

Dans cet ouvrage, I’A. se propose de suivre pas a pas le theme du manger dans
la Bible. Il est guidé par la conviction, surprenante a4 premiére vue, que «[...| le manger



BIBLIOGRAPHIE 453

et le boire forment [...] un fil rouge essentiel du récit global» (p. 11) et que «[...] tous
les grands themes bibliques sont lics de prés ou de loin a la nourriture ou au repas».
(p. I'1) Son mérite est de ne pas se limiter a faire un inventaire des péricopes ayant trait
au theme mentionné, mais d’oser une interprétation globale, de «tenter de comprendre,
de percevoir quelque chose de Munité qui se cherche dans I'éclatement apparent du
Livre» (p. 15). LA, part du présupposé qu'un certain nombre de problemes et de
questions accompagnent I’homme au-dela des ditférences que les époques peuvent faire
surgir entre une communauté interprétative et 'autre. Son but est alors de «relever des
structures anthropologiques, sociales et théologiques [...] qui, une fois ‘appelées’ par
le texte, contribuent en retour a lui donner du relief et a I’élucider». (p. 16) L approche
choisie se situe ouvertement dans le sillage de ladite «nouvelle critique littéraire» (p.
16). Cette approche porte ses fruits les plus convaincants dans la premicre partie de I'ou-
vrage, consacrée a une recherche sur la symbolique du motif du manger dans les récits
de la création. LA, dont la lecture fait de Gn 1 et Gn 2-3 une scule séquence narrative,
dégage pour une premicre fois toute une série de themes: ambiguité du manger,
essentiel pour la vie et si souvent lie a la violence ; les dons de Dieu, toujours
accompagnés par une loi marquant une limite (par ex. I'«arbre du connaitre bien et
mal») ; la bouche, qui peut dévorer ou exprimer une parole de relation respectueuse de
la distance et de la limite ; I'épreuve inhérente a tout don de Dieu, qui nous appelle
a réaliser pleinement notre humanité. Nous retrouvons des variations de ces themes dans
les deux parties suivantes. La seconde approfondit les liens subtils qui unissent la
tendresse et la violence d’un ¢6té et le choix de la nourriture (carnée ou végétale) de
["autre. Sous la forme de I'opposition entre les figures bibliques du pasteur et du chasseur
(Abel et Carn, Isaac et Ismaél, Jacob et Esaii, Joseph et ses freres). entre le Messie et
le guerrier (le Pharaon et Moise, David et ses opposants) et entre les fauves et Pagneau
(I"'imagerie des psaumes, Jésus, le repas eucharistique), I'A. découvre la portée sym-
bolique du repas dans I'ensemble du récit biblique. La derniere partie de 1'ouvrage est
consacrée a une recherche sur les repas commémoratifs institués lors d’un événement
particulierement significatif de I'histoire du salut: la Paque lors de I'exode (repas et
libération), la Paque de Josué (repas et accomplissement du salut), I'Eucharistie, le
Bangquet eschatologique lors du jour du Seigneur. Elle se conclut par la contrepartie du
motif du manger, & savoir par une enquéte sur le theme biblique du jetine en tant
qu’éducation du désir et apprentissage du partage. L’A. maintient sa promesse : avec
admirable subtilit¢ il déniche et rende plausible une interprétation «anthropologique»
fort suggestive et interpellante. Le pari de «donner a la tache de lecture et de réceriture
du Livre cette allure de liberté a laquelle lui-méme invite qui le scrute [...]» (p. 13) est
pleinement gagné et apporte des résultats probants. On se pose pourtant une fois de plus
la question des limites de I’interprétation : est-ce qu'une lecture qu’on pourrait sans trop
d’hésitations qualifier d’allégorique se trouve justifiée par le seul charme des résultats
pour le lecteur moderne? Un doute subsiste : en effet, I"herméneutique suivie par I'A.
ne méprise-t-clle pas justement cette altérité tant louce lors de la lecture de la faillite
de la rencontre entre Adam et Eve? Le texte biblique nous est-il vraiment si proche que
notre lecture puisse étre si fluide et si directement interpellante? Est-ce que I’explication
de Beauchamp qui parle d'un «livre, non d’exégese, mais d’un exégete» (cité a p. 14)
suffit 2 autoriser une telle lecture? La clarté du langage et des positions assymé;s.
I’originalité des pistes interprétatives proposées, la compétence exégétique et hngms—
tique (¢vidente au vu des précieuses observations sur I'étymologie et I'homonymie de
cas qui échapperaient aux lecteurs non hébraisants) font de ce livre un ouvrage qui merite
d’étre lu également par celles et ceux qui ne partagent pas les options hermeneutiques
de I’ A. «D’aucuns mangent pour avoir la force d’étudier la parole divine. D':@mtres, plus
éveillés, étudient la parole divine afin d’apprendre a se nourrir». Au-dela du jeu de mots
facile qu'elle semble &tre & premitre vue, cette citation du Rabbi Nachm\an de Breslau,
qui figure sur la page de titre de 'ouvrage prend un sens profond apres lecture.

JorG Hrss



454 BIBLIOGRAPHIE

STEPHANE MoSES, L'Eros et la loi. Lectures bibliques (LLa couleur des idées),
Paris, Seuil, 1999, 155 p.

Des huit articles que ce livre rassemble, cing ont déja ¢été publiés entre 1965 et 1997
dans des revues ou actes de colloques internationaux. Ils ont pour caractéristique
commune la recherche du «souffle originel qui anime chaque mot du texte hébraique
des Ecritures, et les échos encore audibles de la voix infinie qui §’¢tait fait entendre
pour la premiere fois au Sinal». Considérant, avec certains commentaires juifs anciens,
que ces €chos portent la trace d"un Eros divin primordial qui s’est incarné en discours
de la Loti, I'A. tente de la redécouvrir en procédant a un va-et-vient entre une hermé-
neutique rabbinique qui se sent libre de multiplier les interprétations en «remplissant
les blancs et les marges a I'intérieur du réseau de contraintes qui dessinent les signes
linguistiques qui les composent», et une confrontation de ces sens avec les termes du
discours philosophique occidental. C’est ainsi qu’il poursuit a partir du détail de la lettre,
la mise en lumiere d’un sens universellement intelligible de quelques textes majeurs
de la Bible : la création de I'’homme et de la femme (Gn 1-2), le conflit entre Jacob
et Esaii (Gn 25), le récit de la révélation du Sinai (Ex 3,1-15), I'allégorie des quatre
empires dans la vision de Daniel (2,31-45 et 7,1-27), la pointe d’Enoch (Dt 32, 16),
les trois prieres pour |'étranger (Gn 18,20-33 ; Ex 32,7-14 ; Jonas 4,2), I’Eros et la loi,
c’est-a-dire la lecture allégorique du Cantique des Cantiques 1,2 et Ex 20,1.

JEAN BOREL

Francois VARONE, [noutes les voies de la miséricorde, Paris/Montréal, Cerf/
Médiaspaul, 1995, 177 p.

Il sagit ic1 d’un ouvrage structuré en deux parties, qui offre un essai sur les chapitres
9 a 11 de I'épitre aux Romains de I'apdtre Paul. La premiere partie, la plus longue, se
livre un travail exégétique sur ces chapitres et la deuxiéme partie aboutit & des pistes
d’actualisation. La thématique d’ensemble, qui traverse de part en part les lignes de I'A.,
touche a Iarticulation entre le salut en général et le réle d’Israél en particulier. Ce double
accent ressort évidemment de la lecture du texte paulinien, mais I’actualisation qui en
découle cherche a situer cette articulation dans une perspective existentielle et histo-
rique. Le christianisme est invité a la fin de ce parcours a étre signe, au milieu des
hommes et du monde, de la révélation et de la miséricorde divine ; Israél, quant a lui,
demeure le signe adressé aux chrétiens, afin qu’ils ne fassent pas de leur foi un
monopole. L universalité du salut est sans cesse réaffirmé, se conjuguant avec la liberté
de Dieu et la vocation en devenir de I’homme. La démarche se fait pas a pas, ménageant
les transitions, les clarifications et les découvertes. L’ A. a commencé sa réflexion a partir
d’un étonnement lié au verset 32 du chapitre 11 de I’épitre aux Romains: «Dieu a
enfermé tous les hommes dans la désobéissance, pour faire a tous miséricorde». C’est
a partir de ce verset que se déploie toute I'argumentation de I'A. et qu’il redéfinit le
rapport entre Dieu et I’homme, entre salut et condamnation, entre devenir et reconnais-
sance. Le tout ouvre a une parole libératrice qui se fonde dans la miséricorde et la
patience de Dieu et dont le christianisme doit étre témoin et porteur. L actualisation
proposée ne s’arréte pas une vocation individuelle, mais a une dimension historique et
incarnée, vivante au travers des millénaires.

MURIEL SCHMID



BIBLIOGRAPHIE 455

MaARKWART HERZOG, Descensus ad inferos. Eine religionsphilosophische Unter-
suchung der Motive und Interpretationen mit besonderer Beriicksichti-
gung der monographischen Literatur seit dem 16. Jahrhundert (Frank-
furter Theologische Studien — Bd. 53), Frankfurt am Main, Josef Knecht,
1997, 510 p.

Voila une véritable somme qui examine I'atfirmation du Credo : descendit ad
inferos, sous toutes ses coutures! La descente de Jésus aux enfers, tradition souvent
incomprise, contestée, voir rejetée, ouvre en fait sur une variété presque infinie de
perspectives, d’interprétations diverses et d’incidences concrétes sur la vie religieuse.
[’A. a exhumé un nombre impressionnant de monographies et de controverses sur le
théme, notamment dans la production théologique depuis le XVI¢ siecle. 1l analyse
minutieusement le contenu de ces réflexions, présente leurs auteurs et leurs biographies
et se penche avec le regard aiguisé d’un authentique historien sur les querelles, les
exclusions et les compromis que cette doctrine a fait naitre. Si le Christ, aprés sa mort
sur la croix — ou €tait-ce apres la résurrection, comme certains le pensent? —, est descendu
aux enfers, était-ce en triomphateur qui soumet définitivement les puissances adverses
du mal et de la mort? Ou ¢était-ce parce que la souffrance expiatoire en faveur de
I’humanité qu’il avait prise sur lui impliquait une derniére humiliation, le douloureux
anéantissement dans le monde des morts? Ou voulait-il simplement, comme le Nouveau
Testament semble le suggérer (1 Pierre 3,19 et 4,6) et comme I'Eglise ancienne (et
catholique médiévale) I’a proclamé, précher 1'Evangile libérateur aux défunts? Toutes
ces theses ont €té défendues avec acharnement, et d’autres encore, sans parler des
interprétations «syncrétistes» qui ont essayé de concilier les avis opposés en combinant
habilement plusieurs versions de ’événement. Notons a ce sujet que la traduction du
Credo des Apotres devenue quasi officielle en Suisse romande («Il a forcé le séjour des
morts») préfere nettement la premiére de ces lectures, lecture triomphaliste, contraire-
ment 2 Martin Luther et une phalange de théologiens luthériens des premiers temps qui
associaient la descente aux enfers A la nécessité pour le Rédempteur de boire jusqu’a
la lie la coupe de la souffrance expiatoire. Cette derniére théorie, émise tout d’abord
par Nicolas de Cués, a de notre temps été hautement appréciée par un éminent théologien
catholique : Hans Urs von Balthasar. Jean Calvin, en revanche, nie que la descente aux
enfers ait eu lieu, estimant que Jésus a connu les souffrances infernales au cours méme
de sa passion terrestre. — L”A. ne se contente pas de la simple analyse historique, aussi
précise et approfondie soit-elle. 1l apporte en plus divers éclairages qui mettent en
lumiére la valeur humaine, religieuse, philosophique et théologique de ce théologou-
menon souvent injustement négligé. 1l compare donc la descente aux enfers de Jésus
avec des mythes analogues dans d’autres traditions religieuses : voyages des héros
comme Ulysse dans les mondes subterrestres, combats entre des divinités ennemies, etc.
Il s"interroge sur les dimensions anthropologiques et psychologiques de la foi en un
séjour de Jésus dans le domaine de la mort, enquéte qui I’'ameéne entre autres a scruter
les interprétations psychologisantes de Luther. Il explore les perspectives lhéolug?ques
et philosophiques de cette descente, notamment sous I'aspect de la philosophie de
I’histoire. Et il conclut ses réflexions en philosophe de la religion, en essayant de résu?ner
toutes les intuitions des interprétes d’autrefois et en analysant les structures formatrices
de I’objet de ses recherches. Une abondante bibliographie est ajoutée. — Nqus sommes
en présence d’une étude exhaustive d’un theme apparemment rébarbatif mais qui s’ave-
re, grice a I'A., étonnamment fécond et stimulant.

CarL-A. KELLER

Science
des religions



	Bibliographie

