Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 49 (1999)

Heft: 4

Artikel: Nostalgie et ironie dans le romantisme d'léna
Autor: Eynde, Laurent van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-650506

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-650506
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 131 (1999), P. 397-410

NOSTALGIE ET IRONIE
DANS LE ROMANTISME D’IENA °

LAURENT VAN EvyNDE

Reésume

L’auteur montre comment [’ontologie et [’esthétique du romantisme d’léna
(essentiellement Friedrich Schlegel et Novalis) développent une philosophie
de I'histoire originale, prise dans une tension entre les concepts d’ironie et
de nostalgie, mais irréductible a la systématique idéaliste hégélienne.

De 1798 a 1800 parait a Iéna la revue Athendium, publiée et dirigée par
les freres Schlegel et qui rassemblera, outre des textes des deux directeurs, des
€crits de Novalis, Schleiermacher et Hiilsen. Le propos de cette revue est
indissolublement poétique et ontologique, et — ce qui nous retiendra tout
particulierement ici — ¢’est au carrefour de ces deux vecteurs, en une sorte de
foyer du premier romantisme, que se forme ’une des philosophies de I’Histoire
les plus prégnantes de 1'époque, a la suite des premieres indications de Kant
et de Fichte, et avant les amples systématisations hégéliennes. Pour réarticuler
valablement la pensée du romantisme d’Iéna, il faut d’abord s’entendre sur
Pobjet. Ainsi, le romantisme d’Iéna se définit, pour nous, par I’entreprise
collective de publication de I’Athendum. C’est dire que nous considérons
I"Athendium comme une ceuvre a part entiére, une ceuvre qui exige une analyse
¢t une compréhension autonomes, au regard desquelles I'itinéraire de ses
rédacteurs est, du moins dans un premier temps, subsidiaire. L’étude de I'en-
gagement personnel, dans une entreprise a ce point singuliere et originale, de
certaines individualités par ailleurs auteurs d’une ceuvre qui d€passe
’Athencium, telles que Novalis, Schleiermacher ou méme Friedrich Schlegel
lui-méme (qui est en fait le chef de file du premier romantisme), suppose
I’étude de I'ensemble unitaire et cohérent des textes de la revue. II est certes
possible, et méme tout a fait important, d’étudier I’Athendium comme une €tape
dans le développement intellectuel de Schlegel ou de Schleiermacher, par
exemple ; mais ¢’est la un tout autre travail, centré sur un auteur et non pas

* Cetarticle présente le texte — modifié — d'une conférence prononcée sous le méme
titre & I'Université de Lausanne, le 13 mars 1998, dans le cadre du colloque «La nature,
limite de I"histoire?» organisé par le Groupe de recherches franco-helvétique sur I'on-
tologie de I'histoire.



398 LAURENT VAN EYNDE

sur une ceuvre, alors que I’Athendum présente bien les caractéristiques d’une
ceuvre et a €té revendiquée comme telle.

Cela étant posé, venons-en a présent a un bref exposé€ des theéses de ce
premier romantisme '. La triade nature-subjectivité-histoire définit la structure
fondamentale de cette pensée. Le romantisme d’léna est d’abord une cons-
cience tragique de son temps qui porte un regard extrémement critique sur la
modernité et sur I'Aufkldrung (notamment kantienne) qui la couronne. Les
premiers romantiques sont pleinement conscients que |’objectivation de la
nature et son intégration de force dans un moule mécaniciste qui paralyse son
mouvement immanent sous la figure de la nécessité, pose cette nature en
opposition a la liberté du sujet — et fait donc du sujet un étranger en son monde,
un «errant». Mais encore stigmatisent-ils avec beaucoup de lucidité (comme
avant eux Hamann, Goethe ou Herder) les différences irréductibles qui, d’apres
les Lumiéres, séparent entre elles les facultés propres a la subjectivité humaine.
Pour autant, la conscience malheureuse du romantisme ne s’abandonne pas au
désespoir. Elle se veut aussi recherche d’une voie qui pourrait conduire vers
la résolution de toutes les apories qu’engendre 1’abstraction mécaniciste de la
modernité et tout particulierement du kantisme — tant il est vrai que les écrits
de I’Athendium, a tout le moins, n’ont pas su tirer toutes les conclusions qui
s’ imposaient de 1’effort de synthése de la Kritik der Urteilskraft *. Les roman-
tiques veulent exploiter les possibilités mémes de la subjectivité que la mo-
dernité leur legue. Ainsi, c’est a la liberté de la subjectivité qu’ils vont assigner
la tiche de rédimer le monde — ce monde dont on peut dire que la modernité
I’a «déréalisé», dans la mesure ot il n’est plus une réalit€¢ pour I’homme, mais

! Pour un exposé plus détaillé des theses centrales du romantisme d’Iéna, nous nous
permettons de renvoyer a notre ouvrage intitulé Introduction au romantisme d’Iéna.
Friedrich Schlegel et I'Athencdium, Bruxelles, Ousia, 1997 (dont nous résumons, dans
ce premier paragraphe, les p. 55 4 89), ainsi qu’aux ouvrages classiques de PH. LACOUE-
Lagarthe, J.-L. Nancy, L'absolu littéraire. Théorie de la littérature du romantisme
allemand, Paris, Seuil, 1978 (oh 'on trouvera une traduction des textes essentiels de
I’ Athendium) et de M. FraNk, Einfiihrung in die frithromantische Esthetik. Vorlesungen,
Frankfurt a. M., Suhrkamp, 1989. Nous rappelons par ailleurs la trés belle étude de
J. M. SCHAEFFER, La naissance de la littérature. La théorie esthétique du romantisme
allemand, Paris, Presses de I'Ecole Normale Supérieure, 1983. Pour une approche plus
strictement historique, on pourra bien siir se reporter & la somme de R. AvyrauLt, La
genése du romantisme allemand. Situation spirituelle de I'Allemagne dans la seconde
moitié du dix-huitieme siecle, Paris, Aubier, 1961-1976.

% Au contraire de Schiller (cf. J. TAMINIAUX, La nostalgie de la Gréce a 'aube de
lidéalisme allemand. Kant et les Grecs dans Uitinéraire de Schiller, de Halderlin et
de Hegel, L.a Haye, M. Nijhoff, 1967), de Goethe (cf. notre Goethe lecteur de Kant a
paraitre, Paris, P.U.F., 1999) et de Schelling.



IRONIE ET NOSTALGIE DANS LE ROMANTISME D’IENA 399

seulement le champ mort de réalisation des projets dominateurs que connait
'entendement — et, par la méme, de rédimer la subjectivité elle-méme.

Le romantisme d’[éna tente une restauration de la vie dans ce qu’elle a
d’unitaire, de la vie comme condition de connivence entre les différents poles
que la modernité a du moins permis de fixer. Mais encore faut-il bien entendre
que cette restauration ne prétend pas nier le cours de |'histoire humaine.
L’invocation de la subjectivité libre, définie d’emblée comme moderne, |'an-
nonce d¢ja clairement. Si le mouvement du Sturm und Drang avait cédé a la
tentation anti-moderne de 1'irrationalisme, par contre, de maniere principielle,
le romantisme d’Iéna prend la voie de I’Histoire pour surmonter (au sens d’une
Aufhebung hégélienne avant 1’heure) les scissions modernes. L Athendum n’a
en effet d’autre but que de contribuer a 1’avénement d’une nouvelle époque,
I’époque ou la création de I’ceuvre visera a une totalisation du réel — dépassant
ainsi les apories du présent. La conscience tragique du romantisme cherche
a assumer son donné historique. La conviction profonde de I'Athendum est que
seule la subjectivité peut ceuvrer a I'avenement d’une €poque en faisant de sa
modernité un romantisme, ¢’est-a-dire en retournant, au prix d’une exacerbation
de sa conscience de soi, la téléologie qui anime son action et accomplit sa libert€.

La place que le romantisme assigne a la subjectivité marque son inspiration
fichtéenne — ou du moins : révele une compréhension de Fichte qui assimile
la pensée de celui-ci a une forme de dogmatisme idéaliste plutdt que d’y
reconnaitre un idéalisme critique et pratique. La lecture romantique du premier
exposé de la Wissenschaftslehre de 1794 entretient de ce point de vue une
certaine parenté avec les réflexions de Schelling dans son Vom Ich de 17935.
Néanmoins, la confiance en une Tathandlung rédemptrice, qui accomplirait la
mise en forme dialectique de 1'Histoire, ne s’accompagne d’aucun triompha-
lisme de la raison, évitant ainsi au romantisme le panlogisme de type hégélien.
La philosophie et la rationalité conceptuelle et objectivante dans son ensemble
appartiennent a la modernité et la caractérisent essentiellement. Le romantisme
veut des lors dépasser la conceptualité philosophique parce qu’il veut dépasser
la modernité — et inversement. En conséquence, le Moi libre et rédempteur ne
peut étre défini, en derniére instance, par une identité philosophique. Puisque
le monde est déréalisé, puisque la nature est devenue inaccessible a mesure
qu’on la pétrifiait dans les mécanismes de son objectivation, il ne reste a la
subjectivité que son langage pour redonner vie et densité a une réalit€ exsangue
de toute possibilité de sens. Mais ce langage ne peut étre le langage philoso-
phique, que Friedrich Schlegel et Novalis tiennent pour une anti-parole, un
langage de la faute dont la discursivité lincaire instaure les séparations. La
prétention systématique elle-méme révele 1'ignorance que la philosophie en-
tretient sur son propre discours incapable de révéler et encore plus de faire
advenir I'unité vivante de 1’absolu. Des lors, le langage vers lequel se tourne
le romantisme est le langage poétique, se constituant ainsi en un idéalisme
(puisqu’il s’agit d’une pensée de 1'auto-position de la subjectivité libre car
consciente d’elle-méme) non pas philosophique mais «magique», selon la



400 LAURENT VAN EYNDE

célebre expression de Novalis. Friedrich Schlegel est sans doute le plus clair
a ce propos lorsqu’il justifie le retournement du langage philosophique «mé-
phistophélique» (celui qui toujours nie) en langage poétique rédempteur :

Le langage passe de la pure expression a I'usage en vue de la représentation ; mais
quand ["arbitraire devient son caractere dominant, la représentation, ¢’est-a-dire la
connexion du signe avec le désigné, disparait ; et le langage n’est plus qu’une
collection de chiffres logiques, apte a accomplir les comptes de la raison. Pour le
rendre de nouveau poétique, on doit en rétablir le caractere imagé (Bildlichkeit),
¢’est pourquoi I'impropre, le contourné, le topique sont considérés comme essentiels
a 'expression poétique. *

L’expression poétique est présentée comme vole de rédemption dialectique
par-dela la représentation philosophique dont le caractere analytique a provo-
qué le retrait de la chose méme, rendant 1’absolu inaccessible. Novalis mar-
telera : «il faut poétiser le monde» — I’expression poétique vise a la restauration
de I’absolu en étant a la fois performativité et autotélie : performativité car la
poésie devient production, poiesie * ; autotélie car se produisant, la poésie
produit son propre telos, elle instaure en elle I’absolu. En somme, «le roman-
tisme, c’est I'inauguration de ’absolu littéraire» 5,

La conscience tragique du romantisme se prolonge en un prométhéisme
poétique — la modernité, en devenant romantique, renverse le sens de son
prométhéisme. Sa conscience analytique se surmonte en raison poétique
synthétisante. Voila ce qu’atteste notamment le Fragment 381 de la premicre
livraison de I'Athendum :

Nombre des premiers fondateurs de la physique moderne ne doivent pas étre
considérés comme des philosophes, mais comme des artistes.

L’ Entretien sur la poésie de Friedrich Schlegel justifie explicitement cette
transformation de la physique en art lorsqu’il évoque la puissance d’hypothese
de la physique galiléo-newtonienne :

La physique ne peut faire aucune expérience sans hypothese ; toute hypothese,
méme la plus limitée, si elle est pensée avec conséquence, meéne a des hypotheses
sur le Tout, et repose a vrai dire sur celles-ci, quand bien méme celui qui les utilise
n’en a pas conscience. — En fait, ¢’est merveille de voir combien la physique, sitot
gu’elle ne se préoccupe pas de buts techniques, mais de résultats universels, verse
a son insu dans la cosmogonie, I’astronomie, la théosophie, appelez-la comme vous
voudrez, bref dans une science mystique du Tout. ’

* F. Schlegel, cité par J.-M. SCHAEFFER, La naissance de la littérature, op. cit., p. 24.

* «L’absolu de la littérature, ce n’est pas tant la poésie [...] que la poiesie [...].
La poiesie, ¢’est-a-dire la production» (PH. LACOUE-LABARTHE, J.-L. Nancy, L'absolu
littéraire, op. cit., p. 21).

> Idem.

© «Fragments de U'Athendium», n° 381, in L'absolu littéraire, op. cit., p. 161,

7 Fr. ScHLEGEL, «Entretien sur la poésie», in L'absolu littéraire, op. cit., p. 319



IRONIE ET NOSTALGIE DANS LE ROMANTISME D'IENA 401

Parce qu’elle releve la puissance d’hypothese de la physique moderne tout
en en modifiant I'orientation, I’hypothése romantique n’a plus en vue une
performativité particuliere qui se confondrait avec un souci d’efficacité tech-
nique, mais vise bien plutot a la constitution de 1’'absolue totalité d’une nature
vivante. Dans ce rapport dialectique a I’hypothese scientifique, la Naturphilo-
sophie du romantisme d’Iéna se révele étre une Naturdichtung.

Selon la méme logique dialectique, qui fait de la radicalisation de la
différence la condition de possibilité de ’avénement d’une identité enrichie,
la rationalité philosophique elle-mé&me ne peut étre simplement abandonnée par
le projet poétique romantique. Si la pensée de I'histoire des romantiques
conduit a assigner a la subjectivité moderne une responsabilité rédemptrice,
il est évident que cette subjectivité doit alors étre libre et consciente de son
acte de position (de I'absolu poétique). L ancrage fichtéen de la pensée roman-
tique est ici tout a fait patent. Si les romantiques reprennent a Fichte, au prix,
il est vrai, d’une sur-interprétation, I'idée d’un Moi qui se pose en posant un
monde, ils héritent aussi d’une pensée de la liberté comme conscience réflexive
de I"acte de position. Cette réflexivité constitue le moment proprement phi-
losophique de 1'acte poétique romantique. La potesie doit étre auto-réflexivité
créatrice : elle intégre la réflexion dans I'acte de production de I'absolu.
Concretement, cela signifie que 'acte poétique lui-méme, en tant qu’acte
poctique, doit se réfléchir dans sa propre production. L activité poétique doit
sans cesse &tre consciente d’elle-méme, elle doit se théoriser comme proces
et lieu d’émergence de ’absolu. L art n’est art romantique qu’en se théorisant.
L’ceuvre n’advient que par sa propre critique. Et puisque 1’ontologie roman-
tique se confond avec la poétique — dans la mesure ou I'étre n’est pas mais se
dit, se poétise —, la réflexion critique ou la théorisation poétique définissent le
nouveau lieu de la rationalité philosophique, la forme proprement romantique
de la raison. L’avénement de la poésie ne signe donc pas la faillite de la
philosophie. Elle éleve celle-ci a la sphére poictique. La linéarité analytique
du discours philosophique est dépassée par I’opacité du dire performatif d’une
poésie qui se veut synthétisante. La critique appartient a I'ceuvre, fait elle-
méme ccuvre, parce que le Moi est libre ou, identiquement, parce que la
philosophie est surmontée par la poésie dans la décision romantique.

II.

Si ce résumé risque de caricaturer, par sa brieveté, les théses du romantisme
d’Iéna, il doit nous permettre cependant de justifier I'analyse a présent appro-
fondie de deux concepts-clés, passés jusqu’ici sous silence, mais qui protegent,
chacun dans leur ordre, I’Athencium d’une lecture réductrice. Il s’agit d’une
part de la nostalgie, d’autre part de I'ironie. On peut d’ailleurs parler d’une
relation polaire de ces deux concepts, la nostalgie se trouvant en amont et
I"ironie en aval de ’acte libre de création. La nostalgie dans le romantisme



402 LAURENT VAN EYNDE

détermine le mode d’une présence immédiate au monde et a la nature. La
subjectivite, qu’au regard de la lecture romantique de Fichte on aurait pu croire
inconditionnée, recoit de cette disposition affective I'injonction a assumer sa
liberté. La nostalgie n’est pas une auto-affection qui ne ferait encore qu’avérer
la libre conscience auto-suffisante du Moi. Il s’agit bien d’une Stimmung ® qui
décentre la subjectivité d’elle-méme et la place dans une situation d’empathie
(méme malheureuse) avec le monde qui joue en-deca de la libre réflexivité et
ruine ainsi I'illusion de la compléte adéquation du Moi a lui-méme.

La nostalgie est un concept-clé du romantisme dans I’exacte mesure ol elle
estnostalgie de I Hen kai pan, c’est-a-dire de 1'uni-totalité et donc de I’ Absolu.
Elle définit ainsi deés son amont le felos de I’action rédemptrice du poiétique.
Pour le dire inversement, 'action libre du Moi, qui est visée d’un universel
a venir, se regoit pourtant d’une présence au monde, comme totalité brisée,
certes, mais une présence cependant, qui fait de I'expérience affective de la
nature le mobile de 1’action la plus libre, la plus réflexive et la plus promé-
théenne. Il y a la comme une origine naturelle paradoxale de I’Histoire roman-
tique : I'«objet» de la nostalgie est le but méme de I'Histoire — la nostalgie
est nostalgie de I'dge d’or. 11 faut relire a ce propos le fragment 243 de
I’Athencium, probablement écrit par August Wilhelm Schlegel :

L’image trompeuse d’un dge d’or pass€ est I'un des plus grands obstacles a 1'ap-
proche de I’age d’or qui doit encore venir. Si dge d’or il y eut, il n’était pas d’or
véritable. L’or ne rouille ni ne s’altére, il ressort invinciblement pur de tous les
mélanges et de toutes les décompositions. Si 'dge d’or ne doit pas durer éternel-
lement, il vaut mieux qu’il ne commence méme pas ; il n’est bon qu’a inspirer des
élégies sur sa perte.

La nostalgie est toujours nostalgie de 1’age d’or, et ¢’est précis€ément parce
que I'dge d’or n’est pas mais est a venir qu’il y a Histoire. L’age d’or est en
avant de nous et sa latence révele, a méme le sentiment nostalgique, 1’exigence
de son aveénement. L'dge d’or est le telos de 'humain et sa nostalgie est
I"aiguillon de I’Histoire. I1 est au terme de cette derniere parce qu’il en est le
principe. Le moteur de I'Histoire est aussi son horizon.

Mais encore faut-il bien entendre, dans ce fragment 243, qu’il ne peut étre
que cela. Puisque I’age d’or est I’Absolu de I'identité de la liberté et du monde,
il n’est a la mesure que de I’éternité — il ne peut connaitre le changement ni
I"altération et n’a donc jamais pu se réaliser dans I'Histoire. L’image de la
Grece antique elle-méme, époque de I"harmonie et de 'effectivité de 1I'Hen
kai pan, est en avant du présent romantique, non en retrait. Dés lors, I’dge d’or
n’est pas perdu — ou alors au sens ou il est toujours déja perdu, puisqu’il ne
se signale, dans le sentiment nostalgique, que par son absence ; mais une
absence qui, a priori du moins, signifie moins son impossiblité que son «pas

8 Au sens ot entendra Martin Heidegger des Sein und Zeit. Cf. M. HEIDEGGER, Etre
et temps, § 29, trad. Fr. Vezin, Paris, Gallimard, 1986, p. 178-184.
¢ «Fragments de 1’ Athenidum», n° 243, in L'absolu littéraire, op. cit., p. 133.



IRONIE ET NOSTALGIE DANS LE ROMANTISME D’IENA 403

encore» ou son «a venir». L’dge d’or n’est pas perdu au sens d’un avoir été.
Il ne I'est que parce que son advenue est annoncée par son étre-désiré, ¢’est-
a-dire par cette modalité paradoxale qui définit le mouvement méme de la
nostalgie : I'dge d’or est en vue, il n’est présent que dans son absence — il est
la lo1 méme du désir.

Ainsi donc, 1'Histoire trouve son origine et les conditions de sa mise en
mouvement dans le décentrement de la subjectivité @ méme un mode affectif
de présence au monde qui est sentiment d’une fracture, d’un chaos méme, en
attente de sa rédemption. Mais en aval alors? Peut-on penser que le projet de
poctisation du monde puisse trouver un terme chez les romantiques — et par
la I'Histoire trouver sa fin? L’importance accordée au réle de 1’ironie dans le
processus de création interdit de penser une fin romantique de | Histoire.
L’ironie constitue 1'une des principales modalités critiques de I’ceuvre. Elle
garantit la prise de distance réflexive par rapport a I’acte d’ceuvrer et par rapport
a I'ceuvre elle-méme. Schlegel la définit comme auto-limitation, ¢’est-a-dire
«alternance incessante d’auto-création et d’auto-destruction» '°. Si la Tathand-
lung du Moi est requise et I’élan de la subjectivité indispensable & 1’avénement
d’un ceuvrer rédempteur, la subjectivité doit demeurer libre et donc consciente
de son acte. Aussi I'ironie limite-t-elle I'enthousiasme de la création ; elle
permet au poete de s auto-limiter en faisant retour sur son acte pour juger de
I'inadéquation de sa particularité a I'universalité du telos poursuivi. Mais
Pironie n’est pas auto-destruction. Elle est oscillation de 1'auto-création a
Uauto-destruction. L’ auto-limitation de 1’artiste ne peut valoir comme une
négativité extréme, une limite hétéronome, mais survient a la faveur de la
création elle-méme. L auto-limitation doit confirmer 1’autonomie de I’ceuvrer.
L’ironie qu’exerce I"artiste & méme son ceuvre, et par laquelle il se limite, concentre
en elle le mouvement paradoxal d’une création qui ne s’accomplit qu’a se nier.

Plus positivement, cela signifie que I’ironie a un double sens de création
ou d’affirmation et de négation ou de destruction, et qu’il faut éviter de majorer
le pole négatif de la démarche ironique — éviter qu’il en vienne a occulter son
envers. Si I'ironie préserve |'arbitraire de la subjectivité par un retrait par
rapport a ce qu’elle vient tout juste de poser, cet arbitraire a cependant une
raison, une nécessité qui n’est autre que le mobile nostalgique. L’ arbitraire de
la réflexivité ironique est enraciné dans le sentiment nostalgique. Si I'arbitraire
niait cet enracinement dans un désir qui tient la subjectivité plus qu’elle ne
le domine, il deviendrait le jeu irrationnel et purement gratuit d’une podsie
dilettante, incapable — perdue qu’elle serait alors dans ses caprices — d’éviter
la dissémination de tout projet. Ce serait 12 une négation de la liberté du sujet,
incapable de sortir d’un solipsisme vide et stérile.

Tout au contraire, la poésie romantique est transcendantale, progressive
et universelle. Transcendantale '', elle I'est dans la mesure ol son investisse-

"0 «Fragments de I'Athencium», n° S1, in L'absolu littéraire, op. cit., p. 104,
door «Fragments de I'Athendum», n° 238, in L’absolu littéraire, op. cit., p. 132.



404 LAURENT VAN EYNDE

ment idéel dans le réel se double d’un questionnement critique sur la possibilité
de cet investissement, questionnement qui, dans sa forme nécessairement po¢-
tique, est ironie. L’intervention ironique est alors aussi ce qui fait éclater
I'1identité absolue que I'ceuvre s’efforce d’établir. Mais la poésie romantique
n’en demeure pas moins progressive %, car elle vise toujours I"horizon de la
position achevée du sens que chaque ceuvre affirme comme son seul but. La
progression a I'infini se garantit par une relance dont le moteur n’est autre que
la virtuosité ironique de la subjectivité se dessaisissant de son ceuvre et, dans
le méme mouvement, ressourgant son inépuisable dynamique. Enfin, la poésie
romantique est universelle '* par I'idéalisation poiétique du réel. L horizon
transcendantal de sa progression infinie n’est autre que I’ Hen kai pan, le monde
rédimé comme totalité. Ainsi, I'unité du projet romantique se batit sur I’entre-
appartenance fondamentale de la nostalgie et de l'ironie. Il n'y a d’ironie
possible, dans son sens d’auto-création autant que d’auto-destruction, que parce
que I'ironie est traversée de part en part par un mobile nostalgique, décentrant
la subjectivité, qu’elle ne peut suspendre et méme qu’elle accomplit. A Iinverse,
il n'y a de nostalgie que d’un age d’or qui est pos€ en avant de 'acte poétique
comme ce qui est toujours déja perdu. C’est-a-dire littéralement comme un
horizon qui est toujours dé€ja la, mais en avant de soi dans sa dérobade a I'infini.

L.’ironie, comme consécration de 'acte poétique assumant le sentiment
nostalgique, soutient I'exigence d’infini a mé€me le fini. Elle garantit le pocte
romantique contre un double écueil que met en évidence le fragment 428 de
I’Athencdium '*. Le premier picge est de se satisfaire du fini. L ceuvrer se fige
alors dans la factualité d’un dire sans visée, 1’agir s’enlise dans I’auto-satis-
faction, la dynamique se paralyse. Le pocte traite le fini comme un infini et
renonce de fait au second. L’ ceuvre particuliere, qui ne devrait se révéler que
comme moyen en vue du but universel, devient elle-méme but immédiat. Le
second travers dans lequel peut donner le poéte, tout a I'inverse, est 1'indif-
férence compléte (le mépris) a I’égard du fini, son dénigrement systématique,
a tel point que, se départissant d’une attitude proprement transcendantale —
au sens de I'investissement de I'idéel dans le réel —, il affirme la transcendance
du but désormais congu aprioriquement comme inatteignable. L’ ceuvrer dans
le fini n’a pour sens que de démontrer par I’absurde son inadéquation a toute
visée universalisante. Le poéte ne se satisfait plus du fini, il s’évertue — mais
dans une attitude qui est forcément anéantissante — a en dénoncer la déses-
pérante carence ontologique. L’ceuvre particuliere est alors prétexte sur la voie
d’un Absolu qui se dérobe.

L’ironie romantique bien comprise ouvre la voie a un dépassement de ces
deux attitudes contraires et aussi peu fructueuses ’'une que I'autre. Le pocte
romantique, dont Friedrich Schlegel dit que «chez lui tout est la fois intention

12 o

Cf. «Fragments de I'Athendium», n° 116, in L’absolu littéraire, op. cit., p. 112.
13 Ibidem.

Cf. «Fragments de I’Athencium», n° 428, in L'absolu littéraire, op. cit., p. 172-173.

=



[RONIE ET NOSTALGIE DANS LE ROMANTISME D’IENA 405

et instinct, arbitraire et nature» 12, revient, en ironisant sur son euvre, aux

exigences de sa liberté désirante pour réinvestir 4 nouveau son agir dans le
fini. Sans se résigner a la finitude ni dénier anticipativement & son action I’acces
a I’Absolu, 1l développe la dynamique d’un monde en perpétuelle constitution
poctique de lui-méme.

1.

Dans sa lecture des romantiques, Hegel a totalement méconnu cette dyna-
mique du monde parce qu’il a mécompris leur concept d’ironie. La critique
qu’il formule a I’égard des auteurs de I’Athendium, notamment dans les Lecons
d’esthétique, est cinglante, mais aussi étroitement polémique. Hegel ne veut
voir dans la subjectivité romantique — maniant si volontiers I’ironie — qu’un
Moi trop fichtéen, «impuissant & s’arracher a son isolement, a sa retraite, a cette
intériorité abstraite et insatisfaite» '°. La pratique de I'ironie est I'unique puis-
sance du Mot romantique dont la forme vide n’accomplit sa pseudo-liberté que
dans la négation de tout contenu :

Si I'artiste adopte ce point de vue d’un Moi qui pose et détruit tout, pour lequel
aucun contenu n’est absolu ni n’existe pour lui-méme, rien n’apparaitra a ses yeux
comme ayant un caractére sérieux, le formalisme du Mot €tant la seule chose a
laquelle il attribuera de la valeur. !’

Tel serait le dédain de la «divine génialité» romantique pour toutes ses
productions. D’ou une nouvelle définition de I’ironie — bien plus hég€lienne
que romantique :

C’est la concentration du Moi dans le Moi, pour lequel tous les liens sont rompus
et qui ne peut vivre que dans la félicité que procure la jouissance de soi-méme. '®

Cette mésinterprétation hégélienne de I’ironie romantique retient notre
attention car, en fin de compte, elle résulte d’une séparation indue de I'ironie
¢t de la nostalgie ou, si I'on préfere, d’une hypostase sauvage de 1’auto-
réflexivité du Moi romantique. Hegel introduit un déséquilibre fatal au projet
romantique. Mais comment expliquer cette injuste réduction du projet roman-
tique? Il serait bien sdr possible de faire valoir que les continuateurs du
romantisme d’Iéna ont parfois entretenu des rapports tres ambigus sinon avec
un nihilisme naissant, du moins avec une ontologie négative qui n’en est pas
tellement éloignée — on pensera ici, tout particulierement, aux Veilles du
mystérieux Bonaventura. On pourrait alors penser que Hegel a vu plus loin

S Ihid. . 173,
' G.W.F. Hrcrr, Esthétique. trad. S. Jankélévitch, Paris, Aubier, 1944, p. 90.
' Ibid., p. 91.
" Ibid., p. 92.



406 LAURENT VAN EYNDE

que le romantisme lui-méme sur les implications de son discours. Mais no-
nobstant le fait qu’il faudrait encore, dans ce cas, démontrer la filiation né-
cessaire ou du moins logique qui menerait de I'Athendum a ces pensées
extrémes, 1l nous semble surtout, et plus fondamentalement, que les mondes
respectifs des romantiques et de Hegel sont étrangers I'un a 1’autre — au-dela
de la parenté dialectique — parce que leur approche de I’Histoire est radica-
lement différente, a tel point que Hegel ne pouvait comprendre 1’ Athendum.
Pour le dire abruptement, la philosophie hégélienne de 1'Histoire s’écrit
depuis son acheévement et donc aprés 'épuisement de sa dynamique sous la
puissance du panlogisme, tandis que 1’Histoire romantique est un dynamisme
infini dont I’auto-destruction n’est que relance de 1’auto-création. Le moment
de la fin de I’Histoire définie par I'identité de la raison et du réel est incom-
mensurable, nous semble-t-il, au mouvement de 1’Histoire romantique nourri
de cette entre-appartenance de la nostalgie et de I'ironie que, précisément,
Hegel a si clairement méconnue. L’ Histoire romantique s’appuie sur une pré-
sence anté-prédicative a la nature, sur un rapport affectif défini comme nostalgie
ou se noue l'expérience du retrait de la nature qui fonde ['autonomie de la
subjectivité en I’engageant dans la voie d’une assomption du champ de la totalité
que ne peut clore la nature elle-méme. L Histoire est cet effort de totalisation
qu’exige 'apparaitre naturel dans sa négativité méme. La théorie romantique
de I'Histoire passe par ce que 1’on peut considérer comme une archéologie
transcendantale qui retrouve dans les conditions premieres de I’expérience
moderne la possibilité d’une dynamique humaine. Il devient aussitot évident que
cette archéologie ne prend tout son sens que dans son rapport a une téléologie
qui est visée de I’dge d’or. Il n’y a, a dire vrai, aucun rapport de fondation
unilatéral. On peut tout aussi bien dire que I’origine définit la fin ou que la fin
définit 'origine. En effet, si la nostalgie révele le défaut de la totalité et donne
ainsi sa fin a Iaction poétique, ce dévoilement archéologique n’a toujours déja
lieu que depuis une présence projetée en avant d’elle-méme vers son telos.
En témoignent les expressions poétiques que les romantiques proposent
comme concrétisations de 1’age d’or. Les plus célebres sont bien sir la Grece
antique et le noble Moyen Age qu’incarne le Chevalier de la Cathédrale de
Bamberg. L’Athendum exploite essentiellement 'image de la Gréce antique,
I’évoquant parfois comme une €poque — mais alors pensée en des termes
anhistoriques — qui aurait ét€ celle de I'intimité du phénomene et de I'idée,
époque de la connivence de I’homme et de son monde. Mais en méme temps,
I’Athendium lézarde I’image de la Grece classique. De nombreux fragments ou
textes révelent le travail de la différence qui est a I’ceuvre comme présence
de I"Histoire. Si les romantiques usent de I'image de la Gréce comme incar-
nation archétypique de I’age d’or, ils brisent aussitdt cette image pour éviter
toute paralysie du désir nostalgique dans un état de consomption qu’engendre
seul le définitivement révolu. Le discours sur I origine est nécessaire pour ancrer
I"action poétique, mais I’origine ne peut étre hypostasiée — elle recoit alors son
sens de la fin recherchée tout en devant étre préservée dans son statut d’origine.



[RONIE ET NOSTALGIE DANS LE ROMANTISME D'IENA 407

Telle est tres exactement I’ambiguité qu’exploite le fragment 24 : «Nombre
d’ceuvres des Anciens sont devenues fragments. Nombre d’ceuvres des moder-
nes le sont des leur naissance.» ' Si la fragmentation est le cours de 1’Histoire
Jusqu’a sa releve dans un projet totalisateur, ces lignes témoignent que la Gréce
elle-m€me (qu’il faut entendre sous la dénomination «les Anciens») est tra-
versée de cette différence. Mais dans le méme temps, le fragment joue de
I"ambiguité qui s’attache a I’évocation historique de la Gréce. Si les ceuvres
des Anciens sont devenues fragments, alors qu’il appartient aux ceuvres des
modernes de I’étre d’emblée, c’est que les premieres témoignent d’une plus
grande immédiateté. Il leur suffit d’étre au plus prés de I’«origine» de I'His-
toire, ¢’est-a-dire aux prémices du travail de la différence, pour étre, malgré
leur appartenance a I’Histoire, dans un rapport privilégié a I’ Absoluité. 11 ne
sagit pas ici d’évoquer naivement un «avant» de ['Histoire qui demeure
comme tel impensable, mais bien plutdt de reconnaitre en une €poque rela-
tivement €loignée et préservée, une image inadéquate mais suggestive de 1’age
d’or. L archéologie est alors en quéte d’une origine qui aurait dit étre dans
le registre de 1’absoluité¢ immédiate. Si I’age d’or est évoqué sans étre dit, s”il
n’est évoqué que négativement, c’est qu’il est toujours déja perdu — a tel point
que c’est la visée de la fin, la téléologie initi€e par la nostalgie obscure de I’ Hen
kai pan, qui donne son sens profond a cette origine de 1'Histoire. L ambiguité
qui s’attache a I'image de la Grece révele que I'Histoire romantique est batie
non pas depuis son terme, mais depuis le mouvement téléologique qui I’anime
en méme temps qu’elle mobilise sa genese.

En ce sens, le retrait de la nature, c’est-a-dire le sentiment nostalgique, et
la visée historique, ¢’est-a-dire ’effort d’instauration de I'age d’or, sont les
deux podles d’une constitution historique dont la clé est I'ironie, en tant qu’auto-
création et auto-destruction, et dont le sens est un dynamisme qui synthétise
fini et infini. Le mérite des romantiques est d’avoir percu que, de méme que
sans téléologie I'archéologie paralyse I'Histoire dans un regret consomptif de
I'étre-perdu, de méme, sans 'archéologie, la téléologie se perd dans une
dissémination destructrice de son projet. Deés lors, leur Histoire n’est ni savoir
constitué ni désespoir nihiliste ; leur Histoire est un poéme, au sens d’une
création continue nécessaire et libre tout a la fois. 11 s’agit bien de faire
I"Histoire, donc d’une fiction, mais d’une fiction rédemptrice, non d'une fiction
par désceuvrement.

Il suffit, comme I’atteste 1’ Esthétique de Hegel, de méconnaitre le concept
d’ironie pour aussitot manquer le sens romantique de 1’Histoire. Chez Hegel,
la théorie spéculative de I’ Histoire exige le dépassement de I'ironie, en laquelle
il ne voit que I'exercice vide d’une particularité — dépassement vers I'univer-
salité de la raison, bien str. La réalisation de celle-ci instaure une présence
achevée qui marque la fin de 1’Histoire, alors que le romantisme ne se satisfait
d’aucune présence. Histoire achevée et pétrifiée dans la présence spéculative,

19 «Fragments de I'Athencium», n® 24, in L'absolu littéraire, op. cit., p. 101,



408 LAURENT VAN EYNDE

ou dynamisme historique infini dans un effort d’universalisation poétique de
[I’étre : on voit bien qu'au départ d’un désaccord sur le statut a accorder a
I’ironie, c’est principiellement sur la pensée de I'Histoire que s’opposent celui
dont Nietzsche dira bientot que sa pensée de I’Histoire dégage une haleine de
vieillard et ceux en qui Wieland reconnaissait d’«orgueilleux séraphins».

Voila ce que confirme encore |’opposition entre 1’ironie romantique de
I’Athendium et la théorie de I'ironie de K.W.F. Solger, que ses liens d’amitié
avec Ludwig Tieck ont partois fait passer pour un romantique. L usage que
Solger fait du concept d’ironie se situe aux antipodes de la compréhension
romantique. Solger, comme I’a cette fois trés bien compris Hegel 2, ne voit
dans I'ironie qu’un processus de chute de I'infini dans le fini et de nécessaire
disparition du fini. L’ironie a pour de bon un role destructeur 2! en vue de
I’avénement de I'infini par dela le fini. L’ironie solgérienne, qui se batit, a dire
vrai, sur un dualisme du fini et de Iinfini parfaitement étranger au romantisme
d’[éna, s’efforce de ramener la fragilité du fini & un infini anhistorique dans
une expérience tragique sans cesse recommencée mais qui n’ouvre cependant
jamais la perspective de I’Histoire. Solger ne recherche nullement cet équilibre
fragile de I'archéologie et de la téléologie que met en scéne I’ ironie romantique.
L ironie solgérienne reconduit le mouvement de la finitude a un en-dega qui
ne porte celle-ci que pour la transformer en symbole immédiat d’un infini
forcément négateur, et paralyse d’emblée tout mouvement historique — tandis
que Hegel, lui, y met un terme.

IV.

Doit-on pour autant penser que les romantiques ont trouvé la clé du dy-
namisme de 1'Histoire — au contraire de Hegel qui I’achéve et de Solger qui
la manque — en instituant un principe d’ironie nostalgique dont la puissance
fictionnelle est engagement infini & constituer le monde comme totalité? Le
romantisme s’est lui-méme montré hésitant sur ce point avec la publication,
dans ’avant-derniére livraison de 1'Athendum, des Ideen de Friedrich
Schlegel %, texte qui prépare la fin de la revue. Les Ideen annoncent une
rupture, ne flit-ce que parce qu’elles ne sont pas constituées de fragments jouant
le risque de la différence pour mieux la surmonter, mais présentent un ensemble
de réflexions groupées selon une logique thématique — comme pour mieux se
protéger contre tout risque de dissémination. Mais en outre, les thématiques

20 Cf. G.W.F. HeGEL, Compte rendu des «Ecrits posthumes et correspondance» de
Solger (L’ironie romantique), trad. J. Reid et N. Tondut, Paris, Vrin, 1997. On lira avec
beaucoup d’intérét I’introduction de Jeffrey Reid, «Hegel, critique de Solger : I'échec
d’une expression ironique et le probleme de la communication scientifique».

2 Quoiqu’elle mette déja en scéne une universalité spéculative et non pas unc
particularit¢ formelle — mérite que Hegel concede du moins a la théorie de Solger.

22 Cf. F. ScHLEGEL, «Idées», in L absolu littéraire, op. cit., p. 206-223.



IRONIE ET NOSTALGIE DANS LE ROMANTISME D'IENA 409

nouvelles qui y apparaissent sont de nature a remettre en cause le précédent
équilibre. Schlegel tente ici, par le biais de la catégorie de «religion» (qu’il
faut entendre au sens de la religion naturelle), de retrouver I'idée d’une ame
du monde qui soutiendrait chaque acte du romantique et méme surtout les actes
de réflexion poétique. Aussi, si I'ironie n’est pas désavoude, Schlegel sent
pourtant la nécessité — et méme |’urgence — d’insister sur la préservation d’un
monde qui s’y trouve en jeu. Il refuse d’abandonner la réflexivité critique a
elle-méme, et tout en maintenant la visée téléologique d’un monde rédimé,
typique de I'idéalisme romantique, il cherche a étre plus explicite sur la portée
concrete et non solipsiste de sa poiétique (comme s’il anticipait les critiques
hégéliennes) et va dés lors jusqu’a atténuer la composante idéaliste au profit
d’une composante réaliste. Cette derni¢re va rendre a la nature une réelle
présence au-dela de la latence vécue dans le sentiment nostalgique. Cette
réorientation partielle est d’ailleurs en germe deés 1798 lorsque Friedrich
Schlegel écrit: «La synthese de Goethe et de Fichte peut-elle donner autre
chose que la religion!» 3. Les Ideen, comme si elles étaient inquictes de la
fragilit¢ de I'équilibre précédemment instauré, appellent Goethe et sa
Naturphilosophie 2 la rescousse **. Sans doute est-ce Ia I'arrét de mort de
’Athendium, car Schlegel court le risque de succomber & un réalisme natf qui
rendrait caduque sa philosophie de I'Histoire. L.’archéologie qui redescend des
prestations poétiques jusqu’a leur soubassement naturel semblant €tre petit a
petit autonomisée, I"Histoire elle-méme se ralentit, s essouffle. La suite de la
carricre de philosophe et de litt€rateur de Schlegel, ainsi qu’une certaine
descendance du romantisme (que 'on pense, entre autres, a Eichendortl)
attestent que la voie prise est bien celle-la, comme s’il avait fallu de toute
urgence s’en remettre a une réalité naturelle pour mieux se garder d’une
¢ventuelle tentation nihiliste. On peut néanmoins penser qu’ainsi le romantisme
integre dans son discours une scission dommageable entre la t€léologie de
I"acte libre et I'archéologie de son soubassement.

Pourtant, cette recherche d’assise vers la fin de I’Athenéium — méme au prix
d’une hypostase de la nature — est compréhensible. La théorie romantique de
I"Histoire était jusqu’alors une théorie dramatigue, au sens ol I'entend le
philosophe et germaniste Emil Staiger . La poétique et 'ontologic roman-
tiques sont en effet dramatiques en ce sens que 'agir y est pris dans une tension
perpétuclle et exacerbée vers 'advenir de ce qui doit étre. Ainsi, il faut noter
que I'instance du fondement (temporellement : I'extase vers le passé) est elle-

>3 F. ScHLEGEL, «Lettre & Novaliss du 2 décembre 1798, in SCHLEGEL — NOVALIS,
Briefwechsel, Darmstadt, 1957, p. 140. Cit€ par B. PeLzer, L'idéalisme ambigu des
romantiques d'léna. Schlegel et Novalis dans leur rapport a Fichte, thése de doctorat
en philosophie, Louvain, 1974.

** Sur le rapport des romantiques & Goethe, nous renvoyons a notre ouvrage deja
Cité, Introduction au romantisme d’léna. Friedrich Schlegel et UAthenéium, p. 89-94.

2 Cf. E. STAIGER, Les concepts fondamentaux de la poétique, trad. R. Célis et
M. Gennart, Bruxelles, Lebeer Hossmann, 1990, p. 105-143.



410 LAURENT VAN EYNDE

méme déja prise dans ce mouvement en avant de soi puisque la nostalgie révele
I'insuffisance de I’étre et 'urgence du devoir-étre. Cette tension écartele la
présence en la traversant, au risque de ne pouvoir lui reconnaitre une réelle
densité de sens — et s’en remettant alors a la réconciliation, a [’horizon, de la
liberté et de la nature.

Nous pensons que le spectre d’une fuite en avant, avec la menace d’un
dénouement tragique dans la découverte d’une «contradiction insoluble entre
la liberté et le destin» *°, a incité Friedrich Schlegel a infléchir le romantisme
vers la garantie d’'un nouveau réalisme. Il renongait cependant ainsi a cet
¢quilibre fragile, mais essentiel pour comprendre 1’'Histoire, entre téléologie
et archéologie. S’il faut sans doute concéder aux Ideen le mérite de la lucidité,
il apparait aussi que 1’on ne peut préserver I'équilibre téléologie/archéologie
qu’a conférer un sens plus riche a I’archéologie. Sans doute faut-il en effet
penser que la présence au monde ne peut se réduire a 1’expérience d’un
sentiment nostalgique, mais que celui-ci doit étre redoublé d’une confiance
originaire dans la manifestation pré-réflexive du monde qui puisse aussi donner
sens a l’étre-aupres-des-choses et du monde — ce que tend a escamoter, 1l est
vrai, le romantisme d’Ié€na, tout particulierement dans les Fragments de 1798.

Cette étude n’est pas le lieu d’une rétlexion prospective sur les conditions
de développement d’une authentique pensée de 1'Histoire susceptible d’éviter
les dangers d’une dramatisation de la dynamique de celle-ci. Mais afin de
souligner I'implication contemporaine des questions soulevées par le roman-
tisme d’Iéna, sans doute n’est-il pas inutile de rappeler qu’a notre époque, la
phénoménologie husserlienne a approché au plus pres une compréhension de
la densité du monde, de la nature méme, qui ne contredit pas le mouvement
unissant téléologie et archéologie, mais le soutient /. La philosophie husser-
lienne de I’histoire s’est précisément développée en relation €troite avec le
projet génétique de la phénoménologie, consacrant |’entre-appartenance de
I’archéologie et de la téléologie sans risquer de laisser exsangue la présence
ni de paralyser la liberté humaine ?®. Pour sa part, le romantisme d’Iéna aura
au moins dessiné la voie a suivre pour toute philosophie de I’histoire qui
refusera de succomber a la tentation hégélienne de s’écrire depuis le but déja
atteint. En outre, son ultime hésitation devant certaines des implications de son
utilisation du concept d’ironie prouve aussi qu’il a reconnu les dangers d’une
perspective unilatéralement déconstructiviste ruinant les efforts conjoints de
la création et de la raison.

% Ibid., p. 132.

27" A ce propos, on se référera a la trés belle étude de D. SouchE-DAGUES, Le
développement de 1'intentionnalité dans la phénoménologie husserlienne, Paris, Vrin,
19932, p. 143-194. Le lecteur se reportera également avec fruit a I’étude de J. Benoist,
«L’histoire en poeme», in Recherches husserliennes, vol. 9, 1998, p. 91-112.

% 11 suffira, pour s’en convaincre, de relire attentivement la Krisis. Cf. E. HUsSERL,
La crise des sciences européennes et la phénoménologie transcendantale, trad.
G. Granel, Paris, Gallimard, 1976,



	Nostalgie et ironie dans le romantisme d'Iéna

