Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 49 (1999)

Heft: 4

Artikel: L'art chrétien comme "lieu théologique”
Autor: Boespflug, Francois

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-650505

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-650505
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 131 (1999, P. 385-396

L’ART CHRETIEN COMME «LIEU THEOLOGIQUE» *

FraNCOIS BOESPFLUG

Résumé

La réflexion théologique sur l'art chrétien globalement considéré prend ici
comme fil d’Ariane la question des images picturales de Dieu autres que celles
du Christ (images de Dieu le Pére en vieillard, images de la Trinité). Bien
qu'elles aient pullulé en Occident au cours du deuxiéme millénaire, ces images
ont une légitimité fragile. Elles sont pour la plupart marquées par des codes
socio-historiques révolus et sont ressenties par beaucoup de nos contempo-
rains comme «humaines, trop humaines...». Il parait urgent de les revisiter
pour apprendre a mieux s'en passer...

La question du statut théologique de I'image en général peut étre utilement
envisagée, me semble-t-il, a la lumiére d’un probleme particulier, celui que
soulevent les images non christiques de Dieu. Une telle affirmation requiert
quelques explications préalables.

En 1744, le pape Benoit X1V fut saisi d’une affaire d’image : une moniale
souabe, ayant décrit a un graveur d’Augsbourg, sur 1’ordre de sa supérieure,
la vision qu’elle disait avoir eue du Saint Esprit en forme de beau jeune homme,
une image en résulta, dont le «statut» fut jugé d’autant plus problématique
qu’elle bénéficia tres vite d’un excellent accueil dans les pays germaniques.
Etait-elle légitime, ou non? La discipline ecclésiastique romaine n’avait pas
prévu ce cas. Alerté par le nonce de Lucerne, qui craignait que les protestants
alentour n’en fissent des gorges chaudes, et préoccupé de 1’honneur du monde
catholique, le pape composa un «bref» —une véritable dissertation érudite,
d’une vingtaine de nos pages —, définissant les principes théologiques qui,
selon lui, doivent régir la figuration artistique de Dieu. Ma theése consista a
editer ce texte, qui ne I'avait jamais été, et qui demeure sans équivalent dans
la tradition théologique occidentale .

" Les pages qui suivent sont issues d'un exposé fait 2 Lausanne le 13 novembre
1998 dans le cadre du Colloque annuel de la Société Suisse de Théologie, qui avait pour
theme «L’image et les champs de la théologies.

' Fr. BaEsprLuG (= Fr. B.), Dieu dans 'art. Sollicitudini Nostrae de Benoit XV
(1745) et I'affaire Crescence de Kaufbeuren, Paris, Cerf, 1984.



386 FRANCOIS BESPFLUG

Depuis, ma recherche a opéré une remontée dans le temps, d’une part vers
les textes plus ou moins normatifs des évéques et théologiens ayant précédé
le Pape des Lumieres — direction de recherche qui m’a conduit a faire une
édition moderne du Traité des saintes Images du Flamand Molanus (1570 et
1594 2) —et, d’autre part, vers les ceuvres d’art et les images elles-mémes : d’ou
quelques livres et articles portant soit sur des ceuvres *, soit sur différents types
iconographiques de la Trinité 4, leur apparition et diffusion, fondements scrip-
turaires et pertinence dogmatique, bref, sur leur «statut». Permis ou défendu?
Justifi¢ ou aventureux? Profitable du point de vue de la dévotion, de la ca-
téchese, de la pastorale, ou non?

Comme je travaille donc pour I’essentiel sur les images plastiques du Dieu
chrétien, ce sont elles qui me donnent a penser ; j’admets que ma contribution
puisse avoir une portée limitée ; mais 1l est raisonnable de postuler que ce
secteur particulier du patrimoine iconographique est une efficace pierre de
touche, ou un bon «analyseur», comme disent les sociologues : ce qui vaut pour
les «images de Dieu» pourrait valoir, mutatis mutandis, pour les images chré-
tiennes en général >. Mon propos est organisé autour de sept théses.

1. Les images du Dieu chrétien autres que celles du Christ ont pullulé. Elles
constituent, du point de vue artistique, un patrimoine d’une prodigieuse
richesse.

Cette premicre theése est fondamentale pour bien entendre les suivantes.
Une différence de statut est a établir, parmi les images du Dieu chrétien, entre
celles du Christ, Verbe de Dieu fait chair, et celles de Dicu «autres que celles
du Christ». Les premieres ont regu |’approbation solennelle d’un concile
cecumeénique, a Nicée II, en 787. Non sans mal : on connait la brutalit€¢ de
certains €pisodes de la Querelle des images, et I'ampleur de I’effort théologique
qui fut nécessaire pour surmonter les réticences de certains Peres de I’Eglise
(Epiphane) et sortir du piege que constituait 'alternative formulée par la
théologie iconophobe : ou bien les artistes représentent I’homme J€sus, et se
rendent coupables d’ignorer sa divinité ; ou bien ils figurent sa divinité, et
commettent une double erreur — ils transgressent I'interdit de toute figuration

> Motanus, Traité des saintes images (19 éd. : Louvain, 1570 ; 2¢ éd. : Ingolstadt,
1594), en coll. avec O. Christin et B. Tassel, Paris, Cerf, 1996.

Y Fr. B., Le Credo de Sienne, Paris, Cerf, 1985 ; Ip., Les Trés Belles heures de Jean
de France, duc de Berry, Paris, Cerf, 1998.

* Fr. B., «Autour de I'Hospitalité d’ Abraham dans la Bible et le Coran, et de son
¢cho dans I"art juif et I’art chrétien du Moyen Age (XIIe-X VI siecle). Essai d’icono-
graphie comparée», in Fr. B., Fr. DunanD (éds), Le comparatisme et ['histoire des
religions. Actes du coll. intern. de Strasbourg, sept. 96, Paris, Cerf, 1997, p. 315-343.

> Fr. B., «Images», in J.-Y. LAcosTE (éd.), Dictionnaire critique de théologie, Paris,
P.U.F., 1998, spécialement p. 555 sq.



L’ART CHRETIEN COMME «LIEU THEOLOGIQUE» 387

de Dieu et ignorent I’humanité du Christ. Le cardinal Schénborn a montré dans
un livre de référence comment s’est lentement élaborée la réponse orthodoxe,
de Damascene a Théodore Studite : I'icone du Christ ne figure a proprement
parler n1 son humanité ni sa divinité, mais permet de viser et rend présente
sa Personne humano-divine ©.

Le décret de ce concile ne statue rien au sujet d’éventuelles icones de Dieu
le Pere, de I’Esprit Saint ou de la Trinité. Les Peres n’auraient pas admis que
I’on songe a en faire : 'interdiction de I'image de Dieu continue de valoir, aprés
comme avant I'incarnation ; I'icone de Dieu n’est envisageable que comme
icone du Christ, dans la mesure ol le Verbe de Dieu s’est fait chair et a été
vu ; cette icone est la confirmation de la réalité de son incarnation. De la régle
d’interprétation de I'histoire de la Révélation — le christocentrisme —, découle
la regle de la représentation chrétienne de Dieu : le christomorphisme. Cette
regle exclut a priori I’icone des personnes divines qui ne se sont pas incarnées .

Il est cependant notoire que des images de Dieu «non christiques» ont vu
progressivement le jour, avant de proliférer. Je n’ai pas le loisir de vous faire
assister au ralenti de cette naissance, et vous renvoie a l'article de synthése
que j'a1 rédig€ a ce sujet avec Yolanta Zaluska pour les Cahiers de civilisation
médiévale ®. Je me contente de faire appel 4 votre mémoire visuelle, et d’évo-
quer les images les plus connues de la Trinité : la «Trinit¢ du Psautier» (Pére
et Fils sié¢geant ensemble), le «Trone de grace» (Pére tenant le Christ en croix :
voir la fresque du val Fex) et la «Trinit€ triandrique» (Trinité sous la forme
de trois hommes, comme a Semsales), trois types apparus au XII° siecle, dont
il serait étonnant que vous n’ayez pas fait la rencontre. Chacun de nous, en
tout cas, se souvient d’avoir vu, plutét mille fois qu’une, I'image de Dieu le
Pere en vieillard, souvent couronné, comme roi, empereur ou pape : elle est
Iégion dans les musées et les églises, sans compter ses reproductions sur toutes
sortes de support. Cette image inconnue du premier millénaire chrétien va
proliférer a partir du XIV*® siécle. Il y a la un fait iconique massif, sur le statut
théologique duquel je nous convie a nous interroger.

Auparavant, la thése — ¢’est son troisieme aspect — rend hommage a la
valeur culturelle et artistique que constituent ces images. Leur variété, leur
beauté, ne sauraient étre méconnues, méme des théologiens : ¢’est un chapitre
imposant de I’histoire de la gratuité. Nombreuses sont les ceuvres qui ont
répondu & un besoin de beauté qui €tait aussi un besoin d’exprimer la foi
commune et de I"habiter, d’espérer en Dieu et de se convaincre de la dignité

® CHR. VON SCHONBORN, L "Icone du Christ. Fondements théologiques élaborés entre
le I et le 1I° Concile de Nicée (325-787), Fribourg, Eds universitaires, 1976 : Paris,
Cerf, 1986.

7 Fr. B., «Apophatisme théologique et abstinence figurative. Sur I irrepré-
sentabilité” de Dieu (le Pere)», Revue des sciences religieuses, 72 (1998), p. 425-447.

8 Fr. B., Y. ZALUSKA, «Le dogme trinitaire et 'essor de son iconographic en
Occeident de I’époque carolingienne au IV® Concile du Latran (1215)», Cahiers de
Cwvilisation médiévale XXXVII (1994), p. 181-240.



388 FRANCOIS BESPFLUG

humaine. Elles proclament que la mort n’aura pas le dernier mot. Elles sont
nombreuses a manifester des trésors de sensibilité, d’attention, d’intelligence.
Elles appellent la gratitude. Il est passionnant de les étudier. Beaucoup reste
a faire pour en apprécier la richesse. Méme des ceuvres souvent reproduites
et suppos€es connues n’ont jamais €t¢ lues avec un soin et une culture théo-
logiques.

2. Leur statut théologique est en général précaire, en dépit des différentes
tentatives qui ont été faites pour leur fournir une légitimité.

Leur naissance ne procéde pas d’un vouloir d’Eglise ; elles résultent d’une
«poussée». Alphonse Dupront disait : d’un besoin d’image a I’échelle de la
société ¥, Jérobme Baschet : d’un désir de voir, d’une «pulsion scopique» 'V,
ajoutons : d une irrésistible /ibido videndi. Que cette poussée ait eu libre cours
a entrain€é une mutation capitale de I’art chrétien. Celle-ci passa inapercue,
faute de recul ; ce sont nos moyens de reproduction modernes, nos livres,
répertoires, banques d’images et fichiers qui nous en donnent la mesure. Mais
aujourd’hui encore, il est malaisé de dire a quels courants de pensée il convient
de les rattacher ; le silence régne a leur sujet parmi les théologiens des époques
ou elles apparaissent et se diffusent. Depuis lors, ces images non christiques
de Dieu n’ont jamais fait I’objet d’un consensus explicite parmi les chrétiens.
Leur statut théologique est précaire : leur I€gitimation est tardive et il est permis
de penser que celle-ci n’est ni globale ni définitive. Donnons deux exemples.

Soit le trone de grace. L.’Orient ne connait pas cette figuration, il n’en a
pas voulu. En Occident, les premiéres allusions a ce type (Rupert de Deutz,
Sicard de Crémone) ne le justifient ni ne le réprouvent ; la premiére réprobation
provient des milieux anglais dans la mouvance de Wycliff ; la premiere des-
cription tant soit peu précise doublée d’une justification théologique, de
Cajetan, plus de trois sieécles apres la naissance de cette famille d’images ; la
premiére étude systématique, date de 1974 '!.

Autre exemple, Dieu le Pére en vieillard. C’était une innovation, et de taille.
Elle sonnait le glas de la régle du christomorphisme de la représentation du
Dieu chrétien. Qui a protesté? Quasi personne. Cette figure se répandit len-
tement mais srement. Sa justification théologique fit un argument de la vision
de I’ Ancien des Jours de Daniel ; on finit par le juger convaincant, sur la base
d’un syllogisme dont la mineure énonce que les images de la Bible ouvrent

? A. DuPRONT, Du Sacré, Paris, Gallimard, 1987, passim, sp. p. 100 sq. (« L’ Image
de religion »).

10" J. BascheT, «Vision béatifique et représentation du paradis (XI®-XV€ sigcles)»,
Micrologus, V1 (1998), p. 73-95 (75).

1S, J. PEARMAN, The Iconographic Development of the Cruciform Throne of Grace
Jfrom the twelfth to the sixteenth Century, thése dactylographice, Case Western Reserve
University, 1974.



L’ART CHRETIEN COMME «LIEU THEOLOGIQUE» 389

un droit €gal a leurs traductions en peinture. Le concile de Trente évita de se
prononcer, en tournant la difficulté : «S’il arrive que 1'on exprime par des
images les histoires et les récits de la Sainte Ecriture [...], on enseignera au
peuple qu’elles ne représentent pas pour autant la divinité, comme si celle-ci
pouvait étre vue avec les yeux du corps, ou exprimée par des couleurs et par
des formes.» '? C’est seulement aux XVII® et XVIII® siecles qu’une vive
discussion s’instaura aussi bien en Orient, ou la figure de Dieu le Pére en
vieillard fut condamnée sans appel (Moscou, 1551 et 1666), qu’en Occident,
ou elle fut relaxée — on condamna ceux qui la condamnaient, en 1’occurrence
les jansénistes 3. Depuis lors, relaxée, I'image de Dieu le Pere s’est multipliée
puis banalisée, au point de devenir insignifiante ',

3. Les chrétiens sont libres a leur égard ; ils ne se renient pas s’ils jugent,
en fonction des circonstances, qu'il leur est préférable de s’en détourner ;
il leur est loisible, tout aussi bien, de songer a faire avec elles du chemin.

Jésus n’a pas manifesté d’intérét pour les images plastiques ; les apotres
non plus. La Véronique, le voile d’Abgar, saint Luc peignant la Vierge, dans
I"état de nos connaissances historiques, sont a classer parmi les pieuses Iégen-
des. Le kérygme n’a pas recouru aux prestiges de 1'image d’art, et semble
n’avoir voulu compter que sur la force-faiblesse de la prédication '°. Voila un
fait incontestable dont la signification ne saurait étre réduite a la précarité de
la condition socio-économique des chrétiens avant Constantin et Théodose.

Il est aujourd’hui plus important que jamais d’affirmer qu’un christianisme
sans images n’est pas fatalement un sous-christianisme, pas plus qu’un chrétien
sans image n’est un sous-chrétien. Il est normal que le christianisme ait été
conduit a exprimer sa foi dans I'Incarnation du Verbe dans les langages
d’images aussi. Mais I'identité chrétienne n’est pas suspendue a ce mode
d’expression. L’image n’appartient pas formellement au Credo. A fortiori, les
images de Dieu non christiques ne sont ni un dogme ni un sacrement. J’éprouve
de la géne quand je sens que certains chrétiens orthodoxes font pour ainsi dire
dépendre leur identité de I’icdne, par eux surinvestie, ou quand certains réfor-
més veulent se définir par le refus de I'image.

S’agissant en tout cas des images non christiques de Dieu, les Eglises et
communautés chrétiennes restent libres d’en avoir ou non, de pratiquer 1" abs-
tinence iconique (sectorielle ou non, a durée déterminée ou non), ou «d’en avoir

12 H. DenziNGer, Symboles et définitions de la foi catholigue, éd. Hiinermann/
Hoffmann, Paris, Cerf, 1996, § 1825.

'3 Fr. B., Dieu dans l'art, p. 238-241,

4 Fr. B., «Dicu le Pere en vieillard dans I’art occidental. Histoire d’une dérive vers
Pinsignitiance», Communio, XXII/XXIV (1998/1999), p. 165-178.

15 Fr. B., «La Seconde voix. Valeurs et limites du service rendu par I'image & la
prédication», Cristianesimo nella Storia, XIV (1993), p. 647-672.



390 FRANCOIS BESPFLUG

comme n’en ayant pas». Ces images-la peuvent €tre percues comme un support
valable de meéditation, une expression authentique du Credo. Ou bien, au
contraire, comme une rechute dans des figurations anthropomorphes régres-
sives et pi€égeantes. Ami de ces images du fait de mes recherches, je demeure
critique a leur €gard, on 1’aura compris. Je suis loin d’étre le premier catholique
de cet avis. Quelques pasteurs et théologiens 1'ont dit ; ils ont signalé que rien,
dans les images, n’avertissait le spectateur que la figure du Pere en vieillard
n’était qu'un symbole, et que la confusion a son sujet €tait fatale a cause de
la juxtaposition illusionniste de Dieu le Pere et du Christ.

L’aniconisme n’est une déviance chrétienne que s’1l s’érige a son tour en
dogme. Je croirais juste d’y voir un «moment» constitutif de la vie chrétienne
dans le temps, un moment qui peut se réclamer de I’apophatisme, dimension
fondamentale de la théologie chrétienne. Le Pére A.-M. Couturier, o.p., qui
a cultivé I'amitié des grands artistes contemporains et milit€ pour le «Renou-
veau de I’art sacré», a €crit dans son journal, en 1952 : «Si le pape Pie XII
voulait rendre un vrai service a ’art chrétien, il interdirait pour cinquante ans
toute espece de peinture, sculpture ou architecture religieuse. Plus rien. Petit
a petit cela assainirait I’atmosphere.» ' Comment interpréter ce texte? Simple
bouffée de colere contre le kitsch ou les «byzantineries»? Ou percée fulgurante
de cette phase indispensable de la vie-avec-les-images, celle de la dicte figu-
rative? Quoi qu’il en soit, aussi longtemps que la pratique ecclésiale exclut
d’emblée qu’une génération ou une église locale puisse s’ appliquer une purge
(globale ou sectorielle), elle a beau se réclamer des plus hautes assemblées
conciliaires, elle n’est pas juste !’

4. Les images non christiques de Dieu hantent encore l'inconscient visuel de
beaucoup de nos contemporains. Leur anamnése historique importe gran-
dement a [’histoire de la perception de Dieu.

Que ces images de Dieu ont eu et continuent d’avoir une énorme influence
par effet d’incrustation, on en a de multiples preuves, et de trés explicites : de
nombreux Occidentaux, chrétiens ou non, quand ils sont interrogés sur leur foi,
prennent soin de préciser qu’ils repoussent un Dieu patriarcal, juge omniscient,
vieillard omnipotent, monarque céleste, dont ils ajoutent ne pouvoir plus ou
ne vouloir plus le voir en peinture. L’expression familiere est exacte : ce Dieu-
la vient tout droit de I’art chrétien. L histoire de la perception de Dieu, de son
idée vécue, est tressée avec celle de ses représentations plastiques a succes.
Comment le prédicateur, le catéchiste, le théologien pourraient-ils, dans ces
conditions, se désintéresser des connotations iconiques accumulées du vocable

' M.-A. CoUTurIiEr, La Vérité blessée, Paris, Plon, 1984, p. 318. Voir aussi p. 310 sq.
'7 Fr. B., N. Lossky (éds), Nicée I1, 787-1987. Douze siécles d'images religieuses,
Paris, Cerf, 1987, p. 16 sq.



L’ART CHRETIEN COMME «LIEU THEOLOGIQUE» 391

Dieu? Le rejet de Dieu est pour une bonne part celui de son image, telle qu’elle
a €1¢ vehiculée par les fagons de peindre et les fagons de parler, ici solidaires.
Tous ne sont pas capables d’une prise de conscience explicite, ni du rejet qui
s’est exprimé franchement par la bouche d’un Victor Hugo, dans L’Année
terrible (1871)'8.

D’un autre ¢Oté, pour un nombre croissant de nos contemporains ayant
perdu peu ou prou leurs racines religieuses, I'image d’art religieux est en passe
de devenir I'un des modes d’acces les moins révulsifs a I'évangile vécu dans
I’histoire, et I’occasion d’une prise de conscience et d’une remontée au moins
culturelle vers le message biblique — témoin le prodigieux succes des exposi-
tions d’art, fat-ce d’art religieux. L’anamnese de I'histoire iconique de Dieu
apparait donc comme un préalable utile, voire indispensable a I’exercice de
la prédication dans un monde dont la capacité d’écoute est largement condi-
tionnée par son «inconscient visuel» (W. Benjamin).

5. L’histoire de ces images est un «lieu théologique» (comme celle de 'art
d’inspiration chrétienne en général)

L’image de Dieu a une histoire qui ne se réduit ni a une source documen-
taire, ni a une réplique subalterne de 1’histoire des dogmes ou des dévotions,
sur un mode mineur, caractérisé par une €nonciation déficiente, a une succes-
sion d’illustrations de la Bible ou de traductions du dogme en images. Elle est
plus, beaucoup plus : une force d’invention et d’expression, une nourriture
symbolique compensant le primat du /ogos, un festin de beauté, un licu de
projection de tous les fantasmes, fussent-ils pervers ; un mode de penser, un
lieu de mémoire, un foyer d’attraction, un laboratoire d’inculturation et d’ap-
propriation... Bref, un mode de cristallisation spécifique de la connaissance
vécue du Dieu vivant.

Comme telle, et en dépit de la faiblesse de sa base théologique, cette histoire
est une partie intégrante de la tradition chrétienne, autrement dit un «lieu théo-
logique» au sens de Melchior Cano (1509-1560), auteur d’un livre qui a eu une
immense influence sur la pratique ultérieure de la théologie (pas seulement
catholique), le De locis theologicis, publi€ en 1563, I’année méme de la cloture
du concile de Trente et de la promulgation de son fameux «Décret sur I’invocation,
la vénération et les reliques des saints, et sur les saintes images» ¥,

18 «S’il s’agit [avec Dieu] d’un bonhomme a longue barbe blanche, d’une espéce
de pape ou d’empereur, assis sur un trone qu’on nomme au théatre chissis, [...] prétre,
oul, je suis athée a ce vieux Bon Dieu-la. Mais s’il s’agit du principe éternel, simple,
immense, qui pense puisqu’il est, qui de tout est le lieu, et que, faute d’un nom plus
grand, jappelle Dieu, alors tout change... Et ¢’est moi le croyant, prétre, et ¢’est toi
"athée.»

" H. DenziNGER, Symboles et défintions de la foi catholique, ¢d. Hiinermann/
Hoffmann, Paris, Cerf, 1996, § 1821 sq.



392 FRANCOIS BESPFLUG

Quel bénéfice attendre d’un regain d’intérét critique pour cet aspect de
["histoire de Iart chrétien (les images non christiques de Dieu)? Une meilleure
intelligence de cette histoire, de ses rythmes et tournants ; un enrichissement
de la notion méme de tradition, dont les traités récents n’ont pas coutume de
préciser qu’elle comporte une histoire de 1’art chrétien ; un sens plus aigu des
évolutions du monde contemporain. Dans la classification par Cano des lieux
théologiques en dix catégories %, I’ histoire de I’ art chrétien ne peut aspirer qu’a
son intégration dans la dixiecme («Histoire, documents et traditions orales»).
Mais elle a de quoi éclairer I’histoire des dogmes, de I’exégese, de la liturgie,
de la spiritualité.

Je ne sais si les artistes ont précédé les théologiens ; mais les schemes
plastiques et symboliques sont bien antérieurs aux formules dogmatiques. Les
images de la Trinité n’ont fait que développer les semences de métaphores
spatiales que la conceptualité théologique a tendance a gommer : ek («sortant
de», en («situé dans»), pros («situé aupres de»), en kolpoi («dans le sein de»),
etc. On peut a leur propos parler d’une persistance ou d’un retour en force de
I"iconicit¢ des schémas empruntés par les auteurs bibliques aux religions
environnantes, a I’égyptienne par exemple : Papadopoulos a montré que le
schéma de la Paternité, aussi bien dans le prologue de Jean que dans les images
médiévales ainsi nommées, vient d’un rite d’adoption légale consistant a pren-
dre sur les genoux I’enfant 2 adopter 2!, Othmar Keel a suggéré de son coté
que le schéma d’intronisation du fils du pharaon («Siege a ma droite, tes
ennemis, je les mets sous tes pieds») pourrait €tre sous-jacent au début du
Ps 109 22, cité vingt fois dans le Nouveau Testament %%, donc fondamental pour
la premiére christologie, celle de I’exaltation du Ressuscité «a la droite» de
Dieu ; d’ou provient I'une des deux grandes familles d’'images de la Trinité,
en Orient comme en Occident : la Trinité du Psautier (Synthronot).

En retour, Ihistoire des images est comme un filtre entre la Bible et nous.
J’ai pu le constater dernierement encore a 1’occasion d’une conférence-diapos
surla Conversion de Paul sur le chemin de Damas : méme un public d’exégetes
est persuadé, spontanément, que [’un ou 'autre des trois récits de cet épisode
dans les Actes des Apdtres mentionne le cheval de Paul. Or, il ne s’y trouve
pas : c’est la tradition d’art qui a introduit, au XII¢ sieécle précisément, cette
monture dans la mémoire culturelle de I’événement. Ainsi I’a voulu, sans
doute, la «civilisation du cheval», la montée en puissance et en prestige du
monde des chevaliers. Cette civilisation n’est plus, mais il n’empéche : la

20 C. MicHoN, G. Naraissk, «Licux théologiques», in J.-Y. Lacoste (éd.), Diction-
naire critique de théologie, Paris, P.U.F., 1998, sp. p. 659.

21'S. A. PapaporouLos, «Essai d’interprétation du théme iconographique de la
Paternité dans I’art byzantin», Cahiers archéologiques XVIII (1968), p. 121-136.

22 0. KerL, Die Welt der altorientalischen Bildsymbolik und das Alte Testament.
Am Beispiel der Psalmen, Zurich-Einsiedlen-Cologne, 1972.

23 M. GourGUEs, A la droite de Dieu. Résurrection et actualisation du Ps. 110,1
dans le N.T., Paris, Gabalda, 197§.



L’ART CHRETIEN COMME «LIEU THEOLOGIQUE» 393

plupart d’entre nous se représentent encore volontiers la conversion comme
consécutive a une mise a bas, a une humiliation («connaitre son chemin de
Damas») : €tre désarconné est devenu I'une des principales métaphores de la
conversion subite >,

6. Ce «lieu théologique» est un impensé en théologie, du moins dans une large
mesure.

La théologie chrétienne d’Occident a prété trop peu d’attention a 1’ histoire
de I'art. André Chastel allait jusqu'a déclarer: il n’y a pas de théologie de
I'image en Occident. De fait, si Nicée Il a fait I'objet d’une «réception»
officielle de la part de Rome, son Décret est resté un «capital mort»
(L. Ouspensky) en Occident, ot I’on ne trouve guére plus qu’une rationalisa-
tion théologisante de certaines fonctions de I'image (la fameuse trilogie :
instruire, rappeler, émouvoir), ponctuée de quelques mesures disciplinaires.
Des théologiens d’Occident vraiment formés et compétents dans ce domaine
existent a chaque €poque — témoin, a la fin du XVI® siecle, le cardinal Paleotti,
mais sont peu nombreux. Les «grands théologiens» de ce siécle dit «siecle de
I'image» ne lui ont consacré, ¢’est paradoxal, qu'une portion infime de leur
travail. Cela se vérifie chez les catholiques (par exemple : Chenu, De Lubac,
Rahner, Congar, Balthasar) comme chez les protestants («Paul Tillich est le
seul théologien important de sa génération & avoir prété une attention soutenue
aux productions des arts plastiques ou visuels» >°). Autre indice : 1'iconogra-
phie chrétienne n’est enseignée qu'a dose homéopathique dans les lieux de
formation théologique de niveau universitaire.

Nous plaidons pour que les théologiens soient encouragés a acquérir une
véritable culture d’image qui leur fasse admettre I’existence d’une «théologie
figurative». Celle-ci n’est décidément pas la copie conforme de la «théologie
discursive». A preuve : certaines créations figuratives comme le Trone de
grace, la Compassion du Pere calquée sur la Picta mariale ou Dieu le Peére au
pressoir mystique ne semblent pas avoir de répondant textuel. La premiére de
toutes les tiches est donc I'anamnése de cette histoire. Les conditions sont
favorables : sans parler des nouveaux outils informatiques de documentation
et autres banques d’images, qu’il suffise d’évoquer I'immense travail accompli
par les historiens de 1’art depuis un si¢cle — un secteur des sciences humaines
auquel les théologiens prétent en général beaucoup moins d’attention qu’a la
sociologie ou & la linguistique.

** Fr. B., «La conversion de Paul dans I’art médiéval», in J. Scurosser (éd.), Paul
de Tarse (Congres de '’ACFEB, Strasbourg, 1995), Paris, Cerf, 1996, p. 147-168.

> B. Revymonp, «Paul Tillich et histoire de lart», Revue de Théologie et de
Philosophie, 129 (1997), p. 67-74 (68).



394 FRANCOIS BESPFLUG

Une fois posé cet acte de reconnaissance fonciere, quantité de questions
souvent traitées par prétérition, et depuis longtemps, pourront étre examinées
par des théologiens. En veut-on une liste apéritive? Manquent encore d’une
veéritable interprétation théologique, entre autres (la liste pourrait étre facile-
ment allongée...) :

a) La différence structurelle (de style, de contenu, de statut, de régulation,
de rapport a la priere et a la liturgie) entre I’art de I'icOne et 1’art occidental,
pass€ un seuil que I'on peut situer au XII¢ siecle.

b) L’opposition entre I’art du Moyen Age (carolingien, ottonien, roman),
crédité d’un rapport nourri au mystere, et 1’art de la Renaissance, qui serait
mondain, sensuel, porté au spectaculaire, décadent — la place de I’art gothique
et tardo-gothique dans cette opposition variant d’un auteur a |’autre.

¢) L’inappé€tence de beaucoup de nos contemporains pour I’art religieux
du XIX¢ siecle ; le rejet, fait d’incompréhension pour une bonne part, de celui
du XX°, hormis quelques ilots, figuratifs ou non : Rouault, Chagall, Manessier.

d) La redécouverte de I'art de I'icone, et singuliecrement de 1’icone de la
Trinité de Roublev, événement marquant, partout manifeste (jusqu’a Taizé!),
de la vie des Eglises occidentales au cours de la seconde moitié du XX©
siecle 0. Comment croire que le sensus fidei n’est pas engagé dans ces retrou-
vailles qu’aucun concile ni aucun synode n’a prévu ni prescrit? Faut-il y voir
la revanche d’un besoin frustré d’images lisibles et traditionnelles?

7. Toute image picturale de Dieu, au-dela de sa situation historique, de son
sens iconographique et de sa qualité esthétique, a une valeur théologale
qu’il revient aux théologiens de tenter d’apprécier.

Les historiens enseignent comment regarder les images en tant que corré-
l€es a un contexte (analyse des conditions de production, de circulation et de
réception des ceuvres) et en tant que formulées dans un langage (analyse des
styles, motifs, types iconographiques) ; aux théologiens revient la tache, une
fois assimilée I’analyse des historiens, de discerner, autant que faire se peut,
ce qu’il en est de la «qualité théologale» des images picturales de Dieu, c’est-
a-dire de leur aptitude a aider le spectateur a €tablir un rapport juste au vrai
Dieu. Cette évaluation doit évidemment tenir compte des circonstances, qui
ne cessent de se renouveler —il n'y a pas de «valeur en soi» d’une image.
Quelques affaires d’images survenues dans un passé lointain ou rapproché
n'ont pas suffi a faire naitre une véritable méthodologie de I’appréciation
théologique des ceuvres d’art. Mais si [’on admet que 1'image religieuse vise
a induire une attitude théologale (de foi, d’espérance et de charité) chez le

5

% Un travail d’historien manque encore a ce propos ; voir Fr. B., «Le retour de
I’icdne dans I’Eglise de France», in L'art méne-t-il & Dieu?, Questions a l'art contem-
porain, La Lettre/Temps présent, janvier-février 1988, p. 19-24.



L’ART CHRETIEN COMME «LIEU THEOLOGIQUE» 395

spectateur %7, on comprend que certains théologiens du passé, au nom de leur

responsabilité, aient cru devoir s’en prendre, non a des ceuvres concrétes, mais
a des types de représentation, qu’il estimérent dangereux en tant que tels pour
la for des fideles : Gerson et Antonin de Florence au tricéphale, a la Vierge
ouvrante et 4 I’ Annonciation 2 homoncule % ; Luther, a la Vierge au Manteau,
a la Lactation de saint Bernard et & la Double intercession 2 ; Antoine Arnauld,
a Dieu le Pere 39, etc.

Comme il y a une «hiérarchie des vérités» 3!, il y a une «hiérarchie des
beautés», c¢’est-a-dire des styles, des types et des ceuvres. Tous les types ne
sont pas €galement proches du fondement de la foi ; il est douteux que tous
les styles se vaillent *? ; toutes les images ne sont pas également bonnes 2
fréquenter : certaines sont néfastes, 1’étaient dés le départ ou, plus souvent, le
sont devenues, du point de vue théologal, une fois disparu le cadre qui per-
mettait de les bien vivre (Dieu en pape ** ; Dieu le Pere au Pressoir mysti-
que 3. les Crucifixions horribles...), tandis que d’autres sont édifiantes, au
sens €tymologique : elles peuvent contribuer a la construction d’une vraie
relation a Dieu ; ce n’est pas d’abord affaire de piété...

[1 y aurait donc a faire naitre ou renaitre une éthique théologique de la vie-
avec-les-images. Cette opération est risquée, car il est trés difficile de formuler
des criteres. Peut-étre, d’ailleurs, vaut-il mieux renoncer a le faire : 1'éthique
dont nous parlons ne saurait étre qu’une €thique de situation. Elle n’en est pas
moins nécessaire : la théologie ne saurait continuer d’étre absente de la création
d’images religieuses. L idéal serait assurément d’instaurer, autant que possible
en amont, un échange exigeant entre théologiens et créateurs ; a defaut, il

7 H. Beuning, Das Bild und sein Publikum im Mittelalter : Form und Funktion
[riiher Bildtafeln der Passion, 1981 ; tr. [r. L'image et son public au Moyen Age, Paris,
1998.

8 Fr. B., Dieu dans I'art, p. 279-288 ; Ib., «Die bildenden Kiinste und das Dogma.
Einige Affiren um Bilder zwischen dem 5. und 18. Jahrhundert», in C. DOHMEN,
T. STEINBERG, ...kein Bildnis machen. Kunst und Theologie im Gesprdch, Wiirzburg,
Echter, 1987, p. 149-166.

2 Fr. B., «La Double Intercession en proces. De quelques effets iconographiques
de la théologie de Luther», in Fr. MULLER (€d.), Art, religion et société dans ['espace
germanique au XVI¢ siécle (colloque de Strasbourg, mai 1993), Strasbourg, Presses
Universitaires de Strasbourg, 1997, p. 31-61.

0 Fr. B., Dieu dans [’art, p. 240.

U Vatican 11, Unitatis redintegratio, chap. 11 ; DENZINGER, éd. citée, § 4192, Voir
sa reprise par Paul VI, ibid., § 4538.

32 Sacrosanctum concilium sur la liturgie, de Vatican I (§ 112 et 113). Une chose
est de soutenir, comme fait le concile, qu’il n'y a pas de «style d'Eglise» ; une autre
que tous les styles présentent la méme capacité a visibiliser I’évangile.

3% Fr. B., «Dieu en pape. Une singularité de "art religicux de la fin du Moyen Age»,
Revue Mabillon (n.s.), t. 2 (=t. 63), 1991, p. 167-205.

3 Fr. B., «Un Dieu déicide? Dieu le Pére au Pressoir mystique : notations et
hypotheses», in D. ALEXANDRE-BIDON (€d.), Le Pressoir mystique. Actes du coll. de
Recloses, mai 1989, Paris, Cerf, 1990, p. 197-220.



396 FRANCOIS BESPFLUG

importe que le théologien s’interroge, au moins rétrospectivement, sur le
rapport entre les images et la Révélation. Et qu’il ne se borne pas a des mises
en garde : promouvoir est aussi de son ressort. C’est presque un devoir de
justice...

Conclusion

Ni inquisiteur ni Pilate, ni iconomane ni iconophobe, le théologien chrétien
d’Occident doit répondre de la gestion (théologique, liturgique, catéchétique,
homilétique, et aussi sociale et culturelle) qui est faite du patrimoine des images
plastiques de Dieu. Cette tache est une tache d’avenir et un nouveau défi dans
un monde marqué par la montée de I'inculture religieuse, la communication
concise généralisée et le dialogue interreligieux. Quelles images de Dieu les
chrétiens entendent-ils promouvoir au XXI* siecle? La réponse appartient aux
Eglises, et il ne serait pas de trop qu’elles se concertent i ce sujet — ce qu’elles
nont pas coutume de faire. Il semblerait judicieux, en tout état de cause,
qu’elles entendent I’aspiration, aujourd’hui fortement exprimée, a une image
de Dieu rénovée, qui ne serait plus mariée comme elle I'a ét€ aux diverses
formes de pouvoir politique et sacerdotal ; qui ne se présenterait plus comme
la caution céleste d’un déni du réel ; une image qui puisse faire sa place, plutot,
a ’opacité du mal et dont la beauté ne serait pas au mépris de I’ampleur de
["horreur — le Christ de Rouault, les Favella de Manessier et Guernica de
Picasso indiquent une voie —, et qui s’inscrive dans le nouveau vocabulaire
pictural de la transcendance, sans pour autant se faire un devoir de congédier
la figure... Un Dieu a la fois proche et mystérieux, en somme.



	L'art chrétien comme "lieu théologique"

