
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 49 (1999)

Heft: 4

Artikel: Fragile compréhension : l'herméneutique de l'usage johannique du
malentendu

Autor: Dettwiler, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-650504

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-650504
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 131 1999). P. 371-384

FRAGILE COMPRÉHENSION

L'herméneutique de l'usage johannique du malentendu ''

Andreas Dettwiler

Résumé

L'évangile de Jean se sert du malentendu pour atteindre des buts communicatif

s spécifiques. Il permet tout d'abord au lecteur de se distancier des

personnages du récit et de découvrir un savoir religieux qui. bien que restant
à un niveau implicite, est à prendre au sérieux. Le malentendu au sens

johannique provoque ensuite une sorte de déconstruction critique du désir de

vouloir posséder le savoir reUgieux acquis. Le malentendu s'insère ainsi dans
le cadre de la compréhension johannique de la révélation qui provoque une

rupture et un déplacement nécessaire. La partie conclusive de l'article met en

relief les points de contact substantiels entre Samuel Beckett et l'évangile de
Jean ainsi que leurs divergences.

La théologie travaille dans un va-et-vient constant, un mouvement perpétuel

entre l'interprétation des textes bibliques et la compréhension du monde

d'aujourd'hui. En se situant de la sorte, la théologie se voit confrontée au moins
à deux exigences fondamentales. D'une part, la théologie, et en particulier mon
domaine spécifique, l'interprétation des textes néotestamentaires, doit respecter

les multiples contraintes posées par ces textes anciens, soit leur enracinement

politique, culturel et religieux, leur langage et leur mode d'argumentation
spécifiques et. plus globalement, leur vision du monde, de l'homme et de Dieu.

L'interprétation du Nouveau Testament se gardera donc de tomber dans le

piège de l'actualisation banale. Elle ne réussira à actualiser le texte biblique
que dans la mesure où elle respectera son insertion dans lc monde d'autrefois,
son mode d'expression et son message spécifique. D'autre part, le chercheur
court souvent le danger de s'enfermer dans le monde néotestamentaire sans

plus pouvoir montrer la pertinence existentielle des textes bibliques. Sans cette

obligation de montrer dans quelle mesure les textes bibliques proposent une
interprétation originale et féconde de l'existence humaine d'aujourd'hui, l'ef-

Le présent texte est une version légèrement modifiée de ma leçon inaugurale à

l'Université de Neuchâtel le 21 mai 1999. Je remercie Emmanuelle Steffek. Pierre-Luigi Dubied
et Matthieu Robert d'avoir pris le soin de revoir le manuscrit du point de vue stylistique.



372 ANDREAS DETTWILER

fort de comprendre le Nouveau Testament reste de l'art pour l'art, aussi érudit
et amusant ce jeu puisse-t-il être.

Le malentendu est un sujet qui, à première vue, semble «périphérique» par
rapport aux grandes affirmations du Nouveau Testament, comme l'amour du

prochain, la justification de l'impie par la foi seule, ou d'autres. J'aimerais
néanmoins montrer que l'usage johannique du malentendu n'est pas seulement

un phénomène littéraire intéressant, où le tragique et le burlesque se rencontrent
de manière étrange, mais qu'il est en même temps un sujet qui mène au centre
de la théologie johannique et clarifie le sens de la condition humaine.

1. Le malentendu en tant qu 'impasse communicative
et expression du non-sens

Qu'est-ce que le malentendu? C'est un phénomène de la vie quotidienne
dont il n'est pas insensé de dire que nous le rencontrons relativement souvent.
Le malentendu est d'abord tout simplement un acte de communication non
réussi. Contrairement à l'incompréhension pure et simple, les partenaires du

malentendu croient comprendre, et pourtant, ils ne se comprennent pas. Mais
le malentendu n'est pas simple confusion. Il révèle souvent quelque chose de

vrai, il révèle un savoir qui s'exprime parfois explicitement, mais qui, dans

la plupart des cas, reste implicite. De plus, le malentendu n'est pas un
phénomène aussi banal et aussi innocent qu'on se l'imagine habituellement. Car

«ce vent de folie» ' qui se manifeste par le malentendu est le signe d'une crise
de sens qui, très vite, peut prendre une ampleur inattendue. L'expérience de

l'impasse et de l'absurde qui se manifeste au travers du malentendu nous est

familière. Une des voix du XXe siècle qui a insisté avec une radicalité
jusqu'alors inconnue sur la dimension de l'absurde est celle de Samuel Beckett.
Dans sa pièce de théâtre la plus connue, En attendant Godot, les personnages
sont, du début à la fin, pris dans une véritable cascade de malentendus qui ne

s'arrêtent pas. Les dialogues de Beckett, tant par leur contenu que par leur mise

en scène, révèlent de manière aiguë l'expérience du grotesque, de l'absurde
et de la menace du vide pressenti partout ; ils révèlent un monde qui semble

privé de sens, un monde enfermé dans son absurdité. Les habitants de ce monde

littéraire ne se comprennent pas, même s'ils parlent presque sans cesse ; ils
sont poussés dans un solipsisme dont, semble-t-il, rien ni personne ne les

sauvera. On pourrait opposer à cette lecture le fait que les dialogues de l'œuvre
de Samuel Beckett sont pleins d'humour et d'éléments burlesques qui incitent
le lecteur ou le spectateur à se distancer de l'absurdité évidente de son existence

et à la revoir sous une autre perspective, une perspective plus légère, plus douce

en quelque sorte. Je n'ai pas l'intention de sous-estimer cet élément important. U

V. Jankélévitch, Le Je-ne-sais-quoi et le Presque-rien, t. II : La méconnaissance.
Le malentendu, Paris, Seuil, 1980, p. 186.



FRAGILE COMPREHENSION 373

me semble néanmoins que l'humour beckettien ne change rien à la problématique
fondamentale que je viens d'esquisser. Il ne l'affaiblit pas ni ne la supprime ; il
la met en pleine lumière. Il est l'humour du clown qui, dans sa tristesse émouvante,
reflète le destin de l'existence humaine. Cette chaleur humaine de l'humour permet,
certes, de supporter l'insupportable, jusqu'à un certain degré du moins. Elle
témoigne, certes, d'une profonde philanthropie 2. Mais la menace de la privation
radicale du sens, cette menace reste.

Le malentendu serait-il donc le mode de communication par excellence de

l'expérience du non-sens et de l'illusoire? Le malentendu nous mènerait-il en

ce lieu où il n'y a plus rien à attendre, plus de sens qui ait la force d'éclairer
l'existence humaine, de nous libérer des chimères de toute sorte pour nous
ouvrir un monde autre, un monde plein de sens, une réalité vraie, cachée

derrière les vaines apparences du monde?
Si cette brève description est juste, on pourrait s'attendre à ce que le langage

religieux soit tout sauf le langage du malentendu, un langage clair donc,

univoque, capable de transmettre un savoir ferme, fort, éclairant et libérateur.
Certes, un langage figuré, riche en paraboles et en métaphores : néanmoins un
langage éclairant et non un langage obscurcissant. Un langage qui transmette
des certitudes et ne désécurise pas, un langage qui renforce et ne fragilise pas
la compréhension. Mais l'évangile selon Jean ne se soumet pas à nos attentes
à l'égard du langage religieux. Il nous surprend par le l'ait que lc malentendu
joue un rôle capital dans le processus de compréhension décrit par le quatrième
évangile. Nous verrons que celui-ci nous offre une compréhension du phénomène

du malentendu qui incite à la réflexion, tant par sa finesse littéraire que
par sa profondeur théologique.

2. L'usage johannique du malentendu
en tant que stratégie communicative indirecte

L'exégèse johannique a depuis longtemps déjà remarqué l'existence du

procédé littéraire du malentendu. Mais à quelques exceptions près 3, le phé-

2 Concernant l'humour de Samuel Beckett et son interprétation, je me suis inspiré
de l'article de G. Anders, «Sein ohne Zeit. Zu Becketts Stück 'En attendant Godot'»,
in Die Antiquiertheit des Menschen, t. I. München. CH. Beck. I9927 (1956). par
exemple p. 230 sq.: «Der Clown [...] ist weder tierisch ernst noch zynisch ; sondern
von einer Traurigkeit, die. da sie das traurige Los des Menschen überhaupt abspiegelt,
die Herzen aller Menschen solidarisiert und durch diese ihre Solidarisierung erleichtert.
[...] Und ist. was da auf dem trostlos dürren Grunde der Sinnlosigkeit spriesst : der
blosse Ton der Menschlichkeit, auch nur ein winziger Trost : und weiss auch die
Tröstung nicht, warum sie tröstet und auf welchen Godot sie vertröstet - sie beweist,
dass Wärme wichtiger ist als Sinn : und dass es nicht der Metaphysiker ist. der das letzte
Wort behalten darf, sondern nur der Menschenfreund.»

1 O. Cm i vi \nn. «Der johanneische Gebrauch doppeldeutiger Ausdrücke als Schlüssel

/um Verständnis des Vierten Evangeliums». Theologische Zeitschrift 4 (1948).



374 ANDREAS DETTWILER

nomène n'a pas fait l'objet d'une investigation approfondie. Cette hésitation
était probablement et partiellement due au fait qu'on avait intuitivement
l'impression que l'application de procédés littéraires comme le malentendu, le

paradoxe, l'ironie ou autres n'était guère compatible avec les «Écritures saintes».

Depuis les années quatre-vingts, la situation a changé et cela grâce aux

investigations - menées avant tout dans le monde anglophone - qui se sont
servies des outils narratologiques 4. Ce courant de recherches a contribué à

éclairer de manière significative la nature et le fonctionnement du procédé
littéraire du malentendu au sens johannique.

Quels sont les résultats les plus importants de ces recherches relativement
récentes des sciences bibliques? Je les passe brièvement en revue 5.

L'évangile selon Jean est le seul texte néotestamentaire qui applique à un haut

degré et de manière systématique le procédé littéraire du malentendu. On en compte
au moins vingt exemples répartis de manière assez équilibrée sur l'ensemble du

texte. À titre d'illustration, je note ici un des malentendus les plus connus, celui de

Nicodème (Jn 3,3-5).

(1) Jésus répondit à Nicodème : «En vérité, en vérité, je te le dis : à moins de naître

ävuftev (de nouveau, d'en haut), nul ne peut voir le Royaume de Dieu.» (2)
Nicodème lui dit : «Comment un homme pourrait-il naître s'il est vieux? Pourrait-
il entrer une seconde fois dans le sein de sa mère et naître?» (3) Jésus lui répondit :

«En vérité, en vérité, je te le dis : nul, s'il ne naît d'eau et d'Esprit, ne peut entrer
dans le Royaume de Dieu.»

Malgré leur flexibilité considérable au niveau de la forme et du contenu,
il est possible de dégager une structure commune des malentendus johanniques :

p. 360-372 ; H. Leroy, Rätsel und Missverständnis. Ein Beitrag zur Formgeschichte des

Johannesevangeliums, Bonn, Hanstein, 1968 ; D. Wead, The Literary Devices in John's
Gospel, Basel, Reinhardt, 1970 ; F. Vouga. Le cadre historique et l'intention théologique

de Jean, Paris, Beauchesne, 1977. p. 32-36.
4 Voir avant tout A.R. Culpepper, Anatomy of the Fourth Gospel. A Study in

Literary Design, Philadelphia, Fortress, 1983. p. 152-165 ; pour l'ironie, voir - à part
l'œuvre citée (p. 165-180)-G.W. Macrae, «Theology and Irony in the Fourth Gospel»,
in M.W.G. Stibbe (éd.), The Gospel of John as Literature. An Anthology of Twentieth-
Century Perspectives, Leiden-New York-Köln, Brill, 1993, p. 103-113 (première
publication de l'article en 1973) ; P.D. Duke, Irony in the Fourth Gospel, Atlanta, GA.
John Knox, 1985 : G.R. O'Day, Revelation in the Fourth Gospel. Narrative Mode and
Theological Claim, Philadelphia, Fortress, 1986 ; pour le monde germanophone, cf. la

contribution récente de K. Scholtissek, «Ironie und Rollenwechscl im Johannesevangelium»,

Zeitschrift für die Neutestamentliche Wissenschaft und die Kunde der älteren
Kirche 89 (1998)! p. 235-255.

5 La contribution la plus importante reste celle de A.R. Culpepper, Anatomy. Voir
encore J. Becker, «Exkurs 2 : Missverständnis im Joh», in Das Evangelium nach
Johannes. Kapitel 1-10, Gütcrsloh/Würzburg, Gütersloher Verlagshaus/Echter, 19913,

p. 161-163 ; F. Moser, «Missverständnis und Ironie in der johanneischen Argumentation
und ihr Gebrauch in der heutigen pfarramtlichen Praxis», in M. Rose (éd.), Johannes-
Studien. Interdisziplinäre Zugänge zum Johannes-Evangelium. Freundesgabe für Jean
Zumstein, Zürich, Theologischer Verlag, 1991, p. 47-73.



FRAGILE COMPRÉHENSION 375

tous interviennent dans des conversations de Jésus avec un ou plusieurs
interlocuteurs 6. Le malentendu naît d'une affirmation ambiguë de Jésus à

laquelle l'interlocuteur répond par une question, une demande de clarification,
une affirmation moqueuse ou autre, qui. toutes, montrent que l'interlocuteur
n'a pas ou pas encore compris la véritable intention de la déclaration de Jésus.

À cette expression d'incompréhension s'ajoute une explication de Jésus ou un
commentaire explicite du narrateur. Quelquefois, la conversation continue sans

que le sens du malentendu soit clairement déchiffré pour le lecteur. Dans ces

cas, le texte présuppose implicitement que le lecteur est capable de résoudre

lui-même le malentendu. Qu'en est-il de l'identité des interlocuteurs de Jésus?

Il est intéressant de voir qu'elle varie considérablement : les «Juifs», donc les

adversaires «classiques» de Jésus selon la perspective johannique. mais aussi

les «foules», des individus mentionnés par leur nom, comme le juif Nicodème.
la femme samaritaine ou Marthe. Particulièrement important est le fait que les

disciples ne sont pas épargnés par le malentendu 7. Quels sont les thèmes
abordés dans les malentendus? Un bref survol des passages montre que c'est

majoritairement la thématique christologique. avant tout la compréhension de

la mort et de la résurrection de Jésus sur laquelle le narrateur se focalise 8. Il
est clair que cette concentration sur la question de l'identité décisive du Christ
s'insère parfaitement dans le projet théologique global du quatrième évangile.

La recherche récente a finalement élucidé les effets pragmatiques suscités

par le malentendu johannique. C'est là que l'approche narratologique a su

développer tout son potentiel pour mieux clarifier le fonctionnement du

malentendu. Pour comprendre de plus près de quoi il s'agit, il faut introduire
ici la distinction suivante : dans le malentendu de la vie quotidienne, deux

interlocuteurs entrent en scène et se prennent dans un cercle vicieux qui

provoque un processus de mécompréhension réciproque progressive. Ces deux

interlocuteurs se situent en principe au même niveau de communication. En

ce qui concerne le phénomène du malentendu littéraire, par contre, nous avons
affaire à deux niveaux de communication différents qui englobent non pas
deux, mais trois acteurs. A un premier niveau, celui de l'histoire racontée, il
y a interaction des dramatis personae, donc de Jésus et de ses interlocuteurs.
Le Christ johannique n'est bien sûr jamais la victime du malentendu ; son rôle
consiste plutôt à provoquer et, en tout cas partiellement, à résoudre le malen-

6 Cf. A.R. Culpepper, Anatomy (cf. note 4). p. 160.
7 Les disciples en tant que groupe : Jn 4.31-34 : 1 1.11-15 : 16.16-19 : 16.29-33 :

en tant qu'individus : Pierre en Jn 13.7-11 : 13.36-38 : Thomas en Jn 14.4-6 : Philippe
en Jn 14.7-9.

s Cf. A.R. Culpepper, Anatomy (cf. note 4). p. 163 sq. : «The theme that appears
most frequently in the misunderstandings is Jesus' death / resurrection / glorification
[...]. The meaning of this event lies at the heart of the narrator's ideological point of
view, and his interpretation of it reflects his temporal position. Most of the other
misunderstandings develop another of the gospel's primary concern, that is, the identity
and nature of the children of God.»



376 ANDREAS DETTWILER

tendu. Le deuxième niveau de communication se joue entre les acteurs de

l'histoire racontée et le lecteur visé. Les victimes du malentendu sont les

interlocuteurs de Jésus, pourtant c'est le lecteur qui est visé par lui. Quels sont
alors concrètement les effets pragmatiques du malentendu johannique? Ou dit
autrement : comment est-ce que le texte johannique veut influencer le lecteur?

Quel est le but rhétorique du malentendu auprès du lecteur visé? D'après Alan
Culpepper, les deux effets pragmatiques les plus importants sont les suivants 9

:

premièrement, la fonction la plus claire est de renforcer la distinction entre les

insiders et les outsiders, entre ceux qui comprennent Jésus et ceux qui ne
le comprennent pas, entre la communauté des disciples et le «monde»
(ô KÔapoç) l0. Deuxièmement, la fonction la plus importante des malentendus
consiste à instruire les lecteurs sur la manière de lire l'évangile. Le malentendu
est donc un moyen de communication extrêmement important pour le
quatrième évangéliste. Il assume la fonction d'un commentaire implicite qui
explique au lecteur comment comprendre et interpréter correctement l'histoire
racontée. Il guide le lecteur, lui propose l'interprétation correcte des événements

et des paroles de Jésus et essaie ainsi de le persuader d'adopter le point
de vue spécifiquement johannique. Le malentendu fait donc partie de l'arsenal
à la fois subtil et performant de ce qu'on a appelé la rhétorique de l'indirect ' '.

Il partage cet effet pragmatique avec les autres moyens de communication
utilisés par l'évangile de Jean comme le paradoxe, l'ironie ou la symbolisation.

Il s'agit maintenant d'approfondir la thématique à un niveau théologique
et herméneutique. Car s'il est évident que l'approche narratologique nous
fournit un outil très utile pour décrire avec plus de précision le fonctionnement
du malentendu au sens johannique, elle n'a pas encore développé tout le

potentiel de ses implications théologiques.

3. L'effet de distanciation

Nous avons vu que le malentendu littéraire de Jean se joue à deux niveaux
de communication différents et qu'il s'adresse prioritairement au lecteur. La
communication indirecte et silencieuse qu'est le malentendu johannique crée

un rapport de connivence entre le texte et le lecteur. Le lecteur familier de

9 A.R. Culpepper, Anatomy (cf. note 4), p. 164 sq. L'auteur note encore un troisième
effet, celui de la clarification des points-clef de la théologie johannique.

10 Dans la suite de mon exposé, je reprendrai ce point et le soumettrai à un examen
critique.

" R.M. Fowler, Let the Reader Understand. Reader-Response Criticism and the

Gospel of Mark, Minneapolis, MN, Augsburg Fortress, 1991, p. 155 sq. («the rhetoric
of indirection»). Pour être précis : l'auteur distingue entre les commentaires implicites
(p. 127-154) et «the rhetoric of indirection» qui, d'après lui, comprend les phénomènes
de l'ironie, de la métaphore et du paradoxe (p. 167-194), mais aussi de l'ambiguïté et
de ce qu'il nomme opacité (p. 195-227).



FRAGILE COMPREHENSION 377

l'univers symbolique de Jean sait «lire les signes». Il est évident que le

malentendu, compris comme communication indirecte, crée un effet de
distanciation du lecteur par rapport à l'histoire racontée et le place dans une
position de supériorité par rapport aux personnages du récit. Il dispose d'un
savoir que les interlocuteurs de Jésus n'ont pas. Les interlocuteurs de Jésus

s'enfoncent toujours à nouveau dans le malentendu, n'arrivent pas à échapper
à ses «fils inextricables» - et le lecteur attentif observe ce scénario et
commence à le déchiffrer. C'est la raison pour laquelle on a dit que lc langage
johannique serait un langage d'initié. Historiquement, on en a conclu, ajuste
titre, que le quatrième évangile n'est pas un écrit missionnaire qui aurait pour
but de convaincre les non-chrétiens de la pertinence de la foi chrétienne, mais
un écrit adressé à une communauté chrétienne.

Comment interpréter positivement cet effet de distanciation?
Premièrement, la mise à distance du lecteur par rapport à l'histoire racontée

rend possible et incite à la réflexion. Sans distance, pas de réflexion. La
distanciation est nécessaire pour que la communauté des croyants puisse
clarifier et élucider le fondement et la pertinence de sa propre foi. Le malentendu,
voire l'évangile johannique dans son ensemble, fait découvrir une foi qui
demande à être réfléchie, comprise, élucidée. D'après le quatrième évangile,
une foi qui ferait abstraction de tout exigence reflexive, une foi qui se

contenterait d'un illuminisme religieux ineffable n'existe pas.
Deuxièmement, la mise à distance créée par le malentendu empêche le

lecteur de s'identifier trop vite et trop naïvement aux interlocuteurs de Jésus.
On a souvent dit que les personnages du récit évangélique de Jean, en tout cas

ceux qui sont décrits de manière plutôt positive, servent de modèles
d'identification pour le lecteur l2. Vu l'effet de distanciation créé par le malentendu
au sens johannique, ce point devrait être considérablement modifié.

Troisièmement, la mise à distance permet au lecteur d'appréhender un
élément fondamental de la conception théologique globale du quatrième évangile.

À la différence des interlocuteurs de Jésus qui, pour la plupart, sont décrits

comme des victimes du malentendu, le lecteur, lui, a la chance de comprendre
le malentendu en tant que malentendu. Il apprend que la connaissance de la

vraie identité du Christ n'est pas chose évidente. Les interlocuteurs de Jésus

mécomprennent le mystère de l'origine divine du Christ johannique. Us

essayent de comprendre lc Christ à partir de leur précompréhension traditionnelle.

Ils sont enfermés dans leur cadre herméneutique familier. Le malentendu
dans lequel ils tombent régulièrement est ainsi l'expression de leur
enfermement dans la perspective humaine. Pour accéder à la véritable connaissance

du Christ, le lecteur est invité à opérer un déplacement, un saut qualitatif
- ou autrement dit : à accepter la rupture entre le monde familier, connu, et

12 Dernière contribution à ce sujet : D. R. Beck, The Discipleship Paradigm :

Readers and Anonymous Characters in the Fourth Gospel. Leiden-New York-Köln.
Brill. 1997.



378 ANDREAS DETTWILER

le monde à attendre, la révélation du Dieu de Jésus. L'évangile selon Jean

refuse une perception et une appropriation immédiate de Jésus. Jésus n'est pas
facilement accessible. Il vit dans le monde sous la condition de l'incognito :

«Au milieu de vous se tient celui que vous ne connaissez pas», dit le Baptiste
en Jn 1,26. ct il anticipe ainsi toute la suite du chemin de son maître 13. Le

message johannique au lecteur est donc clair : qui veut comprendre Jésus doit
être prêt à quitter le cadre de compréhension qui lui est familier. Il doit être

prêt à une sorte d'exode intellectuel et existentiel. Sans cette rupture, il
n'arrivera pas à se laisser surprendre par le Dieu de Jésus.

4. Le savoir implicite (ou le premier malentendu du malentendu)

L'approfondissement théologique dans le paragraphe précédent nous a

montré que le malentendu n'est pas un simple procédé littéraire sans importance

théologique. Non, le malentendu comme procédé rhétorique est «en lui-
même signifiant théologiquement» l4. Néanmoins, il reste un danger dans

l'effet de distanciation. Pourquoi et dans quelle mesure, pourrait se dire le

lecteur, la problématique théologique médiatisée par le malentendu a-t-elle

quelque chose à faire avec mon existence? Le lecteur ne se trouve-t-il pas en

position de supériorité par rapport aux personnages du récit? Ne court-il pas
le risque de se moquer de l'inintelligence obstinée, voire de la stupidité
éclatante des interlocuteurs de Jésus? Prenons l'exemple de Nicodème en Jn 3.

Quand Jésus dit à Nicodème qu'«à moins de naître dvcoOei' [de nouveau / d'en
haut], nul ne peut voir le Royaume de Dieu», la réponse de Nicodème au v. 4

montre que celui-ci ne sait pas interpréter correctement le terme âvwôev el

prend ainsi la thématique de la nouvelle naissance dans un sens purement
littéral, donc biologique : «Comment un homme pourrait-il naître s'il est vieux?
Pourrait-il entrer une seconde fois dans le sein de sa mère et naître?» Le

passage, de par la massivité presque grotesque du malentendu, amène
inévitablement le lecteur à un sourire entendu au vu de l'ignorance éclatante du

notable juif en matières religieuses. Quelle ironie! Le lecteur se délecte de

l'incapacité de Nicodème à saisir correctement le sujet traité et se voit ainsi
confirmé dans sa position de supériorité par rapport aux personnages du récit

johannique - et peut-être même par rapport aux représentations fondamentales
de l'homme et de Dieu, incarnées par ces personnages.

Mais le lecteur s'est réjoui trop tôt. Le rire que Nicodème déclenche se

retourne contre celui qui se surprend à rire '\ Le lecteur est, pour ainsi dire,

13 Sur l'importance de cette «règle du Baptiste» de Jn 1.26, cf. K. Scholtissek,
«Ironie und Rollenwcchsel» (cf. note 4), p. 242 sq. Ce motif théologique central se

retrouve dans les passages qui racontent que Jésus s'est retiré loin de ses adversaires

ou de la foule (Jn 6,15 ; 7,1-13 ; 8,59 ; 10.39 ; 12.36 ; cf. aussi 9.12 ; etc.).
14 F. Vouga, Le cadre historique (cf. note 3). p. 36.
15 D'après une bonne formulation de F. Vouga, Le cadre historique (cf. note 3), p. 34.



FRAGILE COMPREHENSION 379

tombé dans le piège du malentendu du malentendu. Car la réponse de
Nicodème, lue à un deuxième niveau, exprime une compréhension de l'existence
humaine tout à fait raisonnable et plausible, et qui reflète une grande expérience
de la vie. Elle se résume comme suit : d'un point de vue humain, une «nouvelle
naissance» - ou sans métaphore : - un recommencement, un renouvellement
radical de la vie humaine, n'est pas possible. Certes, de temps à autre, l'homme
sent le fort désir de recommencer sa vie, de «repartir à zéro», mais l'expérience
humaine lui apprend que cela reste une utopie éternelle, un désir jamais
assouvi. Le présent et l'avenir de la vie humaine sont trop fortement
conditionnés par le vécu ; la vie est déterminée par le passé, voire y est enfermée.
Le savoir implicite du malentendu de Nicodème est donc celui de l'historicité
de l'existence humaine.

Mais une telle lecture ne surinterprète-t-elle pas le texte johannique? À mon
avis, cela n'est pas le cas. En effet, l'analyse détaillée montre que presque tous
les malentendus johanniques contiennent un savoir implicite qui mérite d'être
pris au sérieux. Deux autres exemples confirmeront mon exégèse. En Jean 8.22,
les interlocuteurs répondent à l'affirmation quelque peu énigmatique de Jésus

sur son départ de la façon suivante : «Aurait-il l'intention de se tuer puisqu'il
dit: 'Là où je vais, vous ne pouvez, aller'?» Le malentendu est évident et

grotesque. Les interlocuteurs mécomprennent le terme i/rrdyetv («s'en aller»),
un terme central du langage des insiders johanniques 1(l. un terme qui interprète
la mort de Jésus comme le retour de l'Envoyé divin auprès de son Père.

Néanmoins, la réponse des «Juifs» qui voient dans l'affirmation énigmatique
de Jésus une allusion au suicide contient ironiquement le savoir implicite
suivant : d'après l'évangile selon Jean, la mort de Jésus doit ajuste titre être

comprise comme un acte libre (Jn 10,18 ; etc.). Le fait, néanmoins, que cet
acte libre est en même temps un acte d'amour suprême de Jésus en faveur «des

siens» (Jn 13,1-17) échappe bien évidemment aux interlocuteurs de Jésus. -
Le deuxième exemple est tiré du premier discours d'adieu où l'un des disciples,
Philippe, demande à Jésus de «montrer le Père et cela nous suffit» (Jn 14.8).
La demande de Philippe exprime le désir profondément humain et religieux
d'entrer dans une relation directe et immédiate avec Dieu, source de la vie.

Expérimenter Dieu de manière immédiate, cela signifierait la clarté totale, la

fin de tous les doutes, le dénouement définitif de l'énigme de l'existence
humaine. Une fois de plus, le malentendu est clairement perceptible et massif.
Dans les versets précédents, Jésus avait affirmé avec suffisamment de netteté

qu'il était, lui, le Révélateur, l'incarnation du Dieu transcendant sur terre.

Néanmoins, lc savoir implicite qui s'exprime par la demande de Philippe est

tout aussi clair. Le disciple comprend au moins que la question de Dieu est
la question décisive, la question fondamentale de l'existence humaine. Si

l'homme pouvait accéder à Dieu, source de la vie. il serait capable de pour-

16 H. Leroy, Rätsel und Missverständnis (cf. note 3). parle de «johanneische
Sondersprache», voir son interprétation du passage aux p. 51-67, en particulier p. 61-63.



380 ANDREAS DETTWILER

suivre une vie pleine de sens, une vie authentique et accomplie. La demande
de Philippe reflète donc un certain savoir sur Dieu et sur l'homme - ou pour
le dire avec Rudolf Bultmann : elle reflète une précompréhension de Dieu et
de l'existence humaine.

Je résume. Le premier malentendu du malentendu consiste à ridiculiser le

malentendu - aussi massif et grotesque soit-il à première vue - chez les

interlocuteurs de Jésus, qu'ils soient des «Juifs», la Samaritaine en Jn 4, la

«foule», ou finalement le cercle le plus proche de Jésus, la communauté des

disciples. L'usage johannique du malentendu exprime un savoir implicite qui
incite à la réflexion et provoque une prise de position. Ou pour le dire autrement

: le moyen pédagogique du malentendu propose deux compréhensions
de l'existence humaine ; l'une qui s'inspire de l'expérience de la vie et exprime,
souvent, une précompréhension substantielle de l'homme, du monde et de

Dieu ; cette première compréhension de l'existence humaine est alors reprise,
modifiée et transposée à un deuxième niveau, la perspective proprement
johannique. Qu'est-ce que cela veut dire du fonctionnement pragmatique du

texte johannique? Je répondrai de la manière suivante : le lecteur qui, dans un

premier temps, se voit placé dans une distance critique par rapport au malentendu,

se voit de nouveau impliqué dans l'histoire racontée par Jean - ou pour
le formuler de manière plus précise : il se voit confronté à une problématique
fondamentale, à savoir la compréhension authentique de son existence. Il se

trouve confronté à la question de Dieu.

5. La crise du savoir religieux (ou le deuxième malentendu du malentendu)

Une dernière étape dans notre parcours de réflexion reste à franchir. À la

fin du dernier discours d'adieu, les disciples disent unisono : «Voici que
maintenant tu parles ouvertement et que tu abandonnes tout langage énigmatique

; maintenant nous savons que toi, tu sais toutes choses [...]. C'est bien

pourquoi nous croyons que tu es sorti de Dieu.» (Jn 16,29-30). Le passage est

instructif à plusieurs titres. Pour la première fois, les disciples affirment
clairement avoir compris la véritable identité divine de Jésus. Les longues
explications de Jésus sur sa propre identité et sur la nécessité et le sens de son

«départ» semblent porter des fruits. Enfin, se dit le lecteur, les disciples ont

compris quelque chose, après de longues périodes de silence et d'inintelligence

'7. Enfin, les questions sont résolues, le dénouement tant attendu est là.

Enfin, le parcours de la foi proposé par le quatrième évangile est accompli.
L'affirmation positive de la foi des disciples tout à la fin de l'enseignement
de Jésus coïncide donc parfaitement avec l'attente du lecteur. Mais la réponse
de Jésus provoque une dernière mise en question : «Croyez-vous, à présent?»,

17 Inintelligence ou mécompréhension des disciples : Jn 13.7-1 I : 13,36-38 ; 14.5.8.22 ;

16,16-19. Quant au silence des disciples, il est explicitement thématise en Jn 16.5-6.



FRAGILE COMPREHENSION 381

demande-t-il, avec un scepticisme ironique sublime, pour ensuite annoncer aux
disciples leur échec total lors de sa passion et de sa mort (Jn 16,32 ; Jn 18-

19). La foi des disciples, bien qu'intellectuellement incontestable, n'a pas la
force d'affronter l'avenir. Elle va être brutalement mise en crise.

Les implications pragmatiques et théologiques de cette scène dramatique
sont considérables.

Premièrement, au niveau pragmatique, le passage crée une sorte de

déstabilisation du lecteur. La fragilisation des disciples, provoquée par la réponse
critique de Jésus, vise la fragilisation de la compréhension acquise par le

lecteur. Certes, ce procédé crée une dernière distanciation des lecteurs par
rapport aux personnages du récit. Mais cette fois-ci, la distanciation n'aboutit
plus à un sentiment de supériorité de la part du lecteur. Car lui aussi se voit
maintenant profondément mis en question. Au niveau théologique, l'intention
de ce procédé de fragilisation est la suivante : la distinction entre la communauté

des disciples et le «monde» - pour parler avec Jean - n'est plus aussi

claire qu'on pouvait se l'imaginer. Dans la première partie de l'évangile (Jn 1-

12), cette distinction a été soigneusement établie. Maintenant, elle se trouve
considérablement renforcée et approfondie (Jn 13-16). Tout à la fin de

l'enseignement de Jésus, cette distinction, voire cette séparation stricte et, semble-
t-il. incontournable, entre la communauté des disciples et le «monde» est

problématisée. Les disciples sont en danger de laisser leur maître seul et de

redevenir «monde», symbole de l'enfermement de l'homme sur soi-même. La
thèse, souvent soutenue dans l'exégèse johannique, selon laquelle le quatrième
évangile défendrait le concept d'un dualisme ecclésiologique au sens strict ls.

doit à mon avis être soumise à un examen critique.
Deuxièmement, le passage de Jn 16 montre que la problématique johannique

du malentendu trouve paradoxalement son apogée dans la prétendue
compréhension des personnages du récit - et du lecteur! Le texte de Jean émet

une sévère mise en garde contre toute prétention du savoir religieux. Un savoir

religieux authentique ne peut être qu'un savoir «dé-possédé», un savoir conscient

de sa propre fragilité et de sa propre précarité. Le Jésus johannique a

l'intention de démasquer le prétendu savoir des gens religieux l9. Sous ce point

18 Cf. p. ex. J. Becker. «Exkurs 3 : Der johanneische Dualismus», in Das Evangelium
nach Johannes. Kap. 11-21. GüterslohAVürzburg. Mohn/Echter. 1991', p. 174-179
également Id.. «Beobachtungen zum Dualismus im Johannesevangelium», Zeitschrift für die
Neutestamentliche Wissenschaft und die Kunde der älteren Kirche 65 (1974). p. 71-87.
À noter que. selon cet auteur, le dualisme ecclésiologique («verkirchlichter Dualismus»),
qui ne distingue plus prioritairement entre «l'en-haut» ct «l'en-bas», entre le monde de
Dieu et le «cosmos», mais entre la communauté et le monde, est un trait caractéristique
de la dernière étape de la réélaboration de la tradition johannique (l'œuvre de la rédaction
ecclésiale («kirchliche Redaktion»], dont Jn 15-17 ferait partie).

19
Topos critique d'ailleurs fort développé dans l'ensemble de l'évangile : voir par

exemple les passages où les adversaires ou les sceptiques de Jésus prétendent connaître
l'origine de celinoci : Jn 1.46 : 6.42 ; 7.25-27.52 ; 8.14 ; 9.29-34.



382 ANDREAS DETTWILER

de vue - mais peut-être seulement sous ce point de vue -, le malentendu assume
une fonction similaire à l'attitude de Socrate qui, par son insistance auto-
ironisante sur le savoir du non-savoir, vise également à relativiser le prétendu
savoir des autres 20.

Troisièmement, la fin de Jean 16 opère une dernière clarification de l'acte
de la foi. Après l'annonce de l'échec de la foi des disciples, le Jésus johannique
poursuit en disant : «Je vous ai dit cela pour qu'en moi vous ayez la paix. En

ce monde vous êtes dans la détresse, mais prenez courage, j'ai vaincu le
monde!» (v. 33). Le lecteur apprend que la crise de la foi fait partie constitutive
de la foi. Elle ne saurait en être expurgée. Car cette crise, si douloureuse soit-
elle, montre à sa façon que la foi ne se fonde pas sur elle-même, mais
exclusivement sur la parole externe du Christ qui promet sa paix. Théologiquement,
le passage souligne ainsi fortement la dimension de l'extériorité de la révélation
christique. Existentiellement, le texte offre une sorte de décentrement de l'identité

croyante, un décentrement qui, paradoxalement, permet au croyant de reconstruire

son identité religieuse sur un nouveau fondement.

6. Conclusion

On a qualifié l'évangile de Jean de traité pour l'apprentissage de la foi :

un projet rhétorique et théologique de parcours de connaissance religieuse qui
se caractérise par l'approfondissement progressif d'une foi initiale encore
rudimentaire ct fragmentaire vers une foi plus accomplie, plus authentique 2I.

L'herméneutique johannique du malentendu, telle que je viens de l'esquisser,
vérifie en principe cette lecture «pédagogique» de Jean. Elle la vérifie pourtant
seulement à la condition que la dimension de la rupture et du déplacement
nécessaire, provoquée par la révélation au sens johannique, soit suffisamment

prise au sérieux. Pour arriver à la certitude de la foi authentique, le lecteur

parcourt différentes étapes. Dans un premier temps, il se voit mis à une distance

critique par rapport aux personnages du récit. Cette mise à distance a, certes,
des effets bénéfiques, mais court néanmoins le risque de confirmer le lecteur
dans un statut de supériorité. Dans un deuxième temps, le lecteur découvre que
le malentendu contient un savoir implicite substantiel qui ne saurait être

minimisé, à moins de faire abstraction de toute plausibilité offerte par
l'expérience humaine et ses pré-compréhensions de l'homme, du monde et de

20 Les proximités et les différences entre l'ironie du Jésus johannique et celle de
Socrate ont été discutées par la recherche à plusieurs reprises. La contribution la plus
récente à ce sujet est celle de K. Scholtissek, «Ironie und Rollenwechsel» (cf. note 4).

21 Cf. avant tout J. Zumstein, «L'évangile johannique : une stratégie du croire», in
Miettes exégétiques, Genève, Labor et Fides, 1991, p. 237-252, qui montre comment
le procédé rhétorique des commentaires implicites est au service du projet johannique
de «l'herméneutique étagée» ; voir aussi Id., L'apprentissage de la foi. A la découverte
de l'évangile de Jean et de ses lecteurs, Aubonne, Moulin, 1993, p. 58-68.



FRAGILE COMPREHENSION 383

Dieu. L'effet de distanciation initial est donc partiellement contrebalancé par
un acte de réintégration, rendu possible par la perception d'une problématique
centrale. Le lecteur se voit donc de nouveau 'enchevêtré' dans le texte biblique.
Dans un troisième temps, finalement, le texte johannique opère un dernier
détournement critique en invitant le lecteur à abandonner tout désir de posséder
le savoir religieux. D'après Jean - et je dirais entre parenthèses : aussi selon

l'évangile de Marc ou selon Paul - le savoir religieux authentique est un savoir
prêt à faire lc deuil de toute tentative de possession ; c'est un savoir non
possessif, un savoir «dépossédé». Le texte opère ainsi une fragilisation - ou,
si l'on préfère, une sorte de «déconstruction» - du lecteur et de son savoir.
Et c'est dans cet état de «déconstruction» que la communauté des disciples,
ct. avec eux, le lecteur, entendra de nouveau la surprenante parole de la paix
et de la grâce.

Pour conclure, j'aimerais revenir à mon point de départ, à la crise de sens

qui semble être un élément - certes non exclusif, mais caractéristique de la

modernité, avant tout de notre siècle. L'œuvre d'un Samuel Beckett et l'évangile

selon Jean ont-ils quelque chose à se dire ou non?
Ce qui saute tout d'abord aux yeux, c'est la radicalité avec laquelle Beckett

et Jean posent la question du sens de l'existence humaine. Ni l'un ni l'autre
ne succombent à la tentation de vouloir couvrir la misère de la condition
humaine par des réponses apaisantes et tranquillisantes, aussi séduisantes ou
pieuses soient-elles. On a parlé du pessimisme anthropologique de Jean et de

Beckett. Peut-être serait-il plus adéquat de parler d'un réalisme anthropologique.

Ensuite, les deux «démasquent» en quelque sorte l'illusion dans laquelle
l'homme s'enferme. Chez Beckett, c'est l'illusion de l'attente d'une clarté tant
souhaitée, d'une clarté qui aurait la force d'illuminer l'existence humaine;
mais cette clarté tant espérée n'apparaît pas. Tout se joue dans la pénombre.
L'existence humaine «réduite à l'essentiel, n'est qu'une fièvre, une peur, une

question sans réponse. Toute conscience est attente vaine d'une clarté qui se

refuse ou peut-être n'existe pas. Elle est donc, par hypothèse, d'autant plus
malheureuse ct solitaire qu'elle est plus lucide» 22. Il convient de bien voir avec-

quelle radicalité Beckett propose une interprétation de l'existence humaine.
Certes, il détruit la certitude de la métaphysique classique qui postulait l'existence

d'un sens absolu du monde et de l'existence humaine. Mais il ne partage
pas non plus l'antithèse nihiliste du non-sens absolu. Il ne se joint pas au chœur
de ceux qui, avec beaucoup de sérieux ou de cynisme, déclarent le non-sens
absolu pour ensuite appeler l'homme à reconstruire activement son identité.
La compréhension beckettienne de l'existence humaine est à la fois plus
profonde et, peut-être, plus inquiétante. Elle se refuse à offrir à l'être humain
une quelconque certitude, soit la certitude du sens absolu, soit la certitude de

22 J. Onimus, «Beckett (Samuel). I. Une philosophie désespérée», in Encyclopaedia
Universalis. Paris. 1990. t. 111. p. 933.



384 ANDREAS DETTWILER

son contraire, du non-sens absolu 23. Et qu'en est-il de Jean? Chez Jean, c'est
l'illusion de l'homme - avant tout de l'homme religieux - qui se sent sûr de

lui-même, qui, par son système de convictions, tente de se maîtriser lui-même,
son prochain et même Dieu ; donc l'homme qui se sait croire et qui croit savoir,
mais qui, en réalité, ne sait pas. Chez les deux, l'existence humaine est
confrontée à l'expérience du néant. Tous les deux opèrent - chacun à sa façon
bien sûr - une déstabilisation et une profonde mise en question de l'homme.
Arrivés à ce point, les deux chemins se séparent pourtant. L'interprétation
beckettienne de l'existence humaine aboutit à la désillusion désespérée, peut-
être à une sorte d'ennui lucide 24, peut-être également à la tristesse clownesque.
La vie semble sans issue. Elle semble être une question sans réponse. Comme
le disait Beckett lui-même dans un texte tardif : «Seule certitude la brume» 2S.

L'interprétation johannique de l'existence humaine accentue différemment.
Elle aboutit aussi à une crise de l'existence humaine. Elle confronte aussi

l'homme implacablement à lui-même, précisément là où il avait de lui-même
la conviction la plus ferme, dans le savoir religieux. Mais cette crise n'aboutit

pas au désespoir qui se reproduirait indéfiniment. Cette crise constitue
paradoxalement l'espace dans lequel l'homme a l'occasion de découvrir de

nouveau son avenir. Pourquoi? C'est là où la Parole tout autre, du Tout-Autre, peut
devenir événement : la Parole de la paix, de la grâce : bref, la Parole de l'amour.

21 Voir par exemple l'interprétation lucide du motif de Beckett du «mieux échouer»,
proposée par B. Hrrz, «'Wieder scheitern. Besser scheitern'. Zu einem Motiv bei Samuel

Beckett», Neue Zürcher Zeitung. 13/14 mars 1999, n° 60, p. 85-86. - Voir également
G. Anders, «Sein ohne Zeit» (cf. note 2). p. 230 sq.

24 J. Onimus. «Beckett (Samuel). 1. Une philosophie désespérée» (cf. note 22),

p. 933.
25 S. Beckett, Mal vu mal dit, Paris, Minuit, 1981, p. 61.


	Fragile compréhension : l'herméneutique de l'usage johannique du malentendu

