Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 49 (1999)

Heft: 4

Artikel: Fragile compréhension : I'herméneutique de I'usage johannique du
malentendu

Autor: Dettwiler, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-650504

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-650504
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 131 (1999), P. 371-384

FRAGILE COMPREHENSION

L’herméneutique de 1'usage johannique du malentendu

ANDREAS DETTWILER

Résume

L’évangile de Jean se sert du malentendu pour atteindre des buts commu-
nicatifs spécifiques. Il permet tout d’abord au lecteur de se distancier des
personnages du récit et de découvrir un savoir religieux qui, bien que restant
a un niveau implicite, est a prendre au sérieux. Le malentendu au sens
Johannique provoque ensuite une sorte de déconstruction critique du désir de
vouloir posséder le savoir religieux acquis. Le malentendu s’insére ainsi dans
le cadre de la compréhension johannique de la révélation qui provoque une
rupture et un déplacement nécessaire. La partie conclusive de l'article met en
relief les points de contact substantiels entre Samuel Beckett et 'évangile de
Jean ainsi que leurs divergences.

La théologie travaille dans un va-et-vient constant, un mouvement perpé-
tuel entre I'interprétation des textes bibliques et la compréhension du monde
d’aujourd’hui. En se situant de la sorte, la théologie se voit confrontée au moins
a deux exigences fondamentales. D une part, la théologie, et en particulier mon
domaine spécifique, Iinterprétation des textes néotestamentaires, doit respec-
ter les multiples contraintes posées par ces textes anciens, soit leur enracine-
ment politique, culturel et religieux, leur langage et leur mode d’argumentation
specifiques et, plus globalement, leur vision du monde, de I’homme et de Dieu.
L’interprétation du Nouveau Testament se gardera donc de tomber dans le
picge de 'actualisation banale. Elle ne réussira a actualiser le texte biblique
que dans la mesure ot elle respectera son insertion dans le monde d’autrefois,
son mode d’expression et son message spécifique. D autre part, le chercheur
court souvent le danger de s’enfermer dans le monde néotestamentaire sans
plus pouvoir montrer la pertinence existentielle des textes bibliques. Sans cette
obligation de montrer dans quelle mesure les textes bibliques proposent une
interprétation originale et féconde de I’existence humaine d’aujourd’hui, I'ef-

" Le présent texte est une version légerement modifide de ma legon inaugurale 4 1"Uni-
versité de Neuchitel le 21 mai 1999. Je remercie Emmanuelle Steffek, Pierre-Luigi Dubied
et Matthieu Robert d’avoir pris le soin de revoir le manuscrit du point de vue stylistique.



372 ANDREAS DETTWILER

fort de comprendre le Nouveau Testament reste de 1’art pour 1’art, aussi érudit
et amusant ce jeu puisse-t-1l étre.

Le malentendu est un sujet qui, a premiere vue, semble «périphérique» par
rapport aux grandes affirmations du Nouveau Testament, comme |’amour du
prochain, la justification de I'impie par la foi seule, ou d’autres. J aimerais
néanmoins montrer que 1'usage johannique du malentendu n’est pas seulement
un phénomene littéraire intéressant, ou le tragique et le burlesque se rencontrent
de maniere étrange, mais qu’il est en méme temps un sujet qui mene au centre
de la théologie johannique et clarifie le sens de la condition humaine.

1. Le malentendu en tant qu'impasse communicative
et expression du non-sens

Qu’est-ce que le malentendu? C’est un phénomene de la vie quotidienne
dont il n’est pas insensé de dire que nous le rencontrons relativement souvent.
Le malentendu est d’abord tout simplement un acte de communication non
réussi. Contrairement a I'incompréhension pure et simple, les partenaires du
malentendu croient comprendre, et pourtant, ils ne se comprennent pas. Mais
le malentendu n’est pas simple confusion. Il révele souvent quelque chose de
vrai, il révele un savoir qui s’exprime parfois explicitement, mais qui, dans
la plupart des cas, reste implicite. De plus, le malentendu n’est pas un phé-
nomene aussi banal et aussi innocent qu’on se I'imagine habituellement. Car
«ce vent de folie» | qui se manifeste par le malentendu est le signe d’une crise
de sens qui, trés vite, peut prendre une ampleur inattendue. L’ expérience de
I’impasse et de I’absurde qui se manifeste au travers du malentendu nous est
familiere. Une des voix du XX siecle qui a insist€ avec une radicalité jus-
qu’alors inconnue sur la dimension de 1’absurde est celle de Samuel Beckett.
Dans sa piece de théatre la plus connue, En attendant Godot, les personnages
sont, du début a la fin, pris dans une véritable cascade de malentendus qui ne
s’arrétent pas. Les dialogues de Beckett, tant par leur contenu que par leur mise
en sceéne, révelent de maniére aigué ’expérience du grotesque, de 1’absurde
et de la menace du vide pressenti partout ; ils révelent un monde qui semble
privé de sens, un monde enfermé dans son absurdité. Les habitants de ce monde
littéraire ne se comprennent pas, méme s’ils parlent presque sans cesse ; ils
sont poussés dans un solipsisme dont, semble-t-il, rien ni personne ne les
sauvera. On pourrait opposer a cette lecture le fait que les dialogues de I'ceuvre
de Samuel Beckett sont pleins d”humour et d’éléments burlesques qui incitent
le lecteur ou le spectateur a se distancer de I’absurdité évidente de son existence
et a la revoir sous une autre perspective, une perspective plus légere, plus douce
en quelque sorte. Je n’ai pas I'intention de sous-estimer cet élément important. 11

U V. JANKELEVITCH, Le Je-ne-sais-quoi et le Presque-rien, t. 11 : La méconnaissance.

Le malentendu, Paris, Seuil, 1980, p. 186.



FRAGILE COMPREHENSION 373

me semble néanmoins que I"humour beckettien ne change rien a la problématique
fondamentale que je viens d’esquisser. Il ne I"affaiblit pas ni ne la supprime ; il
la met en pleine lumiere. Il est I"humour du clown qui, dans sa tristesse émouvante,
refléte le destin de I'existence humaine. Cette chaleur humaine de I"humour permet,
certes, de supporter I'insupportable, jusqu’a un certain degré du moins. Elle té-
moigne, certes, d’une profonde philanthropie 2. Mais la menace de la privation
radicale du sens, cette menace reste.

Le malentendu serait-il donc le mode de communication par excellence de
I"expérience du non-sens et de I'illusoire? Le malentendu nous menerait-il en
ce lieu ot 1l n’y a plus rien a attendre, plus de sens qui ait la force d’éclairer
['existence humaine, de nous libérer des chimeres de toute sorte pour nous
ouvrir un monde autre, un monde plein de sens, une réalité¢ vraie, cachée
derriere les vaines apparences du monde?

Si cette breve description est juste, on pourrait s’ attendre a ce que le langage
religieux soit tout sauf le langage du malentendu, un langage clair donc,
univoque, capable de transmettre un savoir ferme, fort, éclairant et libérateur.
Certes, un langage figuré, riche en paraboles et en métaphores ; néanmoins un
langage €clairant et non un langage obscurcissant. Un langage qui transmette
des certitudes et ne désécurise pas, un langage qui renforce et ne fragilise pas
la comprehension. Mais 1'évangile selon Jean ne se soumet pas a nos attentes
a I’égard du langage religieux. Il nous surprend par le fait que le malentendu
Joue un role capital dans le processus de compréhension décrit par le quatrieme
¢vangile. Nous verrons que celui-ci nous offre une compréhension du phéno-
mene du malentendu qui incite a la réflexion, tant par sa finesse littéraire que
par sa profondeur théologique.

0

L'usage johannique du malentendu
en tant que stratégie communicative indirecte

L’exégese johannique a depuis longtemps déja remarqué I’existence du
) PR . [N ; i e 3 5 L
procédé littéraire du malentendu. Mais a quelques exceptions pres 7, le phé-

? Concernant I"humour de Samuel Beckett et son interprétation, je me suis inspiré
de I"article de G. ANDERS, «Sein ohne Zeit. Zu Becketts Stiick “En attendant Godot »,
in Die Antiguiertheit des Menschen, t. I, Miinchen, C.H. Beck, 19927 (1956), par
exemple p. 230 sq.: «Der Clown [...] ist weder tierisch ernst noch zynisch ; sondern
von einer Traurigkeit, die, da sie das traurige Los des Menschen iiberhaupt abspiegelt,
die Herzen aller Menschen solidarisiert und durch diese ihre Solidarisierung erleichtert.
[...] Und ist, was da auf dem trostlos diirren Grunde der Sinnlosigkeit spriesst : der
blosse Ton der Menschlichkeit, auch nur ein winziger Trost; und weiss auch die
Trostung nicht, warum sie trostet und auf welchen Godot sie vertrostet — sie beweist,
dass Wirme wichtiger ist als Sinn : und dass es nicht der Metaphysiker ist. der das letzte
Wort behalten darf, sondern nur der Menschenfreund.»

¥ 0. CULLMANN, « Der johanneische Gebrauch doppeldeutiger Ausdriicke als Schliis-
sel zum Verstiindnis des Vierten Evangeliumss, Theologische Zeitschrift 4 (1948),



374 ANDREAS DETTWILER

nomene n’a pas fait 'objet d’une investigation approfondie. Cette hésitation
¢tait probablement et partiellement due au fait qu’on avait intuitivement 1’im-
pression que I’application de procédés littéraires comme le malentendu, le
paradoxe, I’ironie ou autres n’était gure compatible avec les «Ecritures sain-
tes». Depuis les années quatre-vingts, la situation a changé et cela grace aux
investigations — menées avant tout dans le monde anglophone — qui se sont
servies des outils narratologiques *. Ce courant de recherches a contribué a
éclairer de manicre significative la nature et le fonctionnement du procédé
littéraire du malentendu au sens johannique.

Quels sont les résultats les plus importants de ces recherches relativement
récentes des sciences bibliques? Je les passe bricvement en revue .

L’ évangile selon Jean est le seul texte néotestamentaire qui applique a un haut
degré et de maniere systématique le procédé littéraire du malentendu. On en compte
au moins vingt exemples répartis de maniere assez €quilibrée sur I'ensemble du
texte. A titre d'illustration, je note ici un des malentendus les plus connus, celui de
Nicodéme (Jn 3,3-5).

(1) Jésus répondit a Nicodeéme : «En vérité, en vérité, je te le dis : a moins de naitre
avwler (de nouveau, d’en haut), nul ne peut voir le Royaume de Dieu.» (2)
Nicodéme lui dit : «Comment un homme pourrait-il naitre s’il est vieux? Pourrait-
il entrer une seconde fois dans le sein de sa mere et naitre?» (3) Jésus lui répondit :
«En vérité, en vérité, je te le dis : nul, s’il ne nait d’eau et d’Esprit, ne peut entrer
dans le Royaume de Diecu.»

Malgré leur flexibilité considérable au niveau de la forme et du contenu,
il est possible de dégager une structure commune des malentendus johanniques :

p. 360-372 ; H. Leroy, Réitsel und Missverstéindnis. Ein Beitrag zur Formgeschichte des
Johannesevangeliums, Bonn, Hanstein, 1968 ; D. WEaD, The Literary Devices in John's
Gospel, Basel, Reinhardt, 1970 ; F. Vouca, Le cadre historigue et l'intention théolo-
gique de Jean, Paris, Beauchesne, 1977, p. 32-36.

4 Voir avant tout A.R. CuLpepper, Anatomy of the Fourth Gospel. A Study in
Literary Design, Philadelphia, Fortress, 1983, p. 152-165 ; pour I'ironie, voir — a part
I’ceuvre citée (p. 165-180) — G.W. Macrak, «Theology and Irony in the Fourth Gospel»,
in M.W.G. Stige (éd.), The Gospel of John as Literature. An Anthology of Twentieth-
Century Perspectives, Leiden-New York-Koln, Brill, 1993, p. 103-113 (premiere pu-
blication de I'article en 1973) ; P.D. Dukg, [rony in the Fourth Gospel, Atlanta, GA,
John Knox, 1985 ; G.R. O’Day, Revelation in the Fourth Gospel. Narrative Mode and
Theological Claim, Philadelphia, Fortress, 1986 ; pour le monde germanophone, cf. la
contribution récente de K. SchoLTtissek, «Ironie und Rollenwechsel im Johannesevan-
geliumy, Zeitschrift fiir die Neutestamentliche Wissenschaft und die Kunde der dlteren
Kirche 89 (1998), p. 235-255.

3 La contribution la plus importante reste celle de A.R. CuLPEPPER, Anatomy. Voir
encore J. BECKER, «Exkurs 2 : Missverstindnis im Joh», in Das Evangelium nach
Johannes. Kapitel 1-10, Giitersloh/Wiirzburg, Giitersloher Verlagshaus/Echter, 19913,
p. 161-163 ; F. Moskr, «Missverstiandnis und Ironie in der johanneischen Argumentation
und 1hr Gebrauch in der heutigen pfarramtlichen Praxis», in M. Rosk (€d.), Johannes-
Studien. Interdisziplinire Zugdnge zum Johannes-Evangelium. Freundesgabe fiir Jean
Zumstein, Ziirich, Theologischer Verlag, 1991, p. 47-73.



FRAGILE COMPREHENSION 375

tous interviennent dans des conversations de Jésus avec un ou plusieurs in-
terlocuteurs ©. Le malentendu nait d’une affirmation ambigué de Jésus 2 la-
quelle 'interlocuteur répond par une question, une demande de clarification,
une affirmation moqueuse ou autre, qui, toutes, montrent que 1'interlocuteur
n’a pas ou pas encore compris la véritable intention de la déclaration de Jésus.
A cette expression d’incompréhension s’ajoute une explication de Jésus ou un
commentaire explicite du narrateur. Quelquefois, la conversation continue sans
que le sens du malentendu soit clairement déchiffré pour le lecteur. Dans ces
cas, le texte présuppose implicitement que le lecteur est capable de résoudre
[ui-méme le malentendu. Qu’en est-il de I'identité des interlocuteurs de Jésus?
[l est intéressant de voir qu’elle varie considérablement : les «Juifs», donc les
adversaires «classiques» de Jésus selon la perspective johannique, mais aussi
les «foules», des individus mentionnés par leur nom, comme le juif Nicodeme,
la femme samaritaine ou Marthe. Particulicrement important est le fait que les
disciples ne sont pas épargnés par le malentendu /. Quels sont les thémes
abordé€s dans les malentendus? Un bref survol des passages montre que ¢’est
majoritairement la thématique christologique, avant tout la compréhension de
la mort et de la résurrection de Jésus sur laquelle le narrateur se focalise ®. 11
est clair que cette concentration sur la question de I'identit€ décisive du Christ
s’insere parfaitement dans le projet théologique global du quatrieme €vangile.

La recherche récente a finalement €lucidé les effets pragmatiques suscités
par le malentendu johannique. C’est la que 'approche narratologique a su
développer tout son potentiel pour micux clarifier le fonctionnement du
malentendu. Pour comprendre de plus pres de quoi il s”agit, il faut introduire
ici la distinction suivante : dans le malentendu de la vie quotidienne, deux
interlocuteurs entrent en scéne et se prennent dans un cercle vicieux qui
provoque un processus de mécompréhension réciproque progressive. Ces deux
interlocuteurs se situent en principe au méme niveau de communication. En
ce qui concerne le phénomene du malentendu litt€raire, par contre, nous avons
affaire a deux niveaux de communication différents qui englobent non pas
deux, mais trois acteurs. A un premier niveau, celui de 1’ histoire racontée, il
y a interaction des dramatis personae, donc de Jésus et de ses interlocuteurs.
Le Christ johannique n’est bien sir jamais la victime du malentendu ; son role
consiste plutdt a provoquer et, en tout cas partiellement, a résoudre le malen-

© Cf. A.R. CuLpepper, Anatomy (cf. note 4), p. 160.

7 Les disciples en tant que groupe : Jn 4,31-34; 11,11-15; 16,16-19; 16,29-33 ;
en tant qu’individus : Pierre en Jn 13,7-11; 13,36-38 ; Thomas en Jn 14,4-6 ; Philippe
en In 14,7-9. '

8 Cf. A.R. CurpeppEr, Anatomy (cf. note 4), p. 163 sq. : «The theme that appears
most frequently in the misunderstandings is Jesus™ death / resurrection / glorification
[...]. The meaning of this event lies at the heart of the narrator’s ideological point of
view, and his interpretation of it reflects his temporal position. Most of the other
misunderstandings develop another of the gospel’s primary concern, that is, the identity
and nature of the children of God.»



376 ANDREAS DETTWILER

tendu. Le deuxiecme niveau de communication se joue entre les acteurs de
I’histoire racontée et le lecteur visé. Les victimes du malentendu sont les
interlocuteurs de Jésus, pourtant ¢’est le lecteur qui est vis€ par lui. Quels sont
alors concretement les effets pragmatiques du malentendu johannique? Ou dit
autrement : comment est-ce que le texte johannique veut influencer le lecteur?
Quel est le but rhétorique du malentendu aupres du lecteur visé? D’apres Alan
Culpepper, les deux effets pragmatiques les plus importants sont les suivants ? :
premierement, la fonction la plus claire est de renforcer la distinction entre les
insiders et les outsiders, entre ceux qui comprennent Jésus et ceux qui ne
le comprennent pas, entre la communauté des disciples et le «monde»
(0 kbopos) 'V, Deuxiemement, la fonction la plus importante des malentendus
consiste a instruire les lecteurs sur la maniere de lire I’évangile. Le malentendu
est donc un moyen de communication extrémement important pour le qua-
tricme évangéliste. Il assume la fonction d’un commentaire implicite qui
explique au lecteur comment comprendre et interpréter correctement 1 histoire
racontée. Il guide le lecteur, lui propose I'interprétation correcte des €véne-
ments et des paroles de Jésus et essaie ainsi de le persuader d’adopter le point
de vue spécifiquement johannique. Le malentendu fait donc partie de I’arsenal
a la fois subtil et performant de ce qu’on a appelé la rhétorique de I'indirect !,
Il partage cet effet pragmatique avec les autres moyens de communication
utilisés par I’évangile de Jean comme le paradoxe, I'ironie ou la symbolisation.

[I s’agit maintenant d’approfondir la thé matique a un niveau théologique
et herméneutique. Car s’il est évident que 'approche narratologique nous
fournit un outil tres utile pour décrire avec plus de précision le fonctionnement
du malentendu au sens johannique, elle n’a pas encore développé tout le
potentiel de ses implications théologiques.

3. L’effet de distanciation

Nous avons vu que le malentendu littéraire de Jean se joue a deux niveaux
de communication différents et qu’il s’adresse prioritairement au lecteur. La
communication indirecte et silencieuse qu’est le malentendu johannique crée
un rapport de connivence entre le texte et le lecteur. Le lecteur familier de

? A.R. CurLpepper, Anatomy (cf. note 4), p. 164 sq. L"auteur note encore un troisieme
effet, celui de la clarification des points-clel” de la théologie johannique.

10" Dans la suite de mon exposé, je reprendrai ce point et le soumettrai 2 un examen
critique.

' R.M. FowLkr, Let the Reader Understand. Reader-Response Criticism and the
Gospel of Mark, Minneapolis, MN, Augsburg Fortress, 1991, p. 155 sq. («the rhetoric
of indirection»). Pour étre précis @ 'auteur distingue entre les commentaires implicites
(p. 127-154) et «the rhetoric of indirection» qui, d’apres lui, comprend les phénomenes
de I'ironie, de la métaphore et du paradoxe (p. 167-194), mais aussi de I’ambiguité et
de ce qu’il nomme opacité (p. 195-227).



FRAGILE COMPREHENSION 377

"'univers symbolique de Jean sait «lire les signes». Il est évident que le
malentendu, compris comme communication indirecte, crée un effet de dis-
tanciation du lecteur par rapport a I’histoire racontée et le place dans une
position de supériorité par rapport aux personnages du récit. Il dispose d’un
savoir que les interlocuteurs de Jésus n’ont pas. Les interlocuteurs de Jésus
s’enfoncent toujours & nouveau dans le malentendu, n’arrivent pas a échapper
a ses «fils inextricables» — et le lecteur attentif observe ce scénario et com-
mence a le déchiffrer. C'est la raison pour laquelle on a dit que le langage
Johannique serait un langage d’initié. Historiquement, on en a conclu, a juste
titre, que le quatrieme évangile n’est pas un €crit missionnaire qui aurait pour
but de convaincre les non-chrétiens de la pertinence de la foi chrétienne, mais
un Eerit adressé a4 une communauté chrétienne.

Comment interpréter positivement cet effet de distanciation?

Premierement, la mise a distance du lecteur par rapport a I histoire racontée
rend possible et incite a la réflexion. Sans distance, pas de réflexion. La
distanciation est nécessaire pour que la communauté des croyants puisse cla-
rifier et €lucider le fondement et la pertinence de sa propre foi. Le malentendu,
voire I’évangile johannique dans son ensemble, fait découvrir une foi qui
demande a étre réfléchie, comprise, €lucidée. D aprés le quatrieme évangile,
une foi qui ferait abstraction de tout exigence réflexive, une foi qui se con-
tenterait d’un illuminisme religieux ineffable n’existe pas.

Deuxieémement, la mise a distance créée par le malentendu empéche le
lecteur de s’identifier trop vite et trop naivement aux interlocuteurs de Jésus.
On a souvent dit que les personnages du récit évangélique de Jean, en tout cas
ceux qui sont décerits de maniere plutdt positive, servent de modeles d’iden-
tification pour le lecteur '2. Vu 'effet de distanciation créé par le malentendu
au sens johannique, ce point devrait étre considérablement modifié.

Troisiemement, la mise a distance permet au lecteur d’appréhender un
¢lément fondamental de la conception théologique globale du quatrieme évan-
gile. A la différence des interlocuteurs de Jésus qui, pour la plupart, sont décrits
comme des victimes du malentendu, le lecteur, lui, a la chance de comprendre
le malentendu en tant que malentendu. Il apprend que la connaissance de la
vraie identité du Christ n’est pas chose évidente. Les interlocuteurs de Jésus
mécomprennent le mystére de Iorigine divine du Christ johannique. Ils es-
sayent de comprendre le Christ a partir de leur précompréhension tradition-
nelle. Ils sont enfermés dans leur cadre herméneutique familier. Le malentendu
dans lequel ils tombent régulicrement est ainsi ['expression de leur
enfermement dans la perspective humaine. Pour accéder a la véritable connais-
sance du Christ, le lecteur est invité a opérer un déplacement, un saut qualitatif
= ou autrement dit : & accepter la rupture entre le monde familier, connu, et

2 IS 5 . % « _— " - » . .

"2 Dernitre contribution & ce sujet: D. R. Brck, The Discipleship Paradigm .
Readers and Anonymous Characters in the Fourth Gospel, Leiden-New York-Kéln,
Brill, 1997,



378 ANDREAS DETTWILER

le monde a attendre, la révélation du Dieu de Jésus. L’évangile selon Jean
refuse une perception et une appropriation immeédiate de Jésus. Jésus n’est pas
facilement accessible. Il vit dans le monde sous la condition de I’incognito :
«Au milieu de vous se tient celui que vous ne connaissez pas», dit le Baptiste
en Jn 1,26, et il anticipe ainsi toute la suite du chemin de son maitre 3. Le
message johannique au lecteur est donc clair : qui veut comprendre Jésus doit
étre prét a quitter le cadre de compréhension qui lui est familier. Il doit étre
prét a une sorte d’exode intellectuel et existentiel. Sans cette rupture, il n’ar-
rivera pas a se laisser surprendre par le Dieu de Jésus.

4. Le savoir implicite (ou le premier malentendu du malentendu)

L approfondissement théologique dans le paragraphe précédent nous a
montré que le malentendu n’est pas un simple procédé littéraire sans impor-
tance théologique. Non, le malentendu comme procédé rhétorique est «en lui-
méme signifiant théologiquement» '*. Néanmoins, il reste un danger dans
I’effet de distanciation. Pourquoi et dans quelle mesure, pourrait se dire le
lecteur, la problématique théologique médiatisée par le malentendu a-t-elle
quelque chose a faire avec mon existence? Le lecteur ne se trouve-t-il pas en
position de supériorit¢ par rapport aux personnages du récit? Ne court-il pas
le risque de se moquer de I'inintelligence obstinée, voire de la stupidité écla-
tante des interlocuteurs de Jésus? Prenons I'exemple de Nicodéme en Jn 3.
Quand Jésus dit a Nicodeme qu’«a moins de naitre cdvwder [de nouveau / d’en
haut], nul ne peut voir le Royaume de Dieu», la réponse de Nicodeme au v. 4
montre que celui-ci ne sait pas interpréter correctement le terme dreldev et
prend ainsi la thématique de la nouvelle naissance dans un sens purement
littéral, donc biologique : «Comment un homme pourrait-il naitre s’il est vieux?
Pourrait-il entrer une seconde fois dans le sein de sa meére et naitre?» Le
passage, de par la massivité presque grotesque du malentendu, amene inévi-
tablement le lecteur a un sourire entendu au vu de I'ignorance éclatante du
notable juif en matieres religieuses. Quelle ironie! Le lecteur se délecte de
I"incapacité de Nicodeme a saisir correctement le sujet traité et se voit ainsi
confirmé dans sa position de supériorité par rapport aux personnages du récit
johannique — et peut-étre méme par rapport aux représentations fondamentales
de I'homme et de Dieu, incarnées par ces personnages.

Mais le lecteur s’est réjoui trop tot. Le rire que Nicodeme déclenche se
retourne contre celui qui se surprend & rire 17, Le lecteur est, pour ainsi dire,

I3 Sur I'importance de cette «régle du Baptiste» de Jn 1,26, cf. K. SCHOLTISSEK,
«Ironie und Rollenwechsel» (cf. note 4), p. 242 sq. Ce motif théologique central se
retrouve dans les passages qui racontent que Jésus s’est retiré loin de ses adversaires
ou de la foule (Jn 6,15; 7,1-13; 8,59 ; 10,39 ; 12,36 ; cf. aussi 9,12 ; etc.).

4 F. Vouaa, Le cadre historique (cf. note 3), p. 36.

15 D apres une bonne formulation de F. Vouaca, Le cadre historigue (cf. note 3), p. 34.



FRAGILE COMPREHENSION 379

tombé¢ dans le piege du malentendu du malentendu. Car la réponse de Nico-
déme, lue a un deuxi¢me niveau, exprime une compréhension de I’existence
humaine tout a fait raisonnable et plausible, et qui reflete une grande expérience
de la vie. Elle se résume comme suit : d’un point de vue humain, une «nouvelle
naissance» — ou sans métaphore : — un recommencement, un renouvellement
radical de la vie humaine, n’est pas possible. Certes, de temps a autre, "homme
sent le fort désir de recommencer sa vie, de «repartir a z€ro», mais |’expérience
humaine lui apprend que cela reste une utopie éternelle, un désir jamais
assouvi. Le présent et ['avenir de la vie humaine sont trop fortement condi-
tionnés par le vécu ; la vie est déterminée par le passé, voire y est enfermée.
Le savoir implicite du malentendu de Nicodéme est done celui de I"historicité
de I'existence humaine.

Mais une telle lecture ne surinterpréte-t-elle pas le texte johannique? A mon
avis, cela n’est pas le cas. En effet, I’analyse détaillée montre que presque tous
les malentendus johanniques contiennent un savoir implicite qui mérite d’étre
pris au sérieux. Deux autres exemples confirmeront mon exégese. En Jean 8,22,
les interlocuteurs répondent a I’affirmation quelque peu énigmatique de Jésus
sur son départ de la facon suivante : «Aurait-il I'intention de se tuer puisqu’il
dit: ‘La ou je vais, vous ne pouvez aller’?» Le malentendu est évident et
grotesque. Les interlocuteurs mécomprennent le terme Umrdave v («s’en aller»),
un terme central du langage des insiders johanniques '°, un terme qui interprete
la mort de Jésus comme le retour de I’Envoyé divin auprés de son Pere.
Néanmoins, la réponse des «Juifs» qui voient dans I’affirmation énigmatique
de Jésus une allusion au suicide contient ironiquement le savoir tmplicite
suivant : d’apres I’évangile selon Jean, la mort de Jésus doit a juste titre &tre
comprise comme un acte libre (Jn 10,18 ; etc.). Le fait, néanmoins, que cel
acte libre est en méme temps un acte d’amour supréme de Jésus en faveur «des
siens» (Jn 13,1-17) échappe bien évidemment aux interlocuteurs de Jésus. —
Le deuxieme exemple est tiré du premier discours d’adieu ou I'un des disciples,
Philippe, demande a Jésus de «montrer le Pere et cela nous suffit» (Jn 14,8).
La demande de Philippe exprime le désir profondément humain et religieux
d’entrer dans une relation directe et immédiate avec Dieu, source de la vie.
Expérimenter Dieu de maniere immédiate, cela signifierait la clarté totale, la
fin de tous les doutes, le dénouement définitif de I'énigme de existence
humaine. Une fois de plus, le malentendu est clairement perceptible et massif.
Dans les versets précédents, Jésus avait affirmé avec suffisamment de netteté
qu’il était, lui, le Révélateur, I'incarnation du Dicu transcendant sur terre.
Néanmoins, le savoir implicite qui s’exprime par la demande de Philippe est
tout aussi clair. Le disciple comprend au moins que la question de Dieu est
la question décisive, la question fondamentale de I'existence humaine. Si
["homme pouvait accéder a Dieu, source de la vie, il serait capable de pour-

' H. Leroy, Réitsel und Missverstindnis (cf. note 3), parle de «johanneische Son-

dersprache», voir son interprétation du passage aux p. 51-67, en particulier p. 61-63.



380 ANDREAS DETTWILER

suivre une vie pleine de sens, une vie authentique et accomplie. La demande
de Philippe reflete donc un certain savoir sur Dieu et sur I’homme — ou pour
le dire avec Rudolf Bultmann : elle reflete une précompréhension de Dieu et
de I'existence humaine.

Je résume. Le premier malentendu du malentendu consiste a ridiculiser le
malentendu — ausst massif et grotesque soit-il a premiere vue — chez les
interlocuteurs de Jésus, qu’ils soient des «Juifs», la Samaritaine en Jn 4, la
«foule», ou finalement le cercle le plus proche de Jésus, la communauté des
disciples. L'usage johannique du malentendu exprime un savoir implicite qui
incite a la réflexion et provoque une prise de position. Ou pour le dire autre-
ment : le moyen pédagogique du malentendu propose deux compréhensions
de I’existence humaine ; I'une qui s’inspire de I’expérience de la vie et exprime,
souvent, une précompréhension substantielle de "homme, du monde et de
Dieu ; cette premicre compréhension de I'existence humaine est alors reprise,
modifi€e et transposée a un deuxiéme niveau, la perspective proprement
johannique. Qu’est-ce que cela veut dire du fonctionnement pragmatique du
texte johannique? Je répondrai de la maniére suivante : le lecteur qui, dans un
premier temps, se voit placé dans une distance critique par rapport au malen-
tendu, se voit de nouveau impliqué dans 1"histoire racontée par Jean — ou pour
le formuler de maniere plus précise : il se voit confronté a une problématique
fondamentale, a savoir la compréhension authentique de son existence. Il se
trouve confronté a la question de Diecu.

5. La crise du savoir religieux (ou le deuxieme malentendu du malentendu
&

Une derniére étape dans notre parcours de réflexion reste a franchir. A la
fin du dernier discours d’adiecu, les disciples disent unisono: «Voici que
maintenant tu parles ouvertement et que tu abandonnes tout langage énigma-
tique ; maintenant nous savons que toi, tu sais toutes choses [...]. C’est bien
pourquoi nous croyons que tu es sorti de Dieu.» (Jn 16,29-30). Le passage est
instructif a plusieurs titres. Pour la premiere fois, les disciples affirment clai-
rement avoir compris la véritable identité divine de Jésus. Les longues expli-
cations de Jésus sur sa propre identité et sur la nécessité et le sens de son
«départ» semblent porter des fruits. Enfin, se dit le lecteur, les disciples ont
compris quelque chose, apres de longues périodes de silence et d'inintelli-
gence . Enfin, les questions sont résolues, le dénouement tant attendu est la.
Enfin, le parcours de la foi proposé par le quatrieme évangile est accompli.
L affirmation positive de la foi des disciples tout a la fin de I’'enseignement
de Jésus coincide donc parfaitement avec I'attente du lecteur. Mais la réponse
de Jésus provoque une derniere mise en question : «Croyez-vous, a présent?»,

7 Inintelligence ou mécompréhension des disciples : Jn 13,7-11 5 13,36-38 ; 14,5.8.22;
16,16-19. Quant au silence des disciples, il est explicitement thématis¢ en Jn 16,5-6.



FRAGILE COMPREHENSION 381

demande-t-il, avec un scepticisme ironique sublime, pour ensuite annoncer aux
disciples leur échec total lors de sa passion et de sa mort (Jn 16,32 ; Jn 18-
19). La foi des disciples, bien qu’intellectuellement incontestable, n’a pas la
force d’affronter I'avenir. Elle va étre brutalement mise en crise.

Les implications pragmatiques et théologiques de cette scéne dramatique
sont considérables.

Premicrement, au niveau pragmatique, le passage crée une sorte de dés-
tabilisation du lecteur. La fragilisation des disciples, provoquée par la réponse
critique de Jésus, vise la fragilisation de la compréhension acquise par le
lecteur. Certes, ce procédé crée une derniere distanciation des lecteurs par
rapport aux personnages du récit. Mais cette fois-ci, la distanciation n’aboutit
plus & un sentiment de supériorité de la part du lecteur. Car lui aussi se voit
maintenant profondément mis en question. Au niveau théologique, I'intention
de ce procédé de fragilisation est la suivante : la distinction entre la commu-
nauté des disciples et le «monde» — pour parler avec Jean — n’est plus aussi
claire qu’on pouvait se I'imaginer. Dans la premiére partie de I'évangile (Jn 1-
12), cette distinction a été soigneusement établie. Maintenant, elle se trouve
considérablement renforcée et approfondie (Jn 13-16). Tout a la fin de I'en-
seignement de Jésus, cette distinction, voire cette s€paration stricte et, semble-
t-1l, incontournable, entre la communauté des disciples et le «monde» est
problématisée. Les disciples sont en danger de laisser leur maitre seul et de
redevenir «monde», symbole de I'enfermement de |"homme sur soi-méme. La
theése, souvent soutenue dans I’'exégese johannique, selon laquelle le quatrieme
¢vangile défendrait le concept d’un dualisme ecclésiologique au sens strict '%,
doit & mon avis étre soumise a un examen critique.

Deuxiemement, le passage de Jn 16 montre que la problématique johan-
nique du malentendu trouve paradoxalement son apog€e dans la prétendue
compréhension des personnages du récit — et du lecteur! Le texte de Jean €émet
une sévere mise en garde contre toute prétention du savoir religieux. Un savoir
religieux authentique ne peut étre qu’un savoir «dé-possédé», un savoir cons-
cient de sa propre fragilité et de sa propre précarité. Le Jésus johannique a
I"intention de démasquer le prétendu savoir des gens religieux '°. Sous ce point

'S Cf. p. ex. J. Becker, «Exkurs 3 : Der johanneische Duatismus», in Das Evangelium
nach Johannes. Kap. 11-21, Gitersloh/Wiirzburg, Mohn/Echter, 199 1%, p. 174-179 ; éga-
lement Ib., «Beobachtungen zum Dualismus im Johannesevangelium», Zeitschrift fiir die
Neutestamentliche Wissenschaft und die Kunde der dlteren Kirche 65 (1974), p. 71-87.
A noter que, selon cet auteur, le dualisme ecclésiologique («verkirchlichter Dualismus»).
qui ne distingue plus prioritaireraent entre «I’en-haut» et «l’en-bas», entre le monde de
Dieu et le «cosmos», mais entre la communauté et le monde, est un trait caractéristique
de la derni¢re ctape de la réélaboration de la tradition johannique (I’ ceuvre de la rédaction
ecclésiale [«kirchliche Redaktion»], dont Jn 15-17 ferait partie).

" Topos critique d’ailleurs fort développé dans I'ensemble de I'évangile : voir par
exemple les passages ot les adversaires ou les sceptiques de Jésus prétendent connaitre
l'origine de celui-ci: Jn 1,46 6,42 ; 7,25-27.52; 8,14 ; 9,29-34,



382 ANDREAS DETTWILER

de vue — mais peut-€tre seulement sous ce point de vue —, le malentendu assume
une fonction similaire a Dattitude de Socrate qui, par son insistance auto-
ironisante sur le savoir du non-savoir, vise également a relativiser le prétendu
savoir des autres *".

Troisiemement, la fin de Jean 16 opere une derniere clarification de 'acte
de la foi. Apres ['annonce de I’échec de la foi des disciples, le Jésus johannique
poursuit en disant : «Je vous ai dit cela pour qu’en moi vous ayez la paix. En
ce monde vous étes dans la détresse, mais prenez courage, j'ai vaincu le
monde!» (v. 33). Le lecteur apprend que la crise de la foi fait partie constitutive
de la foi. Elle ne saurait en étre expurgée. Car cette crise, si douloureuse soit-
elle, montre a sa facon que la foi ne se fonde pas sur elle-méme, mais exclu-
sivement sur la parole externe du Christ qui promet sa paix. Théologiquement,
le passage souligne ainsi fortement la dimension de I"extériorité de la révélation
christique. Existentiellement, le texte offre une sorte de décentrement de I’identité
croyante, un décentrement qui, paradoxalement, permet au croyant de reconstruire
son identité religieuse sur un nouveau fondement.

6. Conclusion

On a qualifié ’évangile de Jean de traité pour I'apprentissage de la foi :
un projet rhétorique et théologique de parcours de connaissance religieuse qui
se caractérise par I'approfondissement progressif d’une foi initiale encore
rudimentaire et fragmentaire vers une foi plus accomplie, plus authentique '
L herméneutique johannique du malentendu, telle que je viens de I'esquisser,
vérifie en principe cette lecture «pédagogique» de Jean. Elle la vérifie pourtant
seulement a la condition que la dimension de la rupture et du déplacement
nécessaire, provoquée par la révélation au sens johannique, soit suffisamment
prise au sérieux. Pour arriver a la certitude de la foi authentique, le lecteur
parcourt différentes €tapes. Dans un premier temps, il se voit mis a une distance
critique par rapport aux personnages du récit. Cette mise a distance a, certes,
des effets bénéfiques, mais court néanmoins le risque de confirmer le lecteur
dans un statut de supériorité. Dans un deuxieme temps, le lecteur découvre que
le malentendu contient un savoir implicite substantiel qui ne saurait étre
minimisé, & moins de faire abstraction de toute plausibilité offerte par I'ex-
périence humaine et ses pré-compréhensions de I’homme, du monde et de

20 Les proximités et les différences entre I'ironie du Jésus johannique et celle de
Socrate ont ¢té discutées par la recherche a plusieurs reprises. La contribution la plus
récente a ce sujet est celle de K. ScrovTissek, «Ironie und Rollenwechsel» (cf. note 4).

21 Cf. avant tout J. ZumsTeIN, «L.’évangile johannique : une stratégie du croire», in
Miettes exégétiques, Geneve, Labor et Fides, 1991, p. 237-252, qui montre comment
le procéde rhétorique des commentaires implicites est au service du projet johannique
de «I’herméneutique étagée» ; voir aussi Ip., L'apprentissage de la foi. A la découverte
de l'évangile de Jean et de ses lecteurs, Aubonne, Moulin, 1993, p. 58-68.



FRAGILE COMPREHENSION 383

Dicu. Leffet de distanciation initial est donec partiellement contrebalancé par
un acte de réintégration, rendu possible par la perception d’une problématique
centrale. Le lecteur se voit donc de nouveau ‘enchevétré’ dans le texte biblique.
Dans un troisiecme temps, finalement, le texte johannique opeére un dernier
détournement critique en invitant le lecteur & abandonner tout désir de posséder
le savoir religieux. D aprés Jean — et je dirais entre parenthéses : aussi selon
I’évangile de Marc ou selon Paul — le savoir religieux authentique est un savoir
prét a faire le deuil de toute tentative de possession ; ¢’est un savoir non
possessif, un savoir «dépossédé». Le texte opere ainsi une fragilisation — ou,
si I’on préfere, une sorte de «déconstruction» — du lecteur et de son savoir.
Et c’est dans cet €tat de «déconstruction» que la communauté des disciples,
et, avec eux, le lecteur, entendra de nouveau la surprenante parole de la paix
et de la grice.

Pour conclure, j’aimerais revenir a mon point de départ, a la crise de sens
qui semble étre un élément — certes non exclusif, mais caractéristique de la
modernité, avant tout de notre siécle. L ceuvre d’un Samuel Beckett et I'évan-
gile selon Jean ont-ils quelque chose a se dire ou non?

Ce qui saute tout d’abord aux yeux, c¢’est la radicalité avec laquelle Beckett
ct Jean posent la question du sens de I’existence humaine. Ni I'un ni "autre
ne succombent a la tentation de vouloir couvrir la misere de la condition
humaine par des réponses apaisantes et tranquillisantes, aussi séduisantes ou
pieuses soient-clles. On a parlé du pessimisme anthropologique de Jean et de
Beckett. Peut-étre serait-il plus adéquat de parler d’un réalisme anthropologi-
que. Ensuite, les deux «démasquent» en quelque sorte I'illusion dans laquelle
"homme s’enferme. Chez Beckett, c’est 'illusion de 'attente d’une clarté tant
souhaitée, d’une clarté qui aurait la force d’illuminer I’existence humaine ;
mais cette clarté tant espérée n’apparait pas. Tout se joue dans la pénombre.
L’existence humaine «réduite a I’essentiel, n’est qu’une fi¢vre, une peur, une
question sans réponse. Toute conscience est attente vaine d’une clarté qui se
refuse ou peut-étre n’existe pas. Elle est donc, par hypothese, d’autant plus
malheureuse et solitaire qu’elle est plus lucide» 2. 1 convient de bien voir avec
quelle radicalité Beckett propose une interprétation de I’existence humaine.
Certes, il détruit la certitude de la métaphysique classique qui postulait I'exis-
tence d’un sens absolu du monde et de I’existence humaine. Mais 1l ne partage
pas non plus I’antithése nihiliste du non-sens absolu. Il ne se joint pas au cheeur
de ceux qui, avec beaucoup de sérieux ou de cynisme, déclarent le non-sens
absolu pour ensuite appeler "homme & reconstruire activement son identit€.
La compréhension beckettienne de I'existence humaine est a la fois plus
profonde et, peut-étre, plus inquiétante. Elle se refuse a offrir a I’€tre humain
une quelconque certitude, soit la certitude du sens absolu, soit la certitude de

22 J. Onivus, «Beckett (Samuel). 1. Une philosophie désespérée», in Encvelopaedia
Universalis, Paris, 1990, t. 11, p. 933.



384 ANDREAS DETTWILER

son contraire, du non-sens absolu 2. Et qu’en est-il de Jean? Chez Jean, c¢’est
I’illusion de I'homme — avant tout de |"homme religieux — qui se sent str de
lui-mé€me, qui, par son systeme de convictions, tente de se maitriser lui-méme,
son prochain et méme Dieu ; donc I"homme qui se sait croire et qui croit savoir,
mais qui, en réalit€, ne sait pas. Chez les deux, I’existence humaine est con-
frontée a 'expérience du néant. Tous les deux opérent — chacun a sa fagon
bien sir — une déstabilisation et une profonde mise en question de I'homme.
Arrivés a ce point, les deux chemins se séparent pourtant. L’interprétation
beckettienne de I’existence humaine aboutit a la désillusion désespérée, peut-
étre & une sorte d’ennui lucide **, peut-étre également 2 la tristesse clownesque.
La vie semble sans issue. Elle semble étre une question sans réponse. Comme
le disait Beckett lui-méme dans un texte tardif : «Seule certitude la brume» 2.
Linterprétation johannique de I’existence humaine accentue différemment.
Elle aboutit aussi a une crise de I'existence humaine. Elle confronte aussi
I"homme 1mplacablement a lui-mé€me, précisément la ou 1l avait de lui-méme
la conviction la plus ferme, dans le savoir religicux. Mais cette crise n’aboutit
pas au désespoir qui se reproduirait indéfiniment. Cette crise constitue para-
doxalement 'espace dans lequel I'homme a |"occasion de découvrir de nou-
veau son avenir. Pourquoi? C’est la ou la Parole tout autre, du Tout-Autre, peut
devenir événement : la Parole de la paix, de la grice : bref, la Parole de I'amour.

23 Voir par exemple I'interprétation lucide du motif de Beckett du «mieux échouer»,
proposé€e par B. Hirz, « Wieder scheitern. Besser scheitern’. Zu einem Motiv bei Samuel
Beckett», Neue Ziircher Zeitung, 13/14 mars 1999, n° 60, p. 85-86. — Voir ¢galement
G. AnDpERs, «Sein ohne Zeit» (cf. note 2), p. 230 sq.

24 J. Onimus, «Beckett (Samuel). 1. Une philosophie désespérée» (cf. note 22),
p-933.

2 S. Beckert, Mal vu mal dit, Paris, Minuit, 1981, p. 61.



	Fragile compréhension : l'herméneutique de l'usage johannique du malentendu

