Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 49 (1999)

Heft: 3

Artikel: Etude critique : réflexions cecuméniques autour de I'encyclique ut unum
sint

Autor: Charriére, Nicolas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-650502

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-650502
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 131 (1999), P. 283-302

ETUDE CRITIQUE

REFLEXIONS (BCUMENIQUES AUTOUR DE
L’ENCYCLIQUE UT UNUM SINT *

Nicoras CHARRIERE

Résumeé

Jean-Paul 11, dans son encyclique Ut unum sint, situe [’@ecuménisme dans
une double relation ascendante et descendante : d’une part relation de
I’homme a Dieu et d’autre part relation de [’homme au monde. Ces deux
mouvements doivent passer par la grille critique de la vérité et de I’amour pour
étre efficients, ce qui correspond a la Révélation comme mouvement premier
de Dieu vers I’homme. Ainsi, le dialogue wcuménique ne pourra éviter une
réflexion sur le statut de la vérité et de I’amour dans leur gestion ecclésiale,
réflexion menée a la lumiére de la polarité christologico-pneumatologique.
Symptomatiquement, la question du ministére papal montre les impasses
actuelles et les ouvertures possibles.

I. Introduction

La vérité et I"amour constituent la polarité classique que Jean-Paul II utilise
dans son encyclique ! pour traiter de I’cecuménisme. Dans cette perspective,
chacun des deux concepts trouve son contenu dans une double relation : re-
lation de "homme a Dieu et relation de I’homme au monde. Ces deux relations
s’interpénétrent et se convoquent mutuellement. Il en va du cceur méme de
I’cecuménisme de rendre compte de cet enjeu et de maintenir en tension ces
deux réalités. Dans cet article, je vais examiner, a la lumiére de certains auteurs
protestants, la conception cecuménique de Jean-Paul IT et manifester ainsi une
réception réformée possible de son encyclique.

* Je dédie ce texte au Pére Bernard Sesboii€ s. j. et aux étudiants du Centre Sevres
avec qui j’ai eu la chance de faire chemin. D’autre part, méme si ce travail n’engage
que ma responsabilité, je ne veux pas omettre de remercier le professeur K. Blaser et
le pasteur Ph. Rochat pour leur aide, leurs suggestions et leurs corrections.

U Ut unum sint, Saint-Maurice/Le Mont-sur-Lausanne, Saint-Augustin/Ouverture,
1995. Toutes les citations de Jean-Paul II dans le texte font référence a cette édition.



284 NICOLAS CHARRIERE

Le texte de Jean-Paul Il se situe comme une réception du décret conciliaire
sur I’cecuménisme Unitatis redintegratio (Vatican II) 2. Le pape souhaite ainsi
exhorter les croyants a prendre en compte et mettre en application les résultats
du dernier concile, alors qu’approche la fin du deuxiéme millénaire. Dans
I’ensemble, Ut unum sint ne présente guere d’innovations notables par rapport
a Unitatis redintegratio ou Lumen gentium (si ce n’est peut-€tre sur la question
du ministere du pape). En recevant Vatican Il, Ut unum sint joue sur deux
niveaux : la perspective passée, ol Jean-Paul Il rappelle les grands témoignages
cecuméniques de ces trente dernieres années et les avancées remarquables ; et
la perspective future, ot il montre ce qu’il reste a faire et témoigne de la
nécessité de I’engagement cecuménique.

Ut unum sint apporte aussi une attention particuliere au dialogue cecumé-
nique avec I’orthodoxie et les Eglises d’Orient. En effet, celui-ci est peu
avancé, en grande partie pour des raisons historiques et politiques. L’encycli-
que s’inscrit donc bien dans ce contexte particulier. Il est encore trop tot pour
parler des fruits de ce texte, tant au niveau oriental qu’occidental. Mais jusqu’a
maintenant, les plus grandes réticences touchent au role de la papauté dans le
processus de 1'unité : le pape est-il un symbole acceptable de ce qui pourrait
rassembler les Eglises chrétiennes?

Cet article abordera I’encyclique, dans une premiere partie, par la double
entrée «relation de ’homme a Dieu» (pricre, conversion, tradition) et «relation
de I’homme au monde» (collaborations sociales, mission, histoire, dialogue).
L’cecuménisme de Jean-Paul Il semble bien faire droit a cette double concep-
tion. J’adopte ainsi un plan différent de celui de ’encyclique, afin de la relire
de maniere thématique. La deuxiéme partie sera une relecture critique de
certains points de ’encyclique, en particulier la question du ministére papal.

II. Relation de ’homme a Dieu
Priere

«L’amour est artisan de communion entre les personnes et entre les Com-
munautés. [...] Cet amour trouve son expression la plus accomplie dans la
priere commune.» (n. 21) Dans le mouvement cecuménique, le dialogue qui
s’instaure entre deux partenaires n’est possible pour Jean-Paul II que s’il
découle de la priere (n. 28). Si le dialogue est relation a ’autre, ouverture,
implication totale de la personne, la priere I’est aussi. Elle est volonté de se

2 Cf. J. M. R. TiLARD, «Du décret conciliaire sur I’cecuménisme a I'encyclique Ut
unum sint», Documentation catholique 92 (1995), p. 900-903. Pour lui, Jean-Paul II met
le sceau de son autorité sur la lente et féconde réception du document de Vatican IL.



L’ENCYCLIQUE UT UNUM SINT 285

déposséder, reconnaissance qu’au fondement de I’Eglise et de son unité pos-
sible se trouve le don premier de Dieu. Les n. 21-27 font une large place a
la pricre (comme au n. 102, ou la priére est, dans I’exhortation finale, le premier
élément cit€ pour progresser vers la pleine communion). Il ne doit pas étre
perdu de vue que si la priere est une remise a Dieu suite a son don premier,
elle doit étre voulue, cherchée, travaillée : volonté de se soumettre a Dieu (de
faire sa volonté), volonté de s’ ouvrir aux autres. Et sans rester simples paroles,
elle doit aussi s’incarner dans une pratique. Le propre de la priére chrétienne
est précisément, d’une part, de s’en remettre a un autre (Dieu), et, d’autre part,
d’€tre un appel a agir autant que possible (dans le monde). Ainsi, la priere
resitue 1’action qu’elle réclame (pour que la foi soit cohérente) dans la pers-
pective juste de I’homme face a Dieu : celle de I’amour. Le pape n’oublie pas
cela, lui qui €crit justement : «L.’amour est le courant trés profond qui donne
vie et force a la marche vers ['unité. L’amour trouve son expression la plus
accomplie dans la priere commune.» (n. 21) La priere pour I’unité est un don
d’amour, une volonté de faire régner I’amour dans ce qui est divisé. De méme,
I’amour vit d’une dépossession de soi et donc évite le repli sur soi-méme ; il
se tourne vers I’ Autre et y cherche un regard neuf vers 'autre. L’amour fait
aussi appel au concret, a la relation que des chrétiens de toute confession
peuvent nouer fraternellement, dans un cecuménisme de cceur. Certes la doc-
trine, théorique et intelligible, est indispensable, mais ¢’est motivé par le coeur
et les relations concretes que le dynamisme peut se trouver afin de travailler
cette doctrine pour arriver a ['unité. Dans I’amour comme dans la priere, la
raison n’est pas — et de loin — annulée, mais il y a un accés possible a autre
chose qui dépasse la raison sans ['annuler, dans ['union des fils de Dieu
avec lui.

E. Jiingel détaille bien cette dynamique de I’amour 3, la caractérisant ainsi :
«S1 I'amour est, au sein d’un si grand rapport a soi, ’événement d’un oubli
de soi plus grand encore, ce qui arrive au moi aimant est alors tout autant un
€loignement extréme de soi-méme qu’un mode tout nouveau de la proximité
a soi-méme. Car en aimant, le moi s’abandonne au toi aimé au point de ne
plus vouloir étre moi sans ce toi. [...] Le rapport a soi antérieur est profon-
dément invalidé, et les relations au monde sont rendues €tonnamment étran-
geres.» 4 L’union, I'unité, dans I’amour, entre deux personnes ne signifie
Jamais la dissolution d’un des deux partenaires. Ny a-t-il pas la une voie a
chercher? Cette perspective est-elle celle que Jean-Paul 11 veut montrer lors-
qu’il parle de la prééminence de I’amour? Je ne le sais pas, mais ce que je
vois — a travers Jiingel — ¢’est que I’amour est un concept exigeant et magni-
fique en cecuménisme, et que Jean-Paul IT I'utilise.

3 E. JUNGEL, Dieu mystére du monde (t. II), Paris, Cerf, 1983, p. 146-172.
* Ibid., p. 151,



286 NICOLAS CHARRIERE

Conversion

«[...] le Concile Vatican II met surtout en relief la nécessité de la con-
version du ceur. |...] Il n’y a pas d’cecuménisme au sens authentique du terme
sans conversion intérieure.» (n. 15) Le rapport a Dieu exige une conversion
nécessaire et toujours a renouveler. C’est dans le mouvement d’un se tourner
vers que ['unité promise pourra devenir effective. La conversion est conversion
a Dieu — ce qui implique la pénitence > —, pariant sur le fait que c’est lui notre
unité possible. Et, comme déja souligné, la conversion ne saurait se jouer dans
un isolement total du croyant devant son Seigneur, mais se réalise aussi dans
la relation a Dieu par I’autre. Regarder 1’autre, le différent, le petit, comme
image de Dieu (Gn 1,26-27), y chercher la présence du Christ (Mt 25,31 sq.),
c’est entrer dans la perspective évangélique du non-jugement, du dépassement
de ses a priori pour accéder a une nouvelle découverte d’autrui, du plus lointain
(Mt 5,43 sq.) qui fera de Iui un prochain.

Tradition évangélique

Mais si I’on évoque la conversion toujours a renouveler, et donc I’ Ecclesia
semper reformanda, il n’est pas possible d’échapper a la question du lien entre
tradition et nouveauté. L’encyclique aborde cela dans les n. 18-20. Jean-Paul 11
explicite ce que le concile Vatican II signifie en parlant d’une doctrine devant
étre sans cesse réformée («Toute rénovation de i’Eglise consistant essentiel-
lement dans une fid€lité plus grande a sa vocation, c’est dans cette rénovation
que se trouve certainement le ressort du mouvement vers I’'unité.» %) : il ne
s’agit en aucun cas de modifier le dépdt de la foi ou d’adapter sans critique
la vérité «aux golits d’une époque» (n. 18). Jean-Paul II souligne bien que «en
matiere de foi, le compromis est en contradiction avec Dieu qui est Vérité.»
(n. 18; cf. n. 36) Cette remarque est pertinente : réforme ne signifie pas
compromis, mais fidélité plus grande. Le chemin vers I'unité ne doit donc pas
étre une affaire de compromis ; chacun doit pouvoir étre fidele a ce qu’il croit
et, dans cette fidélité méme, néanmoins se rapprocher de I’autre en regardant
vers I’ Autre. S’il y avait compromis, cela signifierait que I’on a identifi€ I’autre
a I’ Autre, car 'unité ne se ferait plus a la suite d’une suivance fidele, chacun
pour sa confession, du Christ, mais bien d’une suivance de 1’autre et par
conséquent d’une idolatrie. Le probleme réside alors dans ce qui est considéré

5 «Metanoia, ¢’est un terme grec des évangiles qui se traduit normalement par
‘conversion’ ; mais comme le latin I'avait traduit par poenitentia, il a donné aussi en
francais le terme de pénitence, dont la connotation est, pour nous, plus extérieure. En
fait, conversion et pénitence sont comme I’dme et le corps d’une attitude unique qui
engage un changement de vie tout orienté vers la réconciliation avec Dieu et avec les
autres.» in B. SESBOUE, Pour une théologie cecuménique, Paris , Cerf, 1990, p. 27.

6 CoNCILE ECUMENIQUE VATICAN 11, Décret Unitatis redintegratio, n. 6.



L’ENCYCLIQUE UT UNUM SINT 287

par I’un comme compromis alors qu’il est fidélité pour I’autre. Chaque Eglise
est tentée de se compromettre avec son époque ; chaque Eglise est tentée de
se réfugier dans un discours anachronique et désuet. Discerner ot il est question
de fidélité et ou 1l est question de compromis, voila toute la difficulté. Ce
discernement, chaque Eglise est appelée par le Christ lui-méme 2 le mener sur
elle d’abord et, en I’occurrence en cecuménisme, a confronter la vision qu’elle
peut avoir de Dieu, de I’humain et de 1’autre confession avec cette derniére,
dans une perspective d’entraide et d’amour.

Les affirmations du pape dans le n. 18 posent une fois encore la question :
quels changements possibles? Jean-Paul Il tente une réponse aux n. 19 et 20.
La réforme dont il s’agit n’est pas un changement de contenu mais une
traduction pour notre époque : «LLa doctrine doit étre présentée d’une maniere
qui la rende compréhensible a ceux auxquels Dieu lui-méme la destine.»
(n. 19) 7 L’idée est la suivante : la tradition qui nous a précédés dans 1’Eglise,
c’est-a-dire celle qui, au cours des temps, a été reconnue comme authentique-
ment €vangélique, ne dit pas autre chose que la Révélation (perspective de
Vatican 11, qui pense les deux choses comme un unique dépdt de la Parole de
Dieu). Dans le méme sens, si les réformes doctrinales étaient autre chose
qu’une traduction de la vérité transmise dans la tradition, alors certains €lé-
ments du passé seraient invalidés et il deviendrait impossible de dire que
l’Eglise a toujours professé la vérité évangélique dans son histoire. Et de méme,
cela invaliderait ce que 1’Eglise dit aujourd’hui, vu que le futur pourrait bien
en contester la valeur. Par conséquent, les changements doctrinaux n’en sont
pas dans le fond pour Jean-Paul 1T : I'Eglise dit toujours la méme chose, mais
le dit autrement pour des questions d’intelligibilité. La traduction est néces-
saire, de méme que la réception (la maniére de vivre la foi) doit étre examinée.
Cette double tache est confiée a tous les fideles et non seulement a une élite
hiérarchique et/ou intellectuelle (n. 19).

La force de cette conception catholique est de tisser un lien fort entre passé,
présent et avenir (la succession apostolique, mais aussi la communion des
saints). L’essentiel est d’étre en communion sur le sens profond de la vérité ;
son expression peut, elle, &tre variable (cf. n. 19). Comment le protestantisme
peut-il accueillir cela? Le risque catholique est peut-étre de penser le dépdt
de la foi d’une fagon trop directe, sans médiations, et, par la méme, sans erreurs.
Mais ne serait-il pas possible d’affirmer — de confesser humblement — que
certaines assertions sont fausses pour nous, méme si elles faisaient sens dans
leur contexte respectif (qu’elles aient €t€ justes a ce moment, ou qu’elles aient

" De méme — sur ce point précis — chez A. BIRMELE, Le salut en Jésus-Christ dans
les dialogues cecuméniques, Paris, Cerf, 1988, p. 32-33 : «La simple répétition d’un texte
biblique est en elle-méme insuffisante, ce texte reste lettre morte tant qu’il n’est pas
regu a la lumiere du Christ. Regu a la lumiére du Christ, il devient Evangile. Dans chaque
situation et a chaque époque, il convient donc de créer les structures théologiques et
ecclésiales qui permettent a cet Evangile de la grice de Dieu en Jésus Christ de devenir
¢vénement, de s’incarner.»



288 NICOLAS CHARRIERE

é1é fausses sans qu’on le remarque, aveuglée que 1’Eglise était par son con-
texte)? Le contexte historique et social ne détermine-t-il que la traduction de
la vérité, ou peut-il induire en erreur sur le sens de cette vérité? 1l est évident,
me semble-t-il, qu’il n’y a pas d’acces a la vérité hors d’un contexte. «Parce
que la foi et la théologie sont tradition, témoignage incarné dans un temps et
un lieu précis (et qu’elles sont ainsi a distance de leur objet), il est clair qu’elles
ne sauraient étre purement et simplement répétées. Leurs énoncés, les formes
de leurs pratiques, de leurs institutions et de leurs engagements vont chan-
ger.» 8. La vérité n’est pas quelque chose d’immuable et d’intouchable dans
un lieu quelconque, mais plutdt la conjonction parfaite d’un énoncé avec son
époque, son contexte : elle se joue dans la relation entre un interpellant et un
interpellé . «La vérité chrétienne est éminemment pratique : elle ne ressortit
pas a un espace analytique et formalisé (de type mathématique par exemple).
[...] Elle est indissolublement liée a un faire, au caractere tranché qu’il sup-
pose, a I’opération qu’il meéne au ceeur de telle situation de fait. [...] La vérité
chrétienne est solidaire d’un avenement (un novum) inscrit au ceeur du monde
et aux prises avec lui, et elle en poursuit le geste.» '°

Pour pouvoir dire de quelque chose : «C’est la vérité», il faut le recevoir,
et ce processus de réception ne peut €tre évité, il faut qu’il y ait incarnation.
Pas d’acces direct a une vérité préhensible. S’il est, en christianisme, un
contenu de Révélation qui reste identique, avec son pouvoir subversif, con-
testataire, qui reste la base stable sur laquelle s’exerce la réception, cette
Révélation demeure cependant encore et toujours nouvelle et vivante parce
qu’elle est interprétée, recue, traduite : sinon, pas de vérité ni de Révélation.
Il est impossible de parvenir a cette base stable car elle ne se donne qu’au
travers du langage et donc de la réception. Cette tension nous empéche de dire
n’importe quoi sur Dieu, elle structure le discours, mais elle n’en détermine
pas le langage : «L’ affirmation contient, en elle-méme et a partir de son
affirmation mé&me, un principe de négation et de critique. [...] La vérité s’im-
pose comme ce que je ne saurais rejoindre mais qui peut m’interpeller, comme
ce qui résiste a toute appropriation mais qui peut me mettre en mouvement,
comme ce qui échappe aux jeux dialectiques de la libert€¢ mais qui peut la
fonder.» '' A mon avis, nous ne pouvons pas dire de I’Eglise : elle a toujours
professé la vérité, avec simplement des traductions différentes ; car la vérité
est a distance, elle n’est accessible que par la traduction et celle-ci peut se
fourvoyer. Or, se tromper sur la traduction, ¢’est se tromper sur la vérité. C’est
pourquoi, réformer la traduction, ¢’est toucher au sens profond de la vérité :
cela va plus loin que continuer a dire la méme chose d’une autre manicre.

8 P. GIsEL, Croyance incarnée, Genéve, Labor et Fides, 1986, p. 46.

? Perdre I’'un des deux termes de la relation équivaut a faire de la vérité soit
uniquement du subjectif, soit uniquement de I’objectif. Or, ces deux options me semblent
fautives.

9" Ibid., p. 47.

1 Ibid., p. 51 et 53.



L’ENCYCLIQUE UT UNUM SINT 289

Toutefois, le protestantisme ne doit pas oublier pour autant que la lecture
de I’«Ecriture seule» s’effectue dans un contexte chaque fois particulier,
contexte marqué par une tradition. Si I’Ecriture reste 1'étalon supréme et
critique (ce fut la volonté de I’Eglise qui 1’a précisément canonisée), elle ne
saurait toutefois €tre lue indépendamment de tout ce qui nous a précédés ; cela
€vite alors une lecture positiviste et individualiste : nous faisons partie d’une
histoire dont nous ne sommes pas le point central ; la vérité d’une interprétation
biblique n’est pas donnée uniquement par la lecture personnelle et isolée du
croyant, hors Eglise. Cela afin de contrer une tentation bien protestante : «un
certain dualisme entre 1'Evangile, mis tout entier du cté de Dieu, et I’Eglise,
considérée comme une réalité toute humaine» ',

ITI. Relation de I’homme au monde
Collaborations sociales

«LLa cohérence et I’honnéteté des intentions et des affirmations de principe
se vérifient quand on les applique a la vie concrete. [...] La vie sociale et
culturelle offre un large champ a la collaboration cecuménique.» (n. 74) Si 1’on
parle de relation au monde, il n’est pas possible d’esquiver I’agir concret. Jean-
Paul 1II, dans les n. 40 et 74-76, parmi d’autres, entre dans cette dynamique
de collaboration sociale. L unité se réalise 1a, autour de I’autre, du faible, de
la personne pour laquelle 1’Eglise s’engage. Pratiquement, il n’est pas rare de
voir I"’Eglise se réunir, au-dela des divergences confessionnelles, dans 1’agir
pratique. Le contact avec les défavorisés est alors 1’occasion pour les Eglises
de se recentrer sur I'Evangile (n. 75). Et donc la fidélité a 1’Evangile passe
aussi (et surtout!) par cet autrui qui n’est pas une autorit€ ecclésiale ni méme
forcément un membre de 1’Eglise. La fidélité 2 I'Evangile n’est pas seulement
un mouvement de I’Eglise 2 partir d’elle-méme, mais bien un mouvement
suscité par autrui et par I’ Autre. Ce qu’une Eglise fait pour autrui (qu’il fasse
ou non partie de cette Eglise) lui offre en retour la possibilité d’étre plus
adéquatement sur le chemin de I’Evangile ; autrui apporte cela, et donc, par
un effet rétroactif, se trouve étre d’une certaine facon une composante de la
fidélité de 1’Eglise a I’Evangile, dans un mouvement rendu possible par Dieu
seul. L’Eglise ne peut se penser sans penser I’autre de I’Eglise.

Mission

«Le mouvement cecuménique de notre siecle [...] a €t€ marqué par une
perspective missionnaire. [...] Il est évident que la division des chrétiens est

12 B. SesBouft, op. cit., p. 174.



290 NICOLAS CHARRIERE

en contradiction avec la vérité qu’ils ont la mission de répandre, et qu’elle altére
gravement leur témoignage.» (n. 98) S’1l y a rapport au monde dans sa dimen-
sion sociale, il ne peut pas n’y avoir aucune mention du rapport aux non-
chrétiens. La question est envisagée sous 1’angle du témoignage (n. 98-99).
L’effort de la mission chrétienne est ébranlé dans son fondement si I’Eglise
ne peut pas offrir comme image une unité dans la paix, car d’une part elle
dément par son comportement cela méme qu’elle annonce et d’autre part elle
mine la cohérence de son message par 1’équivoque des confessions. Le fait est
aussi, pour Jean-Paul II, que la mission nécessite |’unification de toutes les
forces chrétiennes en présence pour parvenir a défendre cette religion face aux
contestations qu’elle subit (n. 1) : la foi chrétienne n’est pas frappée du sceau
de I'évidence. L’ cecuménisme est alors a nouveau pensé€ non pas comme un
processus intra-ecclésial, mais bien comme une perspective critique a I’égard
de la société contemporaine : la relation entre les diverses confessions chré-
tiennes passe par ce qui n’est pas chrétien. J. Moltmann commence lui aussi
son livre sur I’Eglise en évoquant ce lien : <L Eglise est le peuple de Dieu,
et elle est sans cesse responsable devant Dieu qui I’a appelée, libérée et
rassemblée. Elle réfléchira donc sur sa vie, ses formes de vie, sa parole et son
silence, son action et ses omissions devant le forum de Dieu. Mais I’Eglise est
en méme temps aussi deébitrice des hommes (Rm 1,14). C’est pourquoi elle
rendra compte en tout temps devant les hommes de la mission que lui impose
sa foi et de son exécution. Elle réfléchira sur sa vie et I’expression de sa vie
dans le forum du monde. [...] Elle se tient pour Dieu devant le monde et pour
le monde devant Dieu.» 13

Si Jean-Paul II se place ainsi face au monde tout en restant dans le monde,
cet en-face est motivé par la dynamique méme de la Révélation : I’Evangile
est une cause pour laquelle il convient de se donner (n. 1), et la foi chrétienne
doit étre interpellante (avec la méme force que les autres courants de pensée
ou religions) pour survivre '#. Cela pourrait justifier un repli quasi sectaire sur
soi-méme : s’unir contre les autres (non-chrétiens, ou chrétiens n’entrant pas
dans le processus)? Ce n’est justement pas le cas, parce que ce risque d’un
cecuménisme-repli, d’une unité sans les autres, est conjuré par Jean-Paul II :
I'unité doit se penser dans la perspective de I’altérité, alt€rit€é non seulement
entre les chrétiens, mais aussi altérité entre ces derniers et ceux qui ne se
réclament pas du christianisme. L’altérité fait partie intégrante de I’unité : elle
n’est pas ce que 1’on repousse, mais ce vers quoi I’on se tourne. L’unité ne
peut pas s’envisager en vase clos. La perspective est ainsi éminemment escha-
tologique. Jean-Paul 11, en tracant dés le départ une perspective liée a 1’aspect

13 J. MoutMaNN, L’Eglise dans la force de I'Esprit, Paris, Cerf, 1980, p. 13.

' Si le christianisme n’est pas pensé et défendu face a ce qui le conteste ou le nie,
tout le mouvement de I'Eglise depuis sa constitution (Eglise pour les croyants, Eglise
pour le monde) s’écroulerait (elle ne serait plus Eglise pour le monde et, de ce fait, ne
pourrait plus I’étre pour les croyants).



L’ENCYCLIQUE UT UNUM SINT 291

missionnaire, donne, méme si ¢’est de maniere bréve, le ton de toute sa pensée
cecumeénique et entre dans les réflexions proposées par le COE depuis Evanston
(1954). La encore, I’cecuménisme est au service de toute 1’humanité. «On a
tendance a considérer la recherche de 'unité et la recherche du renouveau
comme distinctes et “I'une ou I’autre comme la plus importante ou la plus
urgente. Cette approche contredit cependant la conviction cecuménique bien
établie que la volonté de Dieu, révélée en Jésus-Christ, appelle les Eglises a
la fois a I'unit€ visible entre elles et a un témoignage et a un service communs
pour le renouveau de la communauté humaine.”» !9

Histoire incarnée

Jean-Paul II diagnostique deux éléments qui constituent la divergence
d’appréciation entre les confessions (n. 2) : d’une part les débats théologiques
(aspect rationnel), d’autre part les préjugés et les malentendus (aspect irration-
nel). C’est pourquoi I’engagement cecuménique dans la réflexion théologique
doctrinale ne peut s’abstraire d’une histoire héritée, d’un contexte, d’un récit
(pour reprendre la catégorie de P. Ricceur), €tant donné que ces éléments
déterminent les préjugés et les malentendus de méme qu’ils déterminent aussi
la théologie. Cela permet de lutter contre une forme d’idéalisme qui chercherait
I’Eglise a partir d’un absolu dénué de toute composante historique, contingente
et humaine '. Un chemin possible pour éradiquer ces malentendus passe par
la mise en évidence des fautes antérieures (particulierement celles de sa propre
confession) pour entrer dans une démarche de pardon mutuel. «L.’engagement
cecuménique doit étre fondé sur la conversion des cceurs et sur la priére, qui
conduiront & la nécessaire purification de la mémoire historique.» (n. 2) dit
Jean-Paul II, avant d’ajouter : «L’Eglise catholique reconnait et confesse les
faiblesses de ses fils, consciente que leurs péchés constituent autant de trahisons
et d’obstacles a la réalisation du dessein du Sauveur.» (n. 3) Cette démarche
de pénitence est essentielle en cecuménisme, et il est réjouissant qu’elle soit
exposée dans une encyclique. Elle assume un passé et entre en débat avec lui.
Elle est de ce fait un élément qui permet non pas d’absolutiser I’histoire vécue
mais d’en reconnaitre les limites ainsi que la juste valeur, sans que son in-
fluence soit par ailleurs niée. C’est pourquoi la pénitence ouvre un dialogue
possible et aide & prendre en charge les préjugés (les siens et ceux des autres) :
étant donné que les erreurs passées sont confessées comme telles, les erreurs
présentes peuvent étre assumées et trouver une voie de résolution ; de cette

15 K. BLASER, La théologie au XX¢ siecle, Lausanne, L’ Age d’Homme, 1995, p. 333,
citant le rapport du COE, Eglise et monde, p. 12. )

16 Comme le souligne fort bien CH. Duguoc dans son beau livre : Des Eglises
provisoires : essai d’ecclésiologie cecuménique, Paris, Cerf, 1985. Il faut partir du donné,
pas de I’idéal (qui ne peut que constituer une visée critique, non un point de départ).



252 NICOLAS CHARRIERE

fagon, la mémoire historique — qui est une constituante du préjugé — est rendue
a une plus juste compréhension. Cela clarifie pour chacun sa propre identité
et balise un chemin pour que I’autre puisse en discerner la valeur.

Mais cela appelle aussi la volonté de lutter contre les préjugés que nous
avons vis-a-vis de Pautre. Eliminer (ou réduire) ainsi les préjugés est une
perspective radicalement différente de celle qui souhaiterait changer 1’autre
pour le modeler a sa propre image. En effet, combattre les préjugés, c’est
considérer que ce que 1’autre vit en vérité est digne d’écoute et de respect ;
c’est une approche positive de 1’autre confession, approche qui veut non pas
la nier mais mieux la comprendre.

Dialogue

«Le dialogue n’a pas seulement été entrepris, il est devenu une nécessité
explicite, une des priorités de I’Eglise.» (n. 31) Le dialogue, engagé a tous les
niveaux, est fondamentalement présent dans cette encyclique 7. Dans le dia-
logue authentique, la parole de I’autre est percue comme transformante. De
plus, le dialogue «met en récit», sans épuiser le mystére de chaque personne.
Il est le lieu par excellence ot peuvent tomber les préjugés, dans la mesure
ou chacun s’informe de sa propre tradition tout en s’informant de la tradition
de I’autre : I’approfondissement se joue sur les deux tableaux. Savoir davantage
de quoi est faite sa propre confession n’est pas un frein a I’cecuménisme mais
bien une condition pour qu’il s’effectue en vérité. Toutefois, le dialogue ne
se résume pas a la connaissance de soi et de 1’autre, mais il incarne aussi une
recherche commune de la vérité (cf. n. 32 et 33). La remise en question vécue
dans le dialogue suscite un examen de conscience important dans la démarche
cecuménique (n. 33 a 35). A travers lui, le croyant, ]’Eglise, peuvent prendre
conscience de leur faillibilité et de leur contribution a la séparation. Cette prise
de conscience entraine un changement de comportement a 1’égard de [’ autre,
puisque chacun s’apercoit de sa responsabilité face a Dieu.

C’est au travers du don de la grace promis par Dieu que les confessions
peuvent entreprendre, dans le dialogue, le chemin de la réconciliation malgré
les péchés passé€s (et actuels) : il s’agit bien 1a d’une nouvelle conversion par
la grace de Dieu, conversion qui transforme concrétement le comportement des
confessions pour les conduire davantage sur la route évangélique. Cette route
ne saurait se contenter de la séparation, puisque, malgré le fait que la réponse
des croyants dans I’Eglise soit bien imparfaite quant & I’unité, «objectivement
I’église [sic] est une. Elle réalise un unique projet de Dieu. Le projet est inscrit
dans I’histoire par Jésus-Christ, ['unique chef de 1’église. Elle est animée par

17 Cf. E. LannE, «L’encyclique Ut unum sint : une étape en cecuménisme», Irénikon
68 (1995), p. 216-217.



L’ENCYCLIQUE UT UNUM SINT 293

une force unique, I’Esprit saint.» 18 Charité, humilité, clarté, pas de faux
compromis (cf. n. 36) : le dialogue que propose Jean-Paul Il est exigeant, mais
il est nécessaire sous cette forme ; il ne serait autrement qu’un simulacre, alors
qu’il doit étre honnéteté.

IV. Reprise critique
Une polarité christologico-pneumatologique

Les liens constants et dynamiques qui jouent entre I’cecuménisme et son
rapport a Dieu ainsi qu’entre 1’cecuménisme et son rapport a ’homme se
thématisent bien dans la polarité christologico-pneumatologique qui habite la
foi chrétienne. Penser I"Eglise non seulement comme ayant besoin de confesser
la faiblesse de ses membres ' mais aussi dans la promesse de la présence de
son Seigneur. Penser 1’Eglise d’une part en lien avec son fondement histori-
que %, donné, solide ; et d’autre part en lien avec ce souffle de nouveauté,
toujours surprenant, qui permet que tout cela soit possible. Penser I’incarnation
dans sa distance gréace a 1’Esprit ; penser I’incarnation dans sa proximité grace
A I'Esprit. La difficile question de la sainteté de 1'Eglise peut trouver ici des
€léments de dialogue : sainteté en fonction d’une origine instituante (Jésus-
Christ) : donc pas en elle-méme ; sainteté offerte par I’Eglise comme corps
visible a ses membres en fonction de la promesse de 1’Esprit qui vivifie : donc
quand elle se réforme. D’ ot la nécessité de sans cesse vivre de cette sainteté,
c’est-a-dire d’étre fidele a la parole de I'Evangile.

L’Eglise catholique ne nie pas du tout la grace premicre de Dieu, elle la
reconnait mais interpréte différemment ses effets : car pour le catholicisme, le
fait que I’événement du salut touche I’Eglise lui donne d’étre événement du
salut, et cela nécessairement de maniere instituée, comme institution. Le ca-
tholicisme accentue cette promesse du don du salut dans I'Eglise, malgré le
fait que les hommes demeurent pécheurs. I y a un don inconditionnel — cette
présence de la grice — fait 2 I'Eglise : ce don en assure la validité, quelles que
soient les dispositions des hommes qui la constituent. C’est ce qui fait cette
«garantie» de la présence du salut dans I’Eglise dont parlent certains théolo-
giens catholiques. Et ¢’est 1a ol les protestants divergent, refusant de recon-
naitre une telle garantie absolue. Pour eux, ’Eglise n’a aucune garantie d’étre
dépositaire de 1'événement du salut et ne peut se prévaloir d’une certitude

18 F.-J. LeenuArDT, L Eglise, Genéve, Labor et Fides, 1978, p. 186 ; cf. aussi p. 190-
191 5 pour Jean-Paul II, voir encore n. 6.

19 ConciLe &cumEniQuE Vatican 11, Constitution dogmatique Lumen gentium, n. 8.

2 Le fondement historique de I’Eglise est le Christ incarné, donc a distance. C’est
cette référence a un donné historique concret et nous précédant toujours qui permet de
penser la valeur positive de I’ecclésial dans son déploiement historique.



294 NICOLAS CHARRIERE

quelconque 2 ce niveau. A la limite, pour le protestantisme, 1'Eglise institu-
tionnelle peut trahir et disparaitre dans 1’histoire sans que 1'Evangile ne se
transmette plus pour autant. Nous avons donc un point de départ commun (tout
dépend de Dieu) et un aboutissement différent, selon des accentuations propres.

L’Eglise est pensée par Jean-Paul Il comme fondée par le Christ et animée
par I’Esprit ; elle est donc pensée dans I"histoire et avec une histoire : elle n’est
pas un monolithe inamovible et campé dans la vérité, mais demeure toujours
dans un rapport complexe a celle-ci, cherchant a vivre de la promesse évan-
gélique dans les aléas de son parcours: «En dialoguant franchement, les
Communautés s’ aident mutuellement a se considérer ensemble dans la lumiere
de la Tradition apostolique. Cela les ameéne a se demander si elles expriment
vraiment de maniere fideéle tout ce que I’Esprit a transmis par les Apotres.»
(n. 16) Le Christ est fondement de I’Eglise (qui reste une institution humaine
et terrestre), c’est vers lui que toutes les confessions doivent se tourner pour
parvenir a 1’unité : «Croire au Christ signifie vouloir I’unité ; vouloir I’unité
signifie vouloir I’Eglise ; vouloir ’Eglise signifie vouloir la communion de
grice qui correspond au dessein du Pere de toute éternité.» (n. 9) 2! Or, si le
Christ est le fondement de I’Eglise, I’Esprit est ce qui nous donne de vivre
de ce fondement, dans une dialectique entre absence (le Christ est aupres du
Pere) et présence (I'Esprit nous est envoyé) 22,

Amour et vérité en tension

L’cecuménisme, en regardant a ce fondement christologico-pneumatolo-
gique, se garde ainsi de toute dissolution dans 1’altérité, ainsi que de tout repli
intra-ecclésial ou de toute certitude idéologique. Il reste fondamentalement
ouvert. Jean-Paul II va utiliser — souvent implicitement — deux concepts pour
marquer les exigences d’un travail cecuménique valable, deux concepts qui
renvoient tout deux aux réalités du Christ et de I’Esprit et qui s’entrecroisent
tout au long de I’encyclique : il s’agit de la vérité et de I’amour 2. Jamais ces
deux réalité€s ne doivent étre pensées séparément ni étre confondues. Elles
forment bien plut6t une tension, dont les deux €léments, distincts mais non

21 Cf. aussi : Unitatis redintegratio n. 7 ; K. BLASER, op. cil., p. 313-314 au sujet
de la conférence de Lund qui est christocentrique ; GrRouPE DES DOMBES, Pour la con-
version des Eglis‘es, Paris, Centurion, 1991, p. 7 : «C’est dans la fidélit€ a leur Seigneur
et en marchant vers Lui que les communautés chrétiennes se rapprocheront lucidement
les unes des autres.»

22 Cette dialectique entre présence et absence fonde, pour D. BoNHOEFFER, I’Eglise
eschatologique, invisible, par rapport a 1'Eglise qui est une communauté vivant dans
le culte et dans I’action mutuelle. Cf. La nature de I’Eglise, Genéve, Labor et Fides,
1972, p. 59. Pour une critique des catégories «visibles» et «invisibles», cf. B. SESBOUF,
op. cit., p. 174-177.

23 P, ex. au n. 60 : le dialogue de vérité et le dialogue de charité.



L’ENCYCLIQUE UT UNUM SINT 25

disjoints, se fécondent mutuellement. La vérité fait voir que I’amour n’est pas
toujours ce que 1’on pense. L’amour fait voir que la vérité n’est pas toujours
ce que I’on pense. Amour et vérité, en tension, sont la dynamique de toute
relation. La vérité sans ’amour méne a I’intolérance ; I’amour sans la vérité
amene la compromission.

L’unité ne doit sacrifier ni a I’amour, ni a la vérité. D’une part, I’unité ne
saurait €tre trouvée par des compromis au sens €troit du terme : le compromis
qui contesterait radicalement 1’identité et la cohérence d’une confession (son
rapport a la vérité), comme un sacrifice octroyé a 1’ autre, ne peut que conduire
a I’échec, car il ne respecterait plus ce qu’est la confession en profondeur, ce
qu’elle porte de vrai. D autre part, «nous nous rapprochons les uns des autres
quand nous nous rapprochons du Christ. C’est pourquoi nous devons, a travers
nos divisions, tendre a une intelligence plus profonde et plus riche du mystére
de I’unité du Christ avec son Eglise, unité qui nous est donnée par Dieu.» 24
L’unité passe par une réorientation de sa propre confession non pas d’abord
vers 'autre (c’est le nécessaire second mouvement de [’amour), mais vers
Dieu, une phase de conversion qui respecte a la fois I’identité de la confession
sans le faire au détriment de 1’unité. Ainsi, pas de trahison ni de désintéres-
sement, mais une route qui respecte la cohérence de chacun tout en I’orientant
vers 'autre en suivant I’Autre 2°. Il est bien clair que cela ne minimise pas
la nécessaire influence de 1’autre (quel qu’il soit!) mais que cette derniere se
mesure a la référence a Dieu. Ce jeu de renvois critique$ fait une place a ce
qui n’est pas comme moi (Dieu, I’autre confession, le non-ecclésial) et a ce
qui constitue mon identité profonde.

Il y a bien sir des limites a une telle approche. L’une d’elles est que soit
il n’y a jamais d’unité, soit une fois qu’il y a 'unité, il y aurait un Dieu
entierement présent en vérité, ce qui est pour le moins idéologique. 1l faut alors
voir que 1'unité n’est pas une réalité figée ou niant les différences, mais la quéte
d’un don a s’approprier : faire vivre I’unité par nos différences et réciproquement.

Reste alors & savoir quelle est I’unité recherchée ¢ : est-elle réintégration
visible d’une Eglise dans I’autre (en général, cette perspective n’est envisagée
que comme le retour du protestantisme a I’Eglise catholique 27)? Ou respect
mutuel de nos différences comme porteuses d’une part de vérité (une solution

24 J. MoLtMaNN, Op. cit., p. 26-27. Cf. aussi : GRoUPE DES DoMBES, op. cit., p. 36.
C’est bien la perspective de Jean-Paul II. Cf. p. ex. n. 5-9.

25 11 est évident qu’une telle démarche ne doit pas étre utilisée de maniére idéo-
logique, car en fait ¢’est ce méme schéma qui, a la Réforme par exemple, avait conduit
non pas a 'unité mais 2 la rupture! Il s’agit 1a plutdt de regarder vers Dieu pour y
percevoir 1’autre, et de regarder vers ’autre pour y percevoir Dieu.

26 K. BLASER, op. cit., p. 309-312, donne un bon résumé des perspectives classiques.

27 Certains pourraient défendre cet état de fait historiquement ; toutefois, cela
affirmerait que la véritable Eglise est celle qui est catholique, dans une sorte de con-
tinuité historique non problématisée. Or, les protestants, malgré une scission non voulue
au départ, prétendent aussi étre la véritable Eglise dans la continuité et la fidélité au Christ.



296 NICOLAS CHARRIERE

conciliaire est évoquée par beaucoup de protestants, comme J. Moltmann,
F.-J. Leenhardt, etc.)? Il est siir que ni 1’absorption d’une Eglise par une autre
(tentation plutot catholique), ni le statu quo (tentation plutot protestante) ne
sont satisfaisants %%,

La premicre perspective risque de perdre la grande richesse déposée dans
nos confessions respectives et de dresser une Eglise alors idéologique, car
croyant détenir la vérité derniére. La seconde perspective risque de jouer 1’unité
a bon marché, ne changeant véritablement rien sous couvert d’une légitime
diversité des croyances (de plus, au niveau du peuple chrétien, elle n’attesterait
pas de maniere pratique et visible une réconciliation effective, ce qui est
essentiel pour la compréhension de l’'identité de chacun). Les différences
doivent alors étre envisagées sous un autre angle que comme expression de
la séparation : elles deviennent signes de la richesse chrétienne et de 1'impos-
sibilité de détenir la vérité€ (humilit€). Ce n’est plus 1’uniformité qui est recher-
chée, mais la reconnaissance de la pleine validité de I’autre tradition, dans son
altérité, «reconnaitre dans la confession de foi de 1’autre communauté sa propre
confession de foi sous une autre expression» 2°. D’oti I’exigence de ne pas faire
de mauvais compromis, mais de (re)prendre conscience que Dieu reste en avant
de nous, non pas malgré mais au sein méme de sa Révélation. Aujourd’hui
ou |'unité n’est plus pensée indépendamment de 1’unité de toute I’humanité,
de I’attention aux plus petits, de la sauvegarde de la création, il devient urgent
de travailler a la reconnaissance et au respect de nos différences, abandonnant
de ce fait toute prétention théologique a «détenir la vérité», et se faisant
humbles et pauvres. C’est avec de telles racines que I’ cecuménisme doit croitre,
car ce sont elles qui détermineront non seulement la santé de I’arbre mais aussi
sa forme.

Difficulté majeure

Une des difficultés les plus importantes qui demeure au niveau cecumeé-
nique (I’encyclique en prend acte mais ne la résout pas) reste 1’articulation
délicate entre la vérité et l’Eglise. La gestion ecclésiale de I’«extra nos», de
I’extériorité interpellante de Dieu et de |’autre, est congue de maniere parfois
trop différente entre nos confessions. Le catholicisme me semble davantage
miser sur la continuité d’une Révélation a travers 1’histoire de I’Eglise, Ré-
vélation qui appelle des traductions a chaque fois appropriées aux contextes
respectifs (1’Eglise en est garante). Les Eglises de la Réforme semblent plutdt
privilégier le don sans cesse a renouveler de la Révélation (celle-ci peut ne
pas étre recue dans 1'Eglise). Une réflexion cecuménique sur le statut de la

8 Cf. Groure DES DoMBES, op. cit., p. 98.
2 CoMITE MIXTE CATHOLIQUE-PROTESTANT EN FRANCE, Consensus wecuménique et dif-
férence fondamentale, Paris, Centurion, 1987, p. 44.



L’ENCYCLIQUE UT UNUM SINT 297

vérit€é me parait souhaitable. Je I’ai dit, la vérité n’est pas un donné a priori
mais davantage I’ensemble organique formé par la Parole énoncée et sa ré-
ception nécessairement contextuelle (le texte biblique lui-méme en est 1’illus-
tration). Ainsi, il est impossible de séparer ce qui est vrai pour certains de leur
récit respectif. Le récit comme tel n’est pas la vérité, mais la vérité n’existe
pas hors du récit.

Une illustration : la question du pape

Les questions du statut de 1'Eglise, du pape et du ministére découlent de
la. Dans I’encyclique, le ministere du pape et les questions qui le concernent
ont une place importante. Elles illustrent bien ce que je disais au sujet de
I’articulation entre la vérité et I'Eglise. Jean-Paul II aborde d’entrée ce théme
dans la pleine reconnaissance non seulement de la qualité d’ap6tre de Pierre
(et de Paul) mais aussi de leurs faiblesses (n. 4 et n. 91 p. ex.). Le don de la
grice de Dieu demeure nécessaire dans le cas de Pierre comme dans le cas
de tout homme, et le pape, qui en dépend, n’est ainsi pas exempt de faillibilité
et de faiblesse. Jean-Paul Il le montre dans la reconnaissance des erreurs
passées et dans son approche pleine d’humilité. Il aborde la question du pape
et de I’Ecriture dans les n. 88-96. Or I'interprétation des textes invoqués varie
considérablement selon les traditions et les méthodes exégétiques utilisées 3,
Pour éviter que le dialogue s’enlise dans des impossibilités de type herméneu-
tique — une telle démarche procéderait alors d’une sorte de «preuve» par le
texte et donc équivaudrait a une contrainte —, il est préférable d’envisager les
recours bibliques comme reflétant une volonté d’explicitation : montrer qu’il
est possible de tenir ensemble cohérence biblique et structure ecclésiale.

Au sujet du ministere papal, examinons plus attentivement le n. 88. Il
contient quatre affirmations importantes et qui peuvent sembler contradictoi-
res : a) Dieu a institué 1’évéque de Rome ; b) I’Esprit Saint Iassiste ; ¢) il est
le serviteur des serviteurs de Dieu ; d) il demande pardon pour ce dont l'Eglise
catholique (donc aussi ses prédécesseurs sur le sicge apostolique) a pu étre
responsable. Selon a), le ministére d’unité du pape est volonté de Dieu ; ce
fondement dans le passé 1égitime totalement le fonctionement organisationnel
actuel de I’Eglise catholique pour Jean-Paul 11. Mais la relation entre la volonté
de Dieu et le fonctionnement d’Eglise n’est pas explicitée davantage, par

30 Par exemple, F.-J. LEENHARDT, op. cit., p. 43-54 discute des textes pétriniens sur
le plan exégétique réformé. J'en retiens trois éléments : 1° Pierre se référe a un ensei-
gnement regu, don de Dieu ; c’est le fait de tous les croyants et il n’a pas a ce sujet
une prééminence particuliére (p. 45). 2° Pierre est une personnalit€é unique : ["histoire
des commencements ne se répete pas (p. 47). 3° Le pouvoir de lier/délier dépend de
I’enseignement qu’une personne transmet, de la mission et non de la personne (p. 48),
de la compétence de tous les membres de I'Eglise (p. 49).



208 NICOLAS CHARRIERE

exemple en disant que cette organisation ministérielle en est une parmi d’autres
que Dieu veut aussi (un autre fonctionnement d’Eglise, par exemple le systéme
presbytéro-synodal). La question est alors de savoir si la volonté de Dieu
s’exerce dans le fonctionnement méme de 1’Eglise (par exemple : Dieu veut
tel ou tel systtme dans I’Eglise). Il est difficile de trancher, car la Bible
n’apporte pas de formes fixes et indiscutables qui prendraient corps en dehors
d’un contexte social et politique particulier. Si Dieu a institué le pape, il ne
I’a de toute maniére pas fait depuis les origines *!. Nous retrouvons Ia la
question du rapport Bible-Tradition.

Face a ce fondement passé, 1’assistance de I’Esprit est affirmée, en b), pour
le présent (et donc le futur). Est-ce le cas en toutes circonstances? Est-ce donné
en ligne directe (comme une assurance qui garantirait |’infaillibilité des paroles
et actes en Eglise), ou y a-t-il un jeu d’interprétation et d’erreurs possibles,
un enracinement dans une texture humaine et faillible qui ne peut prétendre
a la vérité sur un mode direct? Dire cela, c’est reconnaitre une prééminence
de la fonction effective (fonction missionnaire) par rapport au statut ou a la
personne : «Une mission est toujours voulue et spécifiée, elle dépend de celui
qui confere la mission et elle est vérifiée par son exécution.» *2 Dans le cas
du ministere papal, la mission de 1’unité demeure bien siir indépendamment
des personnes, mais si le pape trahit cette mission, alors il n’est plus possible
de reconnaitre qu’il en est porteur. Je suis conscient que cette perspective n’est
pas acceptée comme telle par la théologie catholique. Mais la dialectique existe
aussi dans une certaine mesure pour le catholicisme, car I’Esprit est toujours
nécessaire et n’est pas confiscable malgré la promesse du don. On peut com-
prendre les deux premiéres mentions du n. 88, a) et b), comme une prétention
a étre dans le vrai. Mais on peut aussi faire fonctionner ces éléments en tension
avec les deux suivants (le servus servorum Dei et la demande de pardon) pour
chercher, au-dela d’une contradiction apparente, un acces plus nuancé a la
vérit€. Toutefois, cela ne va pas sans difficult€s la encore.

Tout d’abord, la question du serviteur est délicate : en théorie, 1’ autorité
du serviteur est une belle notion évangélique (1’autorité tient au fait du service),
appliquée effectivement au Christ ; mais en pratique, cela est plus compliqué
parce qu’il ne s’agit plus du Christ (confessé€ en I’homme Jésus) mais bien d’un
homme qui est en 1’occurrence vu comme chef de 1'Eglise a la suite de Jésus.
Le pape est institué comme tel, ce que le Christ n’a jamais €té. Or, la situation
particuliere du pape au niveau culturel, social et politique ne lui permet pas
de vivre le méme type d’autorité que le Christ sur les routes de Galilée. Car
dans ce qu’il représente pour le peuple de 'Eglise, il y a un trop grand

31 Une telle remarque n’oublie pas pour autant la difficile question du rapport &
’origine : il ne saurait étre question d’une absolutisation de 1’origine ou du plus ancien.

32 J. MoLTMANN, op. cit., p. 389. Cf. aussi p. 399 : «Ou I'exercice d’une mission
cesse, la délégation de la personne cesse aussi, et la différence entre les charismes
disparait. Mais la mission elle-méme ne disparait pas.»



L’ENCYCLIQUE UT UNUM SINT 299

investissement de pouvoir non plus au sens de 1’esclave mais bien dans celui
de maitre. II faut alors que cette autorité lutte pour ne pas donner I'impression
qu’elle (ou I’Eglise) est au centre, mais que ¢’est bien Dieu lui-méme qui reste
la référence centrale, voire contestatrice. Cela ne se fait pas de maniére évi-
dente, c’est un combat a reprendre a chaque instant, que cela soit au niveau
hiérarchique pour le catholicisme, ou au niveau du pasteur ou de I’Ecriture (qui,
elle aussi, risque de devenir une autorité idolitrée) pour le protestantisme.

Comment ne pas rappeler les paroles de M. Luther adressées au pape
Léon X : «Garde-toi donc, 6 Léon, mon Pere, de préter 1’oreille a ces sirénes
qui font de toi quelque chose de plus qu’un homme, presqu’un dieu, [...] Tu
es le serviteur des serviteurs et aucun homme au monde n’est dans une situation
plus pitoyable et plus dangereuse. Ne te laisse pas séduire par ceux qui font
de toi le maitre du monde, qui n’admettent pas que personne puisse étre
chrétien sans ton approbation. [...] Ils errent, ceux qui ne reconnaissent qu’a
ta seule charge le droit d’interpréter I'Ecriture. Ils ne cherchent qu’a établir
leurs impiétés dans 1'Eglise sous la garantie de ton nom.» 3> C’est pourquoi
la prétention d’étre le serviteur fonctionne tant que cela reste théorique, mais
devient plus difficile lorsque ’on passe au pratique. Malgré ces quelques
soupgons, je pense que cette référence traditionnelle est intéressante et est
importante pour rééquilibrer un pouvoir souvent humain, trop humain: se
souvenir que 1’on est avant tout serviteur est une arme de discernement critique
sur soi-méme qui peut tempérer les €lans des prétentions diverses.

Quant a la question du pardon, elle est nécessaire et bienvenue dans un
document aussi officiel qu’une encyclique. Cette démarche est d’autant plus
réjouissante qu’elle est relativement récente. Toutefois, elle reste ici ambigué
parce qu’elle est couplée avec ’assurance d’avoir conservé la foi fidéle dans
I’Eglise catholique **. Donc, si le pape dépend entierement de Dieu (a et b),
il n’en tire pas de profit personnel mais reste un homme solidaire des autres
hommes (c et d). L’autorité qui incombe au pape en matiére d’unité n’est pas
a comprendre comme une autorité répressive ou totalitaire, mais bien comme
une autorité miséricordieuse (n. 93). En théologie catholique, «le prétre ne se
représente pas lui-méme, mais représente Christ pour la communauté, en
rendant présentes la parole et I’action du Christ pour son Eglise. [...] Pour que
le ministere puisse remplir cette mission, Christ a donné a son Eglise une
structure particuliére. [...] La structure hiérarchique de I’Eglise catholique

3 M. LutHer, Traité sur la liberté chrétienne, cité in GROUPE DES DOMBES, op. cit.,
p. 53.

3 Le probleéme surgit lorsque Jean-Paul II, citant la Congrégation pour la Doctrine
de la Foi, dit : «Tout considéré, on doit dire que les formules dogmatiques du Magistere
ont été aptes des le début & communiquer la vérité révélée et que, demeurant inchangées,
elles la communiqueront toujours & ceux qui les interpréteront bien.» (n. 38) Si le
dialogue doit étre fait dans I’amour de la vérité (n. 39) et que cette vérité fut révélée
de manigre juste par 1’Eglise catholique (n. 38), alors comment un dialogue est-il encore
possible?



300 NICOLAS CHARRIERE

n’exprime pas une quelconque soif de pouvoir, sa définition théologique est
d’étre au service du salut des hommes. Elle est un service nécessaire, et la
priorité donnée au ministére exprime la priorité de 1’action du Christ pour le
salut.» ¥ 11 est deés lors possible de retracer la généalogie qui décrit cette
autorité : premierement, don du Christ dans sa miséricorde ; deuxiémement,
cette miséricorde fonde le ministére de I’évéque de Rome et lui donne son
orientation : la miséricorde. Donc, 1’autorité dont il est question ici est définie
par un terme qui ne lui est d’ordinaire pas spontanément accordé : la misé-
ricorde (n. 93). C’est une autorité foncierement évangélique, au sens ou elle
est semblable a celle que le Christ a exercée (autorité de docteur a disciple,
et non de dirigeant a dirigé *® ; autorité de celui qui se fait serviteur et non
maitre ; autorité de celui qui pardonne et non de celui qui condamne). Si elle
se réclame de la miséricorde, elle reconnait aussi ses limites, sa non-infailli-
bilité, car autrement elle n’aurait jamais a bénéficier de la miséricorde divine
mais ne ferait que la dispenser a d’autres.

La proposition d’une structure papale telle qu’elle a existé jusqu’a
aujourd’hui n’est pas acceptable comme ¢tant la seule solution viable, un
semblant d’unité ayant pu se faire autour d’un pape professant des hérésies.
C’est pourquoti, je tiens a souligner ici une des propositions les plus audacieuses
de ’encyclique et, a mon sens, la plus prometteuse : Jean-Paul II, dans 1’ad-
mirable n. 95, écoute et reconnait la requéte qui lui est adressée «de trouver
une forme d’exercice de la primauté ouverte a une situation nouvelle, mais sans
renoncement aucun a I’essentiel de sa mission», et parle de «chercher, évidem-
ment ensemble, les formes dans lesquelles ce ministére pourra réaliser un
service d’amour reconnu par les uns et par les autres.» Une telle déclaration
montre bien I’évolution qui a eu lieu dans I’cecuménisme et ouvre vers I’avenir
des possibilités énormes pour les chercheurs. Cela sous-entend, entre autre, que
ni le Nouveau Testament ni ’histoire de 1’Eglise ne donnent de modeles. Dans
cette proposition de Jean-Paul II, et la suite le confirmera (n. 97), nous voyons
qu’il sous-entend une primauté papale certes différente, mais sous laquelle
devront tout de méme se ranger les différentes confessions. Toutefois, elle
permet de prendre en compte des interrogations luthériennes (les luthériens ne
sont pas opposés a priori a un ministére d’unité) *7. Ce ministére de I’unité doit-
il forcément étre prééminent sur tous les points ou peut-il n’étre qu’un ministere
parmi d’autres? La question reste posée. Mais I’essentiel de la démarche est
louable et admirable, car, comme le note J. M. R. Tillard, cela touche a ce que
le catholicisme a de plus propre *8. Je dirai simplement pour conclure sur ce
point que la problématique s’est déplacée par rapport a la perspective des

3 A. BIRMELE, op. cit., p. 191-192.

36 D. BONHOEFFER, op. cit., p. 20.

37 Cf. A. BIRMELE, op. cit., p. 176.

B Cf. J. M. R, TILLARD, «Art. cit.», p. 901, en référence a n. 96.



L’ENCYCLIQUE UT UNUM SINT 301

premiers réformateurs, de par le poids d’histoire qui pése sur les confessions
protestante et catholique. En effet, au départ de la Réforme, il n’était pas
question de quitter I’Eglise ou d’abolir la papauté, mais bien de la réformer.
Ce n’est pas la structure qui a commencé par &tre critiquée, mais les meeurs
du clergé. Ce qui demeure aujourd’hui, c’est le principe protestant (comme
certains 1’appellent) qui place sous le joug de la critique scripturaire toute
construction humaine. C’est pourquoi, proposer une autre forme — nouvelle —
d’exercice de la papauté n’est pas absurde pour les protestants, méme si le
développement historique de la Réforme rend cela plus difficile qu’au départ.

«L’Eglise catholique, dans sa praxis comme dans ses textes officiels,
soutient que la communion des Eglises particulieres avec I'Eglise de Rome,
et de leurs Evéques avec I'Evéque de Rome, est une condition essentielle —
selon le dessein de Dieu — de la communion pleine et visible.» (n. 97) Cela
signifie certes une forme de retour a I’Eglise catholique romaine, mais sous
de nouvelles modalités : une Eglise et un ministére papal transformés par le
mouvement cecumeénique, I’apport de ce que les autres confessions possedent
et non la disparition de celles-ci dans la négation ; bref, une Eglise romaine
qui n’aurait rien a voir avec celle qui fut quittée il y a quatre siécles. Ce terme
de retour est donc trompeur, car il ne montre pas tous les changements survenus
jusqu’ici et ceux qui doivent encore survenir. Cependant, la perspective de
Jean-Paul II est bien celle-ci : non pas une ceexistence respectueuse, pacifique
mais toujours séparée, mais une réunion dans une seule Eglise, en communion
avec un seul évéque. La nécessité du pape est alors celle de rendre visible le
fait que I’Eglise est unie en Christ. L’évéque de Rome n’est pas le Christ mais
est le signe, la marque que I’Eglise est une. Le Christ unifie (Jean-Paul II le
rappelle bien), tandis que le pape peut en &tre le signe concret. Et il ne I'est
— au minimum pour le protestantisme — que lorsque la communauté peut le
ratifier, le lire ; dans le cas contraire, il ne I’est plus car seule la communauté
peut lui donner ce sens. La proposition de J. Moltmann me parait prometteuse
pour que le protestantisme puisse entrer valablement dans le dialogue : «Cha-
que communauté particuliere a besoin de la communion et de 1’accord avec
I’Eglise entiere, ce qui signifie, en dernieére analyse, I’accord dans la prédica-
tion et les sacrements et la fraternité avec I'Eglise universelle. Cela peut étre
manifesté par un ministére représentatif de I’unité, qu’il soit appelé le «service
de Pierre» ou non. Cela peut aussi &tre manifesté par la structure presbytéro-
synodale d’en-bas, c’est-a-dire conciliairement. Si I'unité¢ de I'Eglise est
manifestée par un ministére représentatif, ce ministére sera jugé d’apreés son
travail au service de toute la chrétienté et sa fonction pour 1'unité de I’Eglise
entiere.» 3 Donc d’apres les fruits et non la personne. Dailleurs, des théolo-
giens catholiques pensent qu’il serait bon de rétablir un plus grand va-et-vient

39 J. MoLTMANN, op. cit., p. 402.



302 NICOLAS CHARRIERE

dans la relation pape/évéques, afin de tempérer un pouvoir trop centré sur une
personne et afin de discerner au mieux les besoins de 1'Eglise 0.

Pour le fonctionnement catholique, le plus important ici semble étre la
proximité, qui fonde 1'unité (et réciproquement) : proximité entre le pape et
les évéques, proximité entre les évéques et le peuple. Le catholicisme confesse
depuis Vatican II qu’un travail est a faire dans ce domaine, le protestantisme
ne peut que se laisser interpeller par une exigence semblable.

Conclusion

«De quelle grandeur est le chemin pour nous?» demande Jean-Paul II en
ouverture de son troisiéme chapitre. C’est une fagon de confesser que la priere
de Jn 17, 21 est un appel, et donc a trait a un futur, touche a une eschatologie :
«Que tous soient un comme toi, Pére, tu es en moi et que je suis en toi, qu’ils
soient en nous eux aussi, afin que le monde croie que tu m’as envoyé€.». L’ unité
n’est pas un fait acquis, mais I’objet de la priere du Christ %! : Jean-Paul 11 le
sait bien. C’est pourquoi le but du mouvement cecuménique est «le rétablis-
sement de la pleine unité visible de tous les baptisés» avec la concélébration
de la sainte Eucharistie du Seigneur (n. 77). Sans se soustraire a I’exigence
de vérité et a ’exigence d’amour, significatifs de 'union sans mélange de la
Trinité, du rapport de Dieu aux hommes, et du rapport des hommes entre eux.

40 Cf. par exemple B. SESBOUE, op. cit., p. 278-279, qui rappelle les relations
exemplaires du concile Vatican II. Cf. aussi les réjouissantes propositions de J. QUINN,
«L’Eglise dans le monde. L’exercice de la papauté.», Documentation catholique 93 (1996),
p- 930-943.



REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 131 (1999), P. 303-307

CHRONIQUE

DES LIVRES DE POCHE
POUR EXPLIQUER LE PROTESTANTISME

MaRrc-ANDRE FREUDIGER

Résume

Avec leur nouvelle collection consacrée au protestantisme, les éditions
Labor et Fides renforcent son existence dans [’espace public. Les quatre
premiers livres édités, a travers leurs différences de propos et de perspectives,
témoignent d’un courant de conviction a la pensée profilée et a l'influence
marquante.

Dans le sillage de I'intérét et du succes rencontrés par 1’Encyclopédie du
protestantisme ', la maison d’édition Labor et Fides a inauguré une nouvelle
collection, consacrée au protestantisme. De présentation agréable et aérée, en
format de poche et en moins de deux cents pages, elle vise un large public,
indépendamment des appartenances et des insertions culturelles. Son but est
de faire connaitre le protestantisme dans ses apports ou ses aspects, ses po-
sitions ou son histoire. Et délibérément, le ton a été voulu libre, sur une gamme
allant du pamphlétaire au poétique.

Cette nouvelle venue dans le paysage de I’édition est a saluer. Sur la scéne
publique contemporaine, la présentation du christianisme souffre d’un désé-
quilibre. L’attirance des divers médias pour la figure charismatique du pape,
comme a I’inverse son art consommé de la communication universelle, donnent
une prépondérance aux thémes et aux interprétations catholiques de la foi
chrétienne. Et il n’est pas rare d’entendre sur les ondes parler de «I’Eglise»,
comme s’il n’y en avait qu’une, pour évoquer I’institution romaine. Par rapport
a cette forte présence et aux moyens mis en ceuvre pour l’entretenir, le
protestantisme fait pile figure. Multiple, dépourvu de structure unitaire, rétif
par surcroit a toute autorité magistérielle, il ne dispose pas des mémes atouts
médiatiques et peine a se faire entendre. Sans compter qu’il a toujours a vaincre
certaines réticences dans la mesure ou son origine, «protestante» justement,
I’expose a un dilemme : ou bien il exprime ce qu’il pense et il se fait accuser

' Encyclopédie du protestantisme, direction d’édition Pierre Gisel, Paris/Gengve,
Le Cerf/Labor et Fides, 1995.



304 MARC-ANDRE FREUDIGER

de rallumer la guerre confessionnelle, ou bien il ne veut pas risquer de réveiller
des antagonismes et il se tait. Récusant cette dommageable timidité, les éditions
Labor et Fides, en visant a faire mieux connaitre au grand public les interpréta-
tions et les manifestations du protestantisme, contribuent donc a leur maniere
a renforcer I'existence du protestantisme dans I’espace public.

Sans doute peut-il sembler surprenant qu’a ’heure ou les élans cecu-
meéniques stagnent et se heurtent 2 moult résistances, on tienne a donner voix
au confessionalisme. On pourrait y voir le classique repli des temps de crise
sur les particularismes et les identités traditionnelles. Le soupgon n’est certes
pas a négliger. Il convient néanmoins de faire valoir qu’apreés la somme des
efforts engagés et toute la littérature parue pour gommer les aspérités, rap-
procher les points de vue et aboutir aux impasses que nous connaissons, il n’est
pas inutile, sauf a identifier ceccuménisme et uniformisation, de redéfinir les
identités et de marquer ou sont les angles. On n’établit pas forcément de
meilleures relations sur la base d”affirmations floues et de mauvais compromis
qu’a partir de positions nettes et profilées. Et la foi chrétienne a tout a gagner
d’un débat ouvert entre des interprétations plurielles.

Quatre livres inaugurent la collection.

MicHeL LEPLAY, Le protestantisme et le Pape. Quelques explications, Gengéve,
1999, 124 p.

Mi-sérieux, mi-enjoué, ’auteur se propose d’expliquer le protestantisme
a la papauté et de lui faire comprendre en quoi ce qu’elle représente constitue
une entrave au rapprochement confessionnel. Remontant a 1’origine du pro-
testantisme, il fait apparaitre comment, par I’incompréhension et la fermeture
de I’autorité pontificale, une volonté au départ réformatrice a débouché sur une
opposition de principe quant a 1’autorité derniére sur les consciences, oppo-
sition qui a mis en cause la 1égitimité des prétentions magistérielles romaines.
A partir de 13, I"auteur s’attache a suivre la naissance et I’évolution du mouve-
ment cecuménique, les difficultés rencontrées et le role jou€ par la papauté dans
ces difficultés. On retiendra plus particulierement, pour son information et sa
saisie synthétique, la partie du livre consacrée aux efforts de rapprochement
entrepris apres Vatican II, leurs hauts et leurs bas, les espoirs qu’ils autorisent
et les déceptions qu’ils donnent a craindre. Et on relevera comme un encou-
ragement le fait que le projet de «Déclaration commune a propos de la doctrine
de la justification» entre catholiques et luthériens, €évoqué dans le livre comme
un espoir, vient récemment de faire ’objet d’un accord effectif.

LiLIANE CRETE, Le protestantisme et les femmes. Aux origines de [’émancipa-
tion, Geneve, 1999, 127 p.

L’ouvrage est essentiellement historique. Son auteur s’attache a montrer
comment la Réforme a libéré la femme des représentations qui I’inféodaient



DES LIVRES DE POCHE POUR EXPLIQUER LE PROTESTANTISME 305

aux figures d’Eve, la séductrice, et de Marie, la chaste. Luther a remis en
honneur la vie conjugale en s’en prenant au principe des veeux monastiques
et a la chasteté forcée. Calvin a reconnu a la femme sa part d’autorité dans
le foyer familial. Désormais, la femme pouvait avoir une nouvelle compréhen-
sion d’elle-méme, valorisant sa féminité. Bien que I’homme demeure encore
le chef, elle est établie co-responsable de la vie conjugale et familiale, I'égalité
fonciere devant Dieu lui est reconnue, 1’éducation lui est prescrite, le droit au
divorce lui est accordé. Le modele allait par la suite faire son chemin, dans
la ligne d’une valorisation toujours plus grande du role féminin malgré les
freins rencontrés. La révocation de I’Edit de Nantes et la persécution en France
ont contribué a son €largissement. Puis, emporté en Amérique et développé
par les Puritains, il a préparé le terrain aux élans d’émancipation des femmes
et aux avancées de notre siecle dans I’amélioration de leur statut. L.’ affirmation
prend, pour le moins, les clichés a contre-pied!

BERNARD REYMOND, Le protestantisme en Suisse romande, Portraits et effets
d’une influence, Geneve, 1999, 160 p.

L’auteur a choisi de travailler en peintre-portraitiste. Il s’est attaché a
circonscrire le phénoméne du protestantisme romand qu’il connait bien, en le
saisissant dans ses manifestations et ses influences extérieures. Il en ressort
une fresque riche et variée, qui présente l'int€rét, tout en restant située géo-
graphiquement, d’échapper au provincialisme. Par souci de clarification, le
regard du lecteur est dirigé en ouverture sur les différentes dénominations et
nomenclatures protestantes. D’emblée, il apparait que le protestantisme est un
phénomene en tensions, autant internes qu’externes, qui ne pourront que se
retrouver dans les éléments du tableau. A partir de la, le regard passe, tour a
tour, de ’aménagement des €glises a la forme du culte, des retombées socio-
logiques au mode de vivre, des artistes protestants a la place de la Bible, de
la représentation de Jésus a la piété et a I’organisation ecclésiastique. Au terme
de I’évocation, c’est 1’occasion pour I’auteur de s’interroger sur la fidélit€ de
son tableau et de relever qu’il est inévitable que, dans tout portrait, il y ait une
part d’autoportrait. Ce qui lui permet de désigner, au fondement du pro-
testantisme comme il le voit, les partis-pris de la foi personnelle, de la liberté,
de I'unité dans la diversité et de rappeler les bienfaits de I’hérésie.

PIERRE-ANDRE STUCKI, Le protestantisme et la philosophie, La croisée des
chemins, Geneve, 1999, 128 p.

Le propos du livre, ¢’est la dignité intellectuelle du protestantisme. A
I’encontre de ceux qui se plaisent a élever des cloisons étanches et méprisantes
entre la noblesse de la raison et la crédulité de la foi ou, a I'inverse, entre la
vérité de leurs illuminations religieuses et la vanité de la pensée, 1" auteur tient,
avec un grand souci pédagogique, a présenter et a défendre le protestantisme



306 MARC-ANDRE FREUDIGER

en lien avec la philosophie, pour ouvrir a chacun la possibilité d’étre a la fois
protestant et penseur. Avec pareille visée, son ouvrage s’inscrit dans le champ
d’intérét spécifique d’une Revue de théologie et de philosophie. 11 convient
donc de nous y arréter de maniere plus détaillée.

Partant du protestantisme défini par les trois principes sola scriptura, sola
gratia et sola fide, I’auteur entreprend, dans une premiere partie, de le situer
par rapport a différents champs de la pensée philosophique. Face a la sagesse
grecque qui cherche le fondement de la pensée dans la nature, il établit qu’il
n’est pas moins raisonnable de le chercher du c6té d’une Alliance donnée dans
I’histoire ; corollaire : comme de part et d’ autre le discours est de type doctrinal,
nait une situation de débat ou la frontiére entre théologie et philosophie s’es-
tompe. Dans le champ de la philosophie de la connaissance, le protestantisme
endosse I’héritage du scepticisme grec et trouve une place dans la limitation
du savoir posée par la pensée critique de Pascal et Kant. Dans le champ de
la philosophie de I’histoire, le protestantisme s’installe au c6té de I’historicité
de la raison, qui, dans la situation de débat, empéche quiconque de prétendre
connaitre les fins et les nécessités de 1’histoire. Dans le champ de la philosophie
du langage et de la communication, le protestantisme récuse la réduction de
la communication a la transmission de connaissances objectives et reconnait
une pluralité de formes, dont celle de I’interpellation éthique.

Cette géographie posée, |’auteur peut s’attacher, dans une partie charniere,
a décrire les références existentielles permettant de comprendre la doctrine
protestante. Il les voit dans le phénomene de I’appel a I’existence, dont I’ origine
nous demeure mystérieuse et auquel chacun se trouve confronté des son
enfance a travers un message de promesse associ€ a un devoir. Ce message
entraine chacun dans une histoire qui peut passer par des réceptions et des
étouffements, des crises et des reprises. C’est dans ce contexte que prend sens
la doctrine protestante.

La troisieme partie peut étre consacrée désormais a faire valoir la doctrine
protestante et ses implications dans le débat doctrinal. Au centre de son contenu
nous trouvons la dualité de la loi et de I'Evangile. Impliquant, & travers son
premier terme, 1’affirmation de I’origine divine de la loi et la qualification de
Dieu comme créateur, elle rencontre les objections de I’existence du mal et
de I'irrecevabilité de la métaphysique. Mais il est possible de répondre a la
premicre en contestant, avec Pascal, sa validité¢ épistémologique et a la
deuxiéme en reconnaissant Dieu comme donateur de la loi sans prétendre pour
autant disposer d’un systéme d’explication du monde. Cette prise de position
dans le domaine éthique a des retombées dans le domaine politique : elle
conduit & récuser 1’ utilitarisme et & poser le respect des personnes, I’exigence
démocratique et la reconnaissance du travail. La dualité loi-Evangile implique
aussi, en son deuxiéme terme, le lien avec la personne de Jésus-Christ et de
ce coOté également surgissent des objections, notamment celles de la critique
rationaliste : I’invraisemblance des récits de miracles, 1’absurdité de I’incar-
nation, les mises en évidence de la critique historique, I’existence des autres



DES LIVRES DE POCHE POUR EXPLIQUER LE PROTESTANTISME 307

religions, le fanatisme. Mais il est possible d’y répondre en assumant le
paradoxe de I’Incarnation, qui permet de relativiser la portée de la raison,
d’admettre la validité de la critique historique et de remettre en évidence le
caractére indépassable de la situation de débat.

Aprés ces mises au point qui lui donnent consistance, la foi protestante peut
étre envisagée sur le terrain de I’existence, en regard d’autres attitudes pos-
sibles. Et 1a, comparativement, il s’avere que, suivant soit le chemin de Paul
et de Luther, soit le chemin de Jean, de Pascal et de Kierkegaard, elle s’avere
particulierement bien équipée pour faire droit a ’appel a 1’existence et a ses
péripéties.

La foi protestante représente ainsi une attitude parfaitement respectable
dont on peut se montrer responsable. Mais face aux pieges de I’objectivation,
du dogmatisme et du relativisme, la maniere la plus fidele d’en rendre compte
équivaut a la communication indirecte.

La foi protestante ne cherche donc pas a établir bruyamment sa 1égitimité
aux yeux de tous. Cette retenue ne la met pourtant pas en mauvaise posture
par rapport aux prétentions plus impérialistes de I’athéisme. Car elle trouve
dans son rapport trinitaire a Dieu de quoi faire apparaitre dans ses positions
d’étranges contradictions.

La force de I’ouvrage est d’avoir réussi, en si peu de pages, a offrir de quoi
se repérer et s’aguerrir dans une quantité de problématiques différentes. Et il
ne serait pas erroné de le qualifier de petit catéchisme philosophique de la fol
protestante.

Portant leur intérét sur des aspects différents du protestantisme, ces quatre
petits livres suivent chacun sa perspective. On remarquera cependant que leurs
auteurs, alors méme qu’ils disent ne représenter que leur subjectivit€ propre,
témoignent d’une grande convergence de fond et donnent ensemble du pro-
testantisme une image fort cohérente : signe qu’en dépit de sa pluralité, et
méme s’il ne dispose pas de magistére, le protestantisme n’en posseéde pas
moins une pensée!



	Étude critique : réflexions œcuméniques autour de l'encyclique ut unum sint

