
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 49 (1999)

Heft: 2: Situer Qohéleth : regards croisés sur un livre biblique

Artikel: Le livre de Qohéleth les "paradigmes" de l'histoire de son interprétation
chrétienne

Autor: Bons, Eberhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-650500

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-650500
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 131 (1999), P. 199-215

LE LIVRE DE QOHELETH
LES «PARADIGMES» DE L'HISTOIRE

DE SON INTERPRÉTATION CHRÉTIENNE

Eberhard Bons

Résumé

Cet article est consacré à l'histoire de l'interprétation chrétienne du livre
de Qohéleth, dans ses grandes étapes : l'interprétation patristique représentée

par Jérôme (1), l'interprétation de Luther (2) et l'Interprétation des XIXe et
XXe siècles (3). Comme le livre de Qohéleth posait des problèmes à beaucoup
d'auteurs chrétiens - son prétendu «hédonisme» ainsi que sa théologie -,
l'article soulève les questions suivantes : 1) comment chaque époque a-t-elle
cherché à assumer ces difficultés'' 2) Quelles traditions et quelles présuppositions

influencent l'exégèse actuelle du livre de Qohéleth? 3) Comment est-
il possible d'éviter dans l'avenir quelques impasses dans lesquelles cette
dernière s'est engagée?

Introduction : faire de l'exégèse, c'est aussi faire l'histoire de l'exégèse '

Quiconque se consacre à l'exégèse d'un livre biblique n'est guère
comparable à un explorateur entrant dans une forêt vierge comme dans une terra
incog-nita encore à explorer. Plus qu'avant, au seuil du XXIe siècle, s'impose
un constat tout à fait contraire : plus on s'engage dans l'interprétation d'un texte

biblique, plus on se rend compte que beaucoup d'autres ont déjà essayé de le

comprendre, quoique sous différents angles d'approche, et qu'ils ont déjà frayé
des chemins susceptibles d'être empruntés. Même si l'on vise à s'éloigner des

sentiers battus ou à proposer des perspectives nouvelles à l'interprétation
courante d'un texte, il n'en reste pas moins que nul ne peut échapper au milieu
intellectuel, épistémologique, théologique et ecclésiastique qui détermine
d'une façon ou d'une autre le choix des méthodes, des arguments, des

terminologies, etc. Dans les termes de l'herméneutique récente s'inspirant de

Gadamer2, on peut dire : comme toute interprétation, l'exégèse biblique est

1 Nous empruntons cette formulation à J.-M. Poeeet, Les chrétiens et la Bible. Les
Anciens et les Modernes, Paris, Cerf, 1998, p. 12.

2 Cf. H.-G. Gadamer, Vérité et méthode. Les grandes lignes d'une herméneutique
philosophique, Paris, Seuil, 19762, p. 103 sq.



200 EBERHARD BONS

soumise à des traditions, à des présupposés, à des a priori qu'on fait siens,

souvent avec un certain automatisme. Étant donné que la recherche exégétique
requiert un remarquable effort de lecture, il est bel et bien possible qu'on morde
à l'hameçon d'un jugement séduisant ou d'une opinio communis qui, par la

suite, exercent une influence très forte sur l'exégèse proprement dite. Bref:
bien que l'exégèse critique soit censée s'opposer à toute lecture «traditionnelle»

de la Bible, elle n'est pas dépourvue de traditions qui se glissent
aisément dans le processus de l'interprétation, qu'elles datent d'une époque
récente ou qu'elles remontent même à une période antérieure aux débuts de

l'exégèse historico-critique. Comme il est impossible de se soustraire complètement

à ces traditions - l'exègète ne pouvant pas échapper au «cercle
herméneutique» -, l'herméneutique tire la conclusion qu'il convient de préciser
sa «précompréhension», afin que le raisonnement exégétique soit «intersubjectif».

Comme les chrétiens partagent la Bible hébraïque avec les juifs, il est

pour eux d'autant plus nécessaire de s'interroger sur leur «précompréhension»
et de réaliser comment ils se situent par rapport à l'ensemble de cette collection
de livres ou à un livre précis parmi eux.

Dans cet article, nous nous consacrerons à l'histoire de l'interprétation
chrétienne d'un seul livre biblique, à savoir le livre de Qohéleth, histoire dont

nous mentionnerons les grandes étapes : l'interprétation patristique représentée

par Jérôme (1), l'interprétation de Luther (2) et l'interprétation des XIXe et

XXe siècles (3), qui se distinguent nettement les unes des autres. En empruntant
un peu librement un terme à l'epistemologie récente 3, nous appellerons ces

étapes «paradigmes». Par la comparaison de ces paradigmes, nous essayerons
de répondre à trois questions : étant donné que le livre de Qohéleth posait de

grands problèmes à bon nombre d'auteurs chrétiens - son prétendu
«hédonisme» ainsi que sa théologie -, nous nous demanderons : 1) comment chaque

époque a cherché à gérer ces difficultés, 2) quelles traditions et quelles
présuppositions influencent l'exégèse actuelle du livre de Qohéleth, et 3) comment
il est possible d'éviter à l'avenir quelques impasses dans lesquelles cette
dernière s'est engagée.

Les réflexions qui suivent et qui s'appuient ça et là sur des recherches que
nous avons publiées antérieurement4 ne sont à comprendre que comme une

esquisse. Elles seraient considérablement facilitées si nous disposions d'une

monographie présentant une vue d'ensemble de l'histoire de l'interprétation
de Qohéleth ou au moins l'une ou l'autre de ses étapes. Cette lacune reste à

combler5.

3 Cf. Th. S. Kuhn, La structure des révolutions scientifiques, Paris, Flammarion,
1983.

4 Cf. E. Bons, «Das Buch Kohelet in christlicher und jüdischer Interpretation», in
L. Schwienhorst-Schönberger (éd.), Das Buch Kohelet. Studien zur Struktur, Geschichte.
Rezeption und Theologie, Berlin-New York, de Gruyter, 1997, p. 327-361.

5 Outre les études de S. Leanza (voir notes 7 et 9) pour l'époque patristique, nous
disposons de la monographie de R. Berndt, André de Saint-Victor (f 1175). Exégète



LE LIVRE DE QOHÉLETH. LES PARADIGMES DE L'HISTOIRE 201

1. Jérôme exégète du livre de Qohéleth - l'idée du contemptus mundi

Le Nouveau Testament ne cite jamais explicitement le livre de Qohéleth 6.

Aussi les Pères de l'Église n'ont-ils pu s'inspirer d'une exégèse remontant déjà
au christianisme primitif. En ce qui les concerne, nous devons les commentaires

les plus anciens, qui ne nous sont parvenus que de façon fragmentaire,
à Origene et à son élève Denis d'Alexandrie 7, tandis que la Metaphrasis in
Ecclesiasten de Grégoire le Thaumaturge x, lui aussi élève d'Origène, nous a
été transmise dans son ensemble. Au lieu de présenter les interprétations de

Qohéleth dues à ces auteurs, nous nous arrêterons ici au Commentarius in
Ecclesiasten de Jérôme, qui date de 389, choix que justifient deux raisons :

1) C'est dans cet ouvrage que confluent plusieurs méthodes exégétiques,

y compris celles qu'avaient adoptées Origene et ses élèves 9.

2) Comme nous le verrons ci-dessous, le commentaire de Jérôme aura un

impact décisif sur la Wirkungsgeschichte de ce livre biblique au moins jusqu'à
la Réforme.

Dans le cadre de cet article l0, nous n'insisterons que sur un aspect
primordial du Commentarius in Ecclesiasten. Dans son introduction au livre,

et théologien. Paris/Turnhout, Brepols. 1991, qui est consacrée partiellement à

l'interprétation de Qohéleth, puis de deux articles de S. Holm-Nielsen, «On the Interpretation
of Qohéleth in Early Christianity», Vetus Testamentum 24 (1974), p. 168-177 ; «The
Book of Ecclesiastes and the Interpretation of it in Jewish and Christian Theology».
Annual of the Swedish Theological Institute 10 (1976), p. 38-96. Pour Luther et son

interprétation de Qohéleth. cf. E. Wölfel, Luther und die Skepsis. Eine Studie zur
Kohelet-Exegese Luthers, München, Kaiser, 1958.

6 Pour une discussion des passages invoqués en faveur de l'hypothèse contraire,
cf. déjà E. Podechard, L'Ecclesiaste, Paris, Gabalda, 1912, p. 5 : «Mais dans la plupart
de ces cas il n'y a guère que de vagues ressemblances ou de simples coïncidences

d'expression.» Les auteurs plus récents abondent dans son sens, cf. p. ex. J. Vilchez
Lindez, Eclesiastés o Qohélet, Estella, Verbo Divino. 1994. p. 100.

7 Pour un complément d'information, en particulier sur la transmission des textes,
cf. S. Leanza, L'esegesi di Origine al libro dell'Ecclesiaste, Reggio Calabria, Parallelo,
1975 ; Id., L'Ecclesiaste nell'interpretazione dell'antico cristianesimo, Messina, Edas,
1975 ; Id., «L'atteggiamento della più antica esegesi cristiana dinanzi all'epicureismo
ed edonismo di Qohelet», Orpheus 3 (1982), p. 73-90.

8 Le texte suivi d'une traduction anglaise et d'un commentaire est accessible dans

l'édition de J. Jarick, Gregory Thaumalurgos' Paraphrase of Ecclesiastes, Atlanta,
Scholars Press, 1990.

9 Cf. S. Leanza, «Sul Commentario all'Ecclesiaste di Girolamo. Il problema
esegetico», in Y.-M. Duval (éd.), Jérôme entre l'Occident et l'Orient. XVIe centenaire
du départ de saint Jérôme de Rome et de son installation à Bethléem. Actes du Collocpie
de Chantilly (septembre 1986), Paris, Études Augustiniennes, 1988, p. 267-282, spec,

p. 275 : «Girolamo ha presente tutto questo ventaglio di possibilità che la precedente
tradizione esegetica gli offre, e, com'è suo costume, vi fa saltuariamente ricorso con
un certo eclettismo.»

10 Pour une étude plus fouillée de l'interprétation de Qohéleth par Jérôme, cf. outre
E. Bons, «Das Buch Kohelet in jüdischer und christlicher Interpretation» (voir note 4),

p. 332-339, les ouvrages suivants : S. Leanza. «Sul Commentario all'Ecclesiaste di



202 EBERHARD BONS

Jérôme rapporte l'avoir lu, à Rome, à Blésilla (fille de Paule et sœur

d'Eustochie qui l'ont suivi en Terre sainte), afin qu'il lui enseigne le mépris
de ce monde et l'encourage à tenir pour rien tout ce qu'elle pourrait percevoir
ici-bas ". L'insistance mise sur le istud saeculum qui serait à mépriser est

motivée par un choix fondamental. C'est sur la première phrase du livre «vanité
des vanités, dit Qohéleth, vanité des vanités, tout est vanité» (Qo 1,1)

qu'achoppe Jérôme, comme d'ailleurs les savants juifs de l'Antiquité, désireux
d'exclure l'étude de la Tora de ce verdict 12. À condition que «tout» se réfère

uniquement à ce monde-ci, qui n'offre pas de profit permanent à l'homme,
Jérôme acquiesce à ce bilan négatif. Ce qui lui permet de partager l'avis de

Qohéleth en ce qui concerne le monde d'ici-bas, c'est l'expérience élémentaire

que nous sommes mortels et ne pouvons rien emporter. D'où la conclusion de

Jérôme : «Comme tout le travail des mortels dont il a été question dans ce livre
aboutit à ce que la poussière retourne à sa terre et l'âme retourne là d'où elle
a été prise, il est d'une grande vanité de travailler en ce monde et d'acquérir
des choses qui ne serviront à rien.» n

En tant que lecteur chrétien du livre de Qohéleth, Jérôme ne se contente

cependant pas d'une telle conclusion pessimiste, mais lui attribue une dimension

restreinte : l'énoncé omnia vanitas ne se réfère qu'à ce monde-ci,
aucunement au monde qui nous attend après notre mort. En introduisant l'idée des

deux mondes, qui remonte déjà à l'exégèse rabbinique du livre de Qohéleth 14,

Girolamo» (voir note 9) ; A. Moreno Garcîa, J. Boira Salez, «Concepción jeronimiana
de los sentidos bfblicos en el comentario de Qohélet», Estudios Biblicos 55 (1997),
p. 239-262 ; K. Bardski, /7 Commentarius in Ecclesiasten di Girolamo. Dall'intenzione
del testo alle tradizioni interpretative. Estratto della dissertazione per il dottorato in
scienze bibliche al Pontificio Istituto Biblico, Roma, 1997. Il serait souhaitable que la
thèse elle-même soit publiée. Pour une introduction aux commentaires de Jérôme en
général, cf. D. Brown, Vir trilinguis. A Study in the Biblical Exegesis of Saint Jerome,
Kampen, Kok, 1992, et récemment P. Jay, Jérôme, lecteur de l'Écriture. Im Vulgate
(Cahiers Évangile, Supplément, 104), Paris, Cerf, 1998.

11 Hieronymus, Commentarius in Ecclesiasten, éd. M. Adriaen, Turnhout, Brepols.
1959 CCL LXXII), p. 263 : «[...] cum adhuc Romam essem et Ecclesiasten sanctae
Blesillae legerem, ut earn ad contemptum istius saeculi provocarem, et omne quod in
mundo cerneret, putaret esse pro nihilo».

12 Cf., à titre d'exemple, le Targoum de Qo 1,3, cité d'après J. Ferrer, M. Taradach,
Un Targum de Qohéleth. Editio princeps du LMS. M-2 de Salamanca. Texte araméen.
traduction et commentaire critique, Genève, Labor et Fides, 1998, p. 63 : «Quel avantage
y a-t-il pour l'homme après sa mort de tout le travail qu'il a travaillé, sous le soleil
de ce monde, à moins qu'il ne soit préoccupé de [l'étude de la] Loi afin de recevoir
ce qui viendra de devant le Seigneur du monde?»

13 Hieronymus, Commentarius in Ecclesiasten (voir note 11), p. 357 : «cum enim
cunctus mortalium labor, de quo in hoc volumme disputatum est, hue perveniat, ut
revertatur pulvis in terram suam et anima illuc redeat, unde sumpta est magnae vamtatis
est in hoc saeculo laborare et nihil profutura conquirere».

14 Cf. à ce propos bT Schab 30b ; LevR 23,10 ; KohR 1,3. Pour davantage de détails,
cf. K.J. Dell, «Ecclesiastes as Wisdom : Consulting Early Interpreters», Vetus
Testamentum 44 (1994), p. 301-329, spec. p. 314-316.



LE LIVRE DE QOHÉLETH. LES PARADIGMES DE L'HISTOIRE 203

Jérôme arrive à atténuer le verdict de Qohéleth qui veut que tout soit vanité,
lequel n'implique pas que le chrétien doive s'abstenir de tous les dons de ce
monde-ci. Jérôme ne plaide pas non plus pour une attitude indifférente ou
désabusée, mais invite à adopter une certaine dialectique : il faut regarder tout
ce qu'on possède sous le soleil avec la conscience que l'on va partir vers un
autre monde sur le soleil l5. Cela n'empêche pas qu'on accomplisse ses devoirs
en cette vie, dans la mesure du possible 16, et dans la perspective du jugement
qu'il faut envisager. Jérôme l'exprime par une formule très concise : «Utilise
complètement les choses du monde, en sachant qu'à la fin tu seras jugé.» I7

Terminons ici cette brève présentation du commentaire hiéronymien de

Qohéleth et retenons-en deux aspects :

1) Contrairement à Qohéleth, Jérôme est convaincu de l'existence de deux
«mondes». Selon lui, le verdict vanitas vanitatum ne s'applique qu'au monde
d'ici-bas, dont la valeur est très limitée pour le chrétien. Celui-ci est placé dans

une situation ambiguë : d'une part, il sait que ce monde-ci, le monde sous le

soleil, ne vaut rien par rapport au monde à venir, à savoir le monde sur le soleil ;

d'autre part, ce monde-ci, quoique caduc, est créé par Dieu et, dès lors, mérite
d'être respecté. Aussi convient-il d'en estimer, mais non d'en surestimer, les

valeurs, y compris les joies qu'il offre indubitablement; en même temps,
Jérôme invite ses lecteurs à se rappeler le jugement qui les attend après leur
mort et à accorder, dans cette perspective, une plus grande attention aux
richesses spirituelles, par exemple à la lecture des Écritures, qu'aux richesses

passagères de ce monde-ci qu'il faut partager avec les indigents l8.

2) Pour Jérôme, il est hors de doute que le livre de Qohéleth garde une
actualité pour les chrétiens. Afin de le montrer, il cite de nombreux passages
néotestamentaires susceptibles d'éclairer son interprétation du livre
vétérotestamentaire. Aussi sa clé de lecture est-elle une clé chrétienne ou, plus
précisément, néotestamentaire, car c'est là qu'il trouve la solution des problèmes

soulevés. Certes, pour Jérôme, il revient une certaine autorité au livre de

Qohéleth parce que, selon une tradition qui ne sera contestée que beaucoup

plus tard, Salomon est censé en être l'auteur. À l'instar de nombreux savants
de l'époque patristique et médiévale, Jérôme tire cette conclusion du titre du

15 Pour la distinction entre «sous le soleil» et «sur le soleil», cf. K. Bardski,
//Commentarius in Ecclesiasten di Girolamo (voir note 10), p. 38-56.

16 Hieronymus, Commentarius in Ecclesiasten (voir note 11), p. 278 : «cuncta quae
possidet quasi ad alia profecturus aspiciat, et quod potest bene faciat, in vita sua».

17 Hieronymus, ibid., p. 351 : «[...] abutere mundi rebus ut scias te in ultimo
iudicandum». Pour Jérôme, l'idée du jugement ne ressort pas seulement de Qo 11.9,

mais aussi de Qo 2,15 sq. LXX (cf. ibid., p. 269).
18 Cf. p. ex. Hieronymus, ibid., p. 278 : «Et quidquid supra habere possumus, in

pauperibus nutriendis et egentium largitione consummamus. Porro, quia caro Domini
verus est cibus, et sanguis eius verus est potus, iuxta aytuyriv, hoc solum in praesenti
saeculum bonum, si vescamur carne eius et cruore potemur, non solum in mysterio, sed

etiam in scripturarum lectione».



204 EBERHARD BONS

livre (Qo 1,1 : «Paroles de Qohéleth, fils de David, roi à Jérusalem»). Cependant,

il ne porte aucun intérêt au sens historique du texte, au sens où l'aurait
envisagé Salomon en tant qu'auteur présumé. À cela s'ajoute qu'il ne
différencie pas non plus entre le sens premier et son actualisation chrétienne. Cela
le sépare de l'exégèse historico-critique, quoiqu'il ne cesse de mettre l'accent
sur le sens littéral du texte, par rapport auquel le sens allégorique, si prépondérant

pour d'autres auteurs contemporains et postérieurs, joue un rôle plutôt
secondaire l9. Malgré cette revendication au moins implicite du sens littéral,
il semble que Jérôme soit préoccupé de ne reconnaître qu'un sens essentiel du

texte et de le déceler par son exégèse, à savoir le sens chrétien, qu'il considère

comme latent à l'époque vétérotestamentaire, mais accessible depuis l'avènement

du Christ, l'Ecclesiastes noster20.

Comme nous l'avons déjà souligné, l'influence de Jérôme sur l'interprétation

de Qohéleth dans l'Église latine est si énorme qu'il est légitime de le
considérer comme une des grandes autorités en ce domaine21. Aussi ne
s'étonne-t-on pas de retrouver les grandes lignes de son exégèse dans de

nombreux ouvrages qui, en le citant, s'inspirent de lui, en frisant parfois le

plagiat 22. D'autre part, son influence est encore plus marquée dans les ouvrages

jugés plus «indépendants», qui n'hésitent pas, sans nommer Jérôme, à

reprendre ses idées centrales, dont celle du contemptus mundi. Citons à

titre d'exemple Y Expositio historica in Ecclesiasten d'André de Saint-Victor

(t 1175) qui, tout en s'éloignant de l'exégèse allégorique, ne s'abstient pas
de donner au livre de Qohéleth un sens spécifiquement chrétien. Dès l'explication

du premier verset, André évoque le thème du but du livre : «Il [Qohélethl
veut attirer l'esprit des auditeurs de ce livre de l'amour des choses caduques
et transitoires à celui des choses stables et permanentes, et il veut les exhorter
à estimer pour rien les choses terrestres ct temporelles en s'attachant très

fermement par l'amour aux choses célestes et éternelles.» 23 Comme chez

19 Cf. à ce propos S. Leanza, «Sul Commentario all'Ecclesiaste di Girolamo» (voir
note 9), p. 277, et récemment A. Moreno Garcia, J. Boira Salez, «Concepción
jeronimiana» (voir note 10), p. 262 : «El Comentario [du livre de Qohéleth] es una
prueba de hasta qué punto Jerónimo tiene una clara preferencia por el sentido literal.»

20 Hieronymus, Commentarius in Ecclesiasten (voir note 11), p. 251.
21 Cf. S. Leanza, L'esegesi di Origine al libro dell 'Ecclesiaste (voir note 7), p. 68, etc.
22 Cf. par exemple un commentaire médiéval anonyme dont beaucoup de citations

correspondent presque littéralement au commentaire de Jérôme. Pour les détails,
cf. S. Leanza, «Un capitolo sulla fortuna del Commentario all'Ecclesiaste di Girolamo :

il Commentario dello Ps. Ruperto di Deutz», Civiltà classica e cristiana 3 (1985),
p. 357-389, spec. p. 368 sq.

23 André de Saint-Victor, Expositio historica in Ecclesiasten, éd. R. Berndt, Turnhout,

Brepols, 1991 (CCM 53B), p. 93 : «Intendit autem a rerum caducarum et transito-
riarum ad stabilium et permanentium amorem auditorum huius operis animos avocare
et, ut coelestibus et aeternis per amorem firmissime adhaerentes terrena et temporalia
pro nihilo ducant, admonere».



LE LIVRE DE QOHELETH. LES PARADIGMES DE L'HISTOIRE 205

Jérôme, cette explication est justifiée par l'idée de la vie dans l'au-delà et par
celle de la rétribution qui attendra chacun au moment du jugement dernier. Vu

que Dieu récompense chacun selon ses mérites, le juste est invité à ne pas

compter sur les biens terrestres, mais à observer les commandements divins,
comme le prescrit Qo 12,12 24.

Le mépris du monde et l'observation des commandements de Dieu : voilà
les motifs que les auteurs chrétiens, qu'ils se réfèrent explicitement à Jérôme

ou non, ont longtemps tenus pour la quintessence du livre de Qohéleth,
sporadiquement encore jusqu'au XIXe siècle 25.

2. L'exégèse de Martin Luther - «Pas d'inquiétude pour les biens
de l'existence»

Martin Luther s'est occupé à plusieurs reprises du livre de Qohéleth. Une

esquisse de sa future interprétation nous est parvenue dans l'avant-propos
(Vorrhede) que le réformateur écrit, en 1524, pour sa traduction allemande du

livre. Puis, en 1526, il donne un cours sur ce texte ; les notes prises par ses

élèves et approuvées par Luther lui-même sont publiées en 1532, sous le titre
Adnotationes in Ecclesiasten. Tout en rejoignant les idées déjà exprimées dans

la Vorrhede, cet ouvrage, beaucoup plus détaillé, nous fournit des informations
précieuses sur la façon dont Luther interprète le texte vétérotestamentaire. Par

ailleurs, quelques idées élaborées dans les Adnotationes sont reprises dans

plusieurs textes postérieurs dispersés, par exemple dans les Tischreden.
Dans le cadre de cet article, nous nous bornerons à résumer les grandes

lignes de l'interprétation du livre de Qohéleth par Luther 25, interprétation qui,
comme nous le verrons, marque un tournant dans la Wirkungsgeschichte
chrétienne de ce texte vétérotestamentaire. Soulignons-en deux aspects
fondamentaux :

a) Comme les théologiens chrétiens antérieurs à lui, le Réformateur se

heurte au verdict vanitas vanitatum, mais il rejette explicitement l'idée que
Qohéleth exhorte ses lecteurs au contemptus mundi. Selon lui, cette interprétation

fait violence au texte parce qu'elle obéit, en la recommandant, à la

tendance favorisant l'ascèse et la fuite hors du monde, idée tout à fait absente

24 Cf. Andre; de Saint-Victor, ibid., p. 93 : «Finis autem est timor Dei et custodia
mandatorum eius, sicut esse auctor in fine huius operis testatur [...]». Cf. ibid.
Commentaire deQo 3,17), p. 112 : «Nunc iustus ab iniusto et impio piene discerni non potest.
In futuro autem Deus inter utrumque discernet, utrique secundum quod promeruit
retribuens».

25 Pour des détails, cf. E. Podechard, L'Ecclesiaste (voir note 6), p. 30 sq.
26 Pour une étude plus fouillée, cf. E. Wölfel, Luther und die Skepsis (voir note 5) ;

G. White, «Luther on Ecclesiastes and the limits of human ability», Neue Zeitschrift
für Systematische Theologie und Religionsphilosophie 29 (1987), p. 180-194.



206 EBERHARD BONS

du texte vétérotestamentaire 27. Par contre, il faut revaloriser les parties du livre
souvent soupçonnées de côtoyer l'épicurisme et encourageant à bénéficier d'un
bonheur même passager, car elles n'autorisent aucunement l'interprétation
proposée par Jérôme, mais suggèrent précisément le contraire, par exemple de

se réjouir de la vie, d'avoir une attitude positive à l'égard de sa femme 28, etc.

Mais Luther n'en reste pas là. Il considère que l'idée du contemptus mundi
est contredite par la tradition biblique selon laquelle la création est bonne

(cf. Gn 1,31 ; 1 Tm 4,4) 29. C'est justement dans cette tradition que Qohéleth
semble s'inscrire, et non pas dans la position adverse. Voilà pourquoi, selon

Luther, le livre de Qohéleth invite ses lecteurs à prendre vis-à-vis de la création

une attitude opposée au contemptus mundi, et à se réjouir des dons que la création
offre quotidiennement : «Le dessein de ce livre est de nous enseigner à utiliser,
en rendant grâce, les choses présentes et les créatures de Dieu, qui par la
bénédiction de Dieu nous sont données et nous ont été offertes avec largesse.» 30

b) À supposer que la création soit bonne, à quoi se réfère alors le verdict
vanitas vanitatum? Selon Luther, ce n'est pas au niveau cosmologique qu'il
faut chercher le sens de cette expression, mais sur le plan de la vie individuelle,
concrètement dans une expérience humaine fondamentale, dont le livre de

Qohéleth est imprégné : le désir de maîtriser non seulement les problèmes du

présent, mais aussi ceux de l'avenir rencontre des obstacles, parce que l'homme
est très souvent confronté à l'échec de ses projets, qui ne s'accomplissent pas
de la façon dont il le souhaite. Aussi rien ne peut-il garantir la réussite de ce

que l'homme se propose. Compte tenu de cette impuissance de ses projets,
l'homme ne peut que s'en remettre à la providence de Dieu, qui lui accorde

quotidiennement les dons dont il a besoin et qui seul est responsable des

résultats des efforts humains. Aussi l'homme n'a-t-il pas besoin de s'inquiéter
de l'avenir et de gaspiller ses forces en essayant de régler les problèmes du

lendemain dans toute leur précarité. Qohéleth l'invite à vivre dans le présent,

27 Cf. M. Luther, Adnotationes in Ecclesiasten (WA 20, p. 7) : «Nec minus no-
cuerunt hoc libro false intellecto plurimi sanctorum patrum et illustrium in Ecclesia
Doctorum, qui senserunt Salomonem hoc libro docere contemptum mundi (ut vocant),
id est rerum creatarum et ordinatarum a Deo. Inter quos est S. Hieronymus. Hinc manavit
et per totam Ecclesiam grassata est ceu diluvium quoddam Theologia illa religiosorum
seu monasteriorum, ubi docebatur hoc esse Christianum deserere oeconomiam politiam
[...], fugere in deserta, separare se a societate hominum. vivere in quiete et silentio».

28 Cf. M. Luther, Vorrhede auff den prediger Salomo (WA.DB 10/2, p. 106) :

«Auch leret es selbst [le livre de Qohéleth], das eyner soll guten mut haben mit seym
weybe, und des lebens brauchen etc.»

29 Cf. M. Luther, Adnotationes in Ecclesiasten (WA 20, p. 10) : «Quod ergo multi
praedicatores invehuntur in gloriam, camem, hoc nihil facit ad nos. Damnare res ipsas
est stultum et impium. Aurum est bonum, magistratus est ordinatio divina, mulier est

res bona. Quae deus fecit, ut essent bona et concessit in usum nobis».
30 M. Luther, Adnotationes in Ecclesiasten (WA 20, p. 13) : «Est ergo [...]

consilium huius libri erudire nos, ut cum gratiarum actione utamus rebus praesentibus et
creaturis Dei, quae nobis Dei benedictione largiter dantur ac donatae sunt».



LE LIVRE DE QOHELETH. LES PARADIGMES DE L'HISTOIRE 207

à se contenter de ce qui lui est accessible dans le moment présent et à agir
dans la conscience que c'est de Dieu que dépend toute réussite 3I. Il faut, par
conséquent, reconnaître la sagesse et la puissance divines, et non se vanter de

sa présumée réussite en tant que fruit de sa propre habileté 32. Étant donné cette

interprétation du livre de Qohéleth, on ne s'étonnera pas de ce que Luther
emprunte au Sermon sur la montagne un texte dans lequel, selon lui, se

cristallise le message de Qohéleth et qui en constitue la clé de lecture : «Ne

vous inquiétez pas pour votre vie» (Mt 6,25). C'est dans ce sens que vont les

réflexions de Luther dans ses Adnotationes in Ecclesiasten et dans sa Vorrhede.
Dans les Adnotationes in Ecclesiasten, Luther ajoute au passage cité ci-dessus :

«[...] sans nous inquiéter de l'avenir, de façon à ce que simplement nous ayons
un cœur tranquille et calme. Dans la suite du livre il nous exhorte à manger,
à boire et à nous réjouir avec l'épouse de notre jeunesse ; que l'huile ne manque
pas sur notre tête et que nos vêtements soient blancs» (cf. Qo 9,8 sq.). Or Luther
rapproche ces conseils de Qohéleth d'une autre citation du Sermon sur la

montagne, à savoir Mt 6,34 : «À chaque jour suffit sa peine.» 33 Ce texte rejoint
le contenu de la Vorrhede : «À chaque jour suffit sa peine. Voilà le résumé

et le contenu de ce livre. Se soucier de nous revient à Dieu ; nos soucis finissent

par échouer et n'aboutissent qu'à une fatigue inutile et vaine.»34

Comment juger cette interprétation de Qohéleth? D'emblée, on note qu'elle
ne porte que sur la vie d'ici-bas, le jugement dernier et la vie dans l'au-delà
n'étant plus évoqués. À ce propos, l'exégèse de Luther est incontestablement

plus proche des pensées de Qohéleth que celle de Jérôme et de ceux qui se

sont inspirés de ce dernier. Cela n'empêche pas que dans son exégèse Luther
s'appuie sur deux présupposés, à l'instar de Jérôme35 :

a) L'auteur du livre de Qohéleth est le roi Salomon, qui, doté de l'Esprit
Saint, n'est pas un sceptique, mais dans son cœur déjà un chrétien.

b) C'est l'enseignement d'un tel auteur ayant déjà une connaissance du

Christ que l'exégèse chrétienne doit déceler.

31 Cf. à ce propos G. White, «Luther on Ecclesiastes» (voir note 26), p. 188 sq.
32 Cf. l'interprétation de Qo 1,2 dans : M. Luther, Tischreden (WA.TR I, N° 547,

p. 252) : «Sic est labor nobis reliquus, quod multa iubemus, et non fiunt nisi modica,
multa docemus, et non discuntur nisi modica [...] Quare sic Deus fecit? Ut ipse solus
sit sapiens et potens, qui si fièrent nostra Consilia et verba, efficiemur superbi et nobis

sapientiam et potentiam arrogaremus, quia vitio naturali ambimus sapientiae et potentiae
gloriam [...]. Und das ende vom lied heisst : Vanitas vanitatum und Soli Deo sapientia».

33 M. Luther. Adnotationes in Ecclesiasten (WA 20. p. 13) : «sine sollicitudine
futurorum, tantum ut tranquillum et quietimi cor habeamus. Sic in sequentibus adhortatur

nos, ut edamus et bibamus et laetemur cum uxore adolescentiae nostrae et ne oleum

capiti nostro deficiat et vestimenta nostra candida sint iuxta illud Christi 'Sufficit diei
malicia sua'».

34 M. Lui her, Vorrhede auf den prediger Salomo (WA.DB 10/2. p. 106) : «Es ist

gnug das eyn iglich tag seyn übel hat. Diser spruch ist die glose und ynnhalt dises buchs.

Sorgen fur uns gehört Gott zu, Unser sorgen feylt doch, und gibt eyttel verlorne mühe.»
35 Cf. E. Wölfel, Luther und die Skepsis (voir note 5), p. 110 sq.



208 EBERHARD BONS

Voilà pourquoi Luther n'hésite pas à introduire dans le livre vétérotestamentaire

un motif, parmi d'autres 36, qui lui est étranger : celui d'une relation
intime entre Dieu et le croyant qui peut compter sur la sollicitude de Dieu à

son égard. Une nouvelle fois, comme chez Jérôme, le Nouveau Testament, cette
fois-ci un texte du Sermon sur la montagne, fournit la clé de lecture du livre
de Qohéleth, quitte à lui prêter un sens nouveau éclipsant toute allusion à ce

qu'on appelle d'habitude son scepticisme.
Toutefois, l'exégèse proposée par Luther a un trait en commun avec celle

de Jérôme : visant à une exégèse chrétienne, Luther ne porte aucun intérêt au

sens premier du livre de Qohéleth, et cela le distingue, comme Jérôme, de

l'exégèse historico-critique 37. Pour lui, le livre de Qohéleth n'a qu'un sens,
à savoir le sens chrétien que Luther trouve dans le Nouveau Testament. Il en

ressort que le livre de Qohéleth n'a nullement perdu son actualité pour les

chrétiens, mais garde sa valeur de lecture spirituelle.

3. L'exégèse contemporaine - l'infériorité de Qohéleth

par rapport au Nouveau Testament

Le développement de l'exégèse moderne du livre de Qohéleth est caractérisé

par trois changements par rapport à l'interprétation ancienne et médiévale :

a) Abstraction faite de quelques voix divergentes, l'origine salomonienne
du livre de Qohéleth n'était sérieusement controversée ni dans l'Antiquité ni

au Moyen Âge. Ce sont les études de Hugo Grotius (1644) qui, en provoquant
un débat sur l'identité de l'auteur du livre, marqueront une rupture dans la

tradition. Dès lors, les uns défendent avec ténacité l'authenticité salomonienne
du livre 38, tandis que les autres visent à prouver le contraire à partir de la

langue du livre, qui s'inscrit plutôt dans l'époque hellénistique que dans l'hébreu

préexilique. Depuis, cette dernière estimation s'est avérée tout à fait
justifiée, puisque des études récentes ont montré que la langue du livre de

Qohéleth recèle beaucoup de phénomènes propres non seulement à l'hébreu
biblique tardif, mais aussi à l'hébreu mishnique et à l'araméen 39. Quoi qu'il

36 Cf. le jugement de G. White, «Luther on Ecclesiastes» (cf. note 26), p. 181, qui
va jusqu'à dire : «The commentary is of great interest for the study of Luther's thought,
mostly because, as a piece of exegesis, it is extremely tendentious ; what Luther writes
is a straightforward exposition of his ideas, minimally influenced by the text that he
is supposedly commenting on. This is not unconnected with the fact that the world-view
of Ecclesiastes [...] is in many ways diametrically opposed to Luther's outlook. Luther
must, therefore, come up with some quite remarkable arguments in order to prove that
the author of Ecclesiastes did not mean what he appears to mean.»

37 Cf. E. Wölfel, Luther und die Skepsis (voir note 5), p. 114-116.
38 Pour davantage de détails, cf. les commentaires, p. ex. J. Vilchez Lindez,

Eclesiastés o Qohélet (voir note 6), p. 21-24.
39 Cf. entre autres l'étude de A. Schoors, The Preacher Sought to Find Pleasing

Words, Leuven, Peeters, 1992, passim.



LE LIVRE DE QOHELETH. LES PARADIGMES DE L'HISTOIRE 209

en soit, la nouvelle datation n'est pas sans conséquences. Alors qu'auparavant
l'autorité du livre de Qohéleth semblait «garantie» par son auteur présumé,
censé avoir rédigé la «trilogie» des Proverbes, du Cantique des Cantiques et
du livre de Qohéleth, la découverte de Grotius a valu au texte une certaine perte
d'autorité, lacune qui, comme nous le verrons, restait à combler. En effet, si

l'auteur du livre est un savant juif anonyme de l'époque hellénistique et non

pas Salomon en tant que précurseur du «nouveau Salomon», c'est-à-dire de

Jésus-Christ, le rapport entre le livre de Qohéleth et le Nouveau Testament doit
être redéfini.

b) L'autorité religieuse du livre de Qohéleth faisait l'objet de discussions

rabbiniques, controverses attestées surtout dans des sources mishniques et

talmudiques, mais aussi ailleurs 40. Faisons abstraction de la question de savoir
si la canonicité du livre était effectivement en débat après l'assemblée de

Yabneh 4I. Ne citons qu'un argument important permettant aux défenseurs du

livre de l'accepter comme texte conforme à la Tora : selon le Talmud
babylonien (bT Shab 30b), le livre de Qohéleth «finit par les paroles de la Tora».
Sans aucun doute, cela se réfère à Qo 12,13 : «Crains Dieu et observe ses

commandements». Évidemment, un tel argument, parmi d'autres que nous ne

mentionnerons pas ici 42, était susceptible de faire ressortir la conformité du

livre de Qohéleth à la Tora et de lui assurer par conséquent sa place dans la

Bible hébraïque. Inutile de dire que pour les rabbins, Qo 12,13 était la parole
de Salomon invitant ses lecteurs à respecter la Tora, en dépit des nombreux

textes du livre suspects d'hédonisme. Pour l'exégèse moderne, la situation est

complètement différente : elle conteste non seulement que le livre de Qohéleth
ait été rédigé par Salomon, mais aussi que les épilogues appartiennent au livre
original. Comme la critique des sources à laquelle on a recours le montre,
Qo 12,9-14 est un ajout secondaire, formulé par un ou plusieurs auteurs

anonymes. C'est surtout Qo 12,13-14 qui aurait été ajouté dans le but de «canoniser»

le livre, sans que ces versets soient pour autant entièrement conformes

au livre qui précède 43. Autrement dit : soucieux de rapprocher le livre de

40 Pour une présentation de ces textes, cf. p. ex. E. Podechard. L'Ecclesiaste (voir
note 6), p. 7-13 ; K. J. Dell. «Ecclesiastes as Wisdom» (voir note 14). p. 313-317.

41 Pour une nouvelle approche de cette question, cf. M. J. Broyde, «Defilement of
the Hands, Canonization of the Bible, and the Special Status of Esther. Ecclesiastes,
and Song of Songs», Judaism 44 (1995), p. 65-79.

42 Cf. à ce propos les ouvrages cités dans la note 40.
43 Cette interprétation de Qo 12,13-14 est bien répandue (exception : R. Gordis,

Koheleth. The Man and His World, Northvale-London, Jason Aronson. 1995, p. 341).
Cf. par exemple K. Galling, «Stand und Aufgabe der Kohelet-Forschung», Theologische

Rundschau 6 (1934), p. 355-373 : «Mit dieser Summa ist Koh. in der Tat

synagogenfähig geworden.» D. Michel, Qohelet, Darmstadt, Wissenschaftliche Buch-

gesellschaft, 1988, p. 118, va jusqu'à parier de «Fehlinterpretationen», sans pour autant

prêter aux auteurs l'intention de tromper (cf. p. 120). Pour les problèmes que cette

interprétation présente, et pour un jugement plus nuancé, cf. récemment J.-M. Auwers,
«Problèmes d'interprétation de l'épilogue de Qohèlèt», in A. Schoors (éd.), Qohelet



210 EBERHARD BONS

Qohéleth de la Tora, l'auteur ou les auteurs de Qo 12,13-14 s'éloignent
paradoxalement du contenu du livre. Voilà pourquoi la question surgit à

nouveau : qu'en est-il alors de la valeur religieuse du livre de Qohéleth lui-même,
une fois enlevé le cadre théologique qui ne lui est pas entièrement conforme?

c) Dès que l'exégèse moderne met l'accent, pour un livre donné, sur son

sens premier qu'il s'agit de reconstituer par les méthodes historico-critiques,
il n'est plus légitime de transposer des idées néotestamentaires dans le livre
de Qohéleth et de lui conférer ainsi un sens qui lui était étranger. En d'autres
termes : il n'est plus possible de canoniser ni de baptiser ce texte
vétérotestamentaire en recourant aux méthodes mentionnées. Le livre de Qohéleth
est-il alors un «corps étranger» dans le canon biblique, qui ne doit qu'à des

interprétations erronées sa place dans cette collection de livres, place qu'il ne
mérite pas? Il existe effectivement des biblistes qui penchent pour un tel avis ^4.

Comment cet état de choses se reflète-t-il dans l'exégèse des XIXe et

XXe siècles? D'emblée on peut dire que de nombreux auteurs chrétiens
cherchent à mettre le «message» du livre de Qohéleth en rapport avec le christianisme

et à lui attribuer une valeur particulière pour les chrétiens. Souvent, ces

considérations se trouvent dans les introductions des commentaires,
particulièrement dans des chapitres résumant l'exégèse développée par la suite ou
élaborant l'herméneutique qui déterminera cette dernière. Sans pour autant nier
l'existence d'autres approches, nous présenterons ici un modèle qui sert à

caractériser le rapport entre Qohéleth et le christianisme : le modèle du progrès
de la révélation. De toute évidence, ce modèle adapte certains éléments de la

philosophie de l'histoire de Hegel, bien que le langage de cet auteur ne se

reflète que dans des ouvrages du XIXe et du début du XXe siècle. Plus tard,

une certaine désaffection pour ce langage est incontestable, le rapport entre

Qohéleth et le Nouveau Testament demeurant en principe identique.
Un des premiers exégètes à recourir au modèle mentionné est l'allemand

Franz Delitzsch dont le commentaire de Qohéleth, datant de 1875, cherche à

mettre en relief l'écart entre Qohéleth et le Nouveau Testament. Nous n'en
citerons que quelques pensées importantes : Delitzsch s'efforce de montrer que
Qohéleth relève d'un degré de développement de la révélation inférieur au

in the Context of Wisdom, Leuven, Peeters, 1998, p. 267-282, spécialement p. 280 sq. ;

Th. Krüger, «Die Rezeption der Tora im Buch Kohelet», in L. Schwienhorst-Schönberger
(éd.), Das Buch Kohelet (voir note 4), p. 303-325, spécialement p. 303-306.

44 Cf. R. B. Salters, «Qohéleth and the Canon», Expository Times 86 (1974-75),
p. 339-342, spécialement p. 342 : «And yet, in a sense, it was a disaster for Qohéleth
that the book came to be included in the Canon.» D. Michel, Qohelet (voir note 43),
p. 122 : «[...] sie [les exégètes modernes] geraten in dem Bestreben, nach dem von dem
Verfasser ursprünglich gemeinten Sinn zu fragen, nicht selten unversehens in die Front
derer, die vor fast zweitausend Jahren die Aufnahme des Buches in den Kreis der

Heiligen Schriften ablehnten. Und damit stehen sie vor einer eigenartigen Aufgabe :

nach der Tradition ihrer Kirche gehört das Buch in den Kanon - nach ihrer Einsicht
hatten eher diejenigen recht, die es nicht im Kanon haben wollten.»



LE LIVRE DE QOHÉLETH. LES PARADIGMES DE L'HISTOIRE 211

Nouveau Testament et dépassé par ce dernier. Comme ce développement est
censé être «organique» et cohérent, Qohéleth ne représente cependant pas un
élément étranger : dans la mesure où il témoigne de l'insuffisance du degré
inférieur, particulièrement d'une vision de la vie terrestre fermée à l'idée de

la vie dans l'au-delà, il révèle indirectement la nécessité du degré supérieur.
Concrètement, celui-ci consiste à rendre la vie céleste accessible à l'humanité
et nécessite une nouvelle révélation divine : celle dont témoigne le Nouveau
Testament 45. Certes, Delitzsch reconnaît qu'aucune résignation ne transparaît
dans le livre de Qohéleth, et que le motif qui sous-tend ses énoncés est la crainte
de Dieu 46. Cela n'empêche pas que le livre de Qohéleth reflète, pour Delitzsch,
une connaissance humaine préliminaire, qui n'a pas encore atteint la plénitude
de celle qui rend possible la révélation néotestamentaire.

Pour ce qui est du monde francophone, nous devons à Emmanuel
Podechard (t 1951) le commentaire le plus détaillé en langue française, qui
date de 1912. Le paragraphe qui nous intéresse est intitulé «Le rôle de Qohéleth
dans le développement de la religion» (p. 196-198). En un certain sens,
Podechard présuppose un modèle du progrès de la révélation analogue à celui
de Delitzsch, mais il place les accents un peu différemment. Il a en commun
avec Delitzsch d'insister sur l'idée suivante : le livre de Qohéleth traduit une
certaine insuffisance en ce qui concerne sa vision du monde, insuffisance que
plus tard le Nouveau Testament comblera : «Il [Qohéleth] a ressenti comme

personne avant lui la vanité des choses créées et le besoin d'un surcroît [...].
Il n'entendait certes pas démontrer l'existence des rétributions futures, mais

il a établi avec une rare vigueur une des prémisses qui rendaient cette
conclusion nécessaire.» 47

Contrairement à Delitzsch, qui n'accorde guère d'attention à ce problème,
Podechard consacre quelques lignes à la question de la «valeur permanente»
du livre de Qohéleth. Cependant, la réponse de Podechard est ambiguë : d'une

part, il ne met pas en doute une certaine actualité du livre pour les chrétiens ;

d'autre part, le modèle du progrès l'amène à nuancer cette opinion. En effet,

pour lui, l'affirmation par Qohéleth de la vanité du monde demeure valable,

parce que «tout un aspect de la spiritualité chrétienne s'est inspiré de lui et

45 Cf. F. Delitzsch, Hoheslied und Koheleth, Leipzig, Dörffling & Franke, 1875,

p. 189 : «Ein neutestamentlicher Gläubiger würde ein Buch wo [sie, lege : 'wie'] [...]
das B[uch] Koheleth nicht schreiben können ohne Versündigung an der geoffenbarten
Wahrheit, ohne Verleugnung der unterdeß ermöglichten besseren Erkenntnis, ohne

Rückfall auf einen überwundenen Standpunkt. Der Verfasser] des B[uches] Koheleth

gehört der Offenbarungsreligion auf ihrer alttest. Vorstufe an, er ist ein vorchristlicher

Gläubiger.» Ibid., p. 191 : «Das B[uch] Koheleth ist [...] ein Thatbeweis für die

Unzulänglichkeit der Offenbarungsreligion in ihrer alttest[amentlichen] Gestalt [...] Soll das

Dunkel der Erde sich lichten so muß ein Neuer Bund aufgerichtet werden, indem die

himmlische Liebe [...] in die Menschheit eintritt und Sünde. Tod, Hades überwindet und

den Schwerpunkt des Menschendaseins aus dem Diesseits ins Jenseits verlegt.»
46 Cf. ibid., p. 190.
47 E. Podechard, L'Ecclesiaste (voir note 6), p. 196 sq.



212 EBERHARD BONS

[que] nombreuses sont les âmes qui lui ont demandé des leçons de
détachement.»48 Alors que Qohéleth enseigne ainsi aux chrétiens sinon le contemptus
mundi, du moins une certaine sobriété en ce qui concerne les choses de ce

monde-ci. «le progrès de la révélation a heureusement frappé de caducité

plusieurs de ses éléments. Devant la foi aux rétributions futures, les plaintes
de Qohéleth tombent, au moins au sens où il les écrivait, et ses conclusions
pratiques n'ont plus de raison d'être.»49

En conclusion. Podechard semble partir de l'idée essentielle suivante :

l'infériorité de Qohéleth par rapport au Nouveau Testament, infériorité due au progrès
de la révélation. Il en ressort que le chrétien peut en tirer des leçons, tout en se

rendant compte que Qohéleth est dépassé par le Nouveau Testament 50.

À en juger par les nombreux commentaires et introductions parus au cours
du XXe siècle, on peut dire que beaucoup d'auteurs chrétiens suivent les

chemins déjà empruntés par Delitzsch et Podechard - qu'ils adoptent la
terminologie hégélienne ou non. Bien entendu, même cette idée de base, le

développement de la révélation, se concrétise dans un éventail de nuances en

ce qui concerne la façon de concevoir la différence entre Qohéleth et le

Nouveau Testament : comme Podechard. les uns soulignent plutôt l'insuffisance

des réflexions de Qohéleth et la nécessité d'une révélation divine
complémentaire, sans pour autant contester une certaine valeur religieuse du livre,
même pour le lecteur chrétien 5I. D'autres, par contre, ne voient qu'un abîme
infranchissable entre Qohéleth et le Nouveau Testament. Qohéleth traduisant
l'échec de la religion vétérotestamentaire 52.

4i Ibid.. p. 197.
49 Ibid.. p. 197.
50 Ibid.. p. 199 : «Le livre qui contenait une pareille doctrine [celle de la vanité des

choses terrestres sauf la vertu et celle de la rétribution annoncée en Qo 12,13 sq.] méritait
d'entrer dans le recueil des Écritures, et tout dépassé qu'il soit par la révélation
évangélique. il peut être utile encore aux chrétiens.»

51 Cf. par exemple L. Gautier, Introduction à l'Ancien Testament, t. II, Lausanne,
Payot, 19393. p. 183 : «[...] il montre ce qui manque à la religion de l'A.T. pour satisfaire
nos besoins.» H. Duesberg, art. «Ecclesiaste», Dictionnaire cle Spiritualité, t. IV, Paris,
Beauchesne. 1961, col. 40-52. spécialement col. 47 : «Ce qu'il attendait sans bien le

savoir, c'était l'avènement du royaume. Quand Jésus descendit comme tous les morts
au shéol et qu'il en fit éclater les murailles par sa seule présence. Qohéleth put
contempler l'unique conclusion que réclamait son enseignement.» G. Ravasi. Qohelet.
Cinisello Balsamo, Paoline, 1988, p. 56 : «La parola 'ispirata' di Qohelet è anche da

interpretare alla luce della progressività pedagogica della stessa rivelazione divina [...]
In questo senso si può dire che per il cristiano la parola di Qohelet è come un indice
puntato verso la pienezza di Cristo in cui la tensione della ricerca e dell'autore
anticotestamentario troverà una risposta conclusiva e non evasiva.»

52 Cf. par exemple G. Wildeboer, «Der Prediger», in K. Budde et ai... Die fünf
Megillot, Freiburg i. B.-Leipzig-Tübingen, Mohr. 1898, p. 109-168, spec. p. 119 : «Kohelet
[...] ist ein wertvolles Dokument aus der Geschichte von Israels einzigartiger Religion.
Seine Bedeutung für die Geschichte des Reiches Gottes ist aber rein negativ. Es spricht
aus ihm ein schreiendes Verlangen nach Befriedigung geistiger Bedürfnisse und Nöte,
wie solche im ganzen AT nicht rückhaltloser aufgedeckt sind als hier, ein Verlangen.



LE LIVRE DE QOHELETH. LES PARADIGMES DE L'HISTOIRE 213

La critique adressée au livre de Qohéleth ne s'arrête pas là. En fait, on essaie

non seulement de le détacher du Nouveau Testament, mais on souligne aussi
les différences incontestables entre lui et les autres écrits vétérotestamentaires,
concernant notamment sa façon de parler de Dieu qu'il n'interpelle pas à la
deuxième personne, le fait qu'il passe sous silence l'histoire du salut, etc.
Tandis que quelques-uns ne surévaluent pas ces différences 53 - d'autres livres
sapientiaux comme Job n'évoquant pas non plus l'histoire d'Israël -, bon nombre
de biblistes tirent la conclusion opposée : ils vont jusqu'à reprocher à Qohéleth

que son Dieu ne soit ni celui de la foi israélite ni celui de la foi chrétienne 54.

À cela s'ajoute, chez d'autres, un mépris général à l'égard de la littérature
sapientiale, parce qu'elle tente d'enfermer le rapport entre Dieu et le monde
dans un système inadéquat, celui de la rétribution (Tun-Ergehen-Zusammen-
hang), considérée comme une impasse même au sein de la pensée
vétérotestamentaire 55. Lu dans une telle optique, le livre de Qohéleth ne réfute pas
seulement la doctrine de la rétribution qui se montre fausse, mais confirme
aussi l'échec de la sagesse vétérotestamentaire en général56. S'il ne renoue

pas avec les theologoûmena importants de l'Ancien Testament, particulièrement

avec l'agir de Dieu dans l'histoire, c'est qu'il est censé défendre une

religiosité proche de Y Urheberreligion, selon laquelle un Dieu «déiste» a créé

l'univers, mais s'en est retiré ensuite. En dernière analyse, c'est cette croyance
qui, d'après l'interprétation citée, explique ce qu'on appelle habituellement le

pessimisme, voire le nihilisme de Qohéleth 57.

On pourrait facilement allonger cette présentation très sommaire des

lectures contemporaines du livre de Qohéleth. Cela montrerait qu'en raison de

ses présumés «manques» au plan théologique, bien des biblistes considèrent

Qohéleth comme un «outsider» non seulement par rapport au Nouveau
Testament, mais aussi par rapport au reste de l'Ancien Testament. Au lieu de

das nur in dem gestillt werden konnte, der das ewige Leben ist und das ewige Haus
in dem Vaterhaus mit seinen vielen Wohnungen (Joh 14,2) erkennen lässt.»

53 Cf. récemment R. E. Murphy, Ecclesiastes, Waco, Texas, Word, 1992. p. lxviii ;

R.N. Whybray. «Qohelet as a Theologian», in A. Schoors (éd.), Qohelet in the Context

of Wisdom (voir note 43), p. 239-265, spécialement p. 245 sq.
54 Cf p. ex. A. Lauha, Kohelet, Neukirchen-Vluyn, Neukirchener Verlag, 1978 ;

D. Michel, Untersuchungen zur Eigenart des Buches Qohelet, Berlin-New York, de

Gruyter, 1989, p. 289.
55 Cf H. D. Preuss, Einführung in die alttestamentliche Weisheitsliteratur, Stuttgart,

Kohlhammer, 1987, p. 189.
56 Cf. H.-P. Muller, «Der unheimliche Gast. Zum Denken Kohelets». Zeitschrift

für Theologie und Kirche 84 (1987), p. 440-464, spec. p. 454-458.
57 Cf H.-P. Müller, «Neige der alttestamentlichen 'Weisheit'. Zum Denken

Qohäläts», Zeitschrift für die Alttestamentliche Wissenschaft 90 (1978), p. 238-264,

spec. p. 242 sq. ; Id., «Der unheimliche Gast» (voir note 56), p. 457. Pour une
interprétation plus équilibrée de la conception de Dieu chez Qohéleth. cf. J. Vii.chez Lindez,
Eclesiastés o Qohélet (voir note 6). p. 444 sq. ; R.N. Whybray, «Qohéleth as a

Theologian» (voir note 53), p. 246 sq.



214 EBERHARD BONS

«baptiser» Qohéleth, comme Jérôme et Luther l'ont fait, cette approche
consiste plutôt à l'éloigner du Nouveau Testament, pour d'autres aussi de l'Ancien
Testament. De quelque façon qu'on veuille juger cette lecture du livre biblique,
elle présente un inconvénient : entre Qohéleth et le Nouveau Testament, entre
Qohéleth et les chrétiens, l'abîme est tellement insurmontable que, pour ces

derniers, le livre ne garde guère de sens et d'actualité.

4. Conclusion

Pour en revenir au début de cet article, particulièrement au problème de

la précompréhension, il convient de tirer quelques conclusions de ce bref

parcours de l'histoire de l'interprétation de Qohéleth.
a) Depuis l'époque patristique, beaucoup de générations de chrétiens

n'éprouvaient aucune difficulté à revendiquer pour eux-mêmes le livre de

Qohéleth. Comme selon 2 Tm 3,16 «toute Écriture est inspirée et utile pour
enseigner», même pour un texte problématique comme Qohéleth, il s'avérait
nécessaire d'en dégager le sens chrétien. Voilà la précompréhension qui
permettait de faire d'emblée de Qohéleth un «chrétien assimilé». Par contre, qu'on
insiste sur le contemptus mundi ou sur l'interprétation proposée par Luther, les

deux lectures supposent qu'on éclipse le sens premier, non chrétien, du texte
vétérotestamentaire, qui ne joue pas de rôle. En ce qui concerne l'exégèse
scientifique, il va de soi qu'elle ne peut pas renouer avec ces deux lectures
du livre de Qohéleth, même si l'un ou l'autre argument garde une certaine
valeur.

b) Contrairement à Jérôme et à Luther, l'exégèse historico-critique se

propose de reconstituer le sens premier d'un texte donné. En ce qui concerne
le livre de Qohéleth, il est intéressant de voir que bon nombre de biblistes
chrétiens ne se limitent pas à cette démarche, mais montrent du doigt les

prétendus déficits théologiques de Qohéleth vus dans une optique chrétienne.

Quelques-uns ne s'abstiennent même pas de formuler des jugements très

critiques à l'égard de ce livre vétérotestamentaire.

c) Si l'exégèse du livre de Qohéleth se fait dans une ambiance chrétienne,
il n'est pas forcément nécessaire de supprimer une précompréhension
correspondante dans le processus de l'interprétation. Il faut bien au contraire en être

conscient, d'autant qu'on peut s'attendre à ce que les lectures citées exercent
une certaine influence sur l'exégèse à venir. À supposer qu'on ne veuille pas
tomber dans les pièges signalés, quelle attitude faut-il adopter? Comme la tâche
de l'exègète n'est pas seulement d'examiner de façon critique les interprétations

existantes, il lui revient aussi d'examiner les préjugés qui peuvent se

glisser dans sa propre exégèse. En ce qui concerne celle du livre de Qohéleth,
il convient de ne pas insister sur les prétendus déficits théologiques du livre
et sur ce qu'il passe évidemment sous silence, mais sur ce qu'il sait, affirme
ou défend positivement. Il ne faudrait donc pas comparer les énoncés de



LE LIVRE DE QOHELETH. LES PARADIGMES DE L'HISTOIRE 215

Qohéleth à ceux du Nouveau Testament ou d'un autre livre vétérotestamentaire
et absolutiser une théologie spécifique due à une certaine conception du «canon
dans le canon». L'idée de l'au-delà et de la rétribution qui s'y réalise peut-
elle vraiment servir de critère pour juger les pensées de Qohéleth? Dans cette
hypothèse, ne faudrait-il pas écarter bon nombre d'autres livres vétérotestamentaires

ne connaissant pas cette idée? Quoi qu'il en soit, si l'on accorde trop
de poids à de telles comparaisons, on risque très vite de soupçonner Qohéleth
d'hétérodoxie, voire de lui contester sa place dans le canon de la Bible
hébraïque. Si l'on veut éviter ces conclusions, il est indispensable d'accepter
Qohéleth comme un interlocuteur qui mérite d'être écouté et qui peut partager
ses expériences, ses doutes, ses déceptions avec les chrétiens. Concrètement :

les énigmes qui ont tourmenté Qohéleth ne sont pas a priori les nôtres, mais

nous ne sommes pas a priori blindés contre elles. En résumé : il faut
abandonner l'attitude de supériorité à l'égard de Qohéleth 58. Alors il sera en mesure
de nous dire quelque chose et de garder son actualité 59.

58 Cf. aussi R. E. Murphy, Ecclesiastes (voir note 53), p. lxix.
59 Pour des tentatives dans ce sens, cf., par exemple, E. Glasser, Le procès du

bonheur par Qohelet, Paris, Cerf, 1970, p. 207-209 ; O. Kaiser, «Schicksal, Leid und

Gott. Ein Gespräch mit dem Kohelet, Prediger Salomo», in M. Oeming, A. Graupner

(éds), Altes Testament und christliche Verkündigung (Festschrift A.H.J. Gunneweg),

Stuttgart, Kohlhammer, 1987, p. 30-51 ; E. Bons, «Das Buch Kohelet in jüdischer und

christlicher Interpretation» (voir note 4), p. 347-355.


	Le livre de Qohéleth les "paradigmes" de l'histoire de son interprétation chrétienne

