Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 49 (1999)

Heft: 2: Situer Qohéleth : regards croisés sur un livre biblique

Artikel: Le livre de Qohéleth les "paradigmes” de I'histoire de son interprétation
chrétienne

Autor: Bons, Eberhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-650500

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-650500
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 131 (1999), P. 199-215

LE LIVRE DE QOHELETH
LES «PARADIGMES» DE L’HISTOIRE
DE SON INTERPRETATION CHRETIENNE

EBERHARD BoONS

Reésume

Cet article est consacré a ’histoire de 'interprétation chrétienne du livre
de Qohéleth, dans ses grandes étapes : l'interprétation patristique représentée
par Jérome (1), l'interprétation de Luther (2) et l'interprétation des XIX¢ et
XX siecles (3). Comme le livre de Qohéleth posait des probléemes a beaucoup
d’auteurs chrétiens — son prétendu «hédonismes» ainsi que sa théologie —,
larticle souleve les questions suivantes : 1) comment chaque époque a-t-elle
cherché a assumer ces difficultés? 2) Quelles traditions et quelles présuppo-
sitions influencent ’exégese actuelle du livre de Qohéleth? 3) Comment est-
il possible d’éviter dans ['avenir quelques impasses dans lesquelles cette
derniére s’est engagée?

Introduction : faire de ['exégeése, c’est aussi faire ['histoire de I’exégése !

Quiconque se consacre a 'exégese d’un livre biblique n’est guére com-
parable a un explorateur entrant dans une forét vierge comme dans une terra
incog-nita encore a explorer. Plus qu’avant, au seuil du XXI¢ siecle, s’impose
un constat tout a fait contraire : plus on s’engage dans I’interprétation d’un texte
biblique, plus on se rend compte que beaucoup d’autres ont déja essayé de le
comprendre, quoique sous différents angles d’approche, et qu’ils ont déja frayé
des chemins susceptibles d’étre empruntés. Méme si ’on vise a s’éloigner des
sentiers battus ou a proposer des perspectives nouvelles a I’interprétation
courante d’un texte, il n’en reste pas moins que nul ne peut échapper au milieu
intellectuel, épistémologique, théologique et ecclésiastique qui détermine
d’une facon ou d’une autre le choix des méthodes, des arguments, des termi-
nologies, etc. Dans les termes de 1’herméneutique récente s’inspirant de
Gadamer 2, on peut dire : comme toute interprétation, 1’exégése biblique est

! Nous empruntons cette formulation & J.-M. Porret, Les chrétiens et la Bible. Les
Anciens et les Modernes, Paris, Cerf, 1998, p. 12.

2 Cf. H.-G. GADAMER, Vérité et méthode. Les grandes lignes d’une herméneutique
philosophique, Paris, Seuil, 1976, p. 103 sq.



200 EBERHARD BONS

soumise a des traditions, a des présupposés, a des a priori qu’on fait siens,
souvent avec un certain automatisme. Etant donné que la recherche exégétique
requiert un remarquable effort de lecture, il est bel et bien possible qu’on morde
a I'hamecon d’un jugement séduisant ou d’une opinio communis qui, par la
suite, exercent une influence trés forte sur I’exégese proprement dite. Bref :
bien que 'exégese critique soit cens€e s opposer a toute lecture «tradition-
nelle» de la Bible, elle n'est pas dépourvue de traditions qui se glissent
aisément dans le processus de I'interprétation, qu’elles datent d’une époque
récente ou qu’elles remontent méme a une période antérieure aux débuts de
I’exégese historico-critique. Comme il est impossible de se soustraire comple-
tement a ces traditions — I’exégete ne pouvant pas échapper au «cercle her-
méneutique» —, I’herméneutique tire la conclusion qu’il convient de préciser
sa «précompréhension», afin que le raisonnement exégétique soit «intersub-
jectif». Comme les chrétiens partagent la Bible hébraique avec les juifs, il est
pour eux d’autant plus nécessaire de s’interroger sur leur «précompréhension»
et de réaliser comment ils se situent par rapport a I’ensemble de cette collection
de livres ou a un livre précis parmi eux.

Dans cet article, nous nous consacrerons a ['histoire de ['interprétation
chrétienne d’un seul livre biblique, a savoir le livre de Qohéleth, histoire dont
nous mentionnerons les grandes étapes : I'interprétation patristique représentée
par Jérome (1), 'interprétation de Luther (2) et I'interprétation des XIX® et
XX¢siecles (3), qui se distinguent nettement les unes des autres. En empruntant
un peu librement un terme a 1’épistémologie récente *, nous appellerons ces
étapes «paradigmes». Par la comparaison de ces paradigmes, nous essayerons
de répondre a trois questions : €tant donné que le livre de Qohéleth posait de
grands problemes a bon nombre d’auteurs chrétiens — son prétendu «hédo-
nisme» ainsi que sa théologie —, nous nous demanderons : 1) comment chaque
époque a cherché a gérer ces difficultés, 2) quelles traditions et quelles pré-
suppositions influencent I’exégese actuelle du livre de Qohéleth, et 3) comment
il est possible d’éviter a 1’avenir quelques impasses dans lesquelles cette
dernieére s’est engagée.

Les réflexions qui suivent et qui s appuient ¢a et la sur des recherches que
nous avons publiées antérieurement 4 ne sont a comprendre que comme une
esquisse. Elles seraient considérablement facilitées si nous disposions d’une
monographie présentant une vue d’ensemble de ’histoire de |’interprétation
de Qohéleth ou au moins I'une ou I'autre de ses étapes. Cette lacune reste a
combler °,

3 Cf. Tu. S. Kunn, La structure des révolutions scientifiques, Paris, Flammarion,
1983.

* Cf. E. Bons, «Das Buch Kohelet in christlicher und jiidischer Interpretation», in
L. SCHWIENHORST-SCHONBERGER (€d.), Das Buch Kohelet. Studien zur Struktur, Geschichte,
Rezeption und Theologie, Berlin-New York, de Gruyter, 1997, p. 327-361.

3 Outre les études de S. LEanza (voir notes 7 et 9) pour I’époque patristique, nous
disposons de la monographie de R. BERNDT, André de Saint-Victor (1 1175). Exégéte



LE LIVRE DE QOHELETH. LES PARADIGMES DE L'HISTOIRE 201

1. Jéréme exégéete du livre de Qohéleth — I’idée du contemptus mundi

Le Nouveau Testament ne cite jamais explicitement le livre de Qohéleth .
Aussi les Peres de I'Eglise n’ont-ils pu s”inspirer d’une exégése remontant déja
au christianisme primitif. En ce qui les concerne, nous devons les commen-
taires les plus anciens, qui ne nous sont parvenus que de fagon fragmentaire,
a Origene et a son éléve Denis d’ Alexandrie 7, tandis que la Metaphrasis in
Ecclesiasten de Grégoire le Thaumaturge ®, lui aussi éleve d’Origéne, nous a
€t transmise dans son ensemble. Au lieu de présenter les interprétations de
Qohéleth dues a ces auteurs, nous nous arréterons ici au Commentarius in
Ecclesiasten de Jérdme, qui date de 389, choix que justifient deux raisons :

1) C’est dans cet ouvrage que confluent plusieurs méthodes exégétiques,

y compris celles qu’avaient adoptées Origene et ses éleves .

2) Comme nous le verrons ci-dessous, le commentaire de Jérbme aura un
impact décisif sur la Wirkungsgeschichte de ce livre biblique au moins jusqu’a
la Réforme.

Dans le cadre de cet article ', nous n’insisterons que sur un aspect pri-
mordial du Commentarius in Ecclesiasten. Dans son introduction au livre,

et théologien, Paris/Turnhout, Brepols, 1991, qui est consacrée partiellement a I’inter-
prétation de Qohéleth, puis de deux articles de S. HoLm-NIELSEN, «On the Interpretation
of Qoheleth in Early Christianity», Vetus Testamentum 24 (1974), p. 168-177 ; «The
Book of Ecclesiastes and the Interpretation of it in Jewish and Christian Theology»,
Annual of the Swedish Theological Institute 10 (1976), p. 38-96. Pour Luther et son
interprétation de Qohéleth, cf. E. WoOLFEL, Luther und die Skepsis. Eine Studie zur
Kohelet-Exegese Luthers, Miinchen, Kaiser, 1958.

& Pour une discussion des passages invoqués en faveur de I’hypothése contraire,
cf. déja E. PopEcHARD, L’Ecclésiaste, Paris, Gabalda, 1912, p. 5 : «Mais dans la plupart
de ces cas il n’y a guére que de vagues ressemblances ou de simples coincidences
d’expression.» Les auteurs plus récents abondent dans son sens, cf. p. ex. J. VILcHEZ
LinpEz, Eclesiastés o Qohélet, Estella, Verbo Divino, 1994, p. 100.

7 Pour un complément d’information, en particulier sur la transmission des textes,
cf. S. LEanza, L'esegesi di Origine al libro dell’Ecclesiaste, Reggio Calabria, Parallelo,
1975 ; Ip., L Ecclesiaste nell'interpretazione dell’antico cristianesimo, Messina, Edas,
1975 ; Ip., «L’atteggiamento della pit antica esegesi cristiana dinanzi all’epicureismo
ed edonismo di Qohelet», Orpheus 3 (1982), p. 73-90.

8 Le texte suivi d'une traduction anglaise et d’'un commentaire est accessible dans
I’édition de J. Jarick, Gregory Thaumaturgos' Paraphrase of Ecclesiastes, Atlanta,
Scholars Press, 1990.

9 Cf. S. Leanza, «Sul Commentario all’Ecclesiaste di Girolamo. 11 problema
esegetico», in Y.-M. DuvaL (éd.), Jérome entre I'Occident et I’Orient. XVI centenaire
du départ de saint Jéréme de Rome et de son installation a Bethléem. Actes du Collogue
de Chantilly (septembre 1986), Paris, Etudes Augustiniennes, 1988, p. 267-282, spéc.
p. 275 : «Girolamo ha presente tutto questo ventaglio di possibilita che la precedente
tradizione esegetica gli offre, e, com’e suo costume, vi fa saltuariamente ricorso con
un certo eclettismo.»

10 Pour une étude plus fouillée de I'interprétation de Qohéleth par Jérdme, cf. outre
E. Bons, «Das Buch Kohelet in jiidischer und christlicher Interpretation» (voir note 4),
p. 332-339, les ouvrages suivants : S. LEaNzZA, «Sul Commentario all’Ecclesiaste di



202 EBERHARD BONS

JérObme rapporte 'avoir lu, a Rome, a Blesilla (fille de Paule et sceur
d’Eustochie qui ’ont suivi en Terre sainte), afin qu’il lui enseigne le mépris
de ce monde et I’encourage a tenir pour rien tout ce qu’elle pourrait percevoir
ici-bas !!. L’insistance mise sur le istud saeculum qui serait & mépriser est
motivée par un choix fondamental. C’est sur la premiére phrase du livre «vanité
des wvanités, dit Qohéleth, vanité des vanités, fout est vanité» (Qo 1,1)
qu’achoppe Jérdome, comme d’ailleurs les savants juifs de 1’ Antiquit€, désireux
d’exclure Iétude de la Tora de ce verdict '2. A condition que «tout» se réfere
uniquement a ce monde-ci, qui n’offre pas de profit permanent a ’homme,
Jérdome acquiesce a ce bilan négatif. Ce qui luil permet de partager I'avis de
Qohéleth en ce qui concerne le monde d’ici-bas, c¢’est I’expérience élémentaire
que nous sommes mortels et ne pouvons rien emporter. Dol 1a conclusion de
Jérome : «Comme tout le travail des mortels dont il a été question dans ce livre
aboutit a ce que la poussicre retourne a sa terre et I’dme retourne la d’ou elle
a été prise, il est d’une grande vanité de travailler en ce monde et d’acquérir
des choses qui ne serviront a rien.» '3

En tant que lecteur chrétien du livre de Qohéleth, Jérdme ne se contente
cependant pas d’une telle conclusion pessimiste, mais lui attribue une dimen-
sion restreinte : 1I’énoncé omnia vanitas ne se réfere qu’a ce monde-ci, aucu-
nement au monde qui nous attend aprés notre mort. En introduisant I’idée des
deux mondes, qui remonte déja a I’exégése rabbinique du livre de Qohéleth 4,

Girolamo» (voir note 9) ; A. Moreno Garcia, I. Boira SaLkz, «Concepcion jeronimiana
de los sentidos biblicos en el comentario de Qohélets», Estudios Biblicos 55 (1997),
p. 239-262 ; K. Barpski, /I Commentarius in Ecclesiasten di Girolamo. Dall’intenzione
del testo alle tradizioni interpretative. Estratto della dissertazione per il dottorato in
scienze bibliche al Pontificio Istituto Biblico, Roma, 1997. Il serait souhaitable que la
these elle-méme soit publiée. Pour une introduction aux commentaires de Jérbme en
général, cf. D. Brown, Vir trilinguis. A Study in the Biblical Exegesis of Saint Jerome,
Kampen, Kok, 1992, et récemment P. Jay, Jérdme, lecteur de I’Ecriture. La Vulgate
(Cahiers Evangile, Supplément, 104), Paris, Cerf, 1998.

' HigronyMmus, Commentarius in Ecclesiasten, éd. M. Adriaen, Turnhout, Brepols,
1959 (= CCL LXXII), p. 263 : «[...] cum adhuc Romam essem et Ecclesiasten sanctae
Blesillae legerem, ut eam ad contemptum istius saeculi provocarem, et omne quod in
mundo cerneret, putaret esse pro nihilo».

12 Cf., atitre d’exemple, le Targoum de Qo 1,3, cité d’aprés J. FERRER, M. TARADACH,
Un Targum de Qohéleth. Editio princeps du LMS. M-2 de Salamanca. Texte araméen,
traduction et commentaire critique, Geneve, Labor et Fides, 1998, p. 63 : «Quel avantage
y a-t-il pour 'homme apres sa mort de tout le travail qu’il a travaillé, sous le soleil
de ce monde, & moins qu’il ne soit préoccupé de [I’étude de la] Loi afin de recevoir
ce qui viendra de devant le Seigneur du monde?»

13 Higronymus, Commentarius in Ecclesiasten (voir note 11), p. 357 : «cum enim
cunctus mortalium labor, de quo in hoc volumine disputatum est, huc perveniat, ut
revertatur pulvis in terram suam et anima illuc redeat, unde sumpta est magnae vanitatis
est in hoc saeculo laborare et nihil profutura conquirere».

14 Cf. & ce propos bT Schab 30b ; LevR 23,10 ; KohR 1,3. Pour davantage de détails,
cf. K.J. DELL, «Ecclesiastes as Wisdom : Consulting Early Interpreters», Vetus Testa-
menium 44 (1994), p. 301-329, spéc. p. 314-316.



LE LIVRE DE QOHELETH. LES PARADIGMES DE L'HISTOIRE 203

Jérome arrive a atténuer le verdict de Qohéleth qui veut que rout soit vanité,
lequel n’implique pas que le chrétien doive s’abstenir de tous les dons de ce
monde-ci. Jérome ne plaide pas non plus pour une attitude indifférente ou
désabusée, mais invite a adopter une certaine dialectique : il faut regarder tout
ce qu’on possede sous le soleil avec la conscience que I’on va partir vers un
autre monde sur le soleil °. Cela n’empéche pas qu’on accomplisse ses devoirs
en cette vie, dans la mesure du possible 1, et dans la perspective du jugement
qu’il faut envisager. Jérome I’exprime par une formule trés concise : «Utilise
completement les choses du monde, en sachant qu’a la fin tu seras jugé.» !’

Terminons ici cette bréve présentation du commentaire hiéronymien de
Qoh¢leth et retenons-en deux aspects :

1) Contrairement a Qohéleth, Jéréme est convaincu de I'existence de deux
«mondes». Selon lui, le verdict vanitas vanitatum ne s’applique qu’au monde
d’ici-bas, dont la valeur est trés limitée pour le chrétien. Celui-ci est placé dans
une situation ambigué : d’une part, il sait que ce monde-ci, le monde sous le
soleil, ne vaut rien par rapport au monde a venir, a savoir le monde sur le soleil ,
d’autre part, ce monde-ci, quoique caduc, est créé par Dieu et, deés lors, mérite
d’€tre respecté. Aussi convient-il d’en estimer, mais non d’en surestimer, les
valeurs, y compris les joies qu’il offre indubitablement ; en méme temps,
JérOme invite ses lecteurs a se rappeler le jugement qui les attend apres leur
mort et a accorder, dans cette perspective, une plus grande attention aux
richesses spirituelles, par exemple 2 la lecture des Ecritures, qu’aux richesses
passageres de ce monde-ci qu’il faut partager avec les indigents '®,

2) Pour Jéréme, il est hors de doute que le livre de Qohéleth garde une
actualité pour les chrétiens. Afin de le montrer, il cite de nombreux passages
néotestamentaires susceptibles d’éclairer son interprétation du livre vétéro-
testamentaire. Aussi sa clé de lecture est-elle une clé chrétienne ou, plus
précisément, néotestamentaire, car ¢’est 1a qu’il trouve la solution des proble-
mes soulevés. Certes, pour Jérome, il revient une certaine autorité au livre de
Qohéleth parce que, selon une tradition qui ne sera contestée que beaucoup
plus tard, Salomon est censé en étre I’ auteur. A D’instar de nombreux savants
de I’époque patristique et médiévale, Jérdme tire cette conclusion du titre du

'S Pour la distinction entre «sous le soleil» et «sur le soleil», cf. K. BARDskI,
I{ Commentarius in Ecclesiasten di Girolamo (voir note 10), p. 38-56.

16 HigronyMmUS, Commentarius in Ecclesiasten (voir note 11), p. 278 : «cuncta quae
possidet quasi ad alia profecturus aspiciat, et quod potest bene faciat, in vita sua».

'7 HigronyMUS, ibid., p. 351 : «[...] abutere mundi rebus ut scias te in ultimo
iudicandum». Pour JérOme, 1'idée du jugement ne ressort pas seulement de Qo 11,9,
mais aussi de Qo 2,15 sq. LXX (cf. ibid., p. 269).

18 Cf. p. ex. HiIErRONYMUS, ibid., p. 278 : «Et quidquid supra habere possumus, in
pauperibus nutriendis et egentium largitione consummamus. Porro, quia caro Domini
verus est cibus, et sanguis eius verus est potus, iuxta aywynv, hoc solum in praesenti
saeculum bonum, si vescamur carne eius et cruore potemur, non solum in mysterio, sed
etiam in scripturarum lectione».



204 EBERHARD BONS

livre (Qo 1,1 : «Paroles de Qohéleth, fils de David, roi a Jérusalem»). Cepen-
dant, il ne porte aucun intérét au sens historique du texte, au sens ou 1’aurait
envisagé Salomon en tant qu’auteur présumé. A cela s’ajoute qu’il ne diffé-
rencie pas non plus entre le sens premier et son actualisation chrétienne. Cela
le sépare de I’exégese historico-critique, quoiqu’il ne cesse de mettre 1’accent
sur le sens littéral du texte, par rapport auquel le sens allégorique, si prépon-
dérant pour d’autres auteurs contemporains et postérieurs, joue un role plutot
secondaire 'Y, Malgré cette revendication au moins implicite du sens littéral,
il semble que JérOme soit préoccupé de ne reconnaitre qu’un sens essentiel du
texte et de le déceler par son exégése, a savoir le sens chrétien, qu’il considere
comme latent a I’époque vétérotestamentaire, mais accessible depuis I’avéne-
ment du Christ, I’ Ecclesiastes noster *V.

Comme nous "avons déja souligné, I'influence de Jérdme sur 1’interpré-
tation de Qohéleth dans I’Eglise latine est si énorme qu’il est 1égitime de le
considérer comme une des grandes autorités en ce domaine ?'. Aussi ne
s’étonne-t-on pas de retrouver les grandes lignes de son exégeése dans de
nombreux ouvrages qui, en le citant, s’inspirent de lui, en frisant parfois le
plagiat ?*. D’autre part, son influence est encore plus marquée dans les ouvra-
ges jugés plus «indépendants», qui n’hésitent pas, sans nommer Jéréme, a
reprendre ses idées centrales, dont celle du contemptus mundi. Citons a
titre d’exemple I’ Expositio historica in Ecclesiasten d’ André de Saint-Victor
(T 1175) qui, tout en s’éloignant de ’exégese allégorique, ne s abstient pas
de donner au livre de Qohéleth un sens spécifiquement chrétien. Des I’expli-
cation du premier verset, André évoque le theme du but du livre : «Il [Qohéleth]
veut attirer 1’esprit des auditeurs de ce livre de I’amour des choses caduques
et transitoires a celui des choses stables et permanentes, et il veut les exhorter
a estimer pour rien les choses terrestres et temporelles en s’attachant tres
fermement par I’amour aux choses célestes et éternelles.» 2 Comme chez

19 Cf. a ce propos S. LEanza, «Sul Commentario all’Ecclesiaste di Girolamo» (voir
note 9), p. 277, et récemment A. Moreno Garcia, J. Boira SaLez, «Concepcidn
jeronimiana» (voir note 10), p. 262 : «El Comentario [du livre de Qohéleth] es una
prueba de hasta qué punto Jerénimo tiene una clara preferencia por el sentido literal.»

20 Hieronymus, Commentarius in Ecclesiasten (voir note 11), p. 251.

2L Cf. S. LEaNzA, L’esegesi di Origine al libro dell’ Ecclesiaste (voir note 7), p. 68, etc.

22 Cf. par exemple un commentaire médiéval anonyme dont beaucoup de citations
correspondent presque littéralement au commentaire de Jérome. Pour les détails,
cl. S. LEanza, «Un capitolo sulla fortuna del Commentario all’Ecclesiaste di Girolamo :
il Commentario dello Ps. Ruperto di Deutz», Civilta classica e cristiana 3 (1985),
p. 357-389, spéc. p. 368 sq.

23 ANDRE DE SAINT-VICTOR, Expositio historica in Ecclesiasten, éd. R. Berndt, Turn-
hout, Brepols, 1991 (CCM 53B), p. 93 : «Intendit autem a rerum caducarum et transito-
riarum ad stabilium et permanentium amorem auditorum huius operis animos avocare
et, ut coelestibus et aeternis per amorem firmissime adhaerentes terrena et temporalia
pro nihilo ducant, admonere».



LE LIVRE DE QOHELETH. LES PARADIGMES DE L'HISTOIRE 205

Jérbme, cette explication est justifiée par I'idée de la vie dans 1’au-dela et par
celle de la rétribution qui attendra chacun au moment du jugement dernier. Vu
que Dieu récompense chacun selon ses mérites, le juste est invité a ne pas
compter sur les biens terrestres, mais a observer les commandements divins,
comme le prescrit Qo 12,12 %,

Le mépris du monde et 1’observation des commandements de Dieu : voila
les motifs que les auteurs chrétiens, qu’ils se réferent explicitement a Jérbme
ou non, ont longtemps tenus pour la quintessence du livre de Qohéleth, spo-
radiquement encore jusqu’au XIX® siecle 2.

2. L’exégese de Martin Luther — «Pas d’inquiétude pour les biens
de lexistence»

Martin Luther s’est occupé a plusieurs reprises du livre de Qohéleth. Une
esquisse de sa future interprétation nous est parvenue dans 1’avant-propos
(Vorrhede) que le réformateur écrit, en 1524, pour sa traduction allemande du
livre. Puis, en 1526, il donne un cours sur ce texte ; les notes prises par ses
¢leves et approuvées par Luther lui-méme sont publiées en 1532, sous le titre
Adnotationes in Ecclesiasten. Tout en rejoignant les idées déja exprimées dans
la Vorrhede, cet ouvrage, beaucoup plus détaillé, nous fournit des informations
précieuses sur la facon dont Luther interpréte le texte vétérotestamentaire. Par
ailleurs, quelques idées élaborées dans les Adnotationes sont reprises dans
plusieurs textes postérieurs dispersés, par exemple dans les Tischreden.

Dans le cadre de cet article, nous nous bornerons a résumer les grandes
lignes de I’interprétation du livre de Qohéleth par Luther %, interprétation qui,
comme nous le verrons, marque un tournant dans la Wirkungsgeschichte
chrétienne de ce texte vétérotestamentaire. Soulignons-en deux aspects fonda-
mentaux :

a) Comme les théologiens chrétiens antérieurs a lui, le Réformateur se
heurte au verdict vanitas vanitatum, mais il rejette explicitement 1'idée que
Qohéleth exhorte ses lecteurs au contemptus mundi. Selon lui, cette interpré-
tation fait violence au texte parce qu’elle obéit, en la recommandant, a la
tendance favorisant I’ascese et la fuite hors du monde, idée tout a fait absente

24 Cf, ANDRE DE SAINT-VICTOR, ibid., p. 93 : «Finis autem est timor Dei et custodia
mandatorum eius, sicut esse auctor in fine huius operis testatur [...]». Cf. ibid. (= Com-
mentaire de Qo 3,17), p. 112 : «Nunc iustus ab iniusto et impio plene discerni non potest.
In futuro autem Deus inter utrumque discernet, utrique secundum quod promeruit
retribuens».

25 Pour des détails, cf. E. PobecHArD, L'Ecclésiaste (voir note 6), p. 30 sq.

26 Pour une étude plus fouillée, cf. E. WoOLFEL, Luther und die Skepsis (voir note 5) ;
G. Wuite, «Luther on Ecclesiastes and the limits of human ability», Neue Zeitschrift
fiir Systematische Theologie und Religionsphilosophie 29 (1987), p. 180-194.



206 EBERHARD BONS

du texte vétérotestamentaire 2. Par contre, il faut revaloriser les parties du livre
souvent soupgonnées de cotoyer I’épicurisme et encourageant a bénéficier d’un
bonheur méme passager, car elles n’autorisent aucunement l’interprétation
proposée par Jérdme, mais suggerent précisément le contraire, par exemple de
se réjouir de la vie, d’avoir une attitude positive a 1’égard de sa femme 2%, etc.
Mais Luther n’en reste pas la. Il considere que 'idée du contemptus mundi
est contredite par la tradition biblique selon laquelle la création est bonne
(cf.Gn 1,31 ; 1 Tm 4,4)*. C’est justement dans cette tradition que Qohéleth
semble s’inscrire, et non pas dans la position adverse. Voila pourquoi, selon
Luther, le livre de Qohéleth invite ses lecteurs a prendre vis-a-vis de la création
une attitude opposée au contemptus mundi, et a se réjouir des dons que la création
offre quotidiennement : «Le dessein de ce livre est de nous enseigner a utiliser,
en rendant grace, les choses présentes et les créatures de Dieu, qui par la béné-
diction de Dieu nous sont données et nous ont été offertes avec largesse.»
b) A supposer que la création soit bonne, & quoi se réfere alors le verdict
vanitas vanitatum’? Selon Luther, ce n’est pas au niveau cosmologique qu’il
faut chercher le sens de cette expression, mais sur le plan de la vie individuelle,
concretement dans une expérience humaine fondamentale, dont le livre de
Qohéleth est imprégné : le désir de maitriser non seulement les problemes du
présent, mais aussi ceux de I’avenir rencontre des obstacles, parce que I’homme
est trés souvent confronté a I'échec de ses projets, qui ne s’accomplissent pas
de la fagon dont il le souhaite. Aussi rien ne peut-il garantir la réussite de ce
que I"homme se propose. Compte tenu de cette impuissance de ses projets,
[’homme ne peut que s’en remettre a la providence de Dieu, qui lui accorde
quotidiennement les dons dont il a besoin et qui seul est responsable des
résultats des efforts humains. Aussi I’homme n’a-t-il pas besoin de s’inquiéter
de I'avenir et de gaspiller ses forces en essayant de régler les problemes du
lendemain dans toute leur précarité. Qohéleth I'invite a vivre dans le présent,

27 Cf. M. LUTHER, Adnotationes in Ecclesiasten (WA 20, p. 7) : «Nec minus no-
cuerunt hoc libro false intellecto plurimi sanctorum patrum et illustrium in Ecclesia
Doctorum, qui senserunt Salomonem hoc libro docere contemptum mundi (ut vocant),
id est rerum creatarum et ordinatarum a Deo. Inter quos est S. Hieronymus. Hinc manavit
et per totam Ecclesiam grassata est ceu diluvium quoddam Theologia illa religiosorum
seu monasteriorum, ubi docebatur hoc esse Christianum deserere oeconomiam politiam
[...], fugere in deserta, separare se a societate hominum, vivere in quiete et silentio».

2 Cf. M. LutHEer, Vorrhede auff den prediger Salomo (WA.DB 10/2, p. 106):
«Auch leret es selbst [le livre de Qohéleth], das eyner soll guten mut haben mit seym
weybe, und des lebens brauchen etc.»

29 Cf. M. LUTHER, Adnotationes in Ecclesiasten (WA 20, p. 10) : «Quod ergo multi
praedicatores invehuntur in gloriam, carnem, hoc nihil facit ad nos. Damnare res ipsas
est stultum et impium. Aurum est bonum, magistratus est ordinatio divina, mulier est
res bona. Quae deus fecit, ut essent bona et concessit in usum nobis».

'M. LutHer, Adnotationes in Ecclesiasten (WA 20, p. 13) : «Est ergo [...] con-
silium huius libri erudire nos, ut cum gratiarum actione utamus rebus praesentibus et
creaturis Dei, quae nobis Dei benedictione largiter dantur ac donatae sunt».



LE LIVRE DE QOHELETH. LES PARADIGMES DE L’HISTOIRE 207

a se contenter de ce qui lui est accessible dans le moment présent et a agir
dans la conscience que ¢’est de Dieu que dépend toute réussite 3. 11 faut, par
conséquent, reconnaitre la sagesse et la puissance divines, et non se vanter de
sa présumée réussite en tant que fruit de sa propre habileté 2. Etant donné cette
interprétation du livre de Qohéleth, on ne s’étonnera pas de ce que Luther
emprunte au Sermon sur la montagne un texte dans lequel, selon lui, se
cristallise le message de Qohéleth et qui en constitue la clé de lecture : «Ne
vous inquiétez pas pour votre vie» (Mt 6,25). C’est dans ce sens que vont les
réflexions de Luther dans ses Adnotationes in Ecclesiasten et dans sa Vorrhede.
Dans les Adnotationes in Ecclesiasten, Luther ajoute au passage cité ci-dessus :
«[...] sans nous inquiéter de ’avenir, de facon a ce que simplement nous ayons
un ceeur tranquille et calme. Dans la suite du livre il nous exhorte 2 manger,
a boire et a nous réjouir avec I'épouse de notre jeunesse ; que 1’huile ne manque
pas sur notre téte et que nos vétements soient blancs» (cf. Qo 9,8 sq.). Or Luther
rapproche ces conseils de Qohéleth d'une autre citation du Sermon sur la
montagne, i savoir Mt 6,34 : «A chaque jour suffit sa peine.» 33 Ce texte rejoint
le contenu de la Vorrhede : «A chaque jour suffit sa peine. Voila le résumé
et le contenu de ce livre. Se soucier de nous revient a Dieu ; nos soucis finissent
par échouer et n’aboutissent qu’a une fatigue inutile et vaine.» *

Comment juger cette interprétation de Qohéleth? D’emblée, on note qu’elle
ne porte que sur la vie d’ici-bas, le jugement dernier et la vie dans I’au-dela
n’étant plus évoqués. A ce propos, I'exégese de Luther est incontestablement
plus proche des pensées de Qohéleth que celle de Jérdme et de ceux qui se
sont inspirés de ce dernier. Cela n’empéche pas que dans son exégese Luther
s’appuie sur deux présupposés, a l'instar de Jérome * :

a) L auteur du livre de Qohéleth est le roi Salomon, qui, doté de I’Esprit
Saint, n’est pas un sceptique, mais dans son cceur déja un chrétien.

b) C’est I’enseignement d’un tel auteur ayant déja une connaissance du
Christ que ’exégese chrétienne doit déceler.

31 Ct. a ce propos G. Whirte, «Luther on Ecclesiastes» (voir note 26), p. 188 sq.

32 Cf. Pinterprétation de Qo 1,2 dans : M. LuthEr, Tischreden (WA.TR I, N° 547,
p. 252) : «Sic est labor nobis reliquus, quod multa iubemus, et non fiunt nisi modica,
multa docemus, et non discuntur nisi modica [...] Quare sic Deus fecit? Ut ipse solus
sit sapiens et potens, qui si fierent nostra consilia et verba, efficiemur superbi et nobis
sapientiam et potentiam arrogaremus, quia vitio naturali ambimus sapientiae et potentiae
gloriam [...]. Und das ende vom lied heisst : Vanitas vanitatum und Soli Deo sapientia».

33 M. LUTHER, Adnotationes in Ecclesiasten (WA 20, p. 13): «sine sollicitudine
futurorum, tantum ut tranquillum et quietum cor habeamus. Sic in sequentibus adhortatur
nos, ut edamus et bibamus et laetemur cum uxore adolescentiae nostrae et ne oleum
capiti nostro deficiat et vestimenta nostra candida sint iuxta illud Christi *Sufficit diei
malicia sua’».

3 M. LutHer, Vorrhede auf den prediger Salomo (WA.DB 10/2, p. 106) : «Es ist
gnug das eyn iglich tag seyn ubel hat. Diser spruch ist die glose und ynnhalt dises buchs.
Sorgen fur uns gehort Gott zu, Unser sorgen feylt doch, und gibt eyttel verlorne miihe.»

35 Cf. BE. WoLseL, Luther und die Skepsis (voir note 5), p. 110 sq.



208 EBERHARD BONS

Voila pourquoi Luther n’hésite pas a introduire dans le livre vétérotesta-
mentaire un motif, parmi d’autres *°, qui lui est étranger : celui d’une relation
intime entre Dieu et le croyant qui peut compter sur la sollicitude de Dieu a
son égard. Une nouvelle fois, comme chez Jérdme, le Nouveau Testament, cette
fois-ci un texte du Sermon sur la montagne, fournit la clé de lecture du livre
de Qohéleth, quitte a lui préter un sens nouveau éclipsant toute allusion a ce
qu’on appelle d habitude son scepticisme.

Toutefois, I'exégese proposée par Luther a un trait en commun avec celle
de Jérdme : visant a une exégese chrétienne, Luther ne porte aucun intérét au
sens premier du livre de Qohéleth, et cela le distingue, comme Jérome, de
I’exégese historico-critique *’. Pour lui, le livre de Qohéleth n’a qu’un sens,
a savoir le sens chrétien que Luther trouve dans le Nouveau Testament. Il en
ressort que le livre de Qohéleth n’a nullement perdu son actualité pour les
chrétiens, mais garde sa valeur de lecture spirituelle.

3. L’exégese contemporaine — [l'infériorité de Qohéleth
par rapport au Nouveau Testament

Le développement de I'exégese moderne du livre de Qohéleth est caractérisé
par trois changements par rapport a I'interprétation ancienne et médiévale :

a) Abstraction faite de quelques voix divergentes, 1’origine salomonienne
du livre de Qohéleth n’était sérieusement controversée ni dans 1’ Antiquité ni
au Moyen Age. Ce sont les études de Hugo Grotius (1644) qui, en provoquant
un débat sur I'identité de I'auteur du livre, marqueront une rupture dans la
tradition. Des lors, les uns défendent avec ténacité I’authenticité salomonienne
du livre *8, tandis que les autres visent a prouver le contraire & partir de la
langue du livre, qui s’inscrit plutdt dans I’époque hellénistique que dans ["hé-
breu préexilique. Depuis, cette derniere estimation s’est avérée tout a fait
justifiée, puisque des études récentes ont montré que la langue du livre de
Qohéleth recele beaucoup de phénomenes propres non seulement a 1’hébreu
biblique tardif, mais aussi 2 I’hébreu mishnique et a I’araméen *°. Quoi qu’il

3 Cf. le jugement de G. WHITE, «Luther on Ecclesiastes» (cf. note 26), p. 181, qui
va jusqu’a dire : «The commentary is of great interest for the study of Luther’s thought,
mostly because, as a piece of exegesis, it is extremely tendentious ; what Luther writes
is a straightforward exposition of his ideas, minimally influenced by the text that he
is supposedly commenting on. This is not unconnected with the fact that the world-view
of Ecclesiastes [...] is in many ways diametrically opposed to Luther’s outlook. Luther
must, therefore, come up with some quite remarkable arguments in order to prove that
the author of Ecclesiastes did not mean what he appears to mean.»

31 Cf. E. WOLFEL, Luther und die Skepsis (voir note 5), p. 114-116.

3% Pour davantage de détails, cf. les commentaires, p. ex. J. VILCHEZ LINDEZ,
Eclesiastés o Qohélet (voir note 6), p. 21-24.

3 Cf. entre autres 1’étude de A. ScrHoors, The Preacher Sought to Find Pleasing
Words, Leuven, Peeters, 1992, passim.



LE LIVRE DE QOHELETH. LES PARADIGMES DE L'HISTOIRE 209

en soit, la nouvelle datation n’est pas sans conséquences. Alors qu’auparavant
I"autorité du livre de Qohéleth semblait «garantie» par son auteur présumé,
cens¢ avoir rédigé la «trilogie» des Proverbes, du Cantique des Cantiques et
du livre de Qohéleth, la découverte de Grotius a valu au texte une certaine perte
d’autorité, lacune qui, comme nous le verrons, restait a combler. En effet, si
I"auteur du livre est un savant juif anonyme de 1’époque hellénistique et non
pas Salomon en tant que précurseur du «nouveau Salomon», ¢’est-a-dire de
Jésus-Christ, le rapport entre le livre de Qohéleth et le Nouveau Testament doit
étre redéfini.

b) L autorité religieuse du livre de Qohéleth faisait I’objet de discussions
rabbiniques, controverses attestées surtout dans des sources mishniques et
talmudiques, mais aussi ailleurs 4°. Faisons abstraction de la question de savoir
st la canonicité du livre était effectivement en débat apres ’assemblée de
Yabneh #!. Ne citons qu’un argument important permettant aux défenseurs du
livre de I"accepter comme texte conforme a la Tora : selon le Talmud baby-
lonien (bT Shab 30b), le livre de Qohéleth «finit par les paroles de la Tora».
Sans aucun doute, cela se réfere a Qo 12,13 : «Crains Dieu et observe ses
commandements». Evidemment, un tel argument, parmi d’autres que nous ne
mentionnerons pas ici 42, était susceptible de faire ressortir la conformité du
livre de Qohéleth a la Tora et de lui assurer par conséquent sa place dans la
Bible hébraique. Inutile de dire que pour les rabbins, Qo 12,13 était la parole
de Salomon invitant ses lecteurs a respecter la Tora, en dépit des nombreux
textes du livre suspects d’hédonisme. Pour I’exégese moderne, la situation est
complétement différente : elle conteste non seulement que le livre de Qohéleth
ait été rédigé par Salomon, mais aussi que les épilogues appartiennent au livre
original. Comme la critique des sources a laquelle on a recours le montre,
Qo 12,9-14 est un ajout secondaire, formulé par un ou plusieurs auteurs ano-
nymes. C’est surtout Qo 12,13-14 qui aurait été ajouté dans le but de «cano-
niser» le livre, sans que ces versets soient pour autant entierement conformes
au livre qui précede **. Autrement dit : soucieux de rapprocher le livre de

40 Pour une présentation de ces textes, cf. p. ex. E. PODECHARD, L'Ecclésiaste (voir
note 6), p. 7-13; K. J. DeLL, «Ecclesiastes as Wisdom» (voir note 14), p. 313-317.

*!I Pour une nouvelle approche de cette question, cf. M. J. BRoyDE, «Defilement of
the Hands, Canonization of the Bible, and the Special Status of Esther, Ecclesiastes,
and Song of Songs», Judaism 44 (1995), p. 65-79.

42 Cf. a ce propos les ouvrages cités dans la note 40.

4 Cette interprétation de Qo 12,13-14 est bien répandue (exception : R. GORrDIS,
Koheleth. The Man and His World, Northvale-London, Jason Aronson, 1995, p. 341).
Cf. par exemple K. GALLING, «Stand und Aufgabe der Kohelet-Forschung», Theolo-
gische Rundschau 6 (1934), p. 355-373 : «Mit dieser Summa ist Koh. in der Tat
synagogenfihig geworden.» D. MicueL, Qohelet, Darmstadt, Wissenschaftliche Buch-
gesellschaft, 1988, p. 118, va jusqu’a parler de «Fehlinterpretationen», sans pour autant
préter aux auteurs I’intention de tromper (cf. p. 120). Pour les problemes que cette
interprétation présente, et pour un jugement plus nuance, cf. récemment J.-M. AUWERS,
«Problemes d’interprétation de 1'épilogue de Qohélet», in A. ScHOORs (ed.), Qohelet



210 EBERHARD BONS

Qohéleth de la Tora, I'auteur ou les auteurs de Qo 12,13-14 s’¢loignent pa-
radoxalement du contenu du livre. Voila pourquoi la question surgit & nou-
veau : qu’'en est-il alors de la valeur religieuse du livre de Qohéleth lui-méme,
une fois enlevé le cadre théologique qui ne lui est pas entierement conforme?

c) Des que I'exégese moderne met 1’accent, pour un livre donné, sur son
sens premier qu’il s’agit de reconstituer par les méthodes historico-critiques,
il n’est plus légitime de transposer des idées néotestamentaires dans le livre
de Qohéleth et de lui conférer ainsi un sens qui lui était €tranger. En d’autres
termes : 1l n’est plus possible de canoniser ni de baptiser ce texte vétéro-
testamentaire en recourant aux méthodes mentionnées. Le livre de Qohéleth
est-il alors un «corps €étranger» dans le canon biblique, qui ne doit qu’a des
interprétations erronées sa place dans cette collection de livres, place qu’il ne
mérite pas? [ existe effectivement des biblistes qui penchent pour un tel avis .

Comment cet état de choses se refléte-t-il dans I'exégese des XIX® et
XX siecles? D’emblée on peut dire que de nombreux auteurs chrétiens cher-
chent a mettre le «message» du livre de Qohéleth en rapport avec le christia-
nisme et a lui attribuer une valeur particuliere pour les chrétiens. Souvent, ces
considérations se trouvent dans les introductions des commentaires, particu-
liecrement dans des chapitres résumant ’exégese développée par la suite ou
élaborant I"herméneutique qui déterminera cette derniere. Sans pour autant nier
I’existence d’autres approches, nous présenterons ici un modele qui sert a
caractériser le rapport entre Qohéleth et le christianisme : le modele du progres
de la révélation. De toute évidence, ce modele adapte certains éléments de la
philosophie de I'histoire de Hegel, bien que le langage de cet auteur ne se
reflete que dans des ouvrages du XIX® et du début du XX€ siecle. Plus tard,
une certaine désaffection pour ce langage est incontestable, le rapport entre
Qohéleth et le Nouveau Testament demeurant en principe identique.

Un des premiers exégetes a recourir au modele mentionné est I’allemand
Franz Delitzsch dont le commentaire de Qohéleth, datant de 1875, cherche a
mettre en relief 1’écart entre Qohéleth et le Nouveau Testament. Nous n’en
citerons que quelques pensées importantes : Delitzsch s’efforce de montrer que
Qohéleth releve d'un degré de développement de la révélation inférieur au

in the Context of Wisdom, Leuven, Peeters, 1998, p. 267-282, spécialement p. 280 sq. ;
TH. KrUGER, «Die Rezeption der Tora im Buch Kohelet», in L. SCHWIENHORST-SCHONBERGER
(éd.), Das Buch Kohelet (voir note 4), p. 303-325, spécialement p. 303-306.

4 Cf. R. B. SaLTERs, «Qoheleth and the Canon», Expository Times 86 (1974-75),
p- 339-342, spécialement p. 342 : «And yet, in a sense, it was a disaster for Qoheleth
that the book came to be included in the Canon.» D. MicHeL, Qohelet (voir note 43),
p. 122 : «[...] sie [les exégetes modernes] geraten in dem Bestreben, nach dem von dem
Verfasser urspriinglich gemeinten Sinn zu fragen, nicht selten unversehens in die Front
derer, die vor fast zweitausend Jahren die Aufnahme des Buches in den Kreis der
Heiligen Schriften ablehnten. Und damit stehen sie vor einer eigenartigen Aufgabe :
nach der Tradition ihrer Kirche gehort das Buch in den Kanon — nach ihrer Einsicht
hatten eher diejenigen recht, die es nicht im Kanon haben wollten.»



LE LIVRE DE QOHELETH. LES PARADIGMES DE L’HISTOIRE 211

Nouveau Testament et dépassé par ce dernier. Comme ce développement est
cens€ €tre «organique» et cohérent, Qohéleth ne représente cependant pas un
€lément étranger : dans la mesure o il témoigne de I’insuffisance du degré
inférieur, particulierement d’une vision de la vie terrestre fermée a I'idée de
la vie dans 1'au-dela, il révele indirectement la nécessité du degré supérieur.
Concretement, celui-ci consiste a rendre la vie céleste accessible a I’humanité
et nécessite une nouvelle révélation divine : celle dont témoigne le Nouveau
Testament *. Certes, Delitzsch reconnait qu’aucune résignation ne transparait
dans le livre de Qohéleth, et que le motif qui sous-tend ses €énoncés est la crainte
de Dieu *°. Cela n’empéche pas que le livre de Qohéleth reflete, pour Delitzsch,
une connaissance humaine préliminaire, qui n’a pas encore atteint la plénitude
de celle qui rend possible la révélation néotestamentaire.

Pour ce qui est du monde francophone, nous devons a Emmanuel
Podechard (1 1951) le commentaire le plus détaillé en langue frangaise, qui
date de 1912. Le paragraphe qui nous intéresse est intitulé «Le role de Qohéleth
dans le développement de la religion» (p. 196-198). En un certain sens,
Podechard présuppose un modele du progres de la révélation analogue a celui
de Delitzsch, mais il place les accents un peu différemment. Il a en commun
avec Delitzsch d’insister sur I'idée suivante : le livre de Qohéleth traduit une
certaine insuffisance en ce qui concerne sa vision du monde, insuffisance que
plus tard le Nouveau Testament comblera : «Il [Qohéleth] a ressenti comme
personne avant lui la vanité des choses créées et le besoin d’un surcroit [...].
Il n’entendait certes pas démontrer ’existence des rétributions futures, mais
il a établi avec une rare vigueur une des prémisses qui rendaient cette con-
clusion nécessaire.» 4’

Contrairement a Delitzsch, qui n’accorde guére d’attention a ce probleme,
Podechard consacre quelques lignes a la question de la «valeur permanente»
du livre de Qohéleth. Cependant, la réponse de Podechard est ambigué : d'une
part, il ne met pas en doute une certaine actualité du livre pour les chrétiens ;
d’autre part, le modele du progrés I’améne a nuancer cette opinion. En effet,
pour lui, I’affirmation par Qohéleth de la vanité du monde demeure valable,
parce que «tout un aspect de la spiritualité chrétienne s’est inspiré de lui et

45 Cf. F. DeLitzscH, Hoheslied und Koheleth, Leipzig, Dorffling & Franke, 1875,
p. 189 : «Ein neutestamentlicher Glaubiger wiirde ein Buch wo [sic, lege @ ‘wie’] [...]
das B[uch] Koheleth nicht schreiben kénnen ohne Versiindigung an der geoffenbarten
Wabhrheit, ohne Verleugnung der unterdef ermoglichten besseren Erkenntnis, ohne
Riickfall auf einen iiberwundenen Standpunkt. Der Verflasser] des B[uches] Koheleth
gehort der Offenbarungsreligion auf ihrer alttest. Vorstufe an, er ist ein vorchristlicher
Gliubiger.» Ibid., p. 191 : «Das Bluch] Koheleth ist [...] ein Thatbeweis fiir die Unzu-
linglichkeit der Offenbarungsreligion in ihrer alttest{amentlichen] Gestalt [...] Soll das
Dunkel der Erde sich lichten so muB ein Neuer Bund aufgerichtet werden, indem die
himmlische Liebe [...] in die Menschheit eintritt und Siinde, Tod, Hades tiberwindet und
den Schwerpunkt des Menschendaseins aus dem Diesseits ins Jenseits verlegt.»

¥ Cf. ibid., p. 190.

47 E. PopECHARD, L’Ecclésiaste (voir note 6), p. 196 sq.



212 EBERHARD BONS

[que] nombreuses sont les dmes qui lui ont demandé des lecons de détache-
ment.» ¥ Alors que Qohéleth enseigne ainsi aux chrétiens sinon le contemptus
mundi, du moins une certaine sobriété en ce qui concerne les choses de ce
monde-ci, «le progrés de la révélation a heurcusement frappé de caducité
plusieurs de ses éléments. Devant la foi aux rétributions futures, les plaintes
de Qohéleth tombent, au moins au sens ou il les écrivait, et ses conclusions
pratiques n’ont plus de raison d’étre.» 4

En conclusion, Podechard semble partir de I’idée essentielle suivante : 1’in-
fériorité de Qohéleth par rapport au Nouveau Testament, infériorité due au progres
de la révélation. 11 en ressort que le chrétien peut en tirer des legcons, tout en se
rendant compte que Qohéleth est dépassé par le Nouveau Testament 0,

A en juger par les nombreux commentaires et introductions parus au cours
du XX°¢ siecle, on peut dire que beaucoup d’auteurs chrétiens suivent les
chemins déja empruntés par Delitzsch et Podechard — qu’ils adoptent la ter-
minologie hégelienne ou non. Bien entendu, méme cette idée de base, le
développement de la révélation, se concrétise dans un éventail de nuances en
ce qui concerne la fagon de concevoir la différence entre Qohéleth et le
Nouveau Testament : comme Podechard, les uns soulignent plutot I'insuffi-
sance des réflexions de Qohéleth et la nécessité d’une révélation divine com-
plémentaire, sans pour autant contester une certaine valeur religieuse du livre,
méme pour le lecteur chrétien °!. D’autres, par contre, ne voient qu’un abime

infranchissable entre Qohéleth et le Nouveau Testament, Qohéleth traduisant

I’échec de la religion vétérotestamentaire 2.

8 Ibid., p. 197.

¥ Ibid., p. 197.

SV Ibid., p. 199 : «Le livre qui contenait une pareille doctrine [celle de la vanité des
choses terrestres sauf la vertu et celle de la rétribution annoncée en Qo 12,13 sq.] méritait
d’entrer dans le recueil des Ecritures, et tout dépassé qu'il soit par la révélation évan-
gélique, il peut €tre utile encore aux chrétiens.»

SUCf. par exemple L. GAUTIER, Introduction & I’Ancien Testament, t. 11, Lausanne,
Payot, 19393, p. 183 : «[...] il montre ce qui manque 4 la religion de I'A.T. pour satisfaire
nos besoins.» H. DUESBERG, art. «Ecclésiaste», Dictionnaire de Spiritualité, t. IV, Paris,
Beauchesne, 1961, col. 40-52, spécialement col. 47 : «Ce qu’il attendait sans bien le
savoir, ¢’€tait I'avenement du royaume. Quand Jésus descendit comme tous les morts
au shéol et qu’il en fit éclater les murailles par sa seule présence, Qohéleth put con-
templer 'unique conclusion que réclamait son enseignement.» G. Ravasi, Qohelet,
Cinisello Balsamo, Paoline, 1988, p. 56 : «La parola ‘ispirata’ di Qohelet & anche da
interpretare alla luce della progressivita pedagogica della stessa rivelazione divina [...]
In questo senso si puo dire che per il cristiano la parola di Qohelet & come un indice
puntato verso la pienezza di Cristo in cui la tensione della ricerca e dell’autore
anticotestamentario trovera una risposta conclusiva e non evasiva.»

52 Cf. par exemple G. WiLpEBOER, «Der Prediger», in K. BUbDE ET AL., Die fiinf
Megillot, Freiburg i. B.-Leipzig-Tiibingen, Mohr, 1898, p. 109-168, spéc. p. 119 : «Kohelet
[...] ist ein wertvolles Dokument aus der Geschichte von Israels einzigartiger Religion.
Seine Bedeutung fiir die Geschichte des Reiches Gottes ist aber rein negativ. Es spricht
aus ihm ein schreiendes Verlangen nach Befriedigung geistiger Bediirfnisse und Note,
wie solche im ganzen AT nicht riickhaltloser aufgedeckt sind als hier, ein Verlangen,



LE LIVRE DE QOHELETH. LES PARADIGMES DE L’HISTOIRE 213

La critique adressée au livre de Qohéleth ne s’ arréte pas 1a. En fait, on essaie
non seulement de le détacher du Nouveau Testament, mais on souligne aussi
les différences incontestables entre lui et les autres écrits vétérotestamentaires,
concernant notamment sa facon de parler de Dieu qu’il n’interpelle pas a la
deuxieme personne, le fait qu’il passe sous silence I'histoire du salut, etc.
Tandis que quelques-uns ne surévaluent pas ces différences >3 — d’autres livres
sapientiaux comme Job n’évoquant pas non plus I"histoire d’Israél —, bon nombre
de biblistes tirent la conclusion opposée : ils vont jusqu’a reprocher a Qohéleth
que son Dieu ne soit ni celui de la foi israélite ni celui de la foi chrétienne >,

A cela s’ajoute, chez d’autres, un mépris général a I'égard de la littérature
sapientiale, parce qu’elle tente d’enfermer le rapport entre Dieu et le monde
dans un systeme inadéquat, celui de la rétribution (7un-Ergehen-Zusammen-
hang), considérée comme une impasse méme au sein de la pensée vétérotes-
tamentaire . Lu dans une telle optique, le livre de Qohéleth ne réfute pas
seulement la doctrine de la rétribution qui se montre fausse, mais confirme
aussi I'échec de la sagesse vétérotestamentaire en général *°. S’il ne renoue
pas avec les theologoimena importants de I’Ancien Testament, particuliere-
ment avec 1’agir de Dieu dans ['histoire, c¢’est qu’il est censé défendre une
religiosité proche de I’ Urheberreligion, selon laquelle un Dieu «déiste» a créé
I"univers, mais s’en est retiré ensuite. En derniere analyse, ¢’est cette croyance
qui, d’apres I'interprétation citée, explique ce qu’on appelle habituellement le
pessimisme, voire le nihilisme de Qohéleth >7.

On pourrait facilement allonger cette présentation tres sommaire des lec-
tures contemporaines du livre de Qohéleth. Cela montrerait qu’en raison de
ses présumés «manques» au plan théologique, bien des biblistes considerent
Qohéleth comme un «outsider» non seulement par rapport au Nouveau Tes-
tament, mais aussi par rapport au reste de 1I’Ancien Testament. Au lieu de

das nur in dem gestillt werden konnte, der das ewige Leben ist und das ewige Haus
in dem Vaterhaus mit seinen vielen Wohnungen (Joh 14,2) erkennen ldsst.»

53 Cf. récemment R. E. MureHy, Ecclesiastes, Waco, Texas, Word, 1992, p. Ixviii ;
R.N. WhyBraY. «Qohelet as a Theologian», in A. ScHoors (éd.), Qohelet in the Coniext
of Wisdom (voir note 43), p. 239-265, spécialement p. 245 sq.

3% Cf. p. ex. A. Launa, Kohelet, Neukirchen-Vluyn, Neukirchener Verlag, 1978 ;
D. MicueL, Untersuchungen zur Eigenart des Buches Qohelet, Berlin-New York, de
Gruyter, 1989, p. 289.

55 Cf. H. D. Preuss, Einfiihrung in die alttestamentliche Weisheitsliteratur, Stutt-
gart, Kohlhammer, 1987, p. 189.

56 Cf. H.-P. MULLER, «Der unheimliche Gast. Zum Denken Kohelets», Zeitschrift
fiir Theologie und Kirche 84 (1987), p. 440-464, spéc. p. 454-458.

57 Cf. H.-P. MULLER, «Neige der alttestamentlichen ‘Weisheit’. Zum Denken
Qohilits», Zeitschrift fiir die Alttestamentliche Wissenschaft 90 (1978), p. 238-264,
spée. p. 242 sq. ; Ip., «Der unheimliche Gast» (voir note 56), p. 457. Pour une inter-
prétation plus équilibrée de la conception de Dieu chez Qohéleth, cf. J. ViLchez LiNpez,
Eclesiastés o Qohélet (voir note 6), p. 444 sq.; R.IN. WHysray, «Qoheleth as a
Theologian» (voir note 53), p. 246 sq.



214 EBERHARD BONS

«baptiser» Qohéleth, comme Jérdme et Luther I’ont fait, cette approche con-
siste plutot a I’éloigner du Nouveau Testament, pour d’autres aussi de I’ Ancien
Testament. De quelque fagon qu’on veuille juger cette lecture du livre biblique,
elle présente un inconvénient : entre Qohéleth et le Nouveau Testament, entre
Qohéleth et les chrétiens, 1’abime est tellement insurmontable que, pour ces
derniers, le livre ne garde guere de sens et d’actualité.

4. Conclusion

Pour en revenir au début de cet article, particulierement au probleme de
la précompréhension, il convient de tirer quelques conclusions de ce bref
parcours de I’histoire de 'interprétation de Qohéleth.

a) Depuis I’époque patristique, beaucoup de générations de chrétiens
n’éprouvaient aucune difficulté a revendiquer pour eux-mémes le livre de
Qohéleth. Comme selon 2 Tm 3,16 «toute Ecriture est inspirée et utile pour
enseigner», méme pour un texte problématique comme Qohéleth, il s’avérait
nécessaire d’en dégager le sens chrétien. Voila la précompréhension qui per-
mettait de faire d’emblée de Qohéleth un «chrétien assimilé». Par contre, qu’on
insiste sur le contemptus mundi ou sur I’interprétation proposée par Luther, les
deux lectures supposent qu’'on éclipse le sens premier, non chrétien, du texte
vétérotestamentaire, qui ne joue pas de role. En ce qui concerne I’exégese
scientifique, il va de soi qu’elle ne peut pas renouer avec ces deux lectures
du livre de Qohéleth, méme si 'un ou I'autre argument garde une certaine
valeur.

b) Contrairement a Jérdme et a Luther, I’exégése historico-critique se
propose de reconstituer le sens premier d’un texte donné. En ce qui concerne
le livre de Qohéleth, il est intéressant de voir que bon nombre de biblistes
chrétiens ne se limitent pas a cette démarche, mais montrent du doigt les
prétendus déficits théologiques de Qohéleth vus dans une optique chrétienne.
Quelques-uns ne s’abstiennent méme pas de formuler des jugements trés
critiques a 1’égard de ce livre vétérotestamentaire.

c¢) Si I’exégese du livre de Qohéleth se fait dans une ambiance chrétienne,
il n’est pas forcément nécessaire de supprimer une précompréhension corres-
pondante dans le processus de ’interprétation. Il faut bien au contraire en étre
conscient, d’autant qu’on peut s’attendre a ce que les lectures citées exercent
une certaine influence sur I’exégese a venir. A supposer qu’on ne veuille pas
tomber dans les picges signalés, quelle attitude faut-il adopter? Comme la tiche
de I'exégete n’est pas seulement d’examiner de fagon critique les interpréta-
tions existantes, il lui revient aussi d’examiner les préjugés qui peuvent se
glisser dans sa propre exégese. En ce qui concerne celle du livre de Qohéleth,
il convient de ne pas insister sur les prétendus déficits théologiques du livre
et sur ce qu’il passe évidemment sous silence, mais sur ce qu’il sait, affirme
ou défend positivement. Il ne faudrait donc pas comparer les énoncés de



LE LIVRE DE QOHELETH. LES PARADIGMES DE L’HISTOIRE 215

Qohéleth a ceux du Nouveau Testament ou d’un autre livre vétérotestamentaire
ct absolutiser une théologie spécifique due a une certaine conception du «canon
dans le canon». L’idée de I’au-dela et de la rétribution qui s’y réalise peut-
elle vraiment servir de critére pour juger les pensées de Qohéleth? Dans cette
hypothese, ne faudrait-il pas écarter bon nombre d’autres livres vétérotesta-
mentaires ne connaissant pas cette idée? Quoi qu’il en soit, si I’on accorde trop
de poids a de telles comparaisons, on risque tres vite de soupconner Qohéleth
d’hétérodoxie, voire de lui contester sa place dans le canon de la Bible hé-
braique. Si ’on veut éviter ces conclusions, il est indispensable d’accepter
Qohéleth comme un interlocuteur qui mérite d’étre écouté et qui peut partager
ses expériences, ses doutes, ses déceptions avec les chrétiens. Concrétement :
les énigmes qui ont tourmenté Qohéleth ne sont pas a priori les nOtres, mais
nous ne sommes pas a priori blindés contre elles. En résumé : il faut aban-
donner I"attitude de supériorité a I’égard de Qohéleth *%. Alors il sera en mesure
de nous dire quelque chose et de garder son actualité >°.

58 Cf. aussi R. E. Mureny, Ecclesiastes (voir note 53), p. lxix.

59 Pour des tentatives dans ce sens, cf., par exemple, E. GLASSER, Le proces du
bonheur par Qohelet, Paris, Cerf, 1970, p. 207-209 ; O. Kaiser, «Schicksal, Leid und
Gott. Ein Gespriich mit dem Kohelet, Prediger Salomo», in M. OEMING, A. GRAUPNER
(éds), Altes Testament und christliche Verkiindigung (Festschrift A.H.J. Gunneweg),
Stuttgart, Kohlhammer, 1987, p. 30-51 ; E. Bons, «Das Buch Kohelet in jiidischer und
christlicher Interpretation» (voir note 4), p. 347-355.



	Le livre de Qohéleth les "paradigmes" de l'histoire de son interprétation chrétienne

