
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 49 (1999)

Heft: 2: Situer Qohéleth : regards croisés sur un livre biblique

Artikel: Qohéleth et le canon des Ketubim

Autor: Pury, Albert de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-650499

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-650499
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 131 (1999), P. 163-H

QOHÉLETH ET LE CANON DES KETUBIM *

Albert de Pury

Résumé

La collection des douze Ketubim du canon massorétique a son origine
probable dans les milieux (proto-)pharisiens du milieu du IIe siècle av. notre
ère. Les Ketubim se présentent comme une anthologie de genres littéraires,
certains livres (notamment Ps, Pr ou Ct) étant eux-mêmes construits selon le

principe de l'anthologie. Les Ketubim bibliques se veulent une réplique juive
au canon littéraire grec qui s'était imposé, dès le IIIe siècle, dans la culture
hellénistique et qui se composaitpour l'essentiel d'Homère, d'Hésiode et d'une
sélection des Tragiques. La collection pharisienne des douze Ketubim semble

cependant avoir été précédée par deux collections plus restreintes, visant
chacune à adjoindre à la Tora et aux Nebiim une troisième partie : d'une part
le Psautier, d'autre part les «Ketubim humanistes» (Jb, *Pr, Ct, Qo). Comme
le montre le premier épilogue de Qo (Qo 12,9-11), Qohéleth lui-même pourrait
avoir été l'architecte et l'éditeur de ce canon littéraire de quatre livres. Le
deuxième épilogue (Qo 12,12-14), qui appartient à une phase plus tardive,
témoigne de l'intégration de ces «Ketubim humanistes» dans la collection
pharisienne des Ketubim canoniques.

On s'est souvent demandé pour quelle raison un livre qui se fait fort, à

longueur de chapitres, de pourfendre toutes les espérances dont se nourrissent
les humains, d'ébranler la confiance avec laquelle ils abordent la vie, de

démasquer la vanité de toutes choses, comment un livre aussi critique, aussi

caustique, aussi dévastateur avait pu trouver sa place dans un canon d'Ecritures
considéré comme normatif tant par le judaïsme que par le christianisme. On
aime à rappeler à ce propos que l'entrée - ou du moins le maintien - de

Qohéleth dans le canon ne s'est pas fait sans susciter quelques objections, mais

on finit toujours par se féliciter que cet écrit n'ait pas succombé à la censure

rabbinique ou ecclésiastique et qu'ainsi ce petit joyau du scepticisme antique
(dans sa variante juive) soit parvenu jusqu'à nous.

Une première version de cet exposé a été donnée à Leuven le 1er août 1997, au

Colloquium Biblicum Lovaniense XLVI.



164 ALBERT DE PURY

La question que j'aimerais soulever aujourd'hui est la suivante : dans quelle
mesure le livre de Qohéleth n'aurait-il pas quelque chose à nous révéler sur
la fonction et la nature même de la troisième partie du canon biblique et,

inversement, dans quelle mesure la collection des Ketubim (c'est-à-dire des

Ecrits) ne pourrait-elle nous éclairer sur l'esprit qui, en fin de compte, anime

Qohéleth et lui donne son inépuisable ressort?

1. Les Ketubim dans le débat sur le canon de la Bible hébraïque

Selon la théorie classique, dominante depuis Heinrich Graetz (1871) ', les

trois parties du Canon vétérotestamentaire se sont constituées successivement,
même si nombre de textes ou même de livres complets qui se sont retrouvés
à l'intérieur de l'une ou de l'autre de ces trois collections pourraient avoir été

contemporains. On estime en général que la Tora a été déclarée close avant
la fin de l'époque perse, entre 400 et 330 au plus tard 2, tandis que l'édition
des Nebiim (c'est-à-dire des Prophètes) sous leur forme actuelle (avec
coordination des Nebiim rishonim et des Nebiim aharonim) se situerait vers
l'an 200 3, c'est-à-dire à la fin de l'ère ptolémaïque en Palestine. Quant aux
Ketubim, ils formeraient une collection beaucoup plus hétéroclite et plus
ouverte. Sa clôture n'aurait été décidée qu'à la fin du Ier siècle de notre
ère, dans le contexte de l'émergence du judaïsme rabbinique au «Concile de

Yabneh»4. Après la destruction du Temple en 70, la clôture du recueil des

Ketubim et, par là, de ia «Bible» tout entière, aurait eu pour but de mettre un
terme au foisonnement de la littérature religieuse juive de type pseudépigraphique
et de fermer la porte à l'intrusion d'écrits jugés hérétiques, notamment ceux de

tendance apocalyptique ou chrétienne. L'opération aurait répondu à un besoin

d'ordre : en dotant les communautés juives, en Palestine et dans la diaspora,

1 H. Graetz, «Der alttestamentliche Kanon und sein Abschluss», in H. Graetz,
Kohelet oder der Salomonische Prediger übersetz) und kritisch erläutert, Leipzig,
O. Leiner, 1871, p. 147-173.

2 F. Crüsemann, Die Tora. Theologie und Sozialgeschichte des alttestamentlichen
Gesetzes, München, Chr. Kaiser. 1992, p. 385-387.

3 O. H. Steck, Der Abschluss der Prophétie im Alten Testament. Ein Versuch zur
Vorgeschichte des Kanons, Neukirchen-Vluyn, Neukirchener Verlag, 1991.

4 Cf., par exemple, F. Buhl, Kanon und Text des Alten Testaments, Leipzig, 1891,

p. 24 ; H. E. Ryle, The Canon of the Old Testament, London, 1892 (reprint 1909) ;

A. Loisy, Histoire du Canon de l'Ancien Testament, Paris, 1890. L'idée d'un «concile»
de Yabneh remonte, au-delà de Graetz (1871), à Spinoza. Cf. D. E. Aune, «On the

Origins of the 'Council of Javneh' Myth», Journal of Biblical Literature 110 (1991),
p. 491-493. Pour une clôture encore plus tardive, cf. B. J. Diebner, «Erwägungen zum
Prozess der Sammlung des dritten Teils der antik-jüdischen (hebräischen) Bibel, der
Ketubim», Dielheimer Blätter zum Alten Testament 21 (1985), p. 139-199.



QOHELETH ET LE CANON DES KETUBIM 165

d'Ecritures sûres et reconnues, les autorités de Yabneh entendaient rendre le

judaïsme capable de survivre à la nouvelle catastrophe nationale. Tel est, dit-on,
l'acte de naissance de la Bible hébraïque sous la forme où nous la connaissons.

Trois arguments, avant tout, sont avancés pour appuyer l'hypothèse d'une
clôture tardive de la collection des Ketubim : a) les objections auxquelles se

sont heurtés certains des Ketubim lors des discussions de Yabneh (par. 2),
b) le manque de précision dans la désignation et la délimitation de la troisième
collection canonique (par. 3), et c) le fait, d'une part, que toutes les composantes

du judaïsme prérabbinique ne reconnaissent pas cette troisième collection

et, d'autre part, que certains milieux - notamment à Qumran et, peut-être,
dans le judaïsme hellénistique - transmettaient une littérature plus vaste que
celle recueillie dans les Ketubim (par. 4). Il nous faut examiner brièvement
la portée de ces arguments.

2. Le débat à Yabneh

La Mishna affirme clairement (Yadaïm 3,5) : «Toutes les Saintes Ecritures
souillent les mains. Le Cantique des cantiques et Qohéleth souillent les mains»,
mais, comme le précise la Tosefta Yadaïm 2,13, «les gilyônim 5 et les livres
des hérétiques ne souillent pas les mains. Les livres (sic!) de Ben Sira et tous
les livres qui ont été écrits à partir de là et par la suite ne souillent pas les

mains» 6. Il apparaît donc que dans le judaïsme rabbinique, on reconnaît une

différence de statut entre différentes catégories de livres. Il y a, d'une part, les

livres «saints» 7 et ceux qui ne le sont pas, mais parmi ces derniers, il faut

distinguer encore entre ceux que l'on peut continuer à lire ou à citer 8, et ceux
dont il faut hâter la destruction 9. En même temps, en dépit de son insistance

5 Les gilyônim désignent en principe les parties non inscrites des parchemins, mais
visent en fait les évangiles chrétiens. Cf. D. Barthélémy, «L'état de la Bible juive depuis
le début de notre ère jusqu'à la Deuxième révolte contre Rome (131-135)», in J. D. Kaestli,
O. Wermelinger (éds), Le Canon de l'Ancien Testament. Sa formation et son histoire.
Genève, Labor et Fides, 1984, p. 9-45, surtout 30-34.

6 P. Rüger, «Le Siracide. Un livre à la frontière du canon», in J. D. Kaestli,
O. Wermelinger (éds), Le Canon de l'Ancien Testament, 1984, p. 47-69, surtout p. 51.

7 Ces livres sont saints jusque dans leur matérialité, comme le montrent les

prescriptions concernant le sauvetage des livres menacés par un incendie : «Toutes les

Écritures Saintes, on les sauve à l'approche de l'incendie, qu'on lise en elles ou qu'on
ne lise pas en elles. En quelque langue qu'elles soient écrites, elles requièrent la genita.»
Mishna (Snobbai 16,1).

8 Selon quelques rabbins, certains livres exclus du canon peuvent cependant
continuer à être cités. Pour le Siracide, cf. les avis rabbiniques contradictoires cités par
P. Ruger, loc. cit.

9 II s'agit des gilyônim (cf. supra, n. 5) et des livres des Minim (hérétiques).
Cf. Tosephta Shabbat 13,5.



166 ALBERT DE PURY

sur la sainteté du Cantique et de Qohéleth, la Mishna rappelle qu'à Yabneh,
l'admission - ou le maintien - de ces deux livres dans le canon n'a pas manqué
de susciter des objections, ce que plusieurs autres sources rabbiniques permettent

de confirmer. Mais les cas de Qo et de Ct ne sont pas semblables. À propos
de Qo, nous avons les échos de quelques prises de position hostiles 10. L'une
d'entre elles oppose le Cantique, «rédigé dans l'Esprit saint», à Qohéleth «qui
(n') est (que) la sagesse de Salomon» n. Dans le Talmud de Babylone (Shabbat
30b), nous lisons : «Rav Juda [env. 260-300], le fils de r. Shemuel ben Shilat,
dit au nom de Rav [220-225] : 'Les Sages voulurent retirer le livre de Qohélet
de la circulation (biqeshu lignoz), parce qu'il contient des contradictions
internes. Et pourquoi ne l'ont-ils pas fait? Parce qu'il (le livre) commence par
des paroles (fidèles à la) Tora et qu'il se termine par des paroles (fidèles à la)
Tora'» 12.

Ces contradictions concernaient le fait, par exemple, que la joie est célébrée

en Qo 8,15, mais qu'elle est déclarée vaine en 2,2b, ou qu'en 4,2, les morts
sont dans une situation plus enviable que les vivants, alors qu'en 9,4, un chien
vivant vaut mieux qu'un lion mort, etc. °. Ce problème est ensuite résolu par
l'observation que les paroles «orthodoxes» du début et de la fin du livre
suffisent à «blanchir» tout ce qui se trouve entre deux. Le même raisonnement
sera appliqué aussi au livre des Proverbes : «N'avons-nous pas examiné
Qohélet et trouvé un moyen (de résoudre les contradictions)? Faisons la même
chose ici (à propos du livre des Proverbes)» (QohR 1,4)14.

Pour ce qui est du Ct, toutes les autorités, même lorsqu'elles étaient rivales
(par exemple les écoles de Shammaï et de Hillel, ou Gamaliel II et celui qui
devait le supplanter, Eiéazar ben Azaria), étaient totalement favorables à sa

sainteté, dans la mesure où, pour elles, une interprétation allégorique allait de

soi. Celle-ci est d'ailleurs attestée dès le Ier s. av. notre ère l5. Mais comme

10 Cf. Sh. Talmon, «Heiliges Schrifttum und Kanonische Bücher aus jüdischer
Sicht - Überlegungen zur Ausbildung der Grösse 'Die Schrift' im Judentum», in
M. Klopfenstein et al. (éd.), Mitte der Schrift? Ein jüdisch-christliches Gespräch. Texte
des Berner Symposions vom 6.-12. Januar 1985. Bern-Frankfurt am Main-New York-
Pans, Lang, 1987. p. 45-79, voir p. 78.

11 «Rabbi Simeon ben Menasya [vers 170-200| dit : "Le Cantique souille les mains

parce qu'il a été dit dans l'Esprit Saint. Qohélet ne souille pas les mains parce que c'est
la sagesse de Salomon"» (Tosefta Yadaïm 2,14). Cf. D. Barthélémy, «L'état de la Bible
juive» (n. 5), p. 29 ; Sh. Talmon, art. cit. (n. 10), p. 78.

12 Cité selon Sh. Talmon, art. cit., p. 11.
13 Cf. D. Michel, Qohélet, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1988,

p. 118.
14 Cité selon Sh. Talmon, loc. cit.
15 Cf. D. Barthélémy, art. cit., p. 26-30. Les déclarations enthousiastes de Rabbi

Aqiba, au début du IIe s. après, sont bien connues : «L'univers entier ne vaut pas le

jour où le Cantique des cantiques fut donné à Israël, car toutes les Écritures sont chose
sainte, mais le Cantique des cantiques est le Saint des saints», puis : «Si la Torah n'avait
pas été donnée, Israël aurait pu se contenter du Cantique des cantiques. Il suffit d'ailleurs
pour conduire l'univers.» Cité selon D. Barthélémy, ibid., p. 27 sq.



QOHELETH ET LE CANON DES KETUBIM 167

le précise une baratta 16 d'avant 70 (citée dans Sanhédrin 101a), c'est le risque
d'un usage profane qui suscitait quelque méfiance '7.

Une tradition talmudique (Shabbat 13b) fait état d'une controverse même

au sujet d'un livre des Nebiim : Ezéchiel. Rav. Hananya aurait passé trois cents
nuits à résoudre les contradictions d'Ezéchiel. Selon Talmon 18, nous aurions
là une allusion à un débat qui se serait produit dans les années 80-70 avant
notre ère. Au départ, les difficultés concernant Ezéchiel étaient liées, semble-

t-il, aux spéculations mystiques et magiques associées au char divin (Éz 1),

mais dans la tradition rabbinique, cette controverse fut réinterprétée en termes
de non-contradiction. Dans une perspective toraïque, on peut supposer que
pouvaient faire problème les divergences entre Éz 40-48 et Ex 35-39 dans la

description du Temple ou, peut-être, les conceptions opposées de la responsabilité

(individuelle en Éz 18,1-32, et héréditaire selon Ex 20,5-6, etc.).
Il ressort de ce bref survol qu'à partir de l'époque de Yabneh, les instances

du judaïsme rabbinique discutent non pas de Y appartenance de tel ou tel livre
à un ensemble canonique dont il s'agirait de définir les contours, mais de la
sainteté intrinsèque de chaque livre pris en lui-même. On rappelle certes les

objections dont tel ou tel livre (Qo, Pr, Ct, Est et Éz) a pu faire l'objet, mais

ces objections sont toutes rejetées, comme si leur fonction était avant tout de

nature rhétorique, destinées en fait à souligner la sainteté du livre en question.
Dans cette perspective, c'est donc par la via negationis que la sainteté des livres
est défendue, et cela de deux manières différentes : Qo, Pr et Éz sont non

contradictoires, et Ct est non profane.
Nous pouvons en tirer la conclusion suivante : ce qui intéresse les rabbins

de l'époque de Yabneh, ce n'est pas de constituer une «Bible» juive ni même
de clore la collection des Ketubim - celle-ci existe depuis longtemps - mais
de savoir si tel écrit «souille les mains» ou non, c'est-à-dire requiert des

pratiques de lustration avant et après sa manipulation 19. La question n'est pas
de définir les contours d'une collection de livres, ni d'inclure tel livre ou d'en
exclure tel autre. Leur souci, plus profondément, est d'assurer le statut

épistémologique de chacun de ces livres 20
: tant dans le domaine de la vérité que

de l'éthique, ces livres ne contiennent rien qui soit contraire à l'inspiration
divine et à la révélation de la volonté de Dieu. Pour Qohéleth, cela implique

16 On désigne par baratta (pi. baraïtôt) une tradition remontant à des maîtres des

écoles pharisiennes (avant 70) ou aux Tannami (entre 70 et 200) mais n'ayant pas été

incluse dans la Mishna, la première somme «officielle» de la Loi orale.
17 «Nos maîtres ont rapporté : 'Celui qui lit un verset du Cantique des cantiques

pour le tourner en chanson et celui qui lit un verset dans un banquet, hors de son temps,
amène le malheur sur l'univers'». Cité selon D. Barthélémy, art. cit., p. 28.

18 Cf. Sh. Talmon, art. cit., p. 76 sq.
19 Dans les synagogues, dès le IIIe s. et afin d'éviter un contact inopiné, les rouleaux

des livres saints étaient protégés par un «manteau». Cf. D. Barthélémy, art. cit., p. 39.
20 Cf. S. Z. Leiman, The Canonization of Hebrew Scripture. The Talmudic and

Mldrashic Evidence, Hamden, Conn., 1976, surtout p. 112-124.



168 ALBERT DE PURY

que tous les passages subversifs sont relativisés et, en quelque sorte, assumés

par les passages plus «conformes», en particulier ceux du second épilogue
(Qo 12,13-14). Quant au Cantique, son statut est légitimé dans la mesure où

en est proposée une interprétation qui l'intègre totalement au cadre du peuple
d'Israël face à son Dieu et qui en impose dès lors une lecture exclusivement
collective et communautaire. Dans les deux cas, il n'est pas exagéré de dire

que la définition du statut épistémologique s'est faite au prix, ou du moins au

risque de la négation de ce qui faisait le génie premier de ces livres! La gêne

que provoquent le Ct et Qo est à peine dissimulée. Si ces deux livres n'avaient
été, depuis fort longtemps déjà, ancrés dans une collection canonique, aucun
des rabbins de Yabneh n'aurait songé à les y faire entrer. De même, quel qu'eût
pu être leur désir de faire entrer dans la collection certains livres - tel le
Siracide - assurément plus proches de leur esprit, les rabbins de Yabneh ne
s'en sentaient plus la liberté. Pour ce qui est du canon des livres bibliques, ils
se trouvaient devant un fait accompli 21.

Si donc, à Yabneh, les fondateurs du judaïsme rabbinique ont pu se

contenter de préciser le sens de tel et tel livre et de veiller à la transmission d'un
canon biblique déjà établi, c'est peut-être parce qu'ils avaient déjà en tête

l'établissement d'un nouveau canon : celui de la Torah she-be-'alpèh, la Tora
orale, qui devait aboutir, vers l'an 200, à l'édition et à la «canonisation» de

la Mishna. Très vite, la Mishna a été considérée, en étant attribuée, elle aussi,
à Moïse, comme l'équivalent de la Tora biblique. La Mishna, qui est non un
commentaire mais une nouvelle loi, devient alors elle-même le canon principal,
un canon clos (nonobstant l'émergence de collections complémentaires comme
la Tosephta et les commentaires amoraïtes) avant de susciter, à son tour, dans

la littérature talmudique, de volumineux commentaires 22. C'est avec raison

qu'André Paul voit dans la naissance du canon rabbinique une entreprise
comparable à celle qui, à la même époque et du côté chrétien, mène à la
constitution du Nouveau Testament comme parachèvement du canon de la

Bible chrétienne 23.

La «canonisation» de la Mishna va d'ailleurs entraîner un certaine «mise
à plat», voire relégation, de la Bible hébraïque. La primauté principielle de la
Tora demeurant acquise, cette évolution permettra, paradoxalement, d'embrasser

à nouveau (ou, peut-être, pour la première fois) tous les livres du Tenak

d'un même regard : dans la bardita de Baba Batra (14b-15a) du Talmud de

Babylone, le lien s'établit par l'énumération des auteurs à qui ces livres sont
attribués. Ainsi, Moïse est l'auteur non seulement de la Tora, mais aussi de

Job. Samuel est tenu pour l'auteur non seulement de Juges et de Samuel, mais
aussi de Ruth. David est l'auteur des Psaumes par divers intermédiaires (dont

21 Dans ce sens, aussi Sh. Talmon, art. cit., p. 79.
22 À ce sujet, cf. D. Kraemer, «The Formation of the Rabbinic Canon. Authorities

and Boundaries», Journal of Biblical Literature 110 (1991), p. 613-630.
23 Cf. A. Paul, «Les faux jumeaux», Esprit, juin 1990, p. 125-134.



QOHELETH ET LE CANON DES KETUBIM 169

Moïse!). Quant aux livres d'Esaïe, des Proverbes, du Cantique et de Qohéleth,
ils sont attribués à Ezéchias et son groupe 24. Donc, des livres figurant dans
des parties différentes du canon peuvent être attribués à un même auteur, ce

qui souligne bien l'unité d'inspiration dans laquelle est tenu l'ensemble des

livres bibliques. En d'autres termes, dès le moment où a été fermement définie
la clef d'interprétation de la Bible juive, les livres individuels dont elle se

compose retrouvent une certaine latitude.

3. Le canon «tripartite»

À partir de quel moment voyons-nous émerger cette «Bible» en trois parties
(Tenak) qui sera retenue par le judaïsme rabbinique? On a toujours observé

qu'à l'époque prérabbinique, les indications sur une éventuelle troisième
collection canonique dénotent un certain flou quant à son extension et à sa

désignation. L'attestation la plus ancienne d'un canon «tripartite» se trouve,
comme on le sait, dans le prologue du Siracide, que l'on date généralement
de 132 av. J.-C, et qui mentionne après «la Loi et les Prophètes» un troisième
élément désigné par «les autres livres»25. Vers 125 av. J.-C, l'auteur du

24 Pour une citation facilement accessible, cf. P. Ruger, «Le Siracide», in J. D. Kaestli,
O. Wermelinger (éds), Le Canon de l'Ancien Testament, 1984, p. 49 sq.

25 Sir Prol., 2 («et les autres [livres ou auteurs (?)] qui les ont suivis»), 10 («et les

autres livres des ancêtres»), 25 («et le reste des livres»). Dans le livre lui-même (qui
a été rédigé vers 190), nous trouvons, aux chap. 44-50, 1'«éloge des Pères», introduit
par le passage suivant : « 44,1. Faisons donc l'éloge des hommes illustres, de nos pères,
dans leurs générations. 2. Le Seigneur a créé une gloire abondante, sa grandeur depuis
toujours ; 3. des hommes ont dominé dans leurs royaumes, ont été renommés pour leur
puissance, conseillers grâce à leur intelligence, annonciateurs de prophéties, 4. chefs
du peuple par leurs conseils, leur intelligence dans l'instruction du peuple, et les sages
paroles de leur enseignement. 5. Ils inventaient des chants mélodieux, écrivaient des

récits poétiques. 6. Hommes riches, dotés de puissance, vivant en paix dans leurs
demeures. 7. Tous ces gens-là ont été glorifiés par ceux de leur génération et de leur
vivant on les a vantés. 8. Certains parmi eux ont laissé un nom qui fera raconter leurs

louanges. 9. Il y en a aussi dont il ne reste pas de souvenir ; ils ont péri comme s'ils
n'avaient pas existé, ils sont comme s'ils n'avaient pas été, ainsi que leurs enfants après
eux. [...]» Puis vient l'évocation des héros du passé : Hénok (44,16), Noé (44,17-18),
Abraham (44,19-21), Isaac (44,22), Jacob (44,23), Moïse (45,1-5), Aaron (45,6-22),
Pinhas (45,23-26), Josué et Caleb (46,1-10), les juges (46,11-12), Samuel (46,13-20),
Nathan (47,1), David (47,2-11), Salomon (47,12-22), Roboam (47,23), Jéroboam

(47,23-25), Élie (48,1-11), Elisée (48,12-16), Ézékias et Ésaïe (48,17-25), Josias (49,1-
3), les derniers rois de Juda et Jérémie (49,4-7), Ezéchiel (49,8-9), Zorobabel et Josué

(49,11-12), Néhémie ((49,13), [retour aux origines :] Hénok (49,14), Joseph (49,15),
Sem, Seth, Adam (49,16), [finale sur l'époque contemporaine :] Le grand-prêtre Simon
[mort vers 195] (50,1-21). Ce tableau couvre amplement la «matière» de la Tora et des

Nebiim - même si aucune césure ne marque le passage de la Tora aux Nebiim. Sir
ignore-t-il l'existence d'une troisième collection? Le seul personnage historique appar-



170 ALBERT DE PURY

IP livre des Maccabées attribue à Néhémie l'initiative d'avoir rassemblé «les

livres qui concernaient les rois, ceux des Prophètes et ceux de David ainsi que
les lettres des rois au sujet des offrandes» (2 M 2,13) : il n'évoque pas la Tora

(qu'il présuppose, évidemment) mais semble envisager un ensemble composé
des Nebiim rishonim et des Nebiim aharonim ainsi que des Psaumes. De la
même époque, vraisemblablement, date le texte apologétique «halakhique» de

Qumran, 4QMMT, dont les fragments conservés ont été récemment publiés 26.

L'auteur s'adresse à son adversaire, certainement un Juif non essénien, en lui
disant : «Aussi, nous t'avons écrit qu'il vous faut comprendre le livre de Moïse
et les livre[s des Pr]ophètes et de Davi[d ainsi que les annales] de chaque

génération» 27. Dans le Nouveau Testament, deux siècles plus tard, nous
retrouvons la même imprécision quant à cette éventuelle troisième partie : quelques

passages l'ignorent, se référant simplement à «la Loi et les Prophètes»

(Mt 7,12 ; 22,40), mais Lc 24,44 mentionne «la Loi de Moïse, les Prophètes
et les Psaumes» 28. Philon d'Alexandrie, vers 50 de notre ère, lorsqu'il évoque
les recueils canoniques utilisés par la secte des Thérapeutes, désigne en
troisième position «les hymnes ainsi que les autres écrits»29. Les deux autres

tenant aux Ketubim est Néhémie. Ou y aurait-il une allusion aux Ketubim dans
l'évocation des «sages» et des poètes en 44,5-6? On relèvera, en tout cas, que le livre du
Siracide lui-même, contrairement à tous les livres sapientiaux préservés dans le canon
des Ketubim, s'inscrit dans le versant «communautaire» de la littérature juive. À ce

propos, voir plus loin.
26 Cf. E. Qimron, J. Strugnell, Qumran Cave 4, V: Miqsat Ma'ase Ha-Torah,

Oxford, Clarendon, 1994 ; F. Garcia Martinez, The Dead Sea Scrolls Translated. The

Qumran Texts in English, Leiden, Brill, 1994, p. 77-85 ; G. Vermes, The Complete Dead
Sea Scrolls in English, London, Allan Lane/Penguin, 1997, p. 220-228 ; F. Garcia
Martinez, E. J. C. Tigchelaar, The Dead Sea Scrolls. Study Edition, t. II, Leiden, Brill,
1998, p. 790-805.

27 4QMMT, section C 4Q397.10-11 ; cf. 4Q398,17 : «[et il est écrit dans le Livre]
de Moïse et dans les Liv[res des Prophètjes que [...]». Cf. G. Vermes, op. cit. (n. 25),
p. 227. Pour un extrait de traduction française, cf. R. Eisenmann, M. Wise, Les manuscrits

de la Mer Morte révélés. Choix, traduction et interprétation de 50 textes clefs
inédits, Paris, Fayard, 1995, p. 238-243 ; voir aussi A. Paul, Les manuscrits de la Mer
Morte. La voix des Esséniens retrouvés, Paris, Bayard/Centurion, 1997, p. 92-93 ; F.

Garcia Martinez, E. J. C. Tigchelaar, The Dead Sea Scrolls, t. II, p. 800 sq.
28 «Puis il leur dit : 'Voici les paroles que je vous ai adressées quand j'étais encore

avec vous : il faut que s'accomplisse tout ce qui a été écrit sur moi dans la Loi de Moïse,
les Prophètes et les Psaumes?» (Luc 24,44). «'La Loi et les Prophètes vont jusqu'à
Jean [Baptiste] ; depuis lors, la bonne nouvelle du Royaume de Dieu est annoncée et

tout homme déploie sa force pour y entrer.'» (Luc 16,16). «Abraham lui dit : 'Ils ont
Moïse et les prophètes, qu'ils les écoutent!'» (Luc 16,29, cf. 31). «Et, commençant par
Moïse et par tous les prophètes, il leur expliqua dans toutes les Écritures ce qui le
concernait» (Luc 24,27). «.La Loi et les Prophètes» (Ac 24,14 ; 26,22). C'est moi qui
souligne.

29 Selon Philon, cette secte ascétique juive utiliserait pour ses lectures «les lois, les

paroles révélées par les Prophètes, et les hymnes ainsi que les autres écrits par lesquels
la piété et la reconnaissance se laissent accroître et parfaire» (De vita contemplativa 3,25).



QOHELETH ET LE CANON DES KETUBIM 171

témoins pour l'existence des Ketubim comme collection canonique sont,
estime-t-on, Flavius Josephe (Contra Apionem 1,38-41) et le IV Esdras

(chap. 14), mais ces auteurs appartiennent tous deux à la fin du Ier siècle de

notre ère, donc déjà à l'époque de Yabneh. IV Esd 14,45-47 mentionne
24 livres publiés (et 70 gardés secrets)30, et Josephe indique 22 livres, qui se

décomposent en «les cinq livres de Moïse», treize livres couvrant la période
depuis la mort de Moïse jusqu'à Artaxerxès, et quatre contenant «des hymnes
à Dieu et des principes de conduite pour les hommes»31.

4. Les Ketubim, une collection «facultative» et à extension variable?

Si l'on s'en tient à ces témoignages, le principe d'une troisième collection
canonique devrait avoir été acquis dans certains cercles juifs dès le milieu du
IIe s. av. J.-C. La question est de savoir quels sont les livres qui en faisaient
partie et dans quels milieux cette troisième collection ainsi définie était reconnue.

Lorsque 2 M 2,13 et 4Q397,10-11 ou encore Lc 24,44 évoquent les

Psaumes, le font-ils dans le sena pars pro toto 32 ou attestent-ils une conception
selon laquelle le Psautier remplirait à lui seul la fonction de troisième partie
du canon? Quand on sait à quel point le Psautier a lui-même été doté d'une

30 On trouve le texte cité notamment chez J.-D. Kaestli, O. Wermelinger (éds),
Le Canon de l'Ancien Testament, 1984, p. 99-102.

31 «Il n'existe pas chez nous dix mille livres en désaccord et en contradiction, mais

vingt-deux seulement, qui contiennent les annales de tous les temps et obtiennent une
juste créance. Font partie de ceux-ci les cinq livres de Moïse qui comprennent les lois
et la tradition depuis la venue de l'humanité à l'existence jusqu'à la mort de Moïse.
C'est une période de près de trois mille ans. Depuis la mort de Moïse jusqu'à Artaxerxès,
successeurs de Xerxès au trône de Perse, les prophètes qui viennent après Moïse ont
raconté l'histoire de leur temps en treize livres. Les quatre derniers contiennent des

hymnes à Dieu et des principes de conduite pour les hommes. Depuis Artaxerxès jusqu'à
nos jours, tous les événements ont certes été racontés, mais on n'accorde pas à ces écrits
la même créance qu'aux précédents parce que les prophètes ne se sont plus exactement
succédé.» Cité d'après J.-D. Kaestli, O. Wermelinger (éds), Le Canon de l'Ancien
Testament, 1984, p. 48. Le problème est de savoir comment répartir les 13 et les 4 livres
des deuxième et troisième sections mentionnées par Josephe. Comme le suggère
R. Beckwith, les treize livres, dans l'esprit de l'argumentation de Josephe, comprenaient

: Jb Jos Jg (avec Rt?) S R Es Jr (avec Lm?) Éz 12 Proph Dn Ch Esd-Ne Est,
et les quatre : Ps (avec Rt?) Pr Qo Ct. Cette répartition, qui place Job et Daniel ainsi

que tous les livres historiques parmi les Prophètes, ne prétend pas refléter la répartition
ou l'ordre «canoniques» de ces livres, mais les regrouperait ad hoc pour les besoins
de la démonstration historique de Josephe. La répartition des livres entre Nebiim et

Ketubim, telle qu'elle est reflétée à la fois par le Talmud B. (Baba Balia 14b) et par
Jérôme (Prologus galeatus à la Vulgate de Samuel et Rois) est certainement celle qui
fut reçue déjà par les autorités de Yabneh à la fin du 1er siècle. Cf. R. Beckwith, The

Old Testament Canon of the New Testament Church and its Background in Early
Judaism, Grand Rapids (Mich.), Eerdmans, 1985, p. 78-80, 118-127.

32 Telle est nettement l'opinion majoritaire : cf. R. Beckwith, op. cit., p. 112-115.



172 ALBERT DE PURY

structuration canonique 33, il ne faudrait pas exclure trop vite cette seconde

possibilité. Peut-être s'est-il trouvé - que ce soit en amont de la période qui
nous occupe ou, plus tard, au sein même des trois grandes mouvances qui se

constituent à partir du milieu du IIe siècle - des cercles pour lesquels seul le
Psautier pouvait prétendre à une sainteté égale à celle de la Tora et des Nebiim.
Cela dit, les témoignages du Prologue du Siracide et de Philon, ainsi que les

citations effectives pratiquées par les auteurs qumrâniens, néotestamentaires

ou par Philon montrent bien que la troisième partie du canon comprend une
pluralité de livres. Quant au «flou» de leur désignation - «autres livres» - il
ne doit pas nous surprendre. Dans la mesure où il est avéré que dès le début
du IIe siècle, non seulement la Tora mais aussi les Nebiim (dans leur élaboration

editoriale actuelle) sont solidement établis en tant que collections
canoniques, ce qualificatif nous révèle deux choses importantes : 1) dans l'esprit
de ceux qui en parlent, ces «autres livres» sont bien destinés à prendre place
à côté de la Tora et des Nebiim, et 2) ils ne peuvent pas être définis par un
terme générique unique, ni pour ce qui est de leur genre littéraire, ni pour ce

qui est de leur visée théologique.
Par ailleurs, et sans préjuger de la présence éventuelle d'autres «canons»

antérieurs au sein de cette troisième partie (question sur laquelle nous allons

revenir), il faut relever que les livres recueillis dans les Ketubim du canon
hébreu sont au nombre de douze (tout comme les livrets inclus dans le
minicanon du Dodekapropheton) et que, dans sa substance tout au moins 34, aucun
de ces livres n'est postérieur au milieu du IIe siècle 35. Rien ne s'opposerait
donc à ce que l'on retienne ce milieu du IIe siècle non seulement pour le
lancement mais aussi pour la constitution - et même, en substance, pour la
«clôture» - de cette partie du canon telle que nous la connaissons 36.

La grande question est alors de savoir qui pourrait être responsable d'une
telle initiative. On sait qu'au début de l'ère chrétienne, certains groupes ne
reconnaissaient pas de livres saints en dehors de la Tora. Tel était le cas, en
tout cas, des Samaritains et, peut-être, des Sadducéens 37. Quant aux Esséniens,

33 Cf. K. Seybold, Die Psalmen. Eine Einführung, Stuttgart, Kohlhammer, 1986,
surtout les chapitres I, II, IV et V.

34 L'appartenance à une collection canonique n'implique pas encore, à ce stade,
une intangibilité textuelle absolue.

35 En effet, on considère en général que le livre le plus tardif de la Bible hébraïque
est le livre de Daniel, dont on peut situer la rédaction assez précisément entre 167 et
163 av. J.-C.

36 Cette opinion a gagné du terrain depuis les travaux de S. Z. Leiman, The
Canonization ofHebrew Scripture (n. 20), p. 29 sq. ; et de R. Beckwith, The Old Testament
Canon (n. 31), p. 138-153.

37 Cf. la discussion chez Barthélémy, art. cit. (n. 5), p. 10-11. On cite surtout le

témoignage de Josephe (Ant. lud. XIII, 297), mais Josephe semble se référer moins à

des livres qu'à des lois, dont certaines, extérieures à la Loi écrite de Moïse, n'étaient
pas reconnues par les Sadducéens. Plusieurs passages du NT (Me 12,26 ; Ac 23,8) et

d'Origène présupposent cependant que les Sadducéens ne reconnaissent pas d'autres



QOHELETH ET LE CANON DES KETUBIM 173

dont l'horizon littéraire et scripturaire est sans doute reflété par la bibliothèque
de Qumran, il n'est pas aisé de déterminer les contours précis de leur «canon»,
car aucun texte ne s'exprime directement sur cette question. À l'exception
possible d'Esther, tous les livres des Ketubim de la Bible hébraïque y sont
représentés par au moins un exemplaire 38, les Psaumes emportant même la

palme avec le plus grand nombre d'exemplaires de tous les livres bibliques.
Mais il faut ajouter d'emblée qu'à Qumran ont été trouvés, en plus grand
nombre encore, des livres non retenus dans le canon rabbinique, ainsi, à côté
du fameux exemplaire du Siracide hébreu, douze exemplaires du livre des

Jubilés et une trentaine d'exemplaires de livres issus de la pseudépigraphie
hénochienne, sans compter les livres sectaires comme la Règle, la Guerre ou
le Rouleau du Temple. Si pour les livres de la Tora et des Nebiim, leur
canonicité à Qumran se manifeste aussi par le nombre de produits littéraires
«dérivés» (citations commentées, florilèges, paraphrases, reformulations,
livres apocryphes, pesharim) auxquels ils ont donné lieu, il est moins facile
d'établir une différence de statut entre les livres que nous considérons comme
relevant des Ketubim et les autres livres lus par les gens de Qumran. Les
Psaumes sont certes les seuls textes en dehors de la Tora et des Nebiim à être
cités avec une formule de citation scripturaire. Ils sont aussi les seuls en dehors
de la Genèse et de certains livres prophétiques à avoir fait l'objet de

pesharim 39. Le livre de Job est le seul livre biblique en dehors de la Tora à

avoir fourni un exemplaire en écriture paléo-hébraïque 4(), le seul aussi, en
dehors du Lévitique, à avoir été jugé digne d'un targum 4I. Mais pour le reste,
et si l'on excepte encore le livre de Daniel, on ne peut pas dire que les Ketubim
bibliques aient pesé d'un grand poids à Qumran. Ce ne sont donc guère les

Esséniens qui en auront posé le principe.

livres que ceux de Moïse. R. Beckwith (op. cit. [n. 31], p. 35-43) passe en revue
l'ensemble de la littérature juive antérieure à la chute du Temple en 70 pour conclure
qu'aucun des ouvrages connus ne s'inscrit dans la ligne des croyances sadducéennes.
En revanche, il ne pense pas que les Sadducéens se soient opposés explicitement à la
canonicité des Nebiim et des Ketubim. Cf. p. 86-91.

38 Cf. A. Paul, Les manuscrits de la Mer Morte (n. 27). p. 66. Ps : 36 exemplaires :

Dan : 8 ; Jb, Rt, Ct et Lam : 4 ; Qo : 3 ; Pr : 2 ; Esd et Chr : 1. Même Esther est attesté

sous forme de prototypes : 4QProtoEstheret4QprEsthar. Cf. aussi G. J. Brooke, «'The
Canon within the Canon' at Qumran and in the New Testament», in S. E. Porter,
C. A. Evans (éds), The Scrolls and the Scriptures. Qumran Fifty Years After (Journal
for the Study of the Pseudepigrapha. Supplement Series, 26 ; Roehampton Institute
London Papers, 3), Sheffield, 1997, p. 242-266. Brooke insiste sur le fait qu'à partir
des citations et de leur fonction argumentative, il est plus facile, tant à Qumran que dans
le NT, d'établir un «canon dans le canon» qu'un «canon» lui-même. Dans les deux cas,
«le canon dans le canon» comprend la Genèse, le Deutéronome, Ésai'e et les Psaumes.

39 1Q16 ; 4Q171 ; 4Q173 ; cf. F. Garcia Martinez, E. J. C. Tigchelaar, The Dead
Sea Scrolls (n. 26), p. 22-23. 342-351.

40 4Q101 ; cf. ibid., p. 286 sq.
41 11Q10, cf. ibid., p. 1184-1201. Un autre fragment semble également issu d'un

targum de Job : 4Q157 ; cf. ibid., p. 302-305.



174 ALBERT DE PURY

Pour ce qui est du judaïsme hellénophone d'Alexandrie, on a abandonné
l'idée selon laquelle son canon devait avoir été plus large que celui du judaïsme
palestinien de tendance pharisienne. Les codices de la Septante sont d'origine
chrétienne, et la structure tripartite du canon hébreu n'y a pas été préservée.
Comme l'a montré A. C. Sundberg42, quelques-uns des livres repris par la

LXX émanent certes du judaïsme hellénophone mais ne témoignent pas pour
autant de l'existence d'un «canon» plus vaste dans le judaïsme égyptien 43. Au
tournant de l'ère, ce judaïsme semble d'ailleurs avoir été centré essentiellement

sur la Tora, comme le montre la statistique des citations bibliques chez Philon

^. Que la Sagesse de Salomon, un pseudépigraphe du Ier siècle de notre
ère ait réussi son entrée dans le canon chrétien montre qu'en l'occurrence
la sélection ne pouvait encore se fonder sur une collection canonique juive bien
établie.

Qui dès lors se trouve derrière la collection des Ketubim canoniques? La
réponse la plus vraisemblable est, me semble-t-il, celle que donne Barthélémy

45. Les rabbins de Yabneh étant les héritiers, dans leur grande majorité,
du parti pharisien, la Bible tripartite, qui se termine par la collection des

Ketubim canoniques, a toutes les chances d'être celle des Pharisiens. Les
débuts historiques de cette mouvance ne sont pas clairement établis, mais si

l'on admet un certain lien de filiation avec les Hassidim de l'époque
maccabéenne et prémaccabéenne, les Pharisiens pourraient bien avoir émergé vers
le milieu du IIe siècle46, donc à l'époque précisément que nous avons
évoquée pour la constitution des Ketubim. R. Beckwith, en s'appuyant surtout sur
2 M 2,13-14, pense pouvoir aller plus loin et attribuer la «clôture» de la
troisième partie à Judas Maccabée en 164, après la dédicace du Temple. Cela lui

permet de situer cette décision en amont de la scission entre Pharisiens,
Sadducéens et Esséniens (qu'il situe après 152, lorsque Jonathan Maccabée devient
grand-prêtre)47. L'enjeu de cette question est de savoir si la désignation des

Ketubim comme collection canonique est un acte d'autorité ou une décision
d'école. Comme nous le montreront les considérations suivantes, je penche

plutôt pour la seconde possibilité. L'objection, évidemment, est immédiate :

42 A. C. Sundberg, The Old Testament of the Early Church, Cambridge Mass.,
Harvard University Press, 1964.

43 Cf. aussi R. Beckwith, op. cit., p. 30-31.
44 On compte dans l'œuvre de Philon une cinquantaine de renvois à des passages des

Nebiim ou des Ketubim, pour 2260 références à la Tora. Cf. D. Barthélémy, art. cit.
(n. 5), p. 12 ; J. Maier, Zwischen den Testamenten. Geschichte und Religion in der Zeit
des zweiten Tempels (Die Neue Echter Bibel. Ergänzungsband 3 zum Alten Testament),
Würzburg, Echter, 1990, p. 20, qui se réfère à H. Burkhardt, Die Inspiration heiliger
Schriften bei Philo von Alexandrien, Giessen-Basel, Brunnen Verlag, 1988.

45 D. Barthélémy, art. cit. (n. 5), p. 40-45.
46 Cf. J. Maier, Zwischen den Testamenten, 1990 (n. 44), p. 268-272.
47 R. Beckwith, op. cit., p. 150-153. Beckwith s'efforce, d'autre part, de démontrer

la fragilité des arguments de ceux qui pensent, avec Hippolyte et Origene, que les
Sadducéens étaient totalement hostiles aux Nebiim et aux Ketubim (p. 86-91).



QOHELETH ET LE CANON DES KETUBIM 175

comment les Pharisiens, issus des Hassidim de l'époque glorieuse, auraient-
ils parrainé une collection comportant des ouvrages aussi déroutants que le

livre de Qohéleth ou le Cantique (avant sa réinterprétation allégorique)? Pour

y faire face, il faut nous interroger sur la nature même de cette collection.

5. Y a-t-il dans les Ketubim un principe d'organisation?

Ayant épuisé les renseignements extérieurs dont nous disposons pour
cerner l'émergence des Ketubim comme partie du canon, il est utile de poser
les mêmes questions «vues de l'intérieur», c'est-à-dire à partir des livres eux-
mêmes qui appartiennent à cette collection. Est-il possible, en considérant la

composition et l'architecture des Ketubim, d'en déceler une quelconque
«logique interne»? C'est là une question qui, depuis une quinzaine d'années, a

été posée avec succès pour la Tora et pour les Nebiim, mais qui n'a encore
guère été abordée pour les Ketubim.

La Tora, beaucoup en conviennent aujourd'hui, ne s'explique plus
entièrement comme le résultat d'une sédimentation progressive de couches
rédactionnelles qui se seraient succédé, plus ou moins arbitrairement, au gré des

aléas de l'histoire. Elle représente un récit fondateur enchâssant un enseignement

fondateur, et elle s'adresse à une communauté donnée. Tant le récit que
l'enseignement témoignent de perspectives différentes, parfois complémentaires

mais souvent contradictoires. Ces diversités, complémentarités ou
contradictions ne sont pas d'abord le résultat du hasard ou de la maladresse, mais
elles sont le fruit d'une «négociation» entre les différents courants qui ont tenu
à être présents dans ce document fondateur, en l'occurrence surtout le courant
«deutéronomiste» et le courant «sacerdotal». Dans ce sens, on peut dire que
la Tora a, comme les deux autres parties du canon, un aspect «anthologique» :

elle offre, par exemple, une anthologie des prescriptions sur l'esclavage
temporaire ou encore (à mon avis) une anthologie des légendes d'origines d'Israël

48. Il n'en reste pas moins qu'elle se présente comme un texte unique. Que
ce texte soit le fruit d'un «compromis» - peut-être obtenu sous la pression des

autorités perses - ou d'une «conciliation œcuménique», c'est en cela précisément

que réside son autorité de document fondateur, donc de texte canonique 49.

L'architecture des Nebiim est tout aussi clairement perceptible. Les Nebiim
se composent, d'une part, d'une présentation narrative et interprétative de

4S Cf. A. de Pury, Le cycle de Jacob comme légende autonome des origines
d'Israël, in J. A. Emerion (éd.), Congress Volume Leuven 1989 (Supplements to Vetus
Testa-mentum, 43), Leiden, Brill, 1991, p. 78-96.

49 Les ouvrages de base à ce sujet : E. Blum, Studien zur Komposition des Pentateuch

(Beihefte zur Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft, 189). Berlin-New
York, de Gruyter, 1990 ; F. Crüsemann, Die Tora. Theologie und Sozialgeschichte des

alttestamentlichen Gesetzes, München, Chr. Kaiser. 1992.



176 ALBERT DE PURY

l'histoire du peuple d'Israël en Canaan et de ses deux royaumes jusqu'à la prise
de Jérusalem par Nabuchodonosor et, d'autre part, d'une anthologie des oracles

prophétiques regroupés par prophète et, plus ou moins, par époque (le corpus
propheticum de O. H. Steck). Nous avons donc un ensemble littéraire conçu
en deux volets : a) «histoire», b) «textes à l'appui»! Dans la mesure où le volet
«histoire» se construit autour de ce qu'on appelle depuis Martin Noth
l'historiographie deutéronomiste - peu importe d'ailleurs qu'il s'agisse d'une
historiographie continue ou plutôt d'une collection de livres historiques émanant
de milieux deutéronomistes 50 - la perspective de cette première partie des

Nebiim est moins œcuménique que celle de la Tora. Le côté anthologique est

préservé surtout dans la seconde partie, puisque les perspectives des différentes
écoles prophétiques ne sont pas toutes les mêmes et que chaque livre y est

conçu comme un petit «canon» (oracles de jugement, oracles contre les nations,

perspectives de salut) -jusqu'au «Livre des douze prophètes» qui est en lui-
même un canon dans le canon. Les premières impulsions vers la constitution
d'une sorte de «canon» historico-prophétique remontent certainement à l'époque

préexilique 51, mais comme l'ont montré O. H. Steck et ses élèves 52, c'est
surtout à partir de l'époque perse, et jusque vers l'an 200, que se construisent

et se peaufinent l'architecture globale et la réinterprétation finale des

Nebiim 53. La deuxième partie du canon, même si elle accepte finalement la

subordination à la Tora (ne serait-ce que sur le plan de l'enchaînement narratif),
offre autre chose que la Tora mais s'adresse à la même communauté.

Peut-on déceler dans la collection des Ketubim une architecture quelconque,

ne serait-ce qu'un plan directeur, un projet, une idée? Que veulent les

Ketubim? Qui a besoin des Ketubim? À qui s'adressent-ils? Quel est leur

rapport avec les autres parties du canon? ,4 Voilà une question que l'on ne s'est

encore guère posée, à ma connaissance, tant les livres réunis dans cette troi-

50 Cf. A. de Pury, Th. Römer, J.-D. Macchi (éds), Israël construit son histoire.
L'historiographie deutéronomiste à la lumière des recherches récentes, Genève, Labor
et Fides, 1996 (voir surtout p. 9-120 pour l'histoire de la recherche).

51 Cf. J. Jeremias, Die Anfänge des Dodekapropheton : Hosea und Amos, in
J. A. Emerton (éd.), Congress Volume. Paris 1992 (Supplements to Vetus Testamentum,
61), Leiden, Brill, 1995, p. 87-106.

52 Cf. O. H. Steck, Der Absehluss der Prophétie im Alten Testament. Ein Versuch

zur Vorgeschichte des Kanons, Neukirchen-Vluyn, Neukirchener Verlag, 1991 ; Id., Die
Prophetenbücher und ihr theologisches Zeugnis. Wege der Nachfrage und Fährten zur
Antwort, Tübingen, ECB. Mohr, 1996.

53 Comparer, par exemple, Ml 3,22-23 avec Jos 1,1-8 et Za 13,2-5.
54 L'idée, défendue par P. Beauchamp (L'un et l'autre Testament, t. I : Essai de

lecture, Paris, Seuil, 1976, p. 200-228), et selon laquelle les Ketubim relèvent, tout
comme les Nebiim, de l'inspiration prophétique, est évidemment une idée seconde, qui
n'a pu surgir qu'à partir du moment où, l'existence du canon massorétique étant établie,
on s'est demandé ce qui unissait les trois parties et affirmé que c'était l'inspiration
prophétique. Cette réponse apparaît toutefois déjà à Qumran et dans le NT.



QOHELETH ET LE CANON DES KETUBIM 111

sième partie paraissent hétéroclites, tant leur ordre est variable et aléatoire 55,

et tant leur nombre a été tenu, lui aussi, pour extensible et modifiable.
Mais si nous regardons de quoi se compose la collection des Ketubim, il

apparaît que la meilleure manière de définir la particularité de cette troisième
partie du canon est de la considérer comme une anthologie de genres littéraires.
Chacun des écrits qui y sont réunis appartient à un genre littéraire différent.
Le livre des Psaumes réunit des hymnes et des prières, le livre des Proverbes
des instructions sapientiales et des proverbes, les Lamentations des complaintes
collectives, le Cantique des cantiques des chants du désir amoureux, le livre
de Job un roman enchâssant un «drame» tragique, Qohéleth un traité de

réflexion philosophique, le livre de Daniel une apocalypse, Ruth et Esther des

romans divertissants ayant une femme pour héros. Enfin, Esdras/Néhémie et

Chroniques nous donnent de l'historiographie. Une première constatation

s'impose : la diversité des genres littéraires est si grande, et apparemment si

systématique, qu'elle doit être liée à la nature même de cette collection et

qu'elle pourrait bien en constituer le principe d'organisation.
Cette constatation peut apparaître tout à fait banale, mais elle mérite que

l'on s'y arrête un instant. Si le but de la collection des Ketubim était de

rassembler une anthologie littéraire, un peu comme le Rotary Club recrute ses

membres - un médecin, mais un seul!, un pharmacien, un avocat, un architecte,
etc. - cela expliquerait à la fois la grande diversité des livres représentés et

l'unicité de chaque livre. Cela nous permettrait aussi de comprendre pourquoi
certains de ces livres -je pense évidemment surtout au Psautier et au livre des

Proverbes - sont devenus eux-mêmes des anthologies, de véritables «canons»
de la poésie oratoire ou de la sagesse positive.

6. Le contexte culturel hellénistique

Il y a quelques années 56, je m'étais demandé dans quel contexte culturel
ou historique la conception d'une telle anthologie littéraire avait pu voir le jour.
Dans quelle mesure le IIP siècle, qui est à Alexandrie le grand siècle de

l'inventaire et de la mise en ordre de la littérature grecque, avait-il pu donner

l'impulsion aux Juifs d'en faire autant dans leur propre littérature? Et je me

posais la question si l'incitation à la création d'un canon des Ketubim ne devait

pas être cherchée dans le judaïsme hellénophone d'Egypte.
On sait en effet qu'Alexandrie, notamment sous les règnes de Ptolémée I

Soter (323-282) et de Ptolémée II Philadelphe (282-246), a cherché à devenir

55 Voir à cet égard R. Beckwith, op. cit., p. 181-234, ainsi que les tableaux, p. 452-468.
56 A. de Pury, «Le canon de l'Ancien Testament. Écritures juives, littérature grecque

et identité européenne», in Protestantisme et construction européenne. Actes du

Colloque des Facultés de théologie protestante des pays latins d'Europe. Bruxelles
(8-12 septembre 1991), Bruxelles, Ad Veritatem, 1991, p. 25-45.



178 ALBERT DE PURY

le centre par excellence de la culture grecque en Orient57. La diffusion des

normes grecques, de la philosophie grecque, de l'esthétique grecque devait
atteindre les élites de toutes les régions touchées par la conquête macédonienne,
et cette expansion culturelle se fit d'autant plus aisément que beaucoup de

centres urbains, notamment dans les régions côtières, avaient déjà été exposés
à l'influence grecque avant la conquête. Dans ce contexte, les Ptolémées

comprirent tout de suite que la littérature pouvait devenir un des moyens
d'expression, voire un des fondements, du nouvel ordre politique et culturel.
Ils accordèrent donc une place privilégiée à ce qu'on pourrait appeler la gestion
de l'héritage littéraire. Dans cette entreprise, l'instrument principal, de renommée

mondiale, furent le Musée et sa Bibliothèque, fondés en 295 par Ptolémée

Pr avec l'aide du philosophe Démétrios de Phalère. Pendant un siècle et

demi, l'effort ne se relâcha guère, et si les générations d'aujourd'hui ont encore
accès à l'héritage grec, cela est dû en grande partie à l'entreprise ptolémaï-

que 58. Quelques aspects de cette politique littéraire, importants pour mettre

en contexte l'entreprise scripturaire des Juifs, méritent d'être relevés. De

Zénodote d'Ephèse, premier bibliothécaire, nommé vers 285, à son lointain
successeur Aristophane de Byzance, mort vers 180, le rassemblement,
l'établissement et l'édition critique des textes classiques sont au cœur du projet
hellénistique. Zénodote «fixe», structure et édite l'œuvre d'Homère et des

poètes lyriques, puis s'attaque à l'œuvre d'Hésiode. Aristophane est le grand
éditeur des Tragiques athéniens du Ve siècle. Il bénéficiera pour ce travail de

«l'exemplaire officiel» que Lycurgue avait fait transcrire à Athènes vers 334

et que Ptolémée III Évergète (246-222) avait emprunté aux Athéniens contre

une forte caution... pour ne jamais le leur restituer. Quant aux historiens

(Hérodote, Thucydide), médecins (Hippocrate et Galien 59) et philosophes
(surtout Platon 60), ils sont sérieusement «pris en charge» dans un deuxième

temps, au IIe siècle, témoin du fait qu'ils étaient considérés, par rapport aux

classiques, comme une littérature secondaire61.

Si le travail sur le texte implique sa structuration (signes diacritiques,
subdivisions, etc.), il va de pair aussi avec l'établissement de classements et

57 Pour une première information, cf. l'excellent ouvrage collectif de C. Jacob,
F. de Polignac (éds), Alexandrie IIIe siècle av. J.-C. Tous les savoirs du monde ou le rêve
de l'universalité des Ptolémées (Autrement. Série Mémoires, 19), Paris, Autrement, 1992.

58 Cf. J. Irigoin, Tradition et critique de textes grecs, Paris, Belles Lettres, 1997,

notamment p. 265-271.
59 Cf. J. Irigoin, Tradition, 1997, p. 191-236.
60 Cf. J. Irigoin, ibid., p. 149-190.
61 Pour ce qui est de la transmission des œuvres d'Aristote, qui n'a pas passé par

Alexandrie, cf. D. Georgi, «Die Aristoteles- und Theophrastausgabe des Andronikus
von Rhodus. Ein Beitrag zur Kanonsproblematik», in R. Bartelmus, Th. Krüger,
H. Utzschneider (éds), Konsequente Traditionsgeschichte. Eestschrift für Klaus Baltzer
zum 65. Geburtstag, Fribourg/Göttingen, Éditions Universitaires/Vandenhoeck &
Ruprecht, 1993, p. 45-78, voir 48-63.



QOHÉLETH ET LE CANON DES KETUBIM 179

de catalogues. Dans ce domaine, on pense surtout à Callimaque 62 (env. 300-

240) qui rédige ses Pinakes en 120 rouleaux - il s'agit du catalogue général
des œuvres et des auteurs de la bibliothèque - ainsi que son Pinax, liste des

auteurs dramatiques. Les Pinakes faisaient usage d'un classement à plusieurs
niveaux : 1) par grandes catégories d'auteurs : poètes, puis poètes tragiques,
etc., 2) dans chaque subdivision, classement alphabétique des noms d'auteurs,
3) indications sur l'homme et sur l'œuvre, 4) titres des ouvrages conservés,

par ordre alphabétique. Dans le Pinax, les auteurs étaient énumérés selon

l'ordre chronologique de leur première représentation, et leurs pièces d'après
le rang qu'elles avaient obtenu au concours, donc selon un critère de prééminence.

Le classement vise, d'une part, l'exhaustivité - c'est la raison d'être d'un
catalogue de bibliothèque - mais il débouche aussi, et presque obligatoirement,
sur la nécessité d'un classement qualitatif et sélectif. Aussi assiste-t-on dès lors
à l'établissement de «canons» littéraires et d'anthologies 63. L'anthologie de

Céphalas M, par exemple, comportait quatre livres : épigrammes amoureuses,
épigrammes votives, épigrammes funéraires et épigrammes démonstratives, le

tout introduit par les prologues des trois principaux recueils qu'il avait utilisés
(et parmi eux la Couronne de Méléagre de Gadara) : une anthologie d'anthologies

en quelque sorte. On connaît aussi, par l'intermédiaire de la traduction
arabe de Hunayn, le canon alexandrin des seize traités de Galien 65. Mais c'est

pour le canon des Tragiques que l'histoire est le mieux documentée 6<>. Sur les

milliers de tragédies, une trentaine seulement nous sont parvenues. Sur la

centaine de poètes tragiques, trois seulement nous ont légué leurs œuvres :

Eschyle, Sophocle et Euripide. Cette «decimation» n'est pas due seulement aux
aléas de l'histoire. La triade des trois «classiques» a émergé très tôt : elle est

attestée déjà dans les Grenouilles d'Aristophane en 405, et dès le milieu du

IVe siècle, elle apparaît comme «canonique». Les œuvres d'aucun autre

dramaturge n'ont continué à être transmises. Mais la sélection s'est faite aussi au

sein de l'œuvre de chacun des trois grands. D'Euripide, par exemple, les

éditeurs alexandrins ne connaissaient plus que 75 drames sur les 92 qu'il avait

composés. Et seule une dizaine de tragédies pour chacun des trois a finalement
été transmise. Cela tient sans doute aux programmes scolaires. Mieux vaut que
les élèves aient lu quelques tragédies - et qu'ils aient tous lu les mêmes - plutôt

62 Cf. J. Irigoin, op. cit., p. 254-258.
63 D. Georgi (art. cit. [n. 61], p. 71) a sans doute raison de souligner le caractère

pragmatique de ces catalogues et de leur contester le nom de «canon» (terme qui ne

s'est imposé dans ce sens qu'au IVe siècle de notre ère), mais pour les «canons» dont

nous parlons dans cet article, ce sont bien des listes de même type que nous avons à

l'esprit. Simplement, il ne faut pas oublier que même un programme scolaire est de

nature directive et donc, en définitive, normative.
64 Cf. J. Irigoin, op. cit., p. 89-103.
65 Cf. ibid., p. 220-222.
66 Cf. ibid., p. 237-271.



180 ALBERT DE PURY

qu'ils ne se soient découragés d'emblée devant l'ampleur d'une œuvre trop
abondante. Chaque pan de la littérature subit ainsi son processus canonique :

décision ou décantation? L'un et l'autre, sans doute : ce sont les œuvres lues

qui s'imposent, et les œuvres qui s'imposent sont lues.

Ainsi, la démarche complémentaire à celle de l'institution d'une Bibliothèque

universelle, à vocation nécessairement encyclopédique, est la délimitation

d'un canon, et cette démarche sélective se fait, elle aussi, à Alexandrie.
Dans une communication présentée à Leyde en janvier 1997, Bernhard Lang 67

cite le De institutione oratoria, rédigé en 95 de notre ère par Quintilien, le

précepteur des enfants de Domitien. Cet ouvrage donne une liste de la
littérature grecque classique, classée par genres littéraires (il y en a neuf : poésie
épique, poésie élégiaque, poésie en iambes, poésie lyrique, tragédie, comédie,

prose historique, prose philosophique et prose rhétorique). Pour chaque genre
littéraire, Quintilien énumère le nombre et les noms des auteurs concernés. On
aboutit ainsi à une liste impressionnante de 36 auteurs. Et Quintilien de
conclure : «Longtemps nous ne devrions lire que les meilleurs auteurs, c'est-à-dire
ceux qui sont le moins susceptibles de trahir la confiance que nous avons placée
en eux. Notre lecture doit être presque aussi approfondie que si nous devions
transcrire ce que nous lisons. Nous ne devons pas non plus les étudier en partie
seulement, mais nous devons lire l'œuvre tout entière, du début à la fin, puis
la relire à nouveau.» 68 La compilation de cette liste est attribuée par Quintilien
à Aristophane de Byzance et à Aristarque de Samothrace, tous deux
bibliothécaires d'Alexandrie entre la fin du IIP et le milieu du IIe siècle, et nous
n'avons pas de raison de mettre en doute la vérité de cette attribution, aucun
des auteurs mentionnés n'étant postérieur à cette date, et la grande majorité
d'entre eux appartenant à l'époque «classique» allant du VHP ou XVIP
(Homère) au IVe siècle.

En fait, cette liste «complète», relativement tardive, pourrait bien être la
version «ambitieuse» d'une liste plus simple ou plus élémentaire. Le corpus
de fait que tout élève avait à étudier pour passer pour un homme éduqué et

qui devait, par conséquent, être enseigné dans toutes les écoles de langue

grecque comprenait : 1) l'épopée homérique (L'Iliade et l'Odyssée), 2)
Hésiode (La Théogonie, Les Travaux et les Jours) et 3) les Tragiques du Ve siècle

(Eschyle, Sophocle et Euripide). N'y aurait-il pas là, d'ailleurs, une forme de

canon tripartite, Homère fournissant l'histoire, Hésiode la cosmologie et les

Tragiques introduisant à la condition humaine? Indépendamment de cette

analogie, plus ludique que sérieuse, avec le canon biblique, il est frappant de

constater que dans l'idéal grec aussi, c'est la littérature du passé, la littérature
«classique», presque archaïque, qui doit former le bagage intellectuel et
culturel de celui qui veut affronter la modernité hellénistique.

67 B. Lang, The «Writings» : A Hellenistic Literary Canon in the Hebrew Bible,
manuscrit non encore publié, 1997. B. Lang a eu l'amabilité de m'en donner le texte.

68 Quintilien, De institutione oratoria 10 ; 1,20, retraduit ici d'après Lang.



QOHELETH ET LE CANON DES KETUBIM 181

La curiosité de l'hellénisme se voulait illimitée. Le Musée et la Bibliothèque

avaient pour ambition non seulement de réunir et de préserver le patrimoine
littéraire et philosophique proprement hellène, mais aussi de collectionner et
de rendre accessibles par des traductions en grec les trésors de toutes les

«sagesses barbares» égyptienne, juive, chaldéenne, indienne, etc.69. La tradition

selon laquelle chaque navire faisant escale à Alexandrie devait y déposer
un livre de son pays d'origine est présentée comme un des principes constitutifs
de la Bibliothèque 70. La traduction en grec de la Tora (rapportée, un siècle

plus tard, par la Lettre d'Aristée) s'inscrit parfaitement dans ce contexte. Dans

son désir de tout comprendre et de tout englober, l'hellénisme mit au travail
des ethnographes et des historiens : Manéthon sur l'Egypte, Bérose sur les

Babyloniens, Hécatée d'Abdère sur l'Egypte et sur les Juifs. Cela dit, la
curiosité avait ses limites, et on est amené à se demander parfois si de l'énoncé
du principe à sa mise en pratique, le projet ne s'était pas perdu en route. Pour
ce qui est des traductions des «sagesses barbares», par exemple, aucune ne nous
est connue ou n'est parvenue jusqu'à nous, à l'exception de la Septante
précisément. Par ailleurs, ce fut bien le canon littéraire grec, l'univers mental
constitué par Homère, Hésiode et les Tragiques, qui fournissait les paramètres
selon lesquels les cultures étrangères étaient appréhendées, et ce furent ces

lectures-là qui continuèrent à nourrir et à informer toute expérience de vie 7I.

En conclusion, l'entreprise littéraire ptolémaïque poursuivait trois objectifs

: a) la constitution d'une littérature grecque en tant que littérature à la fois
«nationale» et universelle, b) la collection et l'inventorisation des littératures

étrangères (les «sagesses barbares») - elle le fit cependant plus à travers des

synthèses savantes que par des traductions - et c) l'établissement d'un canon
littéraire comme base de toute démarche intellectuelle ultérieure.

7. Les Ketubim comme réplique juive aux canons littéraires hellénistiques

On comprend que pour les Juifs, notamment pour ceux qui vivaient dans

les centres de culture hellénistique, le canon littéraire grec, et donc l'imaginaire
grec, aient représenté un singulier défi. L'idéologie charriée par cette littérature
se voulait certes totalement ouverte et accueillante. Mais c'est elle, bien sûr,

69 Cf. F. de Polignac, L'ombre d'Alexandrie, in C. Jacob, F. de Polignac (éds),
Alexandrie IIIe siècle av. J.-C. (n. 57), p. 37-48, voir p. 46 sq.

70 Cf. L. Canfora, La véritable histoire de la bibliothèque d'Alexandrie, Paris,

Desjonquères, 1988, p. 29-34 ; Id., «Le monde en rouleaux», in Alexandrie HT siècle

av. J.-C. (n. 57), p. 49-62.
71 Cf. C. Jacob, Géographie et ethnographie en Grèce ancienne, Paris, Armand

Colin, 1991. Cet auteur montre bien comment le canon littéraire, notamment homérique,
continue à informer la recherche et les investigations des géographes et ethnographes

grecs de la période hellénistique. Comme aujourd'hui, les savants voyageaient davantage

dans leur mémoire et leur bibliothèque que sur le terrain.



182 ALBERT DE PURY

qui établissait le système à l'intérieur duquel chacun devait trouver sa niche.
Certains Juifs, au IIP et au IIe siècles, ont cherché à accepter cette offre et à

établir le dialogue - leurs auteurs portent les noms de Démétrios, Artapanos,
Eupolémos, Cléodémos, Aristoboulos, Hermippos - en établissant des liens de

parenté entre Grecs et Juifs, faisant d'Abraham un compagnon d'Hercule ou

un ancêtre commun (des Juifs et des Spartiates!) ou encore prétendant que
Pythagore avait été disciple de maîtres juifs 72, mais la réponse majoritaire
semble avoir été celle d'un refus.

La résistance prit, elle aussi, une forme littéraire. Les Juifs, eux non plus,
n'étaient pas dépourvus de livres ancestraux. Jamais on ne mentionnerait le

rival grec, mais en éditant ses classiques, on affirmerait son autonomie, et

même son unicité. Sur le plan de l'histoire d'abord, les Juifs affirmaient ne

pas être issus du monde homérique : ils sortaient d'une histoire qui leur était

propre, l'élection d'Israël par Yhwh et la sortie d'Egypte. Sur le plan du droit
ensuite : les Juifs pouvaient se dédire de toute allégeance aux législateurs grecs,
puisqu'ils avaient reçu leur propre loi, la loi de Yhwh, par la médiation de

Moïse. Sur le plan religieux enfin : le Dieu d'Israël, Yhwh, ne se laissait

intégrer à aucune généalogie divine, à aucun panthéon : il était le seul Dieu,
l'unique Créateur de l'univers et l'unique régent de l'histoire d'Israël et des

nations. La Loi et les Prophètes répondaient donc à la fois à Homère et à

Hésiode, mais il manquait peut-être un pendant aux Tragiques. C'est face aux

Tragiques, en effet, que se situait un des enjeux principaux de la confrontation
avec la Weltanschauung hellénistique : la vie était-elle bonne ou mauvaise?

L'homme était-il destiné au bonheur ou au malheur? Le monde divin était-il
favorable ou hostile à celui des hommes? Pour répondre à ces questions-là,
la Loi et les oracles prophétiques ne suffisaient plus. Il fallait une littératurel
Or, qui dit littérature (notamment quand le modèle est celui des Tragiques
grecs), dit dialogue, débat, affrontement entre points de vue différents. Et c'est

précisément à ce besoin que semble répondre le troisième recueil du canon juif,
celui des Ketubim 73.

72 À ce propos, cf. A. Momigliano, Sagesses barbares. Les limites de l'hellénisation,

Paris, Gallimard, 1991 (orig. anglais 1976 ; trad, française 1979), p. 105 sq. ;

R. Beckwith, The Old Testament Canon (n. 31), p. 19-20 ; J. M. G. Barclay. Jews in

the Mediterranean Diaspora. From Alexander to Trajan (323 BCE-117 CE). Edinburgh,
T&T Clark, 1996. p. 125-158.

73 Ainsi dans mon article de 1991 (n. 56). p. 39. B. Lang (art. cit. [n. 67]) n'a pas

repris mon idée d'une symétrie entre le canon littéraire grec et la canon tripartite des

Juifs. Mais il considère bel et bien que les Ketubim sont un canon littéraire juif inspiré
des modèles hellénistiques. À son avis, le canon des Ketubim a été considéré comme
quelque chose de totalement séparé de la Tora et des Nebiim. Pour lui, les 24 livres
traditionnels mentionnés par Josephe ne recouvrent que la Tora et les Nebiim (ce qui

l'oblige évidemment à compter le Dodekapropheton pour douze livres) et ne comprennent

pas les Ketubim. Ces derniers forment cux-même un canon de 12 livres se répar-
tissant sur quatre genres littéraires : 3 livres de poésie (Ps. Lm. Ct). 3 livres de sagesse
(Pr, Jb, Qo), 3 livres d'historiographie (Ch, Esd. Ne), 3 «nouvelles» (Rt, Est, Dn). En



QOHELETH ET LE CANON DES KETUBIM 183

On aurait pu imaginer, comme je l'ai signalé plus haut, que l'impulsion
à la constitution d'une collection des Ketubim fût partie du milieu des Juifs
d'Alexandrie, car c'était eux qui se trouvaient en première ligne face à la
diffusion - notamment dans les écoles - du canon littéraire grec. Mais cette

perspective n'est pas tenable : d'abord, les Ketubim du canon juif ont été écrits
en hébreu et non en grec. L'hébreu, à cette époque, avait déjà cessé d'être en
Palestine la langue courante, et dès la deuxième ou troisième génération, les

connaissances d'hébreu étaient quasi inexistantes chez les Juifs d'Alexandrie.
Les Ketubim émanent de Juifs maîtrisant parfaitement l'hébreu et s'adressent
à des Juifs de même niveau de culture. Ce milieu-là, on l'imagine plus
facilement en Palestine qu'à Alexandrie74. Cela dit, l'«adversaire» hellénistique
se trouve bien à Alexandrie, la capitale du royaume dont, pendant toute la durée
du IIIe siècle, la Judée fait partie. De plus, il y a des îlots de culture grecque
à beaucoup d'endroits, dans les villes côtières, dans les cités de la Décapole,
en Syrie, etc. Ce n'est pas parce que l'on ne vit pas à Alexandrie que l'on n'est

pas confronté à la culture hellénistique. Au contraire, on est encerclé par elle.

Ensuite, il faut relever que les Ketubim ne se confrontent pas directement à

la littérature grecque. Celle-ci n'est jamais mentionnée. Sont ainsi évités les

écueils auxquels se sont heurtés les auteurs juifs hellénistiques évoqués plus
haut. Mais sur le fond le dialogue pourrait n'en être que plus fondamental.

8. Le canon actuel des Ketubim a-t-il été précédé par des projets canoniques

plus limités, et notamment par une collection de «Ketubim humanistes»?

Il nous faut revenir maintenant à notre collection des Ketubim. telle que
nous l'avons laissée, entre des mains probablement pharisiennes, au milieu du

IP siècle. Nous nous situons donc après le moment de rupture qui. par
l'éclatement de la crise maccabéenne, a inscrit, pour longtemps, la relation entre Juifs

et Grecs dans le registre conflictuel. Nous avons défini, d'autre part, cette

collection comme un canon littéraire, c'est-à-dire comme une anthologie de

genres littéraires selon le modèle hellénistique. Ces deux constatations ne sont-

dépit de son ingéniosité, cette proposition ne me convainc pas. Si les 22 (ou 24) livres
de Josephe et du IV Esdras n'avaient englobé que la Tora et les Nebiim, on ne

comprendrait pas pourquoi, à la même époque, les rabbins de Yabneh devaient déployer
de gros efforts pour maintenir pour Qo et Ct un statut épistémologique acceptable.

74 Norbert Lohfink pense que le canon biblique (ct non seulement le canon des

Ketubim) n'était au départ «qu'un catalogue d'ouvrages dont l'acquisition était
recommandée [par la bibliothèque du Temple de Jérusalem] aux bibliothèques des communautés

locales juives.» Cf N. Lohfink, «Les épilogues du livre de Qohélet et les débuts

du canon», in P. Bovati (éd.). Ouvrir les Écritures. Mélanges offerts à Paul Beauchamp.
Paris. Cerf, 1995, p. 77-96. voir p. 80. Cette intuition est bonne, mais peut-être trop
limitative. D. Georgi (art. cil. [n. 61], p. 66-69) insiste, lui aussi, sur le rôle des

bibliothèques et des archives dans ce contexte.



184 ALBERT DE PURY

elles pas contradictoires? Qui, dans une situation conflictuelle, aurait eu l'esprit
suffisamment «œcuménique» pour caser dans une même collection des ouvrages

relevant, non pas simplement de genres littéraires différents, mais d'idéologies

difficilement conciliables? En effet, les livres réunis dans les Ketubim
se distinguent non seulement par leur genre littéraire, mais aussi par la manière
dont ils se rattachent à la «particularité» d'Israël. Alors que certains livres
(comme Esd, Ne, Ch et Dn) sont de la littérature «nationaliste» - «toraïque»

pour Esd/Ne, idéalisante pour Ch, et apocalyptique pour Dn - et se situent
totalement dans une perspective communautaire, d'autres (Pr, Jb, Ct et Qo)
semblent avoir délibérément évité toute allusion à l'histoire ou aux institutions
d'Israël afin de se situer dans une perspective individuelle et universelle. Les

livres restants (Ps, Rt, Est, Lm) se situent plutôt entre les deux : ils se rattachent
certes à l'histoire de la communauté, mais ils le font dans une perspective
paradigmatique qui confère à leur thème un intérêt universel. Comme il est

difficilement imaginable qu'un projet d'anthologie littéraire ait d'emblée tenu
à associer dans une même collection des livres aussi «universalistes» que Jb

et Ct à des livres aussi «sectaires» qu'Esd/Ne ou Dn, il y a de bonnes raisons
de supposer que dans une première phase, le nombre de livres était plus limité
et plus homogène. C'est ici que nous retrouvons l'hypothèse, effleurée plus
haut, selon laquelle dans une phase antérieure, le Psautier (ou une première
forme du Psautier) aurait pu constituer à lui seul la troisième partie du canon
en gestation. Mais c'est ici aussi que nous sommes amenés à nous interroger
sur ce qui pourrait se profiler comme une collection de livres universalistes

au sein des Ketubim.
Pr, Jb, Ct et Qo, ces quatre livres ont toujours été classés dans la catégorie

des livres sapientiaux, mais cette qualification suffit-elle à expliquer leur

particularité? Chacun de ces livres a sa propre logique, mais il y a un certain
nombre de traits qu'ils ont en commun : a) ils se sont tous dévêtus des oripeaux
du particularisme : ni religion communautaire, ni institution, ni histoire du

salut, ni culte, ni sacrifice, etc. ou alors dans une distanciation explicite 75
;

b) tous, ils s'intéressent à l'individu (les livres sont destinés à la lecture
personnelle 76) ; c) Pr mis à part, ils ont tous une perception tragique de la vie.
C'est la reconnaissance de cette ligne d'horizon toutefois qui ouvre, à leurs

yeux, le seul accès au bonheur terrestre ; d) en dépit de ce fonds «réaliste»,
ils maintiennent tous l'axiome du Dieu unique, de ce Dieu qui non seulement

a institué l'univers mais le garde entre ses mains «du début à la fin» 77. Il s'agit
d'un Dieu «dénationalisé»78 et «décommunautarisé». Cet axiome est-il un

75 Cf. Jb 1,5 ; 42,8 ; Pr 15,8 ; 21,3 ; Qo 4,17 ; 9,2.
76 II est possible que cet aspect-là - celui de la lecture personnelle et potentiellement

perverse - soit visé particulièrement par Sir 37,19-26, un passage qui prône l'enracinement

du sage dans le peuple. Cf. N. Lohfink, art. cit. (n. 74), p. 86.
77 Qo 3,11.
78 Ainsi M. Hengel, Judaism and Hellenism. Studies in their Encounter in Palestine

during the Early Hellenistic Period, London, SCM Press, 1974, p. 117.



QOHÉLETH ET LE CANON DES KETUBIM 185

«kéryg-me»? Sauf dans le livre des Proverbes, il n'est en tout cas pas présenté
comme tel.

Les Proverbes sont un livre d'inspiration plutôt pieuse, qui, dans certaines
de ses collections, mentionne Yhwh à d'innombrables reprises, mais qui évite

scrupuleusement de faire la moindre allusion au particularisme d'Israël. C'est
pourtant un livre qui construit un système. Le Dieu qui se trouve derrière
l'ordre qu'il a créé est un Dieu juste, qui rétribue le comportement de l'homme,
qui permet au sage, au juste et à l'intelligent de connaître le succès, même si

ce livre insiste aussi sur le danger qu'il y a à ignorer les limites de la sagesse
humaine.

Le livre de Job va plus loin encore dans la volonté de situer sa problématique

en dehors de tout contexte israélite. E. A. Knauf a fort bien décrit, me

semble-t-il, le «projet» théologique mis en œuvre dans ce livre 79. L'auteur du

livre - il ne faut pas séparer le cadre narratif du poème! - est certainement

un Juif, vivant dans l'aisance, probablement dans la Jérusalem du milieu du

Ve siècle. Mais son héros, il en fait un non-Juif, mais aussi un non-Perse, un
non-Grec et un non-Égyptien : il le présente (dans le prologue) comme un
habitant de la steppe, le situant dans cette Arabie à la fois deserta et felix,
comme un seigneur des marges. Et c'est cet homme-là qui va affronter, de

manière presque archétypale, l'énigme du sens de la vie. Qui est responsable
de ce qui nous arrive? C'est dans le dialogue avec ses amis que se déploie le

drame. Et ce sont les amis qui, sans être présentés comme juifs, eux non plus,
tiennent le discours traditionnel des Juifs, le discours que l'auteur de Jb a dû

entendre depuis toujours à Jérusalem, chez ses voisins, ses collègues, dans les

débats juridiques ou théologiques. Quel est le propos du livre de Job? Aucune

interprétation n'est totalement assurée, et l'ambiguïté fait sans doute partie de

la stratégie poétique. La réponse de Dieu, aux chapitres 38-42, extraordinaire,
drôle, subversive, se veut-elle un hymne à la rencontre mystique entre l'homme
et Dieu, ou est-elle une manière de renvoyer le héros du livre, certes «éclairé»
mais dégrisé, à son destin ordinaire et, en définitive, tragique? La dimension

tragique se révèle surtout dans l'impossible communication entre Job et ses

amis. Aucune réponse divine, aucun épilogue ne parvient plus à combler la

béance entre Job et ses amis. Il est un point pourtant sur lequel le livre de Job

(y compris le prologue, bien sûr) reste totalement affirmatif : c'est l'unité et

l'unicité de Dieu. «Affirmatif» est cependant un terme qui risque de nous
induire en erreur : l'unicité de Dieu n'est ni discutée, ni défendue, ni même

soulignée : elle est simplement présupposée. Là-dessus, il n'y a pas de conflit
entre Job et ses amis. Tout se joue donc entre Dieu et l'homme, mais les

objections, même purement rhétoriques, que l'auteur pourrait concéder à ses

personnages, à savoir l'évocation d'une éventuelle pluralité des dieux (comme
chez les Grecs) ou d'un éventuel adversaire du Dieu créateur (comme chez

79 E. A. Knauf, «Hiobs Heimat», Die Welt des Orients. Wissenschaftliche Beiträge
zur Kunde des Morgenlandes, 19 (1988), p. 65-83.



186 ALBERT DE PURY

les Perses), il ne leur laisse même pas la possibilité d'être énoncées. Dieu reste

Dieu, l'homme reste homme. Ce Dieu, le poète l'appelle Yhwh, dans le

prologue et dans l'introduction aux deux réponses divines. Mais les héros du

livre, Job et ses amis, ne l'appellent jamais ainsi. Pour eux, il est El, Eloah
ou Shaddaï. Mais ce Dieu-là, quel que soit son nom, est le vis-à-vis - qu'il
y ait rencontre ou non - de tout homme, quelles que soient sa naissance, sa

nationalité, sa fortune ou son infortune. Alors, quel est le projet de Job?
Aurions-nous là la fondation d'une pensée théologique nouvelle? L'auteur se

ferait-il le protagoniste d'une sorte de monothéisme universel? D'un judaïsme
sans judéité? On aimerait pouvoir répondre oui à cette question. Mais il manque
le moindre élan missionnaire. En fait, c'est la dimension tragique qui domine.
L'auteur du livre aurait-il entendu parler d'Eschyle, de Sophocle, ses

contemporains? S'essayerait-il à une tragédie?
Le Cantique des cantiques, lui, paraît s'inscrire dans le registre euphorique.

L'anthologie des chants du désir fait alterner la voix de l'homme et la voix
de la femme. C'est un livre qui ne parle pas de Dieu - sauf peut-être dans la

métaphore de Ct 8,6 («flamme de Yh») - mais qui situe l'amant et l'amante
dans une sphère presque divine. Certes, le désir rencontre de nombreux
obstacles - la distance, l'absence, l'incertitude, le sarcasme des tiers (Ct 5,7) -
mais il n'en devient que plus fort. Or, comme l'a superbement montré Othmar
Keel dans l'introduction à son commentaire, la célébration de l'eros comme
une force élémentaire a quelque chose de subversif80. Dans ces poèmes, lc
bien-aimé et la bien-aimée ne sont appelés ni «époux» ni «épouse», ni «mari»
ni «femme». Il n'y est question ni de mariage ni de procréation, ni de mère,
de beau-père ou de beau-frère, ni d'aucune loi, coutume ou institution sociale.

Il n'y est pas question non plus de péché ou de culpabilité, ni de piège ou d'abus
de pouvoir. Dans l'échange amoureux, l'homme et la femme se retrouvent, tout
naturellement, presque par nécessité, dans une situation d'égalité, car «celui

qui chercherait à acheter l'amour, en y mettant même toute sa fortune, ne

recueillerait que mépris...» (Ct 8,6). C'est le seul livre de la Bible où la femme

parle, où l'homme parle, dans une parfaite liberté. L'amour sous cette forme
n'est évidemment pas ce qui se vit couramment dans la vie réelle. Le poète
du Cantique le sait bien, et avant de s'envoler vers une dernière invitation au

désir, juste avant la fin du recueil, il livre son bilan : «L'amour est fort comme
la mort, la passion est dure comme le Shéol...» (8,6-7). La mort, le Shéol,

l'irruption du chaos, c'est bien là l'horizon tragique devant lequel se déroulent
même les délices de l'amour, l'horizon qui dit la vérité de la condition humaine.

Et maintenant, Qohélethl Ce livre est sans aucun doute le plus tardif des

quatre. Par rapport à Pr, Jb et Ct, le ton est encore une fois tout autre. C'est
le «je» de l'homme qui réfléchit et qui enquête. Pour la première fois, le «je»
investigateur fait irruption au sein même du texte. Certes, ce «je» ne se nomme
pas encore : il s'adonne, avec un plaisir manifeste, à un jeu subtil de dissimu-

8(1 Cf. O. Keel, Das Hohelied, Zürich, Theologischer Verlag, 1986. p. 35-46.



QOHELETH ET LE CANON DES KETUBIM 187

lation. L'auteur/éditeur du livre cite Qohéleth qui, lui, dit «je». Ce «je» dit :

regardez comme je mets le masque de Salomon! Regardez comme je l'enlève!
Le lecteur est pris à partie par le jeu de l'auteur, il devient sa victime d'abord,
puis son partenaire, bientôt son complice. De tous les livres bibliques, Qo est

celui qui est le plus proche de ses lecteurs : il dit tout haut des choses que
chacun pense tout bas.

En posant le «je» comme le sujet et l'orchestrateur du livre et en contemplant

Dieu strictement à partir de ce qui peut en être perçu par ce «je», l'auteur
de Qo écrit le premier livre de la Bible qui soit compatible avec le mode de

penser grec. C'est un livre sceptique. Sur ce point, tout le monde est d'accord.
Mais qu'est-ce que cela signifie? On a consacré beaucoup d'efforts à tenter
de déterminer avec précision quels étaient les rapports de Qo avec la ou les

philosophie(s) de l'époque hellénistique 81, mais il s'avère que les correspondances

sont rarement littérales. Les échos thématiques renvoient tantôt vers les

Cyniques (la solidarité humains-animaux 82), tantôt vers les Sceptiques (la
technique du doute), tantôt vers les Stoïciens (la croyance résignée en un ordre

global), tantôt encore vers les Épicuriens (la disposition à goûter la part de

bonheur qui échoit à chacun). Par ailleurs, Qo est aussi l'héritier de la tradition
pessimiste orientale mésopotamienne 83, puis égyptienne tardive telle qu'elle
s'exprime surtout lors des banquets funéraires 84. Mais comment le situer par
rapport au reste de la tradition juive, et par rapport aux trois autres livres
universalistes?

La réponse à cette question dépend de la manière dont on apprécie le tonus

général du livre. La tendance de ces dernières années, inaugurée notamment

par le commentaire de Lohfink 85, est de réintégrer Qo dans le bercail d'une

81 À ce sujet, cf., entre autres. R. Braun, Kohelet und die Frühhellenistische Popu-
larphilosophie, Berlin-New York, de Gruyter, 1973 ; Cf. M. Hengel, Judaism and
Hellenism (n. 78), p. 115-128 ; J.G. Gammie, «Stoicism and Anti-Stoicism in Qohéleth»,
Hebrew Annual Review. 9 (1985), p. 169-187 : L. Schwienhorst-Schönberger. «Nicht
im Menschen gründet das Glück» (Koh 2,24). Kohelet im Spannungsfeld jüdischer
Weisheit und hellenistischer Philosophie, Freiburg i. B., Herder, 1994.

82 Qo 3,19-21.
81 Cf. O. Loretz, Qohelet und der Alte Orient. Untersuchungen zum Stil und zur

theologischen Thematik des Buches Qohelet, Freiburg i. B., 1964.
84 Cf. Chr. Uehlinger, «Qohelet im Horizont altoricntahscher Weisheitsliteratur»,

in L. Schwienhorst-Schönberger (éd.), Das Buch Kohelet. Studien zur Struktur,
Geschichte. Rezeption und Theologie, Berlin-New York, de Gruyter, 1997, p. 155-247.

85 N. Lohfink, Kohelet (Die Neue Echter Bibel), Stuttgart, Echter, 1980. N. Lohfink
(art. cit. fn. 74], p. 83) : «Mais en même temps, le livre est théocentrique et monothéiste.
La souveraineté de Dieu, son emprise totale et déterminante sur tout le devenir humain
sont conçues d'une façon beaucoup plus radicale que dans tous les écrits sapientiaux
précédents. Et si les nouveautés incontournables sont reconnues, ce n'est pas sans la

secrète intention de détourner des écoles grecques leur clientèle israélite. Le souhait de

l'auteur est que les générations à venir fréquentent encore le Temple, moins d'ailleurs

pour y offrir des sacrifices [...], que pour croître dans la crainte de Dieu en écoutant
les lectures de la Loi et des prophètes. C'est ce qu'on peut lire dans le passage central



188 ALBERT DE PURY

certaine orthodoxie et d'une authentique piété juive (Qohéleth le Sadducéen?).

Qo serait-il un apologète? Les affirmations de Qo sur Dieu sont omniprésentes
mais toujours entachées d'une ambiguïté peut-être voulue 86. Dieu est le
souverain de tout, mais il est impossible à connaître, à prévoir et à comprendre 87.

Il faut le craindre, bien sûr, mais on ne sait pas trop si c'est parce qu'il nous
veut du bien ou du mal88. S'adressant à l'individu et, par là, à l'humanité en

général, Qo désigne la poussière et la mort comme aboutissement de toutes
choses. Il est donc le frère spirituel de tous ceux qui, depuis Gn 2-3, depuis
Gilgamesh, depuis l'épopée homérique, depuis les Tragiques disent la même
chose : l'homme est livré à lui-même, et c'est à partir du moment où il en prend
conscience qu'il devient vraiment humain. L'humanisme «monothéiste» est
dès lors le frère jumeau de l'humanisme «polythéiste», voire de l'humanisme
«athée». Mais pour le lecteur juif, comment cela doit-il être compris? Comme
une apologie de la tradition ou comme sa subversion? Qohéleth ne le lui dira pas.

À mon sens, Qohéleth, pas plus que Job ou le Cantique, n'est le propagateur
d'une nouvelle théologie libérale ou d'un judaïsme humaniste. Ce qui, à ses

yeux, unit les humains dans leur aventure commune, c'est de savoir que tout
est vanité et qu'ils vont tous à la mort89. Mais à partir de cette prise de

conscience radicale, que de possibilités de vie! Que d'espaces pour les
explorations 90, les entreprises 9I, l'amour92, l'amitié et la fraternité 93! Cette capacité

de passer de la lucidité la plus crue à la mise en scène de la soif de vivre,
c'est cela que Qo me semble avoir en commun avec Jb et Ct, et c'est cela qui
fait que ces trois œuvres peuvent dialoguer de plain-pied avec les Tragiques
grecs. C'est donc bien dans l'expression du scepticisme, plutôt que dans le

partage éventuel d'un monothéisme commun, que réside pour ce courant
littéraire le fondement de l'universalisme 94.

du livre (4,17-5,6)». N'est-ce pas là, de la part de Lohfink, du «wishful thinking»? Et
ne doit-il pas concéder, à la p. 84 : «S'il [le livre de Qohélet] a figuré dans la bibliothèque
du Temple, on l'imagine plutôt hors de portée des élèves.»

86 La littérature sur cette question est sans limites. Cf., en dernier lieu, D. Michel,
«Gott bei Qohelet», Bibel und Kirche 45 (1990), p. 32-36 ; A. A. Fischer, Skepsis oder
Furcht Gottes? Studien zur Komposition und Theologie des Buches Kohelet (Beihefte zur
Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft 241), Berlin-New York, de Gruyter,
1997 ; St. de Jong, «God in the Book of Qohelet. Reappraisal of Qohelet's Place in
Old Testament Theology», Vetus Testamentum 47 (1997), p. 154-167.

87 Qo 3,11.14,15 ; 5,1 ; 7,13.14; 11,5; etc.
88 Qo 3,14; 4,17; 5,1.
89 Qo 6,3-6 ; 9,1-6.
90 Qo 7,23-25; 11,1-2.6.
91 Qo 1,12-2,10; 3,22; 9,10; 11,6.
92 Qo 9,9.
93 Qo 4,8-12; 11,7-10.
94 M. Rose, qui perçoit, lui aussi, le renoncement au particularisme comme un des

traits majeurs de Qo, écrit : «Bei der Tnterreligiösität' weisheitlicher Prägung geht es
keinesfalls um «interreligiöses Beten» [...], vielmehr [...] um den denkerischen
Dialog», mais il ne relève pas le rôle pivotai que joue à cet égard la démarche sceptique.



QOHÉLETH ET LE CANON DES KETUBIM 189

Pr, Jb, Ct et Qo s'inscrivent donc dans ce que nous pourrions appeler la

catégorie des Ketubim «humanistes». Cela nous ramène à notre question
initiale : est-il vraisemblable que ces quatre livres, tels que nous venons de les

caractériser, aient commencé par être réunis en une collection propre? Et cela

non seulement en tant que «section sapientiale» au sein des douze Ketubim
canoniques, mais en tant que projet littéraire autonome et, dans l'affirmative,
nécessairement antérieur à la délimitation des Ketubim pharisiens? Cette thèse,

qui n'est pas entièrement nouvelle - on a souvent insisté sur les liens entre
Qo et Pr 95 et sur le patronage salomonien 96 de Pr, Qo et Ct - me paraît avoir
en sa faveur les deux arguments suivants :

1) Ce sont ces livres, en particulier, qui répondent aux préoccupations nées

de la rencontre avec l'hellénisme. C'est donc à travers eux qu'aurait pu
s'exprimer en premier le projet de répondre à l'environnement hellénistique par
la mise à disposition d'une littérature à la fois monothéiste et humaniste. La
perspective, dans ces livres, n'est pas encore conflictuelle, et dans la mesure
où elle implique une pointe polémique, comme dans Jb ou Qo, celle-ci trouve
ses adversaires à l'intérieur du judaïsme plutôt qu'à l'extérieur.

2) Même si l'on sait que l'ordre des livres dans les Ketubim canoniques
est très fluctuant, on observe que nos quatre livres forment un groupe quasi
indissociable chez les témoins les plus anciens de l'ordre canonique, tout
au moins dans la tradition juive97. Pour Pr, Qo et Ct, on a l'habitude
d'expliquer leur association par leur commune revendication d'une paternité

Cf. M. Rose, «Qohelet als Philosoph und Theologe. Ein biblisches Votum für Universitas»,

in M. Krieg, M. Rose (éds), Universitas in theologia — theologia in universitate.
Festschrift für Hans Heinrich Schmid zum 60. Geburtstag, Zürich, Theologischer
Verlag, 1997, p. 177-199, voir p. 182 sq.

95 À ce sujet, cf. infra, n. 109.
96 Cf. M. Hengel, Judaism and Hellenism (n. 78). p. 129 sq. : M. Küchler,

Frühjüdische Weisheitstraditionen. Zum Fortgang weisheitlichen Denkens im Bereich des

frühjüdischen Jahweglaubens, Fribourg, Universitätsverlag, 1979, p. 115-127. Une
certaine revendication «salomonienne» est présente déjà dans les écrits eux-mêmes (Pr 10,1 ;

25,1 ; Ct 3,7-11 ; 8,11-12), mais de manière aussi allusive que discrète. En fait, c'est dans

la réception de ces écrits que ce patronage déploiera tous ses effets.
97 Cf. les tableaux de R. Beckwith, The Old Testament Canon (n. 31), p. 452-468.

Les quatre livres sont mentionnés ensemble (mais pas toujours dans le même ordre) dans
les colonnes I à VIII du tableau de Beckwith, alors que dans les colonnes IX à XVIII
vient s'y insérer le livre des Lamentations. L'ordre le plus ancien semble être celui qui
est donné dans Baba Batra 14b : Jb Pr Qo Ct. Les trois livres «salomoniens» sont

pratiquement toujours énumérés ensemble, le plus souvent dans l'ordre Pr Qo Ct, mais
dans certains courants de la tradition juive (peut-être déjà Josephe, dans son décompte
des 13 livres) et chrétienne (Jérôme), et notamment dans quelques manuscrits syriaques,
le livre de Job est placé directement à la suite du Pentateuque, ou après Jos, ou encore
après Jg-Rt. Ces délocalisations s'expliquent, apparemment, par des calculs chronologiques

: Job, parfois identifié au roi d'Edom Yobab, petit-fils d'Esaü (Gn 36,33), était
considéré comme un contemporain de Moïse. Pour tout cela, voir R. Beckwith, ibid.,
p. 181-234, surtout p. 189-192, et p. 227, n. 43.



190 ALBERT DE PURY

salomonienne 98, alors que c'est précisément cette revendication, purement
editoriale en Pr et Ct, qui demande à être expliquée. La paternité salomonienne,
qui n'est instrumentalisée qu'en Qo 1,12-2,26, ne trahirait-elle pas, précisément,

la main du concepteur de notre canon humaniste? Ce patronage lui
permettait de rattacher les écrits, par ailleurs si différents, sur lesquels il avait
jeté son dévolu à un personnage emblématique (mais non «orthodoxe») de

l'histoire juive? Mais que faire alors du livre de Job? Ne faisait-il pas partie
de la collection proposée par notre concepteur? En raison de l'ancienneté de

ce livre (Ve s.), de son envergure poétique et surtout de sa convergence
spirituelle avec la nouvelle collection, il n'est guère pensable qu'il ait pu en
être exclu. Simplement, la figure de Job ne pouvait pas être soumise au

patronage salomonien, car tout le monde savait qu'elle appartenait, comme
d'autres héros légendaires ", à la préhistoire et aux contrées lointaines.

Nous n'avons pas d'éléments nous permettant de déterminer l'ordre
primitif des quatre livres dans la collection, si ce n'est que Qo devait se placer
nécessairement après les Proverbes. Trois principes d'ordre sont imaginables,
et tous trois sont attestés dans les catalogues hellénistiques : chronologique,
alphabétique ou logique. Dans l'ordre chronologique (des auteurs fictifs) tout
comme dans l'ordre alphabétique (Jb Pr Qo Ct), Jb doit précéder les trois autres.

L'ordre traditionnel de Baba Batra 14b correspond donc à ces deux critères
d'ordre (en admettant, non sans une touche d'ironie, que le Ct soit, pour
Salomon, une œuvre de vieillesse!). Cela dit, il n'est pas interdit de se demander

si la réunion des quatre œuvres n'a pas obéi d'abord, dans l'esprit de son

concepteur, à un ordre logique. Dans ce cas, on aurait au début le livre des

Proverbes. C'est ce livre, en effet, qui édifie le système de la sagesse et pose
la doctrine de la rétribution immanente. Suivrait alors le livre de Job comme
mise en cause passionnée de cette doctrine. La critique faite, l'horizon tragique
acquis, surgirait le Cantique comme chant à la vie. Qohéleth, enfin, livrerait,
sous forme de longue délibération désabusée, le bilan final. Indépendamment
de leur catalogage, l'enchaînement logique des quatre écrits humanistes est
donc : Pr Jb Ct Qo.

Quatre écrits réunis dans une collection, cela correspond bien au principe
de l'anthologie hellénistique, comme le montre l'exemple de l'anthologie de

Céphalas, mentionnée plus haut (avec une combinaison analogue de thèmes

amoureux, funéraires, démonstratifs, etc.). Mais quelle était l'ambition de cette
collection? Trois cas de figure sont imaginables : a) Cette collection avait-elle
l'ambition de se placer d'emblée à côté de la Tora et des Nebiim, et de conférer

98 Pr 1,1 ; 10,1 ; 25,1 ; Ct 1,1 (cf. 3,7.9.11 ; 8,11-12) ; et, implicitement, Qo 1,1 ;

1,12-2,26. Pr 1,1 et la titulature salomonienne en Qo 1,1b remontent plus probablement
au niveau du 2e épilogue de Qo, donc au canon pharisien. Cf. infra.

99 Cf. Éz 14,14 «Noé, Daniel et Job». À l'origine, le nom de Job se rattache peut-
être au souvenir d'un personnage royal du Bashan attesté dans les lettres d'Amarna :

Ayyab, seigneur d'Ashtartu (EA 256,6.13 ; 364,1 ; cf. W. L. Moran, Les Lettres d'El-
Amarna, Paris, Cerf, 1987, p. 483-485, 559 sq.).



QOHÉLETH ET LE CANON DES KETUBIM 191

à l'ensemble tripartite désormais constitué une perspective humaniste? Dans

ce cas, c'est du cercle responsable de la constitution de cette collection que
serait née l'idée d'une troisième partie du canon biblique. Ce sont eux qui
auraient compris que, pour subsister face à l'hellénisme, les Juifs ne pouvaient
se contenter de Moïse et des Prophètes mais qu'ils avaient besoin d'une
littérature discursive, d'une littérature de référence qui leur permît de faire le
même chemin que les Grecs avaient été en mesure de faire grâce aux Tragiques,
b) Mais on peut imaginer aussi que ce groupe de quatre livres se soit formé
d'emblée dans un contexte de polémique et de rivalité. Dans ce cas, c'est sans

doute au Psautier que la nouvelle collection avait pour but de faire contre-poids.
Les recherches de ces dernières années ont révélé à quel point le Psautier

s'inscrit, lui aussi, non seulement dans une visée canonique mais aussi dans

le cadre d'un projet intellectuel, littéraire et théologique 10°. Dans les Psaumes

aussi, le «je» de l'individu émerge, mais il reste presque toujours enraciné dans

la tradition et l'histoire particulières d'Israël et de son Dieu, et la perspective
reste essentiellement théocentrique. Par ailleurs, comme le laissent supposer
certains témoignages anciens, le Psautier figurait dans les milieux juifs pieux
comme élément principal, voire unique de la troisième partie llM. c) Enfin -
et ce serait là la thèse la plus audacieuse - la collection des Ketubim humanistes

espérait-elle carrément se substituer à la Tora et aux Nebiim? Dans ce cas, le

livre des Proverbes aurait été présenté comme une nouvelle Tora, humaniste
et universelle, une «Tora» dont Job, Cantique et Qohéleth auraient fourni les

Nebiim, c'est-à-dire la critique. Perspectives trop audacieuses, sans doute, et

il est temps de mettre un terme aux spéculations. Quelle que soit la valeur de

ces scénarios, deux points peuvent être retenus : 1) l'existence même d'une
collection de quatre Ketubim humanistes bénéficie d'un faisceau d'indices
favorables ; 2) l'esprit qui animait cette collection ne pouvait être que subversif
à l'égard du judaïsme traditionnel.

9. Qohéleth, éditeur des Ketubim humanistes?

Lorsqu'on traite la question de la canonisation du livre de Qohéleth, il est

habituel de l'aborder par le biais de l'épilogue ou, plus précisément, des deux

épilogues du livre (Qo 12,9-11 et 12,12-14)102. Il faut maintenant nous

interroger sur l'apport de ces quelques versets à notre enquête.

100 Cf. J. C. McCann, «The Psalms as Instructions». Interpretation 46 (1992),
p. 117-128 ; H.-P. Mathys, Dichter und Beter. Theologen aus spätalttestamentlicher
Zeit, Fribourg/Göttingen, UniversitätsverlagA'andenhoeck & Ruprecht, 1994: J. van
Oorschot. «Nachkultische Psalmen und spätbiblische Rollendichtung», Zeitschrift für
die alttestamentliche Wissenschaft 106 (1994), p. 69-86.

101 Cf. ci-dessus, mon paragraphe 4.
102 Contre K. Koenen, «Zu den Epilogen des Buches Qohelet», Biblische Notizen

72 (1994), p. 24-27, mais avec la plupart des auteurs récents, je pense que Qo 12,9-



192 ALBERT DE PURY

Le premier épilogue (12,9-11) émane, on en convient généralement, d'un
élève ou d'un éditeur encore proche de Qohéleth lui-même, l'ayant connu
personnellement et ayant à cœur de transmettre avec le livre une petite vignette
informative sur l'auteur, son œuvre et ses intentions. Mais dans l'interprétation
de ces quelques lignes, beaucoup dépend de la manière dont on comprend
chaque terme utilisé par l'épiloguiste, et du cadre référentiel dans lequel on
choisit de situer ces termes. La traduction que je proposerais est la suivante :

9 Par ailleurs, Qohéleth fut un sage!
En outre 103, il enseigna les gens dans la connaissance! Il auditionna, examina,
rectifia 104 des proverbes en grand nombre.

10 Qohéleth se mit en quête pour trouver des paroles de charme 105 ainsi que, dans

leur teneur exacte, des paroles de vérité.

14 ne peut pas être attribué à un seul épiloguiste. Cf. F. J. Backhaus, «Der Weisheit
letzter Schluss! Qo 12,9-14 im Kontext von Traditionsgeschichte und beginnender
Kanonisierung», Biblische Notizen 72 (1994), p. 28-59, voir p. 29 sq. ; N. Lohfink, art.
cit. (n. 74), p. 85 sq. En revanche, il ne faut pas séparer le v. 11 du premier épilogue
comme le fait F. J. Backhaus (ibid., p. 31.35-43), car sa thématique est étroitement liée
à la description de l'activité de Qohélet aux versets 9-10.

103 F. J. Backhaus (art. cit., p. 32) comprend 'wd comme «constamment», «sans
discontinuité» : Qohéleth aurait été un enseignant infatigable, voire un philosophe
itinérant. Pour ma part, je relève que les activités décrites aux versets 9bß et 10 sont

plutôt celles d'un savant de bibliothèque. Peut-être le v. 10 envisage-t-il des voyages
(bqS), mais ce sont des voyages à la recherche de manuscrits ou de sources d'information.

Le 'wd du verset 9ba désigne donc plutôt une activité exceptionnelle : tout en
étant un grand savant, il n'a pas dédaigné, à l'occasion, d'enseigner en public.

104
tqn : ainsi avec N. Lohfink (art. cit. [n. 74], p. 87) ; contre Chr. Dohmen, «Der

Weisheit letzter Schluss? Anmerkungen zur Übersetzung und Bedeutung von Koh 12,9-
14», Biblische Notizen 63 (1992), p. 12-18, voir p. 15 sq., qui propose «formuler», et
F. J. Backhaus (ibid., p. 32 sq.) qui opte pour «rédiger».

105 hps. Les trois sens principaux de ce substantif sont a) plaisir, bon plaisir, ce qui
plaît, b) désir, souhait, c) affaire, chose (ainsi en Qo 3,1.17 ; 8,6) (cf. W. Baumgartner,
Hebräisches und aramäisches Lexikon zum A.T., ad voc. ; G. Gerlemann, art. «hps
Gefallen haben», in E. Jenni, C. Westermann (éds), Theologisches Handwörterbuch zum
A.T., t. L, München/Zürich, Chr. Kaiser/Thelogischer Verlag, col. 625-626). Ce dernier
sens, toutefois, ne convient pas à notre passage. Par analogie à 'bny hps («pierres
précieuses»), l'expression dbry hps peut être rendue par «paroles précieuses», «paroles
de prix», ou alors par «paroles plaisantes» (TOB), «paroles de charme». Comme
l'expression se trouve en parallèle avec dbry 'mt («paroles de vérité», «paroles fiables» ou
«authentiques» [TOB]), on peut supposer que le premier terme exprime le côté esthétique,

émouvant, enchanteur de ces paroles, alors que le second insiste sur leur côté
solide, vrai et irréfutable (ainsi A. Lauha, Kohelet, Neukirchen, Neukirchener Verlag,
1978, p. 218). Ce parallèle, il est vrai, pourrait décrire un seul et même corpus de

meshalim, mais il pourrait aussi se référer à des genres littéraires aussi différents que
les proverbes et instructions de Pr et Qo et les poèmes d'amour du Ct! C'est l'hypothèse
à laquelle je me rallie. Dohmen (art. cit., p. 14 sq.) voit là une désignation des
«instructions» («Lebenslehren») selon le modèle égyptien ; F. J. Backhaus (art. cit.,
p. 32.33) : «paroles plaisantes, appropriées» ; N. Lohfink (art. cit., p. 86) : «paroles bien
frappées».



QOHÉLETH ET LE CANON DES KETUBIM 193

11 Les paroles des sages sont comme des aiguillons, et comme des piquets plantés,
celles (les paroles) des auteurs des recueils 106.

Toutes, elles viennent d'un même berger 107.

La plupart des commentateurs sont d'accord sur un point : cet épilogue de

l'élève est tout empreint d'admiration et de sympathie pour l'œuvre du maître.
En revanche, les spécialistes divergent dans leur compréhension de l'activité
de ce maître et de la nature de son œuvre, telles qu'elles sont présentées aux
v. 10-11. S'agit-il, dans la perspective de l'épiloguiste, de décrire la naissance,
la composition et la rédaction du livre de Qohéleth 108, ou est-il question d'une
compilation plus vaste, englobant, par exemple, les livres de Proverbes et de

Qohéleth? En d'autres termes, Qo 12,9-11 décrivent-ils une œuvre d'auteur ou
un travail d'éditeur/compilateur? Sans pouvoir reprendre ici la discussion dans

tous les détails, j'aimerais attirer l'attention sur les observations suivantes :

a) Tous les verbes utilisés aux v. 9bß et 10 ('zn pi., hqrpì., tqn pi., bqs
pi., ms') s'appliquent avec plus de facilité à l'activité d'un «éditeur critique»
qu'à celle d'un «auteur créatif». Il est vrai que tout auteur (re)cherche et

(re)trouve dans sa mémoire ce dont il nourrit son œuvre, et on sait qu'à
l'occasion Qohéleth aime à citer un dicton ou un proverbe pour en prendre
ensuite le contre-pied 109. Ici pourtant, 1'«audition», 1'«examen» et la «correction»
de «nombreux proverbes» (v. 9), tout comme l'insistance sur la «transcription
exacte» (v. 10b) semblent bien envisager la mise en forme et l'édition critique de

textes déjà écrits, et non - ou non seulement - la rédaction d'une œuvre personnelle.
b) L'épilogue tout entier semble insister sur la pluralité et la diversité des

paroles ou des écrits concernés. Il y a d'abord, au v. 9b, de «nombreux

proverbes», puis, au v. 10, les «paroles de charme» et les «paroles de vérité»

que Qohéleth s'est efforcé de retrouver et de transcrire. Au v. 11, toutes ces

«paroles de sages» sont comparées à des aiguillons et à des piquets (c'est-
à-dire à des instruments qui surprennent leurs destinataires de là où on ne les

attend pas, ou qui les cernent de plusieurs côtés). Ces paroles sont contenues
dans des «recueils» ou des «collections» ('asuppot) dont les auteurs/compilateurs

(ba'aley 'asuppot) sont, eux aussi, plusieurs. Enfin, le v. 11b clôt
l'épilogue en affirmant qu'en dépit de cette variété déconcertante de paroles,
d'écrits et de collections, ou alors, sur le mode métaphorique, d'instruments
de stimulation et de restriction, le tout vient d'un même berger, c'est-à-dire

que le tout a été «mis en musique» par un seul chef d'orchestre. Qui est ce

«berger»? Dieu? "° Salomon, le patron (fictif) des écrits sapientiaux? '"Ou

106 bTy 'spwt : ainsi avec N. Lohfink (ibid., p. 86.88).
107 La proposition de N. Lohfink (loc. cit.) : «n'importe quel berger les emploie tous

deux» me paraît improbable, fid dénote la détermination plutôt que l'indétermination.
108 Ainsi N. Lohfink, ibid., p. 89 sq.
109 Cf., par exemple, Qo 1,15.18 : 2,14.23 ; 4,5-6.11-12 ; 5,2.11 ; 6,9 ; 7,7 ; 9,16.
110 Ainsi A. Lauha, Kohelet (n. 105), p. 220.
111 Ainsi F. J. Backhaus, art. cit., p. 36.39-43.



194 ALBERT DE PURY

Qohéleth lui-même? Il serait surprenant que ce soit Dieu, car Dieu n'est

justement pas présenté comme «berger» dans Qo, ni d'ailleurs dans Pr et Ct.

L'image du berger est amenée dans notre contexte par l'évocation des

«aiguillons» et des «piquets», c'est-à-dire à propos de la fonction des collections

de paroles. Il me semble donc que l'épiloguiste définit ici le rôle qu'il
attribue à Qohéleth. Qohéleth est, selon lui, le «berger» qui a ramené dans un
même bercail des troupeaux de provenances différentes : il est l'éditeur qui
a réuni dans une même collection des écrits de nature très différente, des livres
qui excitent et des livres qui calment. Tout cela est dit sur un ton délicieux.
L'ironie du maître se serait-elle transmise à son disciple?

Si notre épiloguiste présente Qohéleth non seulement comme un enseignant
mais aussi et surtout comme un créateur de canon littéraire "2, si donc le champ
balisé par l'épilogue de 12,9-11 s'étend au-delà du seul livre de Qohéleth, est-

il possible de définir les contours de ce canon? La référence la plus manifeste
(meSalim, v. 9b) vise le livre des Proverbes, ou tout au moins une première
édition de ce livre. L'épilogue pourrait donc envisager, au minimum, un
ensemble composé de *Pr et Qo. Cette thèse a été réactualisée par G. H. Wilson "3,
mais elle remonte déjà à Heinrich Graetz 114, qui l'avait lui-même reprise de

Nahman Krochmal, un philosophe et historien du début du XIXe siècle. Wilson
relève, en effet, des affinités entre l'épilogue de Qo (12,9-14) et le prologue
de Pr (Pr 1,2-7), et se demande si ces deux livres n'ont pas été réunis par le

responsable de cet encadrement rédactionnel. Cette observation est pertinente
mais elle concerne d'abord le second épilogue de Qo (9,12-14) et reflète
probablement une seconde étape de la canonisation. Nous y reviendrons dans

le dernier paragraphe de cet article. Le canon auquel se réfère le premier
épiloguiste et dont il attribue la paternité à Qohéleth pourrait donc ne pas avoir
compris encore Pr 1,2-7 ni même Pr 1-9. Il existe, en effet, bien des indices

qui permettent de penser que Pr 1 -9 présupposent à la fois Ct et Qo et ont pour
but précisément de dénoncer ou, tout au moins, de désamorcer l'hédonisme
et le scepticisme explicites ou latents que l'auteur de Pr 1-9 perçoit dans ces

deux ouvrages 115.

Reste alors la question : que contenait le canon auquel se réfère le premier
épiloguiste? Seule une analyse serrée des correspondances et références inter-

112 On est frappé par le fait que l'épiloguiste ne présente pas Qohéleth comme un
écrivain. Dans un travail en cours d'élaboration à l'Institut romand des sciences bibliques

de Lausanne, Alain Bühlmann est arrivé à la conclusion que la rédaction du livre
se comprend le mieux comme une édition des notes de cours rédigées par un élève de

Qohéleth, et pourquoi pas par l'épiloguiste lui-même?
113 G. H. Wilson, «The Words of the Wise' : The Intent and Significance of

Qohéleth 12,9-14», Journal of Biblical Literature 103 (1984), p. 175-192.
114 H. Graetz, Kohelet, 1871 (n. 1), p. 47-49.
115 Comme Alain Bühlmann m'y a rendu attentif, de nombreux passages de Pr 1-

9 pourraient s'expliquer comme une polémique contre le Ct (par exemple Pr 2,10-19 ;

5,1-14.15-23 ; 6,20-7,27) ou contre Qo (p. ex. Pr 3,7.13-14 ; 5,12-14 ; 9,1-10.13-15).
Cf. supra, n. 112.



QOHELETH ET LE CANON DES KETUBIM 195

nés permettrait de se faire une idée plus précise de l'esprit et des enjeux de

cette anthologie des Ketubim «humanistes». La révérence faite à Job, le grand
ancêtre, affleure partout dans le livre de Qo, même si Qohéleth doit se sentir
séparé de Job par tout ce qui fait la «modernité» Les allusions au Ct sont elles
aussi nombreuses, même si Qohéleth - tempérament oblige - ne peut réfréner
une certaine ironie à son égard. Mais le grand réfèrent demeure évidemment
le livre des Proverbes : c'est à partir de la «thèse» que représentent les
collections réunies de Pr 10-29 que Qo va pouvoir développer - par l'édition et
la mise en contexte de Jb et de Ct comme par l'adjonction du recueil de son

propre enseignement - à la fois l'«antithèse» et la «synthèse». Si cette
perspective est fondée - et telle est ma thèse - le canon des Ketubim «humanistes»

comprenait donc Pr 10-29, Jb, Ct et Qo. Qohéleth apparaîtrait lui-même comme
I'«inventeur», le «sélectionneur», 1'«éditeur» et le premier «commentateur» de

cette collection, donc en définitive comme le véritable architecte de la présence
des livres sapientiaux dans la Bible juive.

10. L'intégration de la collection des quatre écrits «humanistes»
dans le canon pharisien des douze Ketubim

Comme nous l'avons vu, c'est probablement après la crise maccabéenne
et dans les milieux proto-pharisiens que fut mise en place la collection des

douze Ketubim et que s'accrédita, peu à peu, l'idée de son statut canonique.
Un demi-siècle ou quelques décennies seulement s'étaient écoulées depuis
l'édition de l'anthologie des écrits «humanistes», mais le climat avait beaucoup
changé. La qualité littéraire de cette anthologie ainsi que son caractère novateur
(voire provocateur) avaient sans doute contribué à son rayonnement et assuré

son prestige dans les milieux lettrés : Jb, *Pr, Ct et Qo étaient déjà devenus
des «classiques», de sorte qu'il ne pouvait plus être question de les écarter

définitivement. En les plaçant à la suite du Psautier, en les insérant dans une
collection de livres beaucoup plus vaste et en les faisant voisiner avec des écrits

plus conformes à l'esprit communautaire juif, les créateurs du canon pharisien
pouvaient espérer cependant les canaliser et les priver de leur caractère
subversif. Le deuxième épilogue de Qo (12,12-14) paraît témoigner de ce stade

intégrateur et assimilateur de l'histoire du canon des Ketubim.

12 En plus de cela, mon fils, prends garde :

À écrire des livres nombreux, il n'y a pas de fin!
Et beaucoup d'étude épuise le corps !"6

116 On peut aussi prendre le v. 12b pour une subordonnée. N. Lohfink (art. cit. [n. 74],
p. 90) traduit ainsi : «Quand bien même on n'arrêterait jamais de faire toujours davantage
de livres, et qu'on ruinât son corps en étudiant toujours plus, le mot de la fin. après avoir
tout lu, serait seulement : crains Dieu et garde ses commandements. [...].»



196 ALBERT DE PURY

13 La fin du discours, tout ayant été entendu :

«Crains Dieu et observe ses commandements!»,
car c'est là tout l'homme.

14 En effet, toute œuvre. Dieu la fera venir en jugement,
sur tout ce qui est demeuré caché, que ce soit bon ou mauvais.

Ce deuxième épilogue, qui s'adresse au lecteur à la deuxième personne,
frappe par la transition, apparemment calculée, entre le registre ironique (qui
se veut rassurant pour le lecteur) et le retour au sérieux : le v. 12 est une mise

en garde, sur un ton badin, contre la prolifération des livres et, plus généralement,

contre la complication intellectuelle, tout en introduisant, sur le mode

ludique, le principe de la clôture canonique, alors que les v. 13-14, totalement
sérieux, sont un rappel de la Doctrine et de la Loi dans leur massive simplicité.
Le deuxième épilogue traduit donc à la fois une prise de distance et une

appropriation. Mais par rapport à quoi se situe cette accolade réticente? S'agit-
il du livre de Qohéleth seulement, dont la fin de l'épilogue, aux v. 13-14,
donnerait en quelque sorte la récapitulation dogmatique? Ou cet épilogue
étend-il son regard sur une collection plus étendue, déjà constituée? Dans ce

cas-là, les v. 13-14 résumeraient ce qu'est, aux yeux des éditeurs pharisiens,
le «message» non seulement du livre de Qohéleth, mais aussi des trois autres
écrits humanistes rassemblés par l'auteur/éditeur dont nous parlait le premier
épiloguiste. Le fait qu'au v. 12, il est question de «livres nombreux» fait
pencher la balance en faveur de la seconde hypothèse. Dans sa substance, le

second épilogue est un chef-d'œuvre de diplomatie : il «concède» l'entrée des

écrits humanistes dans le canon pharisien, mais en prenant trois précautions
essentielles : a) un verrou est mis contre la prolifération de livres de ce type :

«nous sommes prêts à accueillir ces livres salomoniens à la demande générale,
mais il n'y en aura pas d'autres!» (v. 12ba). b) Ces livres doivent être lus sur
un mode léger : il ne faut pas chercher à en faire une lecture serrée, car le lecteur

risquerait de s'y égarer! (v. 12bß). c) Ces quatre livres se trouvent résumés

par la formule «Crains Dieu et observe ses commandements!». Il n'y a rien
d'autre à y chercher (v. 13)!

Le «climat spirituel» de cet épilogue est très proche de celui que nous
trouvons en Pr 1-9 "7 et dans le Siracide "8. Au v. 12a, la mise en garde
s'adresse, pour la première fois dans le livre de Qo, à «mon fils». Le livre de

Qo et les livres qui le précèdent sont ainsi replacés dans le contexte de la

sagesse traditionnelle, celle qui insiste sur la fidélité à l'enseignement paternel
et qui du même coup exclut toute subversion de cet enseignement. Cette même

préoccupation est omniprésente en Pr 1-9 ; 30-31, accompagnée généralement
de la mise en garde contre tous ceux qui tentent de détourner le «fils» de la

117 Cf. G. H. Wilson, art. cit. (n. 113), p. 183-189.
118 Cf. G. T. Sheppard, «The Epilogue to Qohéleth as Theological Commentary»,

Catholic Biblical Quarterly 39 (1977), p. 182-189, voir p. 186-188 ; F. J. Backhaus,
art. cit., p. 44-51.



QOHÉLETH ET LE CANON DES KETUBIM 197

voie de la sagesse "9. L'exhortation à tourner le dos à toute recherche vaine
et à revenir à la voie tracée par Dieu correspond bien à l'univers de
Pr 1-9 et 30-31 où constamment sont dénoncés les «vagabondages» de l'eprit
humain 12°. Si la «crainte de Yhwh» ou la «crainte de Dieu» et les expressions
dérivées jouent un rôle aussi chez Jb 121, en Pr 10-29 122 et même chez Qo lui-
même 123, c'est bien Pr 1-9 qui fait de la sentence «la crainte de Yhwh est le

principe du savoir» (Pr 1,7 ; 9,10) son leitmotiv déclaré 124. Enfin, le deuxième
épilogue se clôt, au v. 14, sur une réaffirmation solennelle de la foi en la
rétribution divine ultime de tout comportement humain, fût-il bon ou mauvais.
Il est certes ironique que tel soit le mot de la fin d'un livre qui s'est donné
tant de mal pour mettre en doute la rétribution divine, mais ce v. 14 est en
harmonie totale avec Pr 1-9 l25.

En conclusion, il vaudrait la peine de se demander si en intégrant l'anthologie

des quatre écrits humanistes dans leur grand canon, les milieux pharisiens
n'ont pas profité de doter le vieux livre des meshalim d'un prologue et d'un
épilogue nourris d'une théologie plus proche de celle du Siracide que de celle
des écrits humanistes édités par Qohéleth, d'un encadrement qui «réglait leur

compte» tant à Qohéleth qu'au Cantique. En Qo 12,12-14, ces éditeurs
pharisiens nous donneraient leur signature editoriale.

Bilan et conclusion

Dans cet article, nous espérons avoir montré que la constitution de la

collection des douze Ketubim de la Bible massorétique est antérieure à Yabneh
et que son origine doit être cherchée dans les milieux (proto-)pharisiens du

milieu du IIe siècle av. notre ère. La mise sur pied de cette grande collection
est cependant précédée par les tentatives de milieux divers de concevoir une

troisième collection canonique à côté de la Tora et des Nebiim. Le modèle de

ces entreprises doit être cherché dans l'établissement de canons littéraires par
les représentants de la culture classique grecque, notamment à Alexandrie. Le

principe constitutif de cette troisième collection a été, dès le début, celui de

l'anthologie. Les avis semblent toutefois avoir divergé quant au choix de ce

qui devait figurer dans cette anthologie. Pour les uns, la lyrique cultuelle seule

était requise. Le Psautier, lui-même construit comme un canon, pouvait à lui

119 Cf. Pr 1,8; 2.1 ; 3,1.11-12.21 ; 4,1-5.10-27; 5,1-14; 6,20-22; 7,1-3; 9.7-9

30,11-14; 31,2-3; 31,28.
120 Cf. entre autres Pr 1,22-23 ; 3,5-7 ; 9,1-6.7-9 : 30,2-14.
121 Cf. Jb 1,1.8.9; 2,3; 4,6.16; 6.14; 15,4; 22,4; 28,28.
122 Cf. Pr 10.27 ; 14,26.27 ; 15,16.33 ; 16,6 ; 19,23 ; 22,4 ; 23,17 ; 24,21.
123 Cf. Qo 3,14; 5,6; 7,18; 8,12.13.
124 Cf. aussi Pr 1,29 ; 2,5 ; 3,7 ; 8,13.
125 Cf. Pr 1,19.24-33 ; 2,21-22 ; 3,33-35 ; etc.



198 ALBERT DE PURY

seul constituer la troisième partie du canon. Mais pour d'autres, le défi était
de répondre à la culture grecque par une culture juive. Il y existait des livres,
plus anciens ou plus récents, qui avaient pris le parti d'aborder les enjeux
majeurs de l'existence humaine - la sagesse, la souffrance, l'amour et la mort -
en faisant abstraction de toute référence au particularisme juif tout en

maintenant l'axiome du Dieu unique. C'est là ce qui unit les livres, par ailleurs très

différents, qui ont été réunis dans une collection que nous avons, faute de

mieux, appelée le «canon des écrits humanistes» : Jb, *Pr, Ct et Qo. Ensuite,
à la lumière du premier épilogue de Qo (Qo 12,9-11), il nous est apparu que
Qohéleth lui-même pourrait avoir été l'artisan de cette collection canonique.
Enfin, le deuxième épilogue (Qo 12,12-14) nous a suggéré que, vers le milieu
du IIe siècle, la collection de ces quatre «écrits humanistes» (pourvue
entretemps - ou à cette occasion - du prologue de Pr 1-9) avait été incluse dans

la collection large des douze Ketubim de la future Bible massorétique.


	Qohéleth et le canon des Ketubim

