Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 49 (1999)

Heft: 2: Situer Qohéleth : regards croisés sur un livre biblique
Artikel: Qohéleth et le canon des Ketubim

Autor: Pury, Albert de

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-650499

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-650499
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 131 (1999), P. 163-198

QOHELETH ET LE CANON DES KETUBIM *

ALBERT DE PURrY

Résume

La collection des douze Ketubim du canon massorétique a son origine
probable dans les milieux (proto-)pharisiens du milieu du II¢ siécle av. notre
ere. Les Ketubim se présentent comme une anthologie de genres littéraires,
certains livres (notamment Ps, Pr ou Ct) étant eux-mémes construits selon le
principe de I'anthologie. Les Ketubim bibliques se veulent une réplique juive
au canon littéraire grec qui s'était imposé, des le III° siecle, dans la culture
hellénistique et qui se composait pour [’essentiel d’Homére, d’Hésiode et d’une
sélection des Tragiques. La collection pharisienne des douze Ketubim semble
cependant avoir été précédée par deux collections plus restreintes, visant
chacune a adjoindre a la Tora et aux Nebiim une troisieme partie : d'une part
le Psautier, d’autre part les « Ketubim humanistes» (Jb, *Pr, Ct, Qo). Comme
le montre le premier épilogue de Qo (Qo 12,9-11), Qohéleth lui-méme pourrait
avoir été l'architecte et |'éditeur de ce canon littéraire de quatre livres. Le
deuxieme épilogue (Qo 12,12-14), qui appartient a une phase plus tardive,
témoigne de l'intégration de ces «Ketubim humanistes» dans la collection
pharisienne des Ketubim canoniques.

On s’est souvent demandé pour quelle raison un livre qui se fait fort, a
longueur de chapitres, de pourfendre toutes les espérances dont se nourrissent
les humains, d’ébranler la confiance avec laquelle ils abordent la vie, de
démasquer la vanité de toutes choses, comment un livre aussi critique, aussi
caustique, aussi dévastateur avait pu trouver sa place dans un canon d’Ecritures
considéré comme normatif tant par le judaisme que par le christianisme. On
aime a rappeler a ce propos que ’entrée — ou du moins le maintien — de
Qohéleth dans le canon ne s’est pas fait sans susciter quelques objections, mais
on finit toujours par se féliciter que cet écrit n’ait pas succombé a la censure
rabbinique ou ecclésiastique et qu’ainsi ce petit joyau du scepticisme antique
(dans sa variante juive) soit parvenu jusqu’a nous.

" Une premiére version de cet exposé a été donnée a Leuven le 1 aofit 1997, au
Colloquium Biblicum Lovaniense XLVI.



164 ALBERT DE PURY

La question que j aimerais soulever aujourd’hui est la suivante : dans quelle
mesure le livre de Qohéleth n’aurait-il pas quelque chose a nous révéler sur
la fonction et la nature méme de la troisiéme partie du canon biblique et,
inversement, dans quelle mesure la collection des Ketubim (c’est-a-dire des
Ecrits) ne pourrait-elle nous éclairer sur 1’esprit qui, en fin de compte, anime
Qohéleth et lui donne son inépuisable ressort?

1. Les Ketubim dans le débat sur le canon de la Bible hébraique

Selon la théorie classique, dominante depuis Heinrich Graetz (1871) !, les
trois parties du Canon vétérotestamentaire se sont constituées successivement,
méme si nombre de textes ou méme de livres complets qui se sont retrouvés
a I'intérieur de 1’une ou de I’autre de ces trois collections pourraient avoir été
contemporains. On estime en général que la Tora a été déclarée close avant
la fin de I’époque perse, entre 400 et 330 au plus tard 2, tandis que I’édition
des Nebiim (c’est-a-dire des Prophetes) sous leur forme actuelle (avec coor-
dination des Nebiim rishonim et des Nebiim aharonim) se situerait vers
I’an 200 3, c’est-a-dire a la fin de 1’ére ptolémaique en Palestine. Quant aux
Ketubim, ils formeraient une collection beaucoup plus hétéroclite et plus
ouverte. Sa cloture n’aurait été décidée qu’a la fin du I siecle de notre
ere, dans le contexte de I’émergence du judaisme rabbinique au «Concile de
Yabneh» #. Apres la destruction du Temple en 70, la cloture du recueil des
Ketubim et, par 1a, de la «Bible» tout entiere, aurait eu pour but de mettre un
terme au foisonnement de la littérature religieuse juive de type pseudépigraphique
et de fermer la porte a I'intrusion d’écrits jugés hérétiques, notamment ceux de
tendance apocalyptique ou chrétienne. L’opération aurait répondu a un besoin
d’ordre : en dotant les communautés juives, en Palestine et dans la diaspora,

I H. Gragtz, «Der alttestamentliche Kanon und sein Abschluss», in H. GRAETZ,
Kohelet oder der Salomonische Prediger iibersetzt und kritisch erldutert, Leipzig,
O. Leiner, 1871, p. 147-173.

2 F. CrUSEMANN, Die Tora. Theologie und Sozialgeschichte des alttestamentlichen
Gesetzes, Miinchen, Chr. Kaiser, 1992, p. 385-387.

3 0. H. Steck, Der Abschluss der Prophetie im Alten Testament. Ein Versuch zur
Vorgeschichte des Kanons, Neukirchen-VIuyn, Neukirchener Verlag, 1991.

* Cf., par exemple, F. BunL, Kanon und Text des Alten Testaments, Leipzig, 1891,
p. 24 ; H. E. RyLE, The Canon of the Old Testament, London, 1892 (reprint 1909) ;
A. Loisy, Histoire du Canon de [’Ancien Testament, Paris, 1890, L’idée d’un «concile»
de Yabneh remonte, au-dela de Graetz (1871), 4 Spinoza. Cf. D. E. Aung, «On the
Origins of the ‘Council of Javneh’ Myth», Journal of Biblical Literature 110 (1991),
p. 491-493. Pour une cloture encore plus tardive, cf. B. J. DIEBNER, «Erwigungen zum
Prozess der Sammlung des dritten Teils der antik-jiidischen (hebriischen) Bibel, der
Ketubim», Dielheimer Blditter zum Alten Testament 21 (1985), p. 139-199.



QOHELETH ET LE CANON DES KETUBIM 165

d’Ecritures sfires et reconnues, les autorités de Yabneh entendaient rendre le
judaisme capable de survivre a la nouvelle catastrophe nationale. Tel est, dit-on,
’acte de naissance de la Bible hébraique sous la forme ol nous la connaissons.

Trois arguments, avant tout, sont avancés pour appuyer 1’hypothése d’une
cloture tardive de la collection des Ketubim : a) les objections auxquelles se
sont heurtés certains des Ketubim lors des discussions de Yabneh (par. 2),
b) le manque de précision dans la désignation et la délimitation de la troisiéme
collection canonique (par. 3), et c) le fait, d’une part, que toutes les compo-
santes du judaisme prérabbinique ne reconnaissent pas cette troisieme collec-
tion et, d’autre part, que certains milieux — notamment 2 Qumran et, peut-étre,
dans le judaisme hellénistique — transmettaient une littérature plus vaste que
celle recueillie dans les Ketubim (par. 4). Il nous faut examiner bri¢vement
la portée de ces arguments.

2. Le débat a Yabneh

La Mishna affirme clairement (Yadaim 3.5) : «Toutes les Saintes Ecritures
souillent les mains. Le Cantique des cantiques et Qohéleth souillent les mains»,
mais, comme le précise la Tosefta Yadaim 2,13, «les gilyénim > et les livres
des hérétiques ne souillent pas les mains. Les livres (sic/) de Ben Sira et tous
les livres qui ont été écrits a partir de la et par la suite ne souillent pas les
mains» ©. Il apparait donc que dans le judaisme rabbinique, on reconnait une
différence de statut entre différentes catégories de livres. Il y a, d’une part, les
livres «saints» ’ et ceux qui ne le sont pas, mais parmi ces derniers, il faut
distinguer encore entre ceux que 1’on peut continuer 2 lire ou 2 citer 5, et ceux
dont il faut hater la destruction °. En méme temps, en dépit de son insistance

> Les gilyénim désignent en principe les parties non inscrites des parchemins, mais
visent en fait les évangiles chrétiens. Cf. D. BARTHELEMY, «L’état de la Bible juive depuis
le début de notre ére jusqu'a la Deuxieme révolte contre Rome (131-135)», in J. D. KAESTLI,
O. WERMELINGER (€ds), Le Canon de I’Ancien Testament. Sa formation et son histoire,
Geneve, Labor et Fides, 1984, p. 9-45, surtout 30-34.

® P. Rucer, «Le Siracide. Un livre & la frontiere du canon», in J. D. KAESTLI,
O. WERMELINGER (éds), Le Canon de 'Ancien Testament, 1984, p. 47-69, surtout p. 51.

7 Ces livres sont saints jusque dans leur matérialité, comme le montrent les pres-
criptions concernant le sauvetage des livres menacés par un incendie : «Toutes les
Ecritures Saintes, on les sauve a I’approche de I'incendie, qu’on lise en elles ou qu’on
ne lise pas en elles. En quelque langue qu’elles soient écrites, elles requicrent la geniza.»
Mishna (Shabbat 16,1).

8 Selon quelques rabbins, certains livres exclus du canon peuvent cependant con-
tinuer a étre cités. Pour le Siracide, cf. les avis rabbiniques contradictoires cités par
P. RUGER, loc. cit.

° 1l s’agit des gilyonim (cf. supra, n. 5) et des livres des Minim (hérétiques).
Cf. Tosephta Shabbat 13,5.



166 ALBERT DE PURY

sur la sainteté du Cantique et de Qohéleth, la Mishna rappelle qu’a Yabneh,
I’admission — ou le maintien — de ces deux livres dans le canon n’a pas manqué
de susciter des objections, ce que plusieurs autres sources rabbiniques permet-
tent de confirmer. Mais les cas de Qo et de Ct ne sont pas semblables. A propos
de Qo, nous avons les échos de quelques prises de position hostiles '°. L une
d’entre elles oppose le Cantique, «rédigé dans I’Esprit saint», a Qohéleth «qui
(n’) est (que) la sagesse de Salomon» !'!. Dans le Talmud de Babylone (Shabbat
30b), nous lisons : «Rav Juda [env. 260-300], le fils de r. Shemuel ben Shilat,
dit au nom de Rav [220-225] : ‘Les Sages voulurent retirer le livre de Qohelet
de la circulation (bigeshu lignoz), parce qu’il contient des contradictions in-
ternes. Et pourquoi ne I"ont-ils pas fait? Parce qu’il (le livre) commence par
des paroles (fideles a la) Tora et qu’il se termine par des paroles (fideles a la)
Tora’» 2,

Ces contradictions concernaient le fait, par exemple, que la joie est célébrée
en Qo 8,15, mais qu’elle est déclarée vaine en 2,2b, ou qu’en 4,2, les morts
sont dans une situation plus enviable que les vivants, alors qu’en 9,4, un chien
vivant vaut mieux qu’un lion mort, etc. '*. Ce probléme est ensuite résolu par
I’observation que les paroles «orthodoxes» du début et de la fin du livre
suffisent a «blanchir» tout ce qui se trouve entre deux. Le méme raisonnement
sera appliqué aussi au livre des Proverbes: «N’avons-nous pas examiné
Qohelet et trouvé un moyen (de résoudre les contradictions)? Faisons la méme
chose ici (a propos du livre des Proverbes)» (QohR 1,4) 4.

Pour ce qui est du Ct, toutes les autorités, méme lorsqu’elles étaient rivales
(par exemple les écoles de Shammat et de Hillel, ou Gamaliel II et celui qui
devait le supplanter, Eléazar ben Azaria), étaient totalement favorables 2 sa
sainteté, dans la mesure ou, pour elles, une interprétation allégorique allait de
soi. Celle-ci est d’ailleurs attestée des le I°" s. av. notre ére ', Mais comme

10" Cf. Sn. Tawmon, «Heiliges Schrifttum und Kanonische Biicher aus jiidischer
Sicht — Uberlegungen zur Ausbildung der Grosse ‘Die Schrift’ im Judentums», in
M. KLOPFENSTEIN ET AL. (€d.), Mitte der Schrift? Ein jiidisch-christliches Gespriich. Texte
des Berner Symposions vom 6.-12. Januar 1985, Bern-Frankfurt am Main-New York-
Paris, Lang, 1987, p. 45-79, voir p. 78.

1" «Rabbi Simeon ben Menasya [vers 170-200] dit : “Le Cantique souille les mains
parce qu’il a été dit dans I’Esprit Saint. Qohélet ne souille pas les mains parce que c’est
la sagesse de Salomon”» (Tosefta Yadaim 2,14). Cf. D. BARTHELEMY, «L’€tat de la Bible
juive» (n. 5), p. 29 ; SH. TALMON, art. cit. (n. 10), p. 78.

12 Cité selon SH. TaLMON, art. cit., p. 77.

B Cf. D. MicHEL, Qohelet, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1988,
p. 118.

14 Cité selon SH. TaLmoN, loc. cit.

15 Cf. D. BARTHELEMY, art. cit., p. 26-30. Les déclarations enthousiastes de Rabbi
Aqgiba, au début du II° s. apres, sont bien connues : «L.’univers entier ne vaut pas le
jour ot le Cantique des cantiques fut donné a Isragl, car toutes les Ecritures sont chose
sainte, mais le Cantique des cantiques est le Saint des saints», puis : «Si la Torah n’avait
pas été donnée, Isragl aurait pu se contenter du Cantique des cantiques. Il suffit d’ailleurs
pour conduire 1'univers.» Cité selon D. BARTHELEMY, ibid., p. 27 sq.



QOHELETH ET LE CANON DES KETUBIM 167

le précise une baraita ' d’avant 70 (citée dans Sanhedrin 101a), ¢’est le risque
d’un usage profane qui suscitait quelque méfiance !’

Une tradition talmudique (Shabbat 13b) fait état d’une controverse méme
au sujet d’un livre des Nebiim : Ezéchiel. Rav. Hananya aurait passé trois cents
nuits & résoudre les contradictions d’Ezéchiel. Selon Talmon '®, nous aurions
la une allusion a un débat qui se serait produit dans les années 80-70 avant
notre &re. Au départ, les difficultés concernant Ezéchiel étaient liées, semble-
t-il, aux spéculations mystiques et magiques associées au char divin (Ez 1),
mais dans la tradition rabbinique, cette controverse fut réinterprétée en termes
de non-contradiction. Dans une perspective toraique, on peut supposer que
pouvaient faire probleme les divergences entre Ez 40-48 et Ex 35-39 dans la
description du Temple ou, peut-€tre, les conceptions opposées de la respon-
sabilité (individuelle en Ez 18,1-32, et héréditaire selon Ex 20,5-6, etc.).

Il ressort de ce bref survol qu’a partir de 1’époque de Yabneh, les instances
du judaisme rabbinique discutent non pas de I’appartenance de tel ou tel livre
a un ensemble canonique dont il s’agirait de définir les contours, mais de la
sainteté intrinseque de chaque livre pris en lui-méme. On rappelle certes les
objections dont tel ou tel livre (Qo, Pr, Ct, Est et Ez) a pu faire I’objet, mais
ces objections sont toutes rejetées, comme si leur fonction €tait avant tout de
nature rhétorique, destinées en fait a souligner la sainteté du livre en question.
Dans cette perspective, ¢’est donc par la via negationis que la sainteté des livres
est défendue, et cela de deux manicres différentes : Qo, Pr et Fz sont non
contradictoires, et Ct est non profane.

Nous pouvons en tirer la conclusion suivante : ce qui intéresse les rabbins
de I’époque de Yabneh, ce n’est pas de constituer une «Bible» juive ni méme
de clore la collection des Ketubim — celle-ci existe depuis longtemps — mais
de savoir si tel écrit «souille les mains» ou non, c’est-a-dire requiert des
pratiques de lustration avant et aprés sa manipulation '. La question n’est pas
de définir les contours d’une collection de livres, ni d’inclure tel livre ou d’en
exclure tel autre. Leur souci, plus profondément, est d’assurer le statut €pis-
témologique de chacun de ces livres ?° : tant dans le domaine de la vérité que
de I'éthique, ces livres ne contiennent rien qui soit contraire a | inspiration
divine et a la révélation de la volonté de Dieu. Pour Qohéleth, cela implique

' On désigne par baraita (pl. baraitét) une tradition remontant a des maitres des

€coles pharisiennes (avant 70) ou aux Tannaim (entre 70 et 200) mais n’ayant pas ¢té
incluse dans la Mishna, la premiere somme «officielle» de la Loi orale.

7" «Nos maitres ont rapporté : ‘Celui qui lit un verset du Cantique des cantiques
pour le tourner en chanson et celui qui lit un verset dans un banquet, hors de son temps,
améne le malheur sur univers’». Cité selon D. BARTHELEMY, art. cit., p. 28.

18 Cf. SH. TALMON, art. cit., p. 76 sq.

' Dans les synagogues, des le I11¢ s. et afin d’éviter un contact inopiné, les rouleaux
des livres saints étaient protégés par un «manteau». Cf. D. BARTHELEMY, art. cit., p. 39.

20°Cf. S. Z. Leman, The Canonization of Hebrew Scripture. The Talmudic and
Midrashic Evidence, Hamden, Conn., 1976, surtout p. 112-124.



168 ALBERT DE PURY

que tous les passages subversifs sont relativisés et, en quelque sorte, assumés
par les passages plus «conformes», en particulier ceux du second épilogue
(Qo 12,13-14). Quant au Cantique, son statut est 1égitimé dans la mesure ol
en est proposée une interprétation qui I'integre totalement au cadre du peuple
d’Israél face a son Dieu et qui en impose des lors une lecture exclusivement
collective et communautaire. Dans les deux cas, il n’est pas exagéré de dire
que la définition du statut épistémologique s’est faite au prix, ou du moins au
risque de la négation de ce qui faisait le génie premier de ces livres! La géne
que provoquent le Ct et Qo est a peine dissimulée. Si ces deux livres n’avaient
été, depuis fort longtemps déja, ancrés dans une collection canonique, aucun
des rabbins de Yabneh n’aurait songé a les y faire entrer. De méme, quel qu’efit
pu étre leur désir de faire entrer dans la collection certains livres — tel le
Siracide — assurément plus proches de leur esprit, les rabbins de Yabneh ne
s’en sentaient plus la liberté. Pour ce qui est du canon des livres bibligues, ils
se trouvaient devant un fait accompli 2!.

Si donc, a Yabneh, les fondateurs du judaisme rabbinique ont pu se con-
tenter de préciser le sens de tel et tel livre et de veiller a la transmission d’un
canon biblique déja établi, c’est peut-étre parce qu’ils avaient déja en téte
I’établissement d’un nouveau canon : celui de la Torah she-be-‘al péh, la Tora
orale, qui devait aboutir, vers I’an 200, a I’édition et a la «canonisation» de
la Mishna. Tres vite, la Mishna a été considérée, en étant attribuée, elle aussi,
a Moise, comme 1’équivalent de la Tora biblique. La Mishna, qui est non un
commentaire mais une nouvelle loi, devient alors elle-mé&me le canon principal,
un canon clos (nonobstant I’émergence de collections complémentaires comme
la Tosephta et les commentaires amoraites) avant de susciter, a son tour, dans
la littérature talmudique, de volumineux commentaires 2. C’est avec raison
qu’André Paul voit dans la naissance du canon rabbinique une entreprise
comparable a celle qui, a la méme époque et du coté chrétien, meéne a la
constitution du Nouveau Testament comme paracheévement du canon de la
Bible chrétienne .

La «canonisation» de la Mishna va d’ailleurs entrainer un certaine «mise
a plat», voire relégation, de la Bible hébraique. La primauté principielle de la
Tora demeurant acquise, cette évolution permettra, paradoxalement, d’embras-
ser a nouveau (ou, peut-étre, pour la premiere fois) tous les livres du Tenak
d’un méme regard : dans la baraita de Baba Batra (14b-152a) du Talmud de
Babylone, le lien s’établit par I’énumération des auteurs a qui ces livres sont
attribués. Ainsi, Moise est 1’auteur non seulement de la Tora, mais aussi de
Job. Samuel est tenu pour I’auteur non seulement de Juges et de Samuel, mais
aussi de Ruth. David est ’auteur des Psaumes par divers intermédiaires (dont

2l Dans ce sens, aussi Su. TALMON, art. cit., p. 79.

22 A ce sujet, cf. D. KraeMER, «The Formation of the Rabbinic Canon. Authorities
and Boundaries», Journal of Biblical Literature 110 (1991), p. 613-630.

23 Cf. A. PauL, «Les faux jumeaux», Esprit, juin 1990, p. 125-134.



QOHELETH ET LE CANON DES KETUBIM 169

Moise!). Quant aux livres d’Esaie, des Proverbes, du Cantique et de Qohéleth,
ils sont attribués & Ezéchias et son groupe 2*. Donc, des livres figurant dans
des parties différentes du canon peuvent étre attribués a un méme auteur, ce
qui souligne bien I'unité d’inspiration dans laquelle est tenu I’ensemble des
livres bibliques. En d’autres termes, dés le moment ol a été fermement définie
la clef d’interprétation de la Bible juive, les livres individuels dont elle se
compose retrouvent une certaine latitude.

3. Le canon «tripartite»

A partir de quel moment voyons-nous émerger cette «Bible» en trois parties
(Tenak) qui sera retenue par le judaisme rabbinique? On a toujours observé
qu’a I’époque prérabbinique, les indications sur une éventuelle troisieme
collection canonique dénotent un certain flou quant a son extension et a sa
désignation. L’attestation la plus ancienne d’un canon «tripartite» se trouve,
comme on le sait, dans le prologue du Siracide, que ’on date généralement
de 132 av. J.-C., et qui mentionne apres «la Loi et les Prophetes» un troisieme
élément désigné par «les autres livres» >>. Vers 125 av. J.-C., I"auteur du

24 Pour une citation facilement accessible, cf. P. RUGER, «Le Siracide», in J. D. KaEsTLI,
O. WERMELINGER (éds), Le Canon de ['Ancien Testament, 1984, p. 49 sq.

23 Sir Prol., 2 («et les autres [livres ou auteurs (?)] qui les ont suivis»). 10 («et les
autres livres des ancétres»). 25 («et le reste des livres»). Dans le livre lui-m&me (qui
a été rédigé vers 190), nous trouvons, aux chap. 44-50, I’«éloge des Peres», introduit
par le passage suivant : « 44,1. Faisons donc I'éloge des hommes illustres, de nos péres,
dans leurs générations. 2. Le Seigneur a créé une gloire abondante, sa grandeur depuis
toujours ; 3. des hommes ont dominé dans leurs royaumes, ont été renommés pour leur
puissance, conseillers grace a leur intelligence, annonciateurs de prophéties, 4. chefs
du peuple par leurs conseils, leur intelligence dans I'instruction du peuple, et les sages
paroles de leur enseignement. 5. Ils inventaient des chants mélodieux, €crivaient des
récits poétiques. 6. Hommes riches, dotés de puissance, vivant en paix dans leurs
demeures. 7. Tous ces gens-la ont été glorifiés par ceux de leur génération et de leur
vivant on les a vantés. 8. Certains parmi eux ont laissé un nom qui fera raconter leurs
louanges. 9. Il y en a aussi dont il ne reste pas de souvenir ; ils ont péri comme s’ils
n’avaient pas existé, ils sont comme s’ils n’avaient pas €té, ainsi que leurs enfants apres
eux. [...]» Puis vient I’évocation des héros du passé : Hénok (44,16), Noé (44,17-18),
Abraham (44,19-21), Isaac (44,22), Jacob (44,23), Moise (45,1-5), Aaron (45,6-22),
Pinhas (45,23-26), Josué et Caleb (46,1-10), les juges (46,11-12), Samuel (46,13-20),
Nathan (47,1), David (47,2-11), Salomon (47,12-22), Roboam (47,23), Jéroboam
(47,23-25), Elie (48,1-11), Elisée (48,12-16), Ezékias et Esaie (48,17-25), Josias (49, 1-
3), les derniers rois de Juda et Jérémie (49,4-7), Ezéchiel (49,8-9), Zorobabel et Josué
(49,11-12), Néhémie ((49,13), [retour aux origines :] Hénok (49,14), Joseph (49,15),
Sem, Seth, Adam (49,16), [finale sur I’époque contemporaine :] Le grand-prétre Simon
[mort vers 195] (50,1-21). Ce tableau couvre amplement la «matiere» de la Tora et des
Nebiim — méme si aucune césure ne marque le passage de la Tora aux Nebiim. Sir
ignore-t-il I’existence d’une troisieme collection? Le seul personnage historique appar-



170 ALBERT DE PURY

I1¢ livre des Maccabées attribue a Néhémie I'initiative d’avoir rassemblé «les
livres qui concernaient les rois, ceux des Propheétes et ceux de David ainsi que
les lettres des rois au sujet des offrandes» (2 M 2,13) : il n’évoque pas la Tora
(qu’il présuppose, évidemment) mais semble envisager un ensemble composé
des Nebiim rishonim et des Nebiim aharonim ainsi que des Psaumes. De la
méme €poque, vraisemblablement, date le texte apologétique «halakhique» de
Qumrén, 4QMMT, dont les fragments conservés ont été récemment publiés 26,
L’ auteur s’adresse a son adversaire, certainement un Juif non essénien, en lui
disant : «Aussi, nous t’avons €crit qu’il vous faut comprendre le livre de Moise
et les livre[s des Prlophetes et de Davi[d ainsi que les annales| de chaque
génération» 27, Dans le Nouveau Testament, deux siécles plus tard, nous re-
trouvons la méme imprécision quant a cette éventuelle troisieme partie : quel-
ques passages I'ignorent, se référant simplement a «la Loi et les Prophetes»
(Mt 7,12 ; 22,40), mais Lc 24,44 mentionne «la Loi de Moise, les Prophetes
et les Psaumes» 2. Philon d’ Alexandrie, vers 50 de notre ére, lorsqu’il évoque
les recueils canoniques utilisés par la secte des Thérapeutes, désigne en troi-
siéme position «les hymnes ainsi que les autres écrits» 2%, Les deux autres

tenant aux Ketubim est Néhémie. Ou y aurait-il une allusion aux Ketubim dans I'évo-
cation des «sages» et des poetes en 44,5-67 On relevera, en tout cas, que le livre du
Siracide lui-méme, contrairement a tous les livres sapientiaux préservés dans le canon
des Ketubim, s’inscrit dans le versant «communautaire» de la littérature juive. A ce
propos, voir plus loin.

26 Cf. E. QIMRON, J. STRUGNELL, Qumran Cave 4, V : Migsat Ma‘ase Ha-Torah,
Oxford, Clarendon, 1994 ; F. GArcia MARTINEZ, The Dead Sea Scrolls Translated. The
Qumran Texts in English, Leiden, Brill, 1994, p. 77-85 ; G. VErMES, The Complete Dead
Sea Scrolls in English, London, Allan Lane/Penguin, 1997, p. 220-228 ; F. Garcia
MARTINEZ, E. J. C. TIGCHELAAR, The Dead Sea Scrolls. Study Edition, t. 11, Leiden, Brill,
1998, p. 790-805.

21 4QMMT, section C = 4Q397,10-11 ; cf. 4Q398,17 : «[et il est écrit dans le Livre]
de Moise et dans les Liv[res des Prophetles que [...]». Cf. G. VERMES, op. cit. (n. 25),
p. 227. Pour un extrait de traduction francaise, cf. R. Eisenmann, M. Wisg, Les manus-
crits de la Mer Morte révélés. Choix, traduction et interprétation de 50 textes clefs
inédits, Paris, Fayard, 1995, p. 238-243 ; voir aussi A. PauL, Les manuscrits de la Mer
Morte. La voix des Esséniens retrouvés, Paris, Bayard/Centurion, 1997, p. 92-93 ; F.
Garcia Martingz, E. J. C. TIGCHELAAR, The Dead Sea Scrolls, t. 11, p. 800 sq.

28 «Puis il leur dit : ‘Voici les paroles que je vous ai adressées quand j’étais encore
avec vous : il faut que s’accomplisse tout ce qui a été écrit sur moi dans la Loi de Moise,
les Prophetes et les Psaumes.’» (Luc 24,44). «‘La Loi et les Prophétes vont jusqu’a
Jean [Baptiste] ; depuis lors, la bonne nouvelle du Royaume de Dieu est annoncée et
tout homme déploie sa force pour y entrer.’» (Luc 16,16). «Abraham lui dit : ‘Ils ont
Moise et les prophetes, qu’ils les écoutent!’» (Luc 16,29, cf. 31). «Et, commengant par
Moise et par tous les prophétes, il leur expliqua dans toutes les Ecritures ce qui le
concernait» (Luc 24,27). «La Loi et les Propheéetes» (Ac 24,14 ; 26,22). C’est moi qui
souligne.

29" Selon Philon, cette secte ascétique juive utiliserait pour ses lectures «les lois, les
paroles révélées par les Prophétes, et les hymnes ainsi que les autres écrits par lesquels
la piété et la reconnaissance se laissent accroitre et parfaire» (De vita contemplativa 3,25).



QOHELETH ET LE CANON DES KETUBIM 171

témoins pour I’existence des Ketubim comme collection canonique sont,
estime-t-on, Flavius Josephe (Contra Apionem 1,38-41) et le IV Esdras
(chap. 14), mais ces auteurs appartiennent tous deux a la fin du I siecle de
notre ere, donc déja a I'époque de Yabneh. IV Esd 14,45-47 mentionne
24 livres publiés (et 70 gardés secrets) ', et Joséphe indique 22 livres, qui se
décomposent en «les cing livres de Moise», treize livres couvrant la période
depuis la mort de Moise jusqu’a Artaxerxes, et quatre contenant «des hymnes
a Dieu et des principes de conduite pour les hommes» 3!,

4. Les Ketubim, une collection «facultative» et a extension variable?

Sil’on s’en tient a ces témoignages, le principe d’une troisieme collection
canonique devrait avoir ét€ acquis dans certains cercles juifs des le milieu du
[1¢ s. av. J.-C. La question est de savoir quels sont les livres qui en faisaient
partie et dans quels milieux cette troisieme collection ainsi définie était recon-
nue. Lorsque 2 M 2,13 et 4Q397,10-11 ou encore Lc 24,44 évoquent les
Psaumes, le font-ils dans le sens pars pro toto 3> ou attestent-ils une conception
selon laquelle le Psautier remplirait a lui seul la fonction de troisiéme partie
du canon? Quand on sait a quel point le Psautier a lui-méme été doté d’une

0 On trouve le texte cité notamment chez J.-D. KaestL, O. WERMELINGER (éds),
Le Canon de I'Ancien Testament, 1984, p. 99-102.

31 «ll n’existe pas chez nous dix mille livres en désaccord et en contradiction, mais
vingt-deux seulement, qui conticnnent les annales de tous les temps et obtiennent une
juste créance. Font partie de ceux-ci les cing livres de Moise qui comprennent les lois
et la tradition depuis la venue de I’humanité a ’existence jusqu’a la mort de Moise.
C’est une période de pres de trois mille ans. Depuis la mort de Moise jusqu’a Artaxerxes,
successeurs de Xerxes au trone de Perse, les prophetes qui viennent aprés Moise ont
raconté I’histoire de leur temps en treize livres. Les quatre derniers contiennent des
hymnes a Dieu et des principes de conduite pour les hommes. Depuis Artaxerxes jusqu’a
nos jours, tous les événements ont certes été racontés, mais on n’accorde pas a ces écrits
la méme créance qu’aux précédents parce que les prophétes ne se sont plus exactement
succédé.» Cité d’apreés J.-D. Kagstri, O. WERMELINGER (€ds), Le Canon de ['Ancien
Testament, 1984, p. 48. Le probleme est de savoir comment répartir les 13 et les 4 livres
des deuxieme et troisiéme sections mentionnées par Josephe. Comme le suggere
R. Beckwith, les treize livres, dans I'esprit de I'argumentation de Josephe, compre-
naient : Jb Jos Jg (avec Rt?) S R Es Jr (avec Lm?) Ez 12 Proph Dn Ch Esd-Ne Est,
et les quatre : Ps (avec Rt?) Pr Qo Ct. Cette répartition, qui place Job et Daniel ainsi
que tous les livres historiques parmi les Prophetes, ne prétend pas refléter la répartition
ou I'ordre «canoniques» de ces livres, mais les regrouperait ad hoc pour les besoins
de la démonstration historique de Jose¢phe. La répartition des livres entre Nebiim et
Ketubim, telle qu’elle est reflétée a la fois par le Talmud B. (Baba Batra 14b) et par
Jérome (Prologus galeatus a la Vulgate de Samuel et Rois) est certainement celle qui
tut recue déja par les autorités de Yabneh a la fin du I*f siecle. Cf. R. BeckwitH, The
Old Testament Canon of the New Testament Church and its Background in Early
Judaism, Grand Rapids (Mich.), Eerdmans, 1985, p. 78-80, 118-127.

32 Telle est nettement 1’opinion majoritaire : cf. R. Beckwirh, op. cit., p. 112-115.



172 ALBERT DE PURY

structuration canonique *3, il ne faudrait pas exclure trop vite cette seconde
possibilité. Peut-&tre s’est-il trouvé — que ce soit en amont de la période qui
nous occupe ou, plus tard, au sein méme des trois grandes mouvances qui se
constituent a partir du milieu du II° siecle — des cercles pour lesquels seul le
Psautier pouvait prétendre a une sainteté €gale a celle de la Tora et des Nebiim.
Cela dit, les témoignages du Prologue du Siracide et de Philon, ainsi que les
citations effectives pratiquées par les auteurs qumraniens, néotestamentaires
ou par Philon montrent bien que la troisi¢me partie du canon comprend une
pluralité de livres. Quant au «flou» de leur désignation — «autres livres» — il
ne doit pas nous surprendre. Dans la mesure ou il est avéré que des le début
du TI° siecle, non seulement la Tora mais aussi les Nebiim (dans leur élabo-
ration éditoriale actuelle) sont solidement établis en tant que collections ca-
noniques, ce qualificatif nous révele deux choses importantes : 1) dans I’esprit
de ceux qui en parlent, ces «autres livres» sont bien destinés a prendre place
a coté de la Tora et des Nebiim, et 2) ils ne peuvent pas étre définis par un
terme générique unique, ni pour ce qui est de leur genre littéraire, ni pour ce
qui est de leur visée théologique.

Par ailleurs, et sans préjuger de la présence éventuelle d’autres «canons»
antérieurs au sein de cette troisieme partie (question sur laquelle nous allons
revenir), il faut relever que les livres recueillis dans les Ketubim du canon
hébreu sont au nombre de douze (tout comme les livrets inclus dans le mini-
canon du Dodekapropheton) et que, dans sa substance tout au moins **, aucun
de ces livres n’est postérieur au milieu du II° sigcle *°. Rien ne s’ opposerait
donc a ce que l'on retienne ce milieu du II° siecle non seulement pour le
lancement mais aussi pour la constitution — et méme, en substance, pour la
«cloture» — de cette partie du canon telle que nous la connaissons .

La grande question est alors de savoir qui pourrait étre responsable d’une
telle initiative. On sait qu’au début de I’¢re chrétienne, certains groupes ne
reconnaissaient pas de livres saints en dehors de la Tora. Tel était le cas, en
tout cas, des Samaritains et, peut-€tre, des Sadducéens 37 Quant aux Esséniens,

3 Cf. K. SEYBOLD, Die Psalmen. Eine FEinfiihrung, Stuttgart, Kohlhammer, 1986,
surtout les chapitres I, II, IV et V.

3% 1appartenance a une collection canonique n’implique pas encore, a ce stade,
une intangibilité textuelle absolue.

35 En effet, on consideére en général que le livre le plus tardif de la Bible hébraique
est le livre de Daniel, dont on peut situer la rédaction assez précisément entre 167 et
163 av. J.-C.

36 Cette opinion a gagné du terrain depuis les travaux de S. Z. LEMaN, The Cano-
nization of Hebrew Scripture (n. 20), p. 29 sq. ; et de R. BEckwith, The Old Testament
Canon (n. 31), p. 138-153.

37 Cf. la discussion chez BARTHELEMY, art. cit. (n. 5), p. 10-11. On cite surtout le
témoignage de Joseéphe (Ant. Tud. XIII, 297), mais Joséphe semble se référer moins a
des livres qu’a des lois, dont certaines, extérieures a la Loi écrite de Moise, n’étaient
pas reconnues par les Sadducéens. Plusieurs passages du NT (Mc 12,26 ; Ac 23,8) et
d’Origene présupposent cependant que les Sadducéens ne reconnaissent pas d’autres



QOHELETH ET LE CANON DES KETUBIM 173

dont I’horizon littéraire et scripturaire est sans doute reflété par la bibliotheque
de Qumrdn, il n’est pas aisé de déterminer les contours précis de leur «canon»,
car aucun texte ne s’exprime directement sur cette question. A I’exception
possible d’Esther, tous les livres des Ketubim de la Bible hébraique y sont
représentés par au moins un exemplaire 3%, les Psaumes emportant méme la
palme avec le plus grand nombre d’exemplaires de tous les livres bibliques.
Mais il faut ajouter d’emblée qu’a Qumrin ont été trouvés, en plus grand
nombre encore, des livres non retenus dans le canon rabbinique, ainsi, a coté
du fameux exemplaire du Siracide hébreu, douze exemplaires du livre des
Jubilés et une trentaine d’exemplaires de livres issus de la pseudépigraphie
hénochienne, sans compter les livres sectaires comme la Regle, la Guerre ou
le Rouleau du Temple. Si pour les livres de la Tora et des Nebiim, leur
canonicité a Qumran se manifeste aussi par le nombre de produits littéraires
«dérivés» (citations commentées, florileges, paraphrases, reformulations, li-
vres apocryphes, pesharim) auxquels ils ont donné lieu, il est moins facile
d’établir une différence de statut entre les livres que nous considérons comme
relevant des Ketubim et les autres livres lus par les gens de Qumrén. Les
Psaumes sont certes les seuls textes en dehors de la Tora et des Nebiim a étre
cités avec une formule de citation scripturaire. Ils sont aussi les seuls en dehors
de la Genese et de certains livres prophétiques a avoir fait ’objet de
pesharim ¥ Le livre de Job est le seul livre biblique en dehors de la Tora a
avoir fourni un exemplaire en écriture paléo-hébraique °, le seul aussi, en
dehors du Lévitique, a avoir été jugé digne d’un targum *'. Mais pour le reste,
et si I’on excepte encore le livre de Daniel, on ne peut pas dire que les Ketubim
bibliques aient pesé d’un grand poids a Qumran. Ce ne sont donc guere les
Esséniens qui en auront posé le principe.

livres que ceux de Moise. R. BEckwitH (op. cit. [n. 31], p. 35-43) passe en revue
I’ensemble de la littérature juive antérieure a la chute du Temple en 70 pour conclure
qu’aucun des ouvrages connus ne s’inscrit dans la ligne des croyances sadducéennes.
En revanche, il ne pense pas que les Sadducéens se soient opposés explicitement a la
canonicité des Nebiim et des Ketubim. Cf. p. 86-91.

38 Cf. A. PauL, Les manuscrits de la Mer Morte (n. 27), p. 66. Ps : 36 exemplaires ;
Dan: 8 ;Jb, Rt, Ctet Lam: 4 ;Qo:3;Pr: 2; Esd et Chr:1. Méme Esther est attesté
sous forme de prototypes : 4QProtoEsther et 4QprEsth ar. Cf. aussi G. J. BROOKE, « The
Canon within the Canon’ at Qumran and in the New Testament», in S. E. PORTER,
C. A. Evans (éds), The Scrolls and the Scriptures. Qumran Fifty Years After (Journal
Jor the Study of the Pseudepigrapha. Supplement Series, 26 ; Roehampton Institute
London Papers, 3), Sheffield, 1997, p. 242-266. Brooke insiste sur le fait qu'a partir
des citations et de leur fonction argumentative, il est plus facile, tant & Qumrén que dans
le NT, d’établir un «canon dans le canon» qu’un «canon» lui-méme. Dans les deux cas,
«le canon dans le canon» comprend la Genese, le Deutéronome, Esaie et les Psaumes.

39°1Q16 ; 4Q171 ; 4Q173 ; cf. F. Garcia MaRTINEZ, E. J. C. TIGCHELAAR, The Dead
Sea Scrolls (n. 26), p. 22-23. 342-351.

0 4Q101 ; cf. ibid., p. 286 sq.

H11Q10, cf. ibid., p. 1184-1201. Un autre fragment semble également issu d’un
targum de Job : 4Q157 ; cf. ibid., p. 302-305.



174 ALBERT DE PURY

Pour ce qui est du judaisme hellénophone d’Alexandrie, on a abandonné
I’idée selon laquelle son canon devait avoir été€ plus large que celui du judaisme
palestinien de tendance pharisienne. Les codices de la Septante sont d’origine
chrétienne, et la structure tripartite du canon hébreu n’y a pas été préservée.
Comme I’a montré A. C. Sundberg #?, quelques-uns des livres repris par la
LXX émanent certes du judaisme hellénophone mais ne témoignent pas pour
autant de 1’existence d’un «canon» plus vaste dans le judaisme égyptien 43. Au
tournant de I’eére, ce judaisme semble d’ailleurs avoir €té centré essentiellement
sur la Tora, comme le montre la statistique des citations bibliques chez Phi-
lon #. Que la Sagesse de Salomon, un pseudépigraphe du I° sigcle de notre
cre (!), ait réussi son entrée dans le canon chrétien montre qu’en 1’occurrence
la sélection ne pouvait encore se fonder sur une collection canonique juive bien
établie.

Qui des lors se trouve derriere la collection des Ketubim canoniques? La
réponse la plus vraisemblable est, me semble-t-il, celle que donne Barthé-
lemy . Les rabbins de Yabneh étant les héritiers, dans leur grande majorité,
du parti pharisien, la Bible tripartite, qui se termine par la collection des
Ketubim canoniques, a toutes les chances d’étre celle des Pharisiens. Les
débuts historiques de cette mouvance ne sont pas clairement établis, mais si
I’on admet un certain lien de filiation avec les Hassidim de 1I’époque macca-
béenne et prémaccabéenne, les Pharisiens pourraient bien avoir émergé vers
le milieu du II¢ siecle *¢, donc a I’époque précisément que nous avons évo-
quée pour la constitution des Ketubim. R. Beckwith, en s’appuyant surtout sur
2 M 2,13-14, pense pouvoir aller plus loin et attribuer la «cloture» de la troi-
sieme partie a Judas Maccabée en 164, apres la dédicace du Temple. Cela lui
permet de situer cette décision en amont de la scission entre Pharisiens, Sad-
ducéens et Esséniens (qu’il situe apres 152, lorsque Jonathan Maccabée devient
grand-prétre) 47. L’enjeu de cette question est de savoir si la désignation des
Ketubim comme collection canonique est un acte d’autorité ou une décision
d’école. Comme nous le montreront les considérations suivantes, je penche
plutdt pour la seconde possibilité. L’objection, évidemment, est immédiate :

42 A. C. SuNpBERG, The Old Testament of the Early Church, Cambridge Mass.,
Harvard University Press, 1964.

43 Cf. aussi R. BEckwItH, op. cit., p. 30-31.

# On compte dans I’ceuvre de Philon une cinquantaine de renvois & des passages des
Nebiim ou des Ketubim, pour 2260 (!) références a la Tora. Cf. D. BARTHELEMY, art. cit.
(n. 5), p. 12; J. Mater, Zwischen den Testamenten. Geschichte und Religion in der Zeit
des zweiten Tempels (Die Neue Echter Bibel. Erginzungsband 3 zum Alten Testament),
Wiirzburg, Echter, 1990, p. 20, qui se réfere & H. BURKHARDT, Die Inspiration heiliger
Schriften bei Philo von Alexandrien, Giessen-Basel, Brunnen Verlag, 1988.

45 D. BARTHELEMY, art. cit. (n. 5), p. 40-45.

6 Cf. J. MAIER, Zwischen den Testamenten, 1990 (n. 44), p. 268-272.

47 R. BEcKwITH, 0p. cit., p. 150-153. Beckwith s’efforce, d”autre part, de démontrer
la fragilit¢ des arguments de ceux qui pensent, avec Hippolyte et Origéne, que les
Sadducéens étaient totalement hostiles aux Nebiim et aux Ketubim (p. 86-91).



QOHELETH ET LE CANON DES KETUBIM 175

comment les Pharisiens, issus des Hassidim de I’époque glorieuse, auraient-
ils parrain¢ une collection comportant des ouvrages aussi déroutants que le
livre de Qohé¢leth ou le Cantique (avant sa réinterprétation allégorique)? Pour
y faire face, 1l faut nous interroger sur la nature méme de cette collection.

5. Y a-t-il dans les Ketubim un principe d’organisation?

Ayant €puisé les renseignements extérieurs dont nous disposons pour
cerner I’émergence des Ketubim comme partie du canon, il est utile de poser
les mémes questions «vues de I'intérieur», ¢’est-a-dire a partir des livres eux-
mémes qui appartiennent a cette collection. Est-il possible, en considérant la
composition et I"architecture des Ketubim, d’en déceler une quelconque «lo-
gique interne»? C’est 1a une question qui, depuis une quinzaine d’années, a
€été posée avec succes pour la Tora et pour les Nebiim, mais qui n’a encore
guere été abordée pour les Ketubim.

La Tora, beaucoup en conviennent aujourd’hui, ne s’explique plus entie-
rement comme le résultat d’une sédimentation progressive de couches rédac-
tionnelles qui se seraient succédé, plus ou moins arbitrairement, au gré des
aléas de I’histoire. Elle représente un récit fondateur enchissant un enseigne-
ment fondateur, et elle s’adresse a une communauté donnée. Tant le récit que
I"enseignement témoignent de perspectives différentes, parfois complémentai-
res mais souvent contradictoires. Ces diversités, complémentarités ou contra-
dictions ne sont pas d’abord le résultat du hasard ou de la maladresse, mais
elles sont le fruit d’une «négociation» entre les différents courants qui ont tenu
a étre présents dans ce document fondateur, en 1’occurrence surtout le courant
«deutéronomiste» et le courant «sacerdotal». Dans ce sens, on peut dire que
la Tora a, comme les deux autres parties du canon, un aspect «anthologique» :
elle offre, par exemple, une anthologie des prescriptions sur I'esclavage tem-
poraire ou encore (a mon avis) une anthologie des légendes d’origines d’Is-
raél ¥, 11 n’en reste pas moins qu’elle se présente comme un texte unique. Que
ce texte soit le fruit d’un «compromis» — peut-étre obtenu sous la pression des
autorités perses — ou d’une «conciliation cecuménique», c’est en cela précisé-
ment que réside son autorité de document fondateur, donc de texte canonique *°.

L’architecture des Nebiim est tout aussi clairement perceptible. Les Nebiim
se composent, d’une part, d’'une présentation narrative et interprétative de

® Cf. A. bk PurY, Le cycle de Jacob comme légende autonome des origines
d’Israél, in J. A. EMerTON (éd.), Congress Volume Leuven 1989 (Supplements to Vetus
Testa-mentum, 43), Leiden, Brill, 1991, p. 78-96.

% Les ouvrages de base  ce sujet : E. BLum, Studien zur Komposition des Penta-
teuch (Beihefte zur Zeitschrift fiir die alttestamentliche Wissenschaft, 189), Berlin-New
York, de Gruyter, 1990 ; F. CRUSEMANN, Die Tora. Theologie und Sozialgeschichte des
alttestamentlichen Gesetzes, Miinchen, Chr. Kaiser, 1992,



176 ALBERT DE PURY

I’histoire du peuple d’Israél en Canaan et de ses deux royaumes jusqu’a la prise
de Jérusalem par Nabuchodonosor et, d’autre part, d’une anthologie des oracles
prophétiques regroupés par prophéte et, plus ou moins, par époque (le corpus
propheticum de O. H. Steck). Nous avons donc un ensemble littéraire concgu
en deux volets : a) «histoire», b) «textes a I’appui»! Dans la mesure ou le volet
«histoire» se construit autour de ce qu’on appelle depuis Martin Noth 1’his-
toriographie deutéronomiste — peu importe d’ailleurs qu’il s’ agisse d’une histo-
riographie continue ou plutdt d’une collection de livres historiques émanant
de milieux deutéronomistes * — la perspective de cette premiére partie des
Nebiim est moins cecuménique que celle de la Tora. Le c6té anthologique est
préservé surtout dans la seconde partie, puisque les perspectives des différentes
¢coles prophétiques ne sont pas toutes les mémes et que chaque livre y est
congu comme un petit «canon» (oracles de jugement, oracles contre les nations,
perspectives de salut) — jusqu’au «Livre des douze prophetes» qui est en lui-
méme un canon dans le canon. Les premieres impulsions vers la constitution
d’une sorte de «canon» historico-prophétique remontent certainement a I’épo-
que préexilique °!, mais comme I’ont montré O. H. Steck et ses éleves 72, c’est
surtout a partir de I’époque perse, et jusque vers 1’an 200, que se construi-
sent et se peaufinent 1’architecture globale et la réinterprétation finale des
Nebiim 73, La deuxieéme partie du canon, méme si elle accepte finalement la
subordination a la Tora (ne serait-ce que sur le plan de I’enchainement narratif),
offre autre chose que la Tora mais s’adresse a la méme communauté.
Peut-on déceler dans la collection des Ketubim une architecture quelcon-
que, ne serait-ce qu’un plan directeur, un projet, une idée? Que veulent les
Ketubim? Qui a besoin des Ketubim? A qui s’ adressent-1ls? Quel est leur
rapport avec les autres parties du canon? ** Voila une question que 1’on ne s’est
encore guere posée, a ma connaissance, tant les livres réunis dans cette troi-

0 Cf. A. peE Pury, TH. ROMER, J.-D. MaccHi (éds), Israél construit son histoire.
L’historiographie deutéronomiste a la lumiére des recherches récentes, Geneve, Labor
et Fides, 1996 (voir surtout p. 9-120 pour I'histoire de la recherche).

SUCtE. J. Jeremias, Die Anfinge des Dodekapropheton : Hosea und Amos, in
J. A. EMERTON (€d.), Congress Volume, Paris 1992 (Supplements to Vetus Testamentum,
61), Leiden, Brill, 1995, p. 87-106.

52 Cf. O. H. STECK, Der Abschluss der Prophetie im Alten Testament. Ein Versuch
zur Vorgeschichte des Kanons, Neukirchen-Vluyn, Neukirchener Verlag, 1991 ; Ip., Die
Prophetenbiicher und ihr theologisches Zeugnis. Wege der Nachfrage und Féhrten zur
Antwort, Tiibingen, J.C.B. Mohr, 1996.

33 Comparer, par exemple, Ml 3,22-23 avec Jos 1,1-8 et Za 13,2-5.

% Lidée, défendue par P. BEaucHamP (L'un et I'autre Testament, t. 1: Essai de
lecture, Paris, Seuil, 1976, p. 200-228), et selon laquelle les Ketubim relevent, tout
comme les Nebiim, de I’inspiration prophétique, est évidemment une idée seconde, qui
n’a pu surgir qu’a partir du moment ot, I’existence du canon massorétique étant établie,
on s’est demandé ce qui unissait les trois parties et affirmé que c’était I’inspiration
prophétique. Cette réponse apparait toutefois déja 2 Qumrén et dans le NT.



QOHELETH ET LE CANON DES KETUBIM 177

siéme partie paraissent hétéroclites, tant leur ordre est variable et aléatoire >,
et tant leur nombre a ét€ tenu, lui aussi, pour extensible et modifiable.

Mais si nous regardons de quoi se compose la collection des Ketubim, il
apparait que la meilleure maniere de définir la particularité de cette troisieme
partie du canon est de la considérer comme une anthologie de genres littéraires.
Chacun des écrits qui y sont réunis appartient a un genre littéraire différent.
Le livre des Psaumes réunit des hymnes et des priéres, le livre des Proverbes
des instructions sapientiales et des proverbes, les Lamentations des complaintes
collectives, le Cantique des cantiques des chants du désir amoureux, le livre
de Job un roman enchassant un «drame» tragique, Qohéleth un traité de
réflexion philosophique, le livre de Daniel une apocalypse, Ruth et Esther des
romans divertissants ayant une femme pour héros. Enfin, Esdras/Néhémie et
Chroniques nous donnent de I’historiographie. Une premiere constatation
s’impose : la diversité des genres littéraires est si grande, et apparemment si
systématique, qu’elle doit étre liée a la nature méme de cette collection et
qu’elle pourrait bien en constituer le principe d’organisation.

Cette constatation peut apparaitre tout a fait banale, mais elle mérite que
I’on s’y arréte un instant. Si le but de la collection des Ketubim était de
rassembler une anthologie littéraire, un peu comme le Rotary Club recrute ses
membres —un médecin, mais un seul!, un pharmacien, un avocat, un architecte,
etc. — cela expliquerait a la fois la grande diversité des livres représentés et
I’'unicité de chaque livre. Cela nous permettrait aussi de comprendre pourquoi
certains de ces livres — je pense évidemment surtout au Psautier et au livre des
Proverbes — sont devenus eux-mémes des anthologies, de véritables «canons»
de la poésie oratoire ou de la sagesse positive.

6. Le contexte culturel hellénistique

Il y a quelques années °, je m’étais demandé dans quel contexte culturel
ou historique la conception d’une telle anthologie littéraire avait pu voir le jour.
Dans quelle mesure le III° siécle, qui est a Alexandrie le grand siecle de
I’inventaire et de la mise en ordre de la littérature grecque, avait-il pu donner
I'impulsion aux Juifs d’en faire autant dans leur propre littérature? Et je me
posais la question si I’incitation a la création d’un canon des Ketubim ne devait
pas étre cherchée dans le judaisme hellénophone d’Egypte.

On sait en effet qu’Alexandrie, notamment sous les régnes de Ptoleémee 1
Soter (323-282) et de Ptolémée II Philadelphe (282-246), a cherché a devenir

33 Voir A cet égard R. BEckwrTH, op. cit., p. 181-234, ainsi que les tableaux, p. 452-468.

56 A. pE PURY, «Le canon de I’ Ancien Testament. Ecritures juives, littérature grec-
que et identité européenne», in Protestantisme et construction européenne. Actes du
Colloque des Facultés de théologie protestante des pays latins d'Europe. Bruxelles
(8-12 septembre 1991), Bruxelles, Ad Veritatem, 1991, p. 25-45.



178 ALBERT DE PURY

le centre par excellence de la culture grecque en Orient°’. La diffusion des
normes grecques, de la philosophie grecque, de I'esthétique grecque devait
atteindre les €lites de toutes les régions touchées par la conquéte macédonienne,
et cette expansion culturelle se fit d’autant plus ais€ément que beaucoup de
centres urbains, notamment dans les régions cotiéres, avaient déja été exposés
a l'influence grecque avant la conquéte. Dans ce contexte, les Ptolémées
comprirent tout de suite que la littérature pouvait devenir un des moyens
d’expression, voire un des fondements, du nouvel ordre politique et culturel.
Ils accordérent donc une place privilégiée a ce qu’on pourrait appeler la gestion
de I’héritage littéraire. Dans cette entreprise, 1’instrument principal, de renom-
mée mondiale, furent le Musée et sa Bibliotheque, fondés en 295 par Ptolé-
mée [*" avec 'aide du philosophe Démétrios de Phalére. Pendant un siecle et
demi, I"effort ne se relacha guere, et si les générations d’aujourd’hui ont encore
acces a I’héritage grec, cela est dii en grande partie a 1’entreprise ptolémai-
que *®. Quelques aspects de cette politique littéraire, importants pour mettre
en contexte 1’entreprise scripturaire des Juifs, méritent d’€tre relevés. De
Z€nodote d’Ephése, premier bibliothécaire, nommé vers 285, a son lointain
successeur Aristophane de Byzance, mort vers 180, le rassemblement, |’éta-
blissement et 1’édition critique des textes classiques sont au cceur du projet
hellénistique. Zénodote «fixe», structure et édite I’ceuvre d’Homere et des
poetes lyriques, puis s attaque a I’ceuvre d’Hésiode. Aristophane est le grand
éditeur des Tragiques athéniens du V¢ siecle. Il bénéficiera pour ce travail de
«!’exemplaire officiel» que Lycurgue avait fait transcrire a Athénes vers 334
et que Ptolémée 111 Evergete (246-222) avait emprunté aux Athéniens contre
une forte caution... pour ne jamais le leur restituer. Quant aux historiens
(Hérodote, Thucydide), médecins (Hippocrate et Galien>) et philosophes
(surtout Platon ), ils sont sérieusement «pris en charge» dans un deuxiéme
temps, au II° siecle, témoin du fait qu’ils étaient considérés, par rapport aux
classiques, comme une littérature secondaire °!.

Si le travail sur le texte implique sa structuration (signes diacritiques,
subdivisions, etc.), il va de pair aussi avec I’établissement de classements et

37 Pour une premiére information, cf. I’excellent ouvrage collectif de C. Jacos,
F. pE PoLicNAc (éds), Alexandrie I1I¢ siecle av. J.-C. Tous les savoirs du monde ou le réve
de l'universalité des Prolémées (Autrement. Série Mémoires, 19), Paris, Autrement, 1992.

8 Cf. J. Iricow, Tradition et critique de textes grecs, Paris, Belles Lettres, 1997,
notamment p. 265-271.

¥ Cf. 1. Irico, Tradition, 1997, p. 191-236.

0 Cf. J. TriGow, ibid., p. 149-190.

61 Pour ce qui est de la transmission des ceuvres d’Aristote, qui n’a pas passé par
Alexandrie, cf. D. Georal, «Die Aristoteles- und Theophrastausgabe des Andronikus
von Rhodus. Ein Beitrag zur Kanonsproblematik», in R. BarTELMUS, TH. KRUGER,
H. UtzscHNEIDER (€ds), Konsequente Traditionsgeschichte. Festschrift fiir Klaus Baltzer
zum 65. Geburtstag, Fribourg/Géttingen, Editions universitaires/Vandenhoeck & Rup-
recht, 1993, p. 45-78, voir 48-63.



QOHELETH ET LE CANON DES KETUBIM 179

de catalogues. Dans ce domaine, on pense surtout a Callimaque ® (env. 300-
240) qui rédige ses Pinakes en 120 rouleaux — il s’agit du catalogue général
des ceuvres et des auteurs de la bibliothéque — ainsi que son Pinax, liste des
auteurs dramatiques. Les Pinakes faisaient usage d’un classement a plusieurs
niveaux : 1) par grandes catégories d’auteurs : poetes, puis poetes tragiques,
etc., 2) dans chaque subdivision, classement alphabétique des noms d’auteurs,
3) indications sur I’homme et sur I’ceuvre, 4) titres des ouvrages conserveés,
par ordre alphabétique. Dans le Pinax, les auteurs étaient énumérés selon
’ordre chronologique de leur premiere représentation, et leurs pieces d’apres
le rang qu’elles avaient obtenu au concours, donc selon un criteére de préémi-
nence.

Le classement vise, d’une part, 1’exhaustivité — c’est la raison d’étre d’un
catalogue de bibliotheque — mais 1l débouche aussi, et presque obligatoirement,
sur la nécessité d’un classement qualitatif et sélectif. Aussi assiste-t-on deés lors
a I’établissement de «canons» littéraires et d’anthologies ©*. L’anthologie de
Céphalas ®*, par exemple, comportait quatre livres : épigrammes amoureuses,
épigrammes votives, épigrammes funéraires et épigrammes démonstratives, le
tout introduit par les prologues des trois principaux recueils qu’il avait utilisés
(et parmi eux la Couronne de Mé¢léagre de Gadara) : une anthologie d’antho-
logies en quelque sorte. On connait aussi, par I’intermédiaire de la traduction
arabe de Hunayn, le canon alexandrin des seize traités de Galien . Mais c’est
pour le canon des Tragiques que 1’ histoire est le mieux documentée . Sur les
milliers de tragédies, une trentaine seulement nous sont parvenues. Sur la
centaine de poetes tragiques, trois seulement nous ont légué leurs ceuvres :
Eschyle, Sophocle et Euripide. Cette «décimation» n’est pas due seulement aux
aléas de I’histoire. La triade des trois «classiques» a émergé tres tot : elle est
attestée déja dans les Grenouilles d’Aristophane en 405, et des le milieu du
IV siecle, elle apparait comme «canonique». Les ceuvres d’aucun autre dra-
maturge n’ont continué a étre transmises. Mais la sélection s’est faite aussi au
sein de 1'ceuvre de chacun des trois grands. D’Euripide, par exemple, les
éditeurs alexandrins ne connaissaient plus que 75 drames sur les 92 qu’il avait
composés. Et seule une dizaine de tragédies pour chacun des trois a finalement
€té€ transmise. Cela tient sans doute aux programmes scolaires. Mieux vaut que
les éleves aient lu quelques tragédies — et qu’ils aient tous lu les mémes — plutot

82 Cf. J. IriGo, op. cit., p. 254-258.

% D. Georat (art. cit. [n. 61], p. 71) a sans doute raison de souligner le caractere
pragmatique de ces catalogues et de leur contester le nom de «canon» (terme qui ne
s’est imposé dans ce sens qu’au [V® siécle de notre ére), mais pour les «canons» dont
nous parlons dans cet article, ce sont bien des listes de méme type que nous avons a
I"esprit. Simplement, il ne faut pas oublier que méme un programme scolaire est de
nature directive et donc, en définitive, normative.

8 Cf. J. IriGoIN, op. cit., p. 89-103.

5 Cf. ibid., p. 220-222.

8 Cf. ibid., p. 237-271.



180 ALBERT DE PURY

qu’ils ne se soient découragés d’emblée devant I’ampleur d’une ceuvre trop
abondante. Chaque pan de la littérature subit ainsi son processus canonique :
décision ou décantation? L’un et ’autre, sans doute : ce sont les ceuvres lues
qui s’imposent, et les ceuvres qui s’imposent sont lues.

Ainsi, la démarche complémentaire a celle de I'institution d’une Biblio-
theque universelle, a vocation nécessairement encyclopédique, est la délimi-
tation d’un canon, et cette démarche sélective se fait, elle aussi, a Alexandrie.
Dans une communication présentée A Leyde en janvier 1997, Bernhard Lang %
cite le De institutione oratoria, rédigé en 95 de notre ere par Quintilien, le
précepteur des enfants de Domitien. Cet ouvrage donne une liste de la litté-
rature grecque classique, classée par genres littéraires (il y en a neuf : poésie
épique, poésie élégiaque, poésie en iambes, poésie lyrique, tragédie, comédie,
prose historique, prose philosophique et prose rhétorique). Pour chaque genre
littéraire, Quintilien énumere le nombre et les noms des auteurs concernés. On
aboutit ainsi a une liste impressionnante de 36 auteurs. Et Quintilien de con-
clure : «Longtemps nous ne devrions lire que les meilleurs auteurs, c’est-a-dire
ceux qui sont le moins susceptibles de trahir la confiance que nous avons placée
en eux. Notre lecture doit étre presque aussi approfondie que si nous devions
transcrire ce que nous lisons. Nous ne devons pas non plus les étudier en partie
seulement, mais nous devons lire I’ceuvre tout entiere, du début a la fin, puis
la relire & nouveau.» ®® La compilation de cette liste est attribuée par Quintilien
a Aristophane de Byzance et a Aristarque de Samothrace, tous deux biblio-
thécaires d’Alexandrie entre la fin du III® et le milieu du II¢ siécle, et nous
n’avons pas de raison de mettre en doute la vérité de cette attribution, aucun
des auteurs mentionnés n’étant postérieur a cette date, et la grande majorité
d’entre eux appartenant a I’époque «classique» allant du VIII® ou XVII® (Ho-
mere) au [V® siecle.

En fait, cette liste «compléte», relativement tardive, pourrait bien étre la
version «ambitieuse» d’une liste plus simple ou plus élémentaire. Le corpus
de fait que tout éleve avait a étudier pour passer pour un homme éduqué et
qui devait, par conséquent, étre enseigné dans toutes les écoles de langue
grecque comprenait : 1) I’épopée homérique (L’lliade et I’ Odyssée), 2) Hé-
siode (La Théogonie, Les Travaux et les Jours) et 3) les Tragiques du V€ siecle
(Eschyle, Sophocle et Euripide). N’y aurait-il pas la, d’ailleurs, une forme de
canon tripartite, Homere fournissant 1’histoire, Hésiode la cosmologie et les
Tragiques introduisant a la condition humaine? Indépendamment de cette
analogie, plus ludique que sérieuse, avec le canon biblique, il est frappant de
constater que dans I’idéal grec aussi, c¢’est la littérature du passé, la littérature
«classique», presque archaique, qui doit former le bagage intellectuel et cul-
turel de celui qui veut affronter la modernité hellénistique.

67 B. LaNG, The «Writings» : A Hellenistic Literary Canon in the Hebrew Bible,
manuscrit non encore publié, 1997. B. Lang a eu I’amabilité de m’en donner le texte.
88 QuINTILIEN, De institutione oratoria 10 ; 1,20, retraduit ici d’aprés Lang.



QOHELETH ET LE CANON DES KETUBIM 181

La curiosit€ de I’hellénisme se voulait illimitée. Le Musée et la Bibliothe-
que avaient pour ambition non seulement de réunir et de préserver le patrimoine
littéraire et philosophique proprement helléne, mais aussi de collectionner et
de rendre accessibles par des traductions en grec les trésors de toutes les
«sagesses barbares» égyptienne, juive, chaldéenne, indienne, etc. °°. La tradi-
tion selon laquelle chaque navire faisant escale a Alexandrie devait y déposer
un livre de son pays d’origine est présentée comme un des principes constitutifs
de la Bibliotheque . La traduction en grec de la Tora (rapportée, un siecle
plus tard, par la Lettre d’ Aristée) s’inscrit parfaitement dans ce contexte. Dans
son désir de tout comprendre et de tout englober, I’hellénisme mit au travail
des ethnographes et des historiens : Manéthon sur I'Egypte, Bérose sur les
Babyloniens, Hécatée d’Abdeére sur I’Egypte et sur les Juifs. Cela dit, la
curiosité avait ses limites, et on est amené a se demander parfois si de I’énoncé
du principe a sa mise en pratique, le projet ne s’était pas perdu en route. Pour
ce qui est des traductions des «sagesses barbares», par exemple, aucune ne nous
est connue ou n’est parvenue jusqu’a nous, a I’exception de la Septante pré-
cisément. Par ailleurs, ce fut bien le canon littéraire grec, 1’univers mental
constitué par Homere, Hésiode et les Tragiques, qui fournissait les paramétres
selon lesquels les cultures étrangeres étaient appréhendées, et ce furent ces
lectures-1a qui continuérent & nourrir et 4 informer toute expérience de vie ’!.

En conclusion, I’entreprise littéraire ptolémaique poursuivait trois objec-
tifs : a) la constitution d’une littérature grecque en tant que littérature a la fois
«nationale» et universelle, b) la collection et |'inventorisation des littératures
étrangeres (les «sagesses barbares») — elle le fit cependant plus a travers des
synthéses savantes que par des traductions — et ¢) I’établissement d’un canon
littéraire comme base de toute démarche intellectuelle ultérieure.

7. Les Ketubim comme réplique juive aux canons littéraires hellénistiques

On comprend que pour les Juifs, notamment pour ceux qui vivaient dans
les centres de culture hellénistique, le canon littéraire grec, et donc I'imaginaire
grec, aient représenté un singulier défi. L’idéologie charriée par cette littérature
se voulait certes totalement ouverte et accueillante. Mais c’est elle, bien sir,

% Cf. F. pE PoLicNac, L’ombre d’Alexandrie, in C. Jacos, F. bE PoLiGNAC (éds),
Alexandrie 11 siecle av. J.-C. (n. 57), p. 37-48, voir p. 46 sq.

70 Cf. L. CanrorA, La véritable histoire de la bibliothéque d’Alexandrie, Paris,
Desjonqueres, 1988, p. 29-34 ; Ip., «Le monde en rouleaux», in Alexandrie III¢ siécle
av. J.-C. (n. 57), p. 49-62.

"' Cf. C. Jacos, Géographie et ethnographie en Gréce ancienne, Paris, Armand
Colin, 1991. Cet auteur montre bien comment le canon littéraire, notamment homérique,
continue & informer la recherche et les investigations des géographes et ethnographes
grecs de la période hellénistique. Comme aujourd’hui, les savants voyageaient davan-
tage dans leur mémoire et leur bibliothéque que sur le terrain.



182 ALBERT DE PURY

qui €tablissait le systeme a I’intérieur duquel chacun devait trouver sa niche.
Certains Juifs, au III® et au II¢ siecles, ont cherché a accepter cette offre et a
établir le dialogue — leurs auteurs portent les noms de Démétrios, Artapanos,
Eupolémos, Cléodémos, Aristoboulos, Hermippos — en €tablissant des liens de
parenté entre Grecs et Juifs, faisant d”Abraham un compagnon d’Hercule ou
un ancétre commun (des Juifs et des Spartiates!) ou encore prétendant que
Pythagore avait été disciple de maitres juifs 7%, mais la réponse majoritaire
semble avoir ét€ celle d’un refus.

La résistance prit, elle aussi, une forme littéraire. Les Juifs, eux non plus,
n’étaient pas dépourvus de livres ancestraux. Jamais on ne mentionnerait le
rival grec, mais en éditant ses classiques, on affirmerait son autonomie, et
méme son unicité. Sur le plan de I'histoire d’abord, les Juifs affirmaient ne
pas étre issus du monde homérique : ils sortaient d’une histoire qui leur €tait
propre, 1’élection d’Isragl par Yhwh et la sortie d’Egypte. Sur le plan du droit
ensuite : les Juifs pouvaient se dédire de toute allégeance aux législateurs grecs,
puisqu’ils avaient recu leur propre loi, la loi de Yhwh, par la médiation de
Moise. Sur le plan religieux enfin: le Dieu d’Isra€l, Yhwh, ne se laissait
intégrer a aucune généalogie divine, & aucun panthéon : il était le seul Dieu,
I’'unique Créateur de 'univers et I'unique régent de I'histoire d’Israél et des
nations. La Loi et les Prophétes répondaient donc a la fois a Homere et a
Hésiode, mais il manquait peut-&tre un pendant aux Tragiques. C’est face aux
Tragiques, en effet, que se situait un des enjeux principaux de la confrontation
avec la Weltanschauung hellénistique : la vie était-elle bonne ou mauvaise?
L’homme était-il destiné au bonheur ou au malheur? Le monde divin était-il
favorable ou hostile a celui des hommes? Pour répondre a ces questions-la,
la Loi et les oracles prophétiques ne suffisaient plus. 1l fallait une littérature!
Or, qui dit littérature (notamment quand le modele est celuit des Tragiques
grecs), dit dialogue, débat, affrontement entre points de vue différents. Et ¢’ est
précisément a ce besoin que semble répondre le troisieéme recueil du canon juif,
celui des Ketubim 7,

2 A ce propos, cf. A. MoMIGLIANO, Sagesses barbares. Les limites de I'helléni-
sation, Paris, Gallimard, 1991 (orig. anglais 1976 ; trad. frangaise 1979), p. 105 sq. ;
R. Beckwith, The Old Testament Canon (n. 31), p. 19-20 ; J. M. G. BaArcLAY, Jews in
the Mediterranean Diaspora. From Alexander to Trajan (323 BCE-117 CE), Edinburgh,
T&T Clark, 1996, p. 125-158.

73 Ainsi dans mon article de 1991 (n. 56), p. 39. B. LANG (art. cit. [n. 67]) n’a pas
repris mon idée d’une symétrie entre le canon littéraire grec et la canon tripartite des
Juifs. Mais il considére bel et bien que les Ketubim sont un canon littéraire juif inspiré
des modeles hellénistiques. A son avis, le canon des Ketubim a été considéré comme
quelque chose de totalement séparé de la Tora et des Nebiim. Pour lui, les 24 livres
traditionnels mentionnés par Joséphe ne recouvrent que la Tora et les Nebiim (ce qui
I’oblige évidemment a compter le Dodekapropheton pour douze livres) et ne compren-
nent pas les Ketubim. Ces derniers forment eux-méme un canon de 12 livres se répar-
tissant sur quatre genres littéraires : 3 livres de poésie (Ps, Lm, Ct), 3 livres de sagesse
(Pr, Jb, Qo), 3 livres d’historiographie (Ch, Esd, Ne), 3 «nouvelles» (Rt, Est, Dn). En



QOHELETH ET LE CANON DES KETUBIM 183

On aurait pu imaginer, comme je 1’ai signalé plus haut, que 1’impulsion
a la constitution d’une collection des Ketubim fGt partie du milieu des Juifs
d’Alexandrie, car c’était eux qui se trouvaient en premiére ligne face a la
diffusion — notamment dans les écoles — du canon littéraire grec. Mais cette
perspective n’est pas tenable : d’abord, les Ketubim du canon juif ont été écrits
en hébreu et non en grec. L hébreu, a cette époque, avait déja cessé d’étre en
Palestine la langue courante, et dés la deuxieme ou troisieme génération, les
connaissances d’hébreu €taient quasi inexistantes chez les Juifs d’Alexandrie.
Les Ketubim émanent de Juifs maitrisant parfaitement I"hébreu et s adressent
a des Juifs de méme niveau de culture. Ce milieu-la, on I'imagine plus faci-
lement en Palestine qu’a Alexandrie '*. Cela dit, I’ «adversaire» hellénistique
se trouve bien a Alexandrie, la capitale du royaume dont, pendant toute la durée
du III° siecle, la Judée fait partie. De plus, il y a des ilots de culture grecque
a beaucoup d’endroits, dans les villes cotieres, dans les cités de la Décapole,
en Syrie, etc. Ce n’est pas parce que I’on ne vit pas a Alexandrie que I’on n’est
pas confronté a la culture hellénistique. Au contraire, on est encerclé par elle.
Ensuite, il faut relever que les Ketubim ne se confrontent pas directement a
la littérature grecque. Celle-ci n’est jamais mentionnée. Sont ainsi €vités les
¢cueils auxquels se sont heurtés les auteurs juifs hellénistiques évoqués plus
haut. Mais sur le fond le dialogue pourrait n’en étre que plus fondamental.

8. Le canon actuel des Ketubim a-t-il été précédé par des projets canonigues
plus limités, et notamment par une collection de «Ketubim humanistes»?

Il nous faut revenir maintenant a notre collection des Ketubim, telle que
nous 1’avons laissée, entre des mains probablement pharisiennes, au milieu du
I1¢ siecle. Nous nous situons donc aprés le moment de rupture qui, par 1'écla-
tement de la crise maccabéenne, a inscrit, pour longtemps, la relation entre Juifs
et Grecs dans le registre conflictuel. Nous avons défini, d’autre part, cette
collection comme un canon littéraire, ¢’est-a-dire comme une anthologie de
genres littéraires selon le modele hellénistique. Ces deux constatations ne sont-

dépit de son ingéniosité, cette proposition ne me convainc pas. Si les 22 (ou 24) livres
de Josephe et du IV Esdras n’avaient englobé que la Tora et les Nebiim, on ne
comprendrait pas pourquoi, i la méme époque, les rabbins de Yabneh devaient déployer
de gros efforts pour maintenir pour Qo et Ct un statut épistémologique acceptable.

"4 Norbert Lohfink pense que le canon biblique (et non seulement le canon des
Ketubim) n’était au départ «qu’un catalogue d’ouvrages dont I'acquisition €tait recom-
mandée [par la bibliothéque du Temple de Jérusalem| aux bibliotheques des commu-
nautés locales juives.» Cf. N. Lonrink, «Les épilogues du livre de Qohélet et les débuts
du canon», in P. BovaTi (éd.), Quvrir les Ecritures. Mélanges offerts a Paul Beauchamp,
Paris, Cerf, 1995, p. 77-96, voir p. 80. Cette intuition est bonne, mais peut-étre trop
limitative. D. Georar (art. cit. [n. 61], p. 66-69) insiste, lui aussi, sur le role des
bibliotheques et des archives dans ce contexte.



184 ALBERT DE PURY

elles pas contradictoires? Qui, dans une situation conflictuelle, aurait eu I’ esprit
suffisamment «cecuménique» pour caser dans une méme collection des ouvra-
ges relevant, non pas simplement de genres littéraires différents, mais d’idéo-
logies difficilement conciliables? En effet, les livres réunis dans les Ketubim
se distinguent non seulement par leur genre littéraire, mais aussi par la maniere
dont ils se rattachent a la «particularité» d’Israél. Alors que certains livres
(comme Esd, Ne, Ch et Dn) sont de la littérature «nationaliste» — «toraique»
pour Esd/Ne, idéalisante pour Ch, et apocalyptique pour Dn — et se situent
totalement dans une perspective communautaire, d’autres (Pr, Jb, Ct et Qo)
semblent avoir délibérément évité toute allusion a 1’histoire ou aux institutions
d’Israél afin de se situer dans une perspective individuelle et universelle. Les
livres restants (Ps, Rt, Est, Lm) se situent plutot entre les deux : ils se rattachent
certes a I’histoire de la communauté, mais ils le font dans une perspective
paradigmatique qui confere a leur theme un intérét universel. Comme il est
difficilement imaginable qu’un projet d’anthologie littéraire ait d’emblée tenu
a associer dans une méme collection des livres aussi «universalistes» que Jb
et Ct a des livres aussi «sectaires» qu’Esd/Ne ou Dn, il y a de bonnes raisons
de supposer que dans une premiere phase, le nombre de livres était plus limité
et plus homogene. C’est ici que nous retrouvons 1’hypothése, effleurée plus
haut, selon laquelle dans une phase antérieure, le Psautier (ou une premiere
forme du Psautier) aurait pu constituer a lui seul la troisieme partie du canon
en gestation. Mais c¢’est ici aussi que nous sommes amenés a nous interroger
sur ce qui pourrait se profiler comme une collection de livres universalistes
au sein des Ketubim.

Pr, Ib, Ct et Qo, ces quatre livres ont toujours été classés dans la catégorie
des livres sapientiaux, mais cette qualification suffit-elle a expliquer leur
particularité? Chacun de ces livres a sa propre logique, mais il y a un certain
nombre de traits qu’ils ont en commun : a) ils se sont tous dévétus des oripeaux
du particularisme : ni religion communautaire, ni institution, ni histoire du
salut, ni culte, ni sacrifice, etc. ou alors dans une distanciation explicite 7 ;
b) tous, ils s’intéressent a I'individu (les livres sont destinés a la lecture per-
sonnelle 7®) ; ¢) Pr mis 2 part, ils ont tous une perception tragique de la vie.
C’est la reconnaissance de cette ligne d’horizon toutefois qui ouvre, a leurs
yeux, le seul acceés au bonheur terrestre ; d) en dépit de ce fonds «réaliste»,
ils maintiennent tous I’axiome du Dieu unique, de ce Dieu qui non seulement
a institué I’univers mais le garde entre ses mains «du début a la fin» 77. 11 s’agit
d’un Dieu «dénationalisé»"® et «décommunautarisé». Cet axiome est-il un

S Cf. Jb 1,5;42,8; Pr15,8;21,3; Qo 4,17; 9,2.

76 Tl est possible que cet aspect-1a — celui de la lecture personnelle et potentiellement
perverse — soit visé particulierement par Sir 37,19-26, un passage qui prone 1’enraci-
nement du sage dans le peuple. Cf. N. LoHFINK, art. cit. (n. 74), p. 86.

0y 311

78 Ainsi M. HENGEL, Judaism and Hellenism. Studies in their Encounter in Palestine
during the Early Hellenistic Period, London, SCM Press, 1974, p. 117.



QOHELETH ET LE CANON DES KETUBIM 185

«kéryg-me»? Sauf dans le livre des Proverbes, il n’est en tout cas pas présenté
comme tel.

Les Proverbes sont un livre d’inspiration plutot pieuse, qui, dans certaines
de ses collections, mentionne Yhwh a d’innombrables reprises, mais qui évite
scrupuleusement de faire la moindre allusion au particularisme d’Isragl. C’est
pourtant un livre qui construit un systeme. Le Dieu qui se trouve derri¢re
I’ordre qu’il a créé est un Dieu juste, qui rétribue le comportement de I’homme,
qui permet au sage, au juste et a I'intelligent de connaitre le succés, méme si
ce livre insiste aussi sur le danger qu’il y a a ignorer les limites de la sagesse
humaine.

Le livre de Job va plus loin encore dans la volonté de situer sa probléma-
tique en dehors de tout contexte israélite. E. A. Knauf a fort bien décrit, me
semble-t-il, le «projet» théologique mis en ceuvre dans ce livre 7°. L auteur du
livre — il ne faut pas séparer le cadre narratif du poeme! — est certainement
un Juif, vivant dans I’aisance, probablement dans la Jérusalem du milieu du
V¢ siecle. Mais son héros, il en fait un non-Juif, mais aussi un non-Perse, un
non-Grec et un non-Egyptien : il le présente (dans le prologue) comme un
habitant de la steppe, le situant dans cette Arabie a la fois deserta et felix,
comme un seigneur des marges. Et c’est cet homme-la qui va affronter, de
maniére presque archétypale, I’énigme du sens de la vie. Qui est responsable
de ce qui nous arrive? C’est dans le dialogue avec ses amis que se déploie le
drame. Et ce sont les amis qui, sans étre présentés comme juifs, eux non plus,
tiennent le discours traditionnel des Juifs, le discours que 'auteur de Jb a da
entendre depuis toujours a Jérusalem, chez ses voisins, ses collégues, dans les
débats juridiques ou théologiques. Quel est le propos du livre de Job? Aucune
interprétation n’est totalement assurée, et I’ambiguité fait sans doute partie de
la stratégie poétique. La réponse de Dieu, aux chapitres 38-42, extraordinaire,
dréle, subversive, se veut-elle un hymne a la rencontre mystique entre I’homme
et Dieu, ou est-elle une mani¢re de renvoyer le héros du livre, certes «éclairé»
mais dégrisé, a son destin ordinaire et, en définitive, tragique? La dimension
tragique se révele surtout dans I’impossible communication entre Job et ses
amis. Aucune réponse divine, aucun épilogue ne parvient plus a combler la
béance entre Job et ses amis. Il est un point pourtant sur lequel le livre de Job
(y compris le prologue, bien siir) reste totalement affirmatif : ¢’est I'unité et
I'unicité de Dieu. «Affirmatif» est cependant un terme qui risque de nous
induire en erreur : 1'unicité de Dieu n’est ni discutée, ni défendue, ni méme
soulignée : elle est simplement présupposée. La-dessus, il n’y a pas de conflit
entre Job et ses amis. Tout se joue donc entre Dieu et I’homme, mais les
objections, méme purement rhétoriques, que I’auteur pourrait concéder a ses
personnages, a savoir I'évocation d’une éventuelle pluralité des dieux (comme
chez les Grecs) ou d’un éventuel adversaire du Dieu créateur (comme chez

7 E. A. KNAUF, «Hiobs Heimat», Die Welt des Orients. Wissenschaftliche Beitréige
zur Kunde des Morgenlandes, 19 (1988), p. 65-83.



186 ALBERT DE PURY

les Perses), il ne leur laisse méme pas la possibilité d’étre €énoncées. Dieu reste
Dieu, I’homme reste homme. Ce Dieu, le poete I'appelle Yhwh, dans le
prologue et dans I'introduction aux deux réponses divines. Mais les héros du
livre, Job et ses amis, ne I'appellent jamais ainsi. Pour eux, il est El, Eloah
ou Shaddai. Mais ce Dieu-la, quel que soit son nom, est le vis-a-vis — qu’il
y ait rencontre ou non — de tout homme, quelles que soient sa naissance, sa
nationalité, sa fortune ou son infortune. Alors, quel est le projet de Job?
Aurions-nous la la fondation d’une pensée théologique nouvelle? L auteur se
ferait-il le protagoniste d’une sorte de monothéisme universel? D un judaisme
sans judéité? On aimerait pouvoir répondre oui a cette question. Mais il manque
le moindre ¢lan missionnaire. En fait, c’est la dimension tragique qui domine.
L’auteur du livre aurait-il entendu parler d’Eschyle, de Sophocle, ses contem-
porains? S’essayerait-il a une tragédie?

Le Cantigue des cantiques, lui, parait s’ inscrire dans le registre euphorique.
L’anthologie des chants du désir fait alterner la voix de 'homme et la voix
de la femme. C’est un livre qui ne parle pas de Dieu — sauf peut-étre dans la
métaphore de Ct 8,6 («flamme de Yh») — mais qui situe I’amant et I’amante
dans une sphere presque divine. Certes, le désir rencontre de nombreux obs-
tacles — la distance, 1’absence, I’incertitude, le sarcasme des tiers (Ct 5,7) —
mais il n’en devient que plus fort. Or, comme 1’a superbement montré Othmar
Keel dans I'introduction a son commentaire, la célébration de I’eros comme
une force élémentaire a quelque chose de subversif 8. Dans ces poemes, le
bien-aimé et la bien-aimée ne sont appelés ni «époux» ni «épouse», ni «mari»
ni «femme». Il n’y est question ni de mariage ni de procréation, ni de mere,
de beau-pere ou de beau-frére, ni d’aucune loi, coutume ou institution sociale.
[I' n’y est pas question non plus de péché ou de culpabilité, ni de piege ou d’abus
de pouvoir. Dans I'échange amoureux, I’homme et la femme se retrouvent, tout
naturellement, presque par nécessité, dans une situation d’égalité, car «celui
qui chercherait a acheter I’amour, en y mettant méme toute sa fortune, ne
recuelllerait que mépris...» (Ct 8,6). Cest le seul livre de la Bible ot la femme
parle, ol I’homme parle, dans une parfaite liberté. .’ amour sous cette forme
n’est évidemment pas ce qui se vit couramment dans la vie réelle. Le poete
du Cantigue le sait bien, et avant de s’envoler vers une derniére invitation au
désir, juste avant la fin du recueil, il livre son bilan : «L.’amour est fort comme
la mort, la passion est dure comme le Shéol...» (8,6-7). La mort, le Shéol,
I'irruption du chaos, c’est bien la I’horizon tragique devant lequel se déroulent
méme les délices de I'amour, I"horizon qui dit la vérité de la condition humaine.

Et maintenant, Qohéleth! Ce livre est sans aucun doute le plus tardif des
quatre. Par rapport a Pr, Jb et Ct, le ton est encore une fois tout autre. C’est
le «je» de 'homme qui réfléchit et qui enquéte. Pour la premicre fois, le «je»
investigateur fait irruption au sein méme du texte. Certes, ce «je» ne se nomme
pas encore : il s’adonne, avec un plaisir manifeste, a un jeu subtil de dissimu-

89 Cf. O. KeeL, Das Hohelied, Zirich, Theologischer Verlag, 1986, p. 35-46.



QOHELETH ET LE CANON DES KETUBIM 187

lation. L’auteur/éditeur du livre cite Qohéleth qui, lui, dit «je». Ce «je» dit :
regardez comme je mets le masque de Salomon! Regardez comme je I’enleve!
Le lecteur est pris a partie par le jeu de I’auteur, il devient sa victime d’abord,
puis son partenaire, bientdt son complice. De tous les livres bibliques, Qo est
celui qui est le plus proche de ses lecteurs : il dit tout haut des choses que
chacun pense tout bas.

En posant le «je» comme le sujet et I’orchestrateur du livre et en contem-
plant Dieu strictement a partir de ce qui peut en &tre percu par ce «je», |’auteur
de Qo écrit le premier livre de la Bible qui soit compatible avec le mode de
penser grec. C’est un livre sceptique. Sur ce point, tout le monde est d’accord.
Mais qu’est-ce que cela signifie? On a consacré beaucoup d’efforts a tenter
de déterminer avec précision quels €taient les rapports de Qo avec la ou les
philosophie(s) de I’époque hellénistique ®', mais il s’avére que les correspon-
dances sont rarement littérales. Les échos thématiques renvoient tantot vers les
Cyniques (la solidarité¢ humains-animaux %), tantot vers les Sceptiques (la
technique du doute), tantot vers les Stoiciens (la croyance résignée en un ordre
global), tantdt encore vers les Epicuriens (la disposition 2 gofiter la part de
bonheur qui échoit a chacun). Par ailleurs, Qo est aussi I’héritier de la tradition
pessimiste orientale mésopotamienne %, puis égyptienne tardive telle qu’elle
s’exprime surtout lors des banquets funéraires 8. Mais comment le situer par
rapport au reste de la tradition juive, et par rapport aux trois autres livres
universalistes?

La réponse a cette question dépend de la maniere dont on apprécie le tonus
général du livre. La tendance de ces derni¢res années, inaugurée notamment
par le commentaire de Lohfink ®3, est de réintégrer Qo dans le bercail d’une

81 A ce sujet, cf., entre autres, R. BRaUN, Kohelet und die Friihhellenistische Popu-

larphilosophie, Berlin-New York, de Gruyter, 1973 ; Cf. M. HeNGEL, Judaism and
Hellenism (n. 78), p. 115-128 ; 1. G. Gammig, «Stoicism and Anti-Stoicism in Qoheleth»,
Hebrew Annual Review, 9 (1985), p. 169-187 ; L. SCHWIENHORST-SCHONBERGER, «Nicht
im Men-schen griindet das Gliick» (Koh 2,24). Kohelet im Spannungsfeld jiidischer
Weisheit und hellenistischer Philosophie, Freiburg 1. B., Herder, 1994.

82 Qo 3,19-21.

83 Cf. O. Lorerz, Qohelet und der Alte Orient. Untersuchungen zum Stil und zur
theologischen Thematik des Buches Qohelet, Freiburg i. B., 1964.

8 Cf. Cur. UEHLINGER, «Qohelet im Horizont altorientalischer Weisheitsliteraturs,
in L. SCHWIENHORST-SCHONBERGER (éd.), Das Buch Kohelet. Studien zur Struktur,
Geschichte, Rezeption und Theologie, Berlin-New York, de Gruyter, 1997, p. 155-247.

85 N. Lourink, Kohelet (Die Neue Echter Bibel), Stuttgart, Echter, 1980. N. LOHFINK
(art. cit. [n. 74], p. 83) : «Mais en méme temps, le livre est théocentrique et monothéiste.
La souveraineté de Dieu, son emprise totale et déterminante sur tout le devenir humain
sont concues d'une facon beaucoup plus radicale que dans tous les écrits sapientiaux
précédents. Et si les nouveautés incontournables sont reconnues, ce n’est pas sans la
secréte intention de détourner des écoles grecques leur clientéle israélite. Le souhait de
"auteur est que les générations a venir fréquentent encore le Temple, moins d ailleurs
pour y offrir des sacrifices [...], que pour croitre dans la crainte de Dieu en écoutant
les lectures de la Loi et des prophetes. C'est ce qu’on peut lire dans le passage central



188 ALBERT DE PURY

certaine orthodoxie et d’une authentique piété juive (Qohéleth le Sadducéen?).
Qo serait-il un apologete? Les affirmations de Qo sur Dieu sont omniprésentes
mais toujours entachées d’une ambiguité peut-étre voulue #. Dieu est le sou-
verain de tout, mais il est impossible 4 connaitre, & prévoir et & comprendre *7.
Il faut le craindre, bien siir, mais on ne sait pas trop si c¢’est parce qu’il nous
veut du bien ou du mal . S’adressant a I’individu et, par 13, 4 I’humanité en
général, Qo désigne la poussiere et la mort comme aboutissement de toutes
choses. Il est donc le frére spirituel de tous ceux qui, depuis Gn 2-3, depuis
Gilgamesh, depuis I’épopée homérique, depuis les Tragiques disent la méme
chose : [’homme est livré a lui-méme, et c’est a partir du moment ou il en prend
conscience qu’il devient vraiment humain. L’humanisme «monothéiste» est
des lors le frere jumeau de I’humanisme «polythéiste», voire de I’humanisme
«athée». Mais pour le lecteur juif, comment cela doit-il &tre compris? Comme
une apologie de la tradition ou comme sa subversion? Qohéleth ne le lui dira pas.

A mon sens, Qohéleth, pas plus que Job ou le Cantique, n’est le propagateur
d’une nouvelle théologie libérale ou d’un judaisme humaniste. Ce qui, a ses
yeux, unit les humains dans leur aventure commune, c¢’est de savoir que tout
est vanité et qu’ils vont tous a la mort ®. Mais a partir de cette prise de
conscience radicale, que de possibilités de vie! Que d’espaces pour les explo-
rations %', les entreprises °!, I’amour %2, I’amitié et la fraternité °! Cette capa-
cité de passer de la lucidité la plus crue a la mise en scéne de la soif de vivre,
c¢’est cela que Qo me semble avoir en commun avec Jb et Ct, et c’est cela qui
fait que ces trois ceuvres peuvent dialoguer de plain-pied avec les Tragiques
grecs. C’est donc bien dans I'expression du scepticisme, plutdt que dans le
partage ¢éventuel d’'un monothéisme commun, que réside pour ce courant

littéraire le fondement de I’universalisme %4,

du livre (4,17-5,6)». N’est-ce pas la, de la part de Lohfink, du «wishful thinking»? Et
ne doit-il pas concéder, alap. 84 : «S’il [le livre de Qohélet] a figuré dans la bibliotheéque
du Temple, on I'imagine plutdt hors de portée des éleves.»

8 La littérature sur cette question est sans limites. Cf., en dernier lieu, D. MICHEL,
«Gott bei Qohelet», Bibel und Kirche 45 (1990), p. 32-36 ; A. A. FISCHER, Skepsis oder
Furcht Gottes? Studien zur Komposition und Theologie des Buches Kohelet (Beihefte zur
Zeitschrift fiir die alttestamentliche Wissenschaft 247), Berlin-New York, de Gruyter,
1997 ; St. pE Jong, «God in the Book of Qohelet. Reappraisal of Qohelet’s Place in
Old Testament Theology», Vetus Testamentum 47 (1997), p. 154-167.

87 Qo 3,11.14,15; 5,1 ; 7,13.14 ; 11,5 ; etc.

% Do 3,14 ; 4,17; 5.1,

8 Qo 6,3-6; 9,1-6.

% Qo 7,23-25; 11,1-2.6.

°1 Qo 1,12-2,10; 3,22; 9,10 ; 11,6.

2 Qo 9,9.

% Qo 4,8-12; 11,7-10.

?* M. Rose, qui pergoit, lui aussi, le renoncement au particularisme comme un des
traits majeurs de Qo, Ecrit : «Bei der ‘Interreligisitit’ weisheitlicher Priigung geht es
keinesfalls um «interreligiéses Beten» [...], vielmehr [...] um den denkerischen Dia-
log», mais il ne releve pas le role pivotal que joue a cet égard la démarche sceptique.



QOHELETH ET LE CANON DES KETUBIM 189

Pr, Jb, Ct et Qo s’inscrivent donc dans ce que nous pourrions appeler la
catégorie des Ketubim «humanistes». Cela nous ramene a notre question ini-
tiale : est-il vraisemblable que ces quatre livres, tels que nous venons de les
caractériser, aient commencé par étre réunis en une collection propre? Et cela
non seulement en tant que «section sapientiale» au sein des douze Ketubim
canoniques, mais en tant que projet littéraire autonome et, dans 1’affirmative,
nécessairement antérieur a la délimitation des Ketubim pharisiens? Cette these,
qui n’est pas enticrement nouvelle — on a souvent insisté sur les liens entre
Qo et Pr % et sur le patronage salomonien % de Pr, Qo et Ct — me parait avoir
en sa faveur les deux arguments suivants :

1) Ce sont ces livres, en particulier, qui répondent aux préoccupations nées
de la rencontre avec I’hellénisme. C’est donc a travers eux qu’aurait pu s’ex-
primer en premier le projet de répondre & I’environnement hellénistique par
la mise a disposition d’une littérature a la fois monothéiste et humaniste. La
perspective, dans ces livres, n’est pas encore conflictuelle, et dans la mesure
ou elle implique une pointe polémique, comme dans Jb ou Qo, celle-ci trouve
ses adversaires a 'intérieur du judaisme plutdt qu’a I’extérieur.

2) Méme si ’on sait que ’ordre des livres dans les Ketubim canoniques
est tres fluctuant, on observe que nos quatre livres forment un groupe quasi
indissociable chez les témoins les plus anciens de ’ordre canonique, tout
au moins dans la tradition juive *’. Pour Pr, Qo et Ct, on a I’habitude
d’expliquer leur association par leur commune revendication d’une paternité

Cf. M. Rosk, «Qohelet als Philosoph und Theologe. Ein biblisches Votum fiir Univer-
sitas», in M. KrIEG, M. RoSE (éds), Universitas in theologia — theologia in universitate.
Festschrift fiir Hans Heinrich Schmid zum 60. Geburtstag, Ziirich, Theologischer
Verlag, 1997, p. 177-199, voir p. 182 sq.

9% A ce sujet, cf. infra, n. 109.

9% Cf. M. HENGEL, Judaism and Hellenism (n. 78), p. 129 sq. ; M. KUcHLER, F'riih-
Jiidische Weisheitstraditionen. Zum Fortgang weisheitlichen Denkens im Bereich des
friihjiidischen Jahweglaubens, Fribourg, Universititsverlag, 1979, p. 115-127. Une
certaine revendication «salomonienne» est présente déja dans les écrits eux-mémes (Pr 10,1 ;
25,1; Ct 3,7-11 ; 8,11-12), mais de maniére aussi allusive que discrete. En fait, ¢’est dans
la réception de ces écrits que ce patronage déploiera tous ses effets.

97 Cf. les tableaux de R. BEckwitH, The Old Testament Canon (n. 31), p. 452-468.
Les quatre livres sont mentionnés ensemble (mais pas toujours dans le méme ordre) dans
les colonnes I a VIII du tableau de Beckwith, alors que dans les colonnes IX a XVIII
vient s’y insérer le livre des Lamentations. L ordre le plus ancien semble étre celui qui
est donné dans Baba Batra 14b: Jb Pr Qo Ct. Les trois livres «salomoniens» sont
pratiquement toujours énumérés ensemble, le plus souvent dans I’ordre Pr Qo Ct, mais
dans certains courants de la tradition juive (peut-étre déja Josephe, dans son décompte
des 13 livres) et chrétienne (Jérdme), et notamment dans quelques manuscrits syriaques,
le livre de Job est placé directement a la suite du Pentateuque, ou apres Jos, ou encore
aprés Jg-Rt. Ces délocalisations s’expliquent, apparemment, par des calculs chronolo-
giques : Job, parfois identifié au roi d’Edom Yobab, petit-fils d’Esaii (Gn 36,33), était
considéré comme un contemporain de Moise. Pour tout cela, voir R. BECKWITH, ibid.,
p. 181-234, surtout p. 189-192, et p. 227, n. 43.



190 ALBERT DE PURY

salomonienne %8, alors que c’est précisément cette revendication, purement
éditoriale en Pret Ct, qui demande a étre expliquée. La paternité salomonienne,
qui n’est instrumentalisée qu’en Qo 1,12-2,26, ne trahirait-elle pas, précisé-
ment, la main du concepteur de notre canon humaniste? Ce patronage lui
permettait de rattacher les écrits, par ailleurs si différents, sur lesquels il avait
jeté son dévolu a un personnage emblématique (mais non «orthodoxe») de
I’histoire juive? Mais que faire alors du livre de Job? Ne faisait-il pas partie
de la collection proposée par notre concepteur? En raison de I’ancienneté de
ce livre (V€ s.), de son envergure poétique et surtout de sa convergence
spirituelle avec la nouvelle collection, 1l n’est guere pensable qu’il ait pu en
étre exclu. Simplement, la figure de Job ne pouvait pas étre soumise au
patronage salomonien, car tout le monde savait qu’elle appartenait, comme
d’autres héros légendaires %, a la préhistoire et aux contrées lointaines.

Nous n’avons pas d’éléments nous permettant de déterminer 1’ordre pri-
mitif des quatre livres dans la collection, si ce n’est que Qo devait se placer
nécessairement apres les Proverbes. Trois principes d’ordre sont imaginables,
et tous trois sont attestés dans les catalogues hellénistiques : chronologique,
alphabétique ou logique. Dans I’ordre chronologique (des auteurs fictifs) tout
comme dans |’ordre alphabétique (Jb Pr Qo Ct), Jb doit précéder les trois autres.
L’ordre traditionnel de Baba Batra 14b correspond donc a ces deux criteres
d’ordre (en admettant, non sans une touche d’ironie, que le Ct soit, pour
Salomon, une ceuvre de vieillesse!). Cela dit, il n’est pas interdit de se deman-
der si la réunion des quatre ceuvres n’a pas obéi d’abord, dans ’esprit de son
concepteur, & un ordre logique. Dans ce cas, on aurait au début le livre des
Proverbes. C’est ce livre, en effet, qui édifie le systeme de la sagesse et pose
la doctrine de la rétribution immanente. Suivrait alors le livre de Job comme
mise en cause passionnée de cette doctrine. La critique faite, I’horizon tragique
acquis, surgirait le Cantique comme chant a la vie. Qohéleth, enfin, livrerait,
sous forme de longue délibération désabusée, le bilan final. Indépendamment
de leur catalogage, I’enchainement logique des quatre écrits humanistes est
donc : Pr Jb Ct Qo.

Quatre écrits réunis dans une collection, cela correspond bien au principe
de I’anthologie hellénistique, comme le montre ’exemple de I’anthologie de
Céphalas, mentionnée plus haut (avec une combinaison analogue de themes
amoureux, funéraires, démonstratifs, etc.). Mais quelle était I’ambition de cette
collection? Trois cas de figure sont imaginables : a) Cette collection avait-elle
I’ambition de se placer d’emblée a c6té de la Tora et des Nebiim, et de conférer

% Pr1,1;10,1;25,1;Ct 1,1 (cf. 3,7.9.11; 8,11-12) ; et, implicitement, Qo 1,1 ;
1,12-2,26. Pr 1,1 et la titulature salomonienne en Qo 1,1b remontent plus probablement
au niveau du 2° épilogue de Qo, donc au canon pharisien. Cf. infra.

9 Cf. Ez 14,14 «Noé, Daniel et Job». A I’origine, le nom de Job se rattache peut-
étre au souvenir d’un personnage royal du Bashan attesté dans les lettres d’Amarna :
Ayyab, seigneur d’ Ashtartu (EA 256,6.13 ; 364,1 ; cf. W. L. Moran, Les Lettres d’El-
Amarna, Paris, Cerf, 1987, p. 483-485, 559 sq.).



QOHELETH ET LE CANON DES KETUBIM 191

a ’ensemble tripartite désormais constitué une perspective humaniste? Dans
ce cas, c’est du cercle responsable de la constitution de cette collection que
serait née 1'idée d’une troisieme partie du canon biblique. Ce sont eux qui
auralent compris que, pour subsister face a I’hellénisme, les Juifs ne pouvaient
se contenter de Moise et des Prophetes mais qu’ils avaient besoin d’une
littérature discursive, d’une littérature de référence qui leur permit de faire le
méme chemin que les Grecs avaient €té en mesure de faire grace aux Tragiques.
b) Mais on peut imaginer aussi que ce groupe de quatre livres se soit formé
d’emblée dans un contexte de polémique et de rivalité. Dans ce cas, c’est sans
doute au Psautier que la nouvelle collection avait pour but de faire contre-poids.
Les recherches de ces dernieres années ont révélé a quel point le Psautier
s’inscrit, lui aussi, non seulement dans une visée canonique mais aussi dans
le cadre d’un projet intellectuel, littéraire et théologique '®. Dans les Psaumes
aussi, le «je» de I'individu émerge, mais il reste presque toujours enraciné dans
la tradition et Ihistoire particulieres d’Israél et de son Dieu, et la perspective
reste essentiellement théocentrique. Par ailleurs, comme le laissent supposer
certains témoignages anciens, le Psautier figurait dans les milieux juifs pieux
comme €élément principal, voire unique de la troisieme partie '°!. ¢) Enfin —
et ce serait la la these la plus audacieuse — la collection des Ketubim humanistes
espérait-elle carrément se substituer a la Tora et aux Nebiim? Dans ce cas, le
livre des Proverbes aurait été présenté comme une nouvelle Tora, humaniste
et universelle, une «Tora» dont Job, Cantique et Qohéleth auraient fourni les
Nebiim, c’est-a-dire la critique. Perspectives trop audacieuses, sans doute, et
il est temps de mettre un terme aux spéculations. Quelle que soit la valeur de
ces scénarios, deux points peuvent étre retenus : 1) ['existence méme d’une
collection de quatre Ketubim humanistes bénéficie d’un faisceau d’indices
favorables ; 2) I’esprit qui animait cette collection ne pouvait étre que subversif
a I’égard du judaisme traditionnel.

9. Qohéleth, éditeur des Ketubim humanistes?

Lorsqu’on traite la question de la canonisation du livre de Qohéleth, il est
habituel de 1’aborder par le biais de 1’épilogue ou, plus précisément, des deux
épilogues du livre (Qo 12,9-11 et 12,12-14) '°2_ 1] faut maintenant nous inter-
roger sur I’apport de ces quelques versets a notre enquéte.

100 Cf. J. C. McCann, «The Psalms as Instructions», Interpretation 46 (1992),
p. 117-128 ; H.-P. Matuys, Dichter und Beter. Theologen aus spéitalttestamentlicher
Zeit, Fribourg/Gottingen, Universititsverlag/Vandenhoeck & Ruprecht, 1994 ; J. van
OorscHot, «Nachkultische Psalmen und spétbiblische Rollendichtung», Zeitschrift fiir
die alttestamentliche Wissenschaft 106 (1994), p. 69-86.

101 Cf. ci-dessus, mon paragraphe 4.

102 Contre K. KoeNeN, «Zu den Epilogen des Buches Qohelet», Biblische Notizen
72 (1994), p. 24-27, mais avec la plupart des auteurs récents, je pense que Qo 12,9-



192 ALBERT DE PURY

Le premier épilogue (12,9-11) émane, on en convient généralement, d’un
éleve ou d’un éditeur encore proche de Qohéleth lui-méme, I’ayant connu
personnellement et ayant & cceur de transmettre avec le livre une petite vignette
informative sur 1’auteur, son ceuvre et ses intentions. Mais dans I’interprétation
de ces quelques lignes, beaucoup dépend de la maniére dont on comprend
chaque terme utilisé par ’épiloguiste, et du cadre référentiel dans lequel on
choisit de situer ces termes. La traduction que je proposerais est la suivante :

9  Par ailleurs, Qohéleth fut un sage!
En outre 193, il enseigna les gens dans la connaissance! Il auditionna, examina,
rectifia ! des proverbes en grand nombre.

10 Qohéleth se mit en quéte pour trouver des paroles de charme !9 ainsi que, dans
leur teneur exacte, des paroles de vérité.

14 ne peut pas étre attribué a un seul épiloguiste. Cf. F. J. Backnaus, «Der Weisheit
letzter Schluss! Qo 12,9-14 im Kontext von Traditionsgeschichte und beginnender
Kanonisierung», Biblische Notizen 72 (1994), p. 28-59, voir p. 29 sq. ; N. LOHFINK, art.
cit. (n. 74), p. 85 sqg. En revanche, il ne faut pas séparer le v. 11 du premier épilogue
comme le fait F. J. BAckHAUS (ibid., p. 31.35-43), car sa thématique est étroitement lie
a la description de I’activité de Qohélet aux versets 9-10.

103 F. J. BACKHAUS (art. cit., p. 32) comprend ‘wd comme «constamment», «sans
discontinuité» : Qohéleth aurait été un enseignant infatigable, voire un philosophe
itinérant. Pour ma part, je releve que les activités décrites aux versets 9bB et 10 sont
plutdt celles d’un savant de bibliotheque. Peut-étre le v. 10 envisage-t-il des voyages
(bgs ), mais ce sont des voyages & la recherche de manuscrits ou de sources d’infor-
mation. Le ‘wd du verset 9ba désigne donc plutdt une activité exceptionnelle : tout en
étant un grand savant, il n’a pas dédaigné, a I’occasion, d’enseigner en public.

104 tgn : ainsi avec N. LoHFINK (art. cit. [n. 74], p. 87) ; contre CHR. DOHMEN, «Der
Weisheit letzter Schluss? Anmerkungen zur Ubersetzung und Bedeutung von Koh 12,9-
14», Biblische Notizen 63 (1992), p. 12-18, voir p. 15 sq., qui propose «formuler», et
F. J. Backnaus (ibid., p. 32 sq.) qui opte pour «rédiger».

105 hps. Les trois sens principaux de ce substantif sont a) plaisir, bon plaisir, ce qui
plait, b) désir, souhait, ¢) affaire, chose (ainsi en Qo 3,1.17 ; 8,6) (cf. W. BAUMGARTNER,
Hebrdisches und aramdisches Lexikon zum A.T., ad voc. ; G. GERLEMANN, art. «hps
Gefallen haben», in E. JEnni, C. WESTERMANN (€ds), Theologisches Handworterbuch zum
A.T., t. I, Miinchen/Ziirich, Chr. Kaiser/Thelogischer Verlag, col. 625-626). Ce dernier
sens, toutefois, ne convient pas a notre passage. Par analogie & "bny hps («pierres
précieuses»), 'expression dbry hps peut étre rendue par «paroles précieuses», «paroles
de prix», ou alors par «paroles plaisantes» (TOB), «paroles de charme». Comme 1’ex-
pression se trouve en paralléle avec dbry 'mt («paroles de vérité», «paroles fiables» ou
«authentiques» [TOB]), on peut supposer que le premier terme exprime le coté esthé-
tique, émouvant, enchanteur de ces paroles, alors que le second insiste sur leur coté
solide, vrai et irréfutable (ainsi A. LauHA, Kohelet, Neukirchen, Neukirchener Verlag,
1978, p. 218). Ce parallele, il est vrai, pourrait décrire un seul et méme corpus de
meshalim, mais il pourrait aussi se référer a des genres littéraires aussi différents que
les proverbes et instructions de Pr et Qo et les poemes d’amour du Ct! C’est I’hypothese
a laquelle je me rallie. DouMEN (art. cit., p. 14 sq.) voit 1a une désignation des «ins-
tructions» («Lebenslehren») selon le modele égyptien; F. J. BackHaus (art. cit.,
p. 32.33) : «paroles plaisantes, appropriées» ; N. LoHFINK (art. cit., p. 86) : «paroles bien
frappées».



QOHELETH ET LE CANON DES KETUBIM 193

Il Les paroles des sages sont comme des aiguillons, et comme des piquets plantés,
celles (les paroles) des auteurs des recueils 1%,
Toutes, elles viennent d’'un méme berger '%7,

La plupart des commentateurs sont d’accord sur un point : cet épilogue de
I’éleve est tout empreint d’admiration et de sympathie pour 1’ceuvre du maitre.
En revanche, les spécialistes divergent dans leur compréhension de I’activité
de ce maftre et de la nature de son ceuvre, telles qu’elles sont présentées aux
v. 10-11. S’agit-i1l, dans la perspective de I’épiloguiste, de décrire la naissance,
la composition et la rédaction du livre de Qohéleth 198, ou est-il question d’une
compilation plus vaste, englobant, par exemple, les livres de Proverbes et de
Qohéleth? En d’autres termes, Qo 12,9-11 décrivent-ils une ceuvre d’auteur ou
un travail d’éditeur/compilateur? Sans pouvoir reprendre ici la discussion dans
tous les détails, j’aimerais attirer |’attention sur les observations suivantes :

a) Tous les verbes utilisés aux v. 9bB et 10 ("zn pi., hqgr pi., tgn pi., bgs
pi., ms’) s’appliquent avec plus de facilité¢ a I’activité d’un «éditeur critique»
qu’a celle d’un «auteur créatif». Il est vrai que tout auteur (re)cherche et
(re)trouve dans sa mémoire ce dont il nourrit son ceuvre, et on sait qu’a
I’occasion Qohéleth aime a citer un dicton ou un proverbe pour en prendre
ensuite le contre-pied %, Ici pourtant, I’ «audition», I’ «examen» et la «correction»
de «nombreux proverbes» (v. 9), tout comme !'insistance sur la «transcription
exacte» (v. 10b) semblent bien envisager la mise en forme et I’édition critique de
textes déja écrits, et non —ou non seulement — la rédaction d’une ceuvre personnelle.

b) L’épilogue tout entier semble insister sur la pluralité et la diversité des
paroles ou des écrits concernés. Il y a d’abord, au v. 9b, de «nombreux
proverbes», puis, au v. 10, les «paroles de charme» et les «paroles de vérité»
que Qohéleth s’est efforcé de retrouver et de transcrire. Au v. 11, toutes ces
«paroles de sages» sont comparées a des aiguillons et a des piquets (c’est-
a-dire a des instruments qui surprennent leurs destinataires de la ou on ne les
attend pas, ou qui les cernent de plusieurs cot€s). Ces paroles sont contenues
dans des «recueils» ou des «collections» (‘asuppot) dont les auteurs/compi-
lateurs (ba'aley ‘asuppot) sont, eux aussi, plusieurs. Enfin, le v. 11b clot
I’épilogue en affirmant qu’en dépit de cette variété déconcertante de paroles,
d’écrits et de collections, ou alors, sur le mode métaphorique, d’instruments
de stimulation et de restriction, le tout vient d’'un méme berger, c¢’est-a-dire
que le tout a été «mis en musique» par un seul chef d’orchestre. Qui est ce
«berger»? Dieu? ''% Salomon, le patron (fictif) des écrits sapientiaux? ''' Ou

196 b ly *$pwt : ainsi avec N. LonFink (ibid., p. 86.88).

107 La proposition de N. LoHFINK ([oc. cit.) : «n’importe quel berger les emploie tous
deux» me parait improbable. ’hd dénote la détermination plutdt que I'indétermination.

108 Ainsi N. LonFINK, ibid., p. 89 sq.

109 Cf,, par exemple, Qo 1,15.18; 2,14.23 ; 45-6.11-12; 5,2.11; 6,9; 7,7 ; 9,16.

"0 Ainsi A. Launa, Kohelet (n. 105), p. 220.

- Ainsi F. J. BACKHAUS, art. cit., p. 36.39-43.



194 ALBERT DE PURY

Qohéleth lui-méme? Il serait surprenant que ce soit Dieu, car Dieu n’est
justement pas présenté comme «berger» dans Qo, ni d’ailleurs dans Pr et Ct.
L’image du berger est amenée dans notre contexte par 1’évocation des
«aiguillons» et des «piquets», ¢’est-a-dire a propos de la fonction des collec-
tions de paroles. Il me semble donc que I’épiloguiste définit ici le role qu’il
attribue a Qohéleth. Qohéleth est, selon lui, le «berger» qui a ramené dans un
méme bercail des troupeaux de provenances différentes : il est I’éditeur qui
a réuni dans une méme collection des écrits de nature tres différente, des livres
qui excitent et des livres qui calment. Tout cela est dit sur un ton délicieux.
L’ironie du maitre se serait-elle transmise a son disciple?

Si notre épiloguiste présente Qohéleth non seulement comme un enseignant
mais aussi et surtout comme un créateur de canon littéraire ', si donc le champ
balisé par I’épilogue de 12,9-11 s’étend au-dela du seul livre de Qohéleth, est-
il possible de définir les contours de ce canon? La référence la plus manifeste
(mesalim, v. 9b) vise le livre des Proverbes, ou tout au moins une premiere
édition de ce livre. L’épilogue pourrait donc envisager, au minimum, un
ensemble composé de *Pr et Qo. Cette these a été réactualisée par G. H. Wilson '3,
mais elle remonte déja a Heinrich Graetz ''%, qui I’avait lui-méme reprise de
Nahman Krochmal, un philosophe et historien du début du XIX°® siecle. Wilson
releve, en effet, des affinités entre 1’épilogue de Qo (12,9-14) et le prologue
de Pr (Pr 1,2-7), et se demande si ces deux livres n’ont pas été réunis par le
responsable de cet encadrement rédactionnel. Cette observation est pertinente
mais elle concerne d’abord le second épilogue de Qo (9,12-14) et reflete
probablement une seconde étape de la canonisation. Nous y reviendrons dans
le dernier paragraphe de cet article. Le canon auquel se réfere le premier
épiloguiste et dont il attribue la paternité a Qohéleth pourrait donc ne pas avoir
compris encore Pr 1,2-7 ni méme Pr 1-9. Il existe, en effet, bien des indices
qui permettent de penser que Pr 1-9 présupposent a la fois Ct et Qo et ont pour
but précisément de dénoncer ou, tout au moins, de désamorcer [’hédonisme
et le scepticisme explicites ou latents que I’auteur de Pr 1-9 percoit dans ces
deux ouvrages !1°.

Reste alors la question : que contenait le canon auquel se réfere le premier
épiloguiste? Seule une analyse serrée des correspondances et références inter-

12 On est frappé par le fait que 1’épiloguiste ne présente pas Qohéleth comme un
€crivain. Dans un travail en cours d’élaboration a 1'Institut romand des sciences bibli-
ques de Lausanne, Alain Bithlmann est arrivé a la conclusion que la rédaction du livre
se comprend le mieux comme une édition des notes de cours rédigées par un éleve de
Qohéleth, et pourquoi pas par 1'épiloguiste lui-méme?

13 G. H. WiLson, «‘The Words of the Wise’ : The Intent and Significance of
Qoheleth 12,9-14», Journal of Biblical Literature 103 (1984), p. 175-192.

14 H. Gragrz, Kohelet, 1871 (n. 1), p. 47-49.

15 Comme Alain Biithlmann m’y a rendu attentif, de nombreux passages de Pr 1-
9 pourraient s’expliquer comme une polémique contre le Ct (par exemple Pr 2,10-19 ;
5,1-14.15-23 ; 6,20-7,27) ou contre Qo (p. ex. Pr 3,7.13-14 ; 5,12-14 ; 9,1-10.13-15).
Cf. supra, n. 112.



QOHELETH ET LE CANON DES KETUBIM 195

nes permettrait de se faire une idée plus précise de 1’esprit et des enjeux de
cette anthologie des Ketubim «humanistes». La révérence faite a Job, le grand
ancétre, affleure partout dans le livre de Qo, méme si Qohéleth doit se sentir
séparé€ de Job par tout ce qui fait la «modernité»! Les allusions au Ct sont elles
aussi nombreuses, méme si Qohéleth — tempérament oblige — ne peut réfréner
une certaine ironie a son égard. Mais le grand référent demeure évidemment
le livre des Proverbes : c’est a partir de la «thése» que représentent les col-
lections réunies de Pr 10-29 que Qo va pouvoir développer — par 1’édition et
la mise en contexte de Jb et de Ct comme par I’adjonction du recueil de son
propre enseignement — a la fois I’«antitheése» et la «synthése». Si cette pers-
pective est fondée — et telle est ma these — le canon des Ketubim «humanistes»
comprenait donc Pr 10-29, Jb, Ct et Qo. Qohéleth apparaitrait lui-méme comme
I’ «inventeur», le «sélectionneur», I’ «éditeur» et le premier «commentateur» de
cette collection, donc en définitive comme le véritable architecte de la présence
des livres sapientiaux dans la Bible juive.

10. L’intégration de la collection des quatre écrits «humanistes»
dans le canon pharisien des douze Ketubim

Comme nous 'avons vu, c’est probablement apres la crise maccabéenne
et dans les milieux proto-pharisiens que fut mise en place la collection des
douze Ketubim et que s’accrédita, peu a peu, I'idée de son statut canonique.
Un demi-siecle ou quelques décennies seulement s’étaient écoulées depuis
I’édition de 1’anthologie des écrits «humanistes», mais le climat avait beaucoup
changé. La qualité littéraire de cette anthologie ainsi que son caractere novateur
(voire provocateur) avaient sans doute contribué a son rayonnement et assuré
son prestige dans les milieux lettrés : Jb, *Pr, Ct et Qo étaient déja devenus
des «classiques», de sorte qu’il ne pouvait plus étre question de les écarter
définitivement. En les plagant a la suite du Psautier, en les insérant dans une
collection de livres beaucoup plus vaste et en les faisant voisiner avec des écrits
plus conformes a I’esprit communautaire juif, les créateurs du canon pharisien
pouvaient espérer cependant les canaliser et les priver de leur caractere sub-
versif. Le deuxieme épilogue de Qo (12,12-14) parait témoigner de ce stade
intégrateur et assimilateur de I’histoire du canon des Ketubim.

12 En plus de cela, mon fils, prends garde :
A écrire des livres nombreux, il n’y a pas de fin!
Et beaucoup d’étude épuise le corps !''°

116 On peut aussi prendre le v. 12b pour une subordonnée. N. LonrFINk (art. cit. [n. 74],
p. 90) traduit ainsi : «Quand bien méme on n’arréterait jamais de faire toujours davantage
de livres, et qu'on ruindt son corps en étudiant toujours plus, le mot de la fin, apres avoir
tout lu, serait seulement : crains Dieu et garde ses commandements. [...].»



196 ALBERT DE PURY

13 La fin du discours, tout ayant été entendu :
«Crains Dieu et observe ses commandements!»,
car c’est 1a tout I’homme.
14 En effet, toute ccuvre, Dieu la fera venir en jugement,
sur tout ce qui est demeuré caché, que ce soit bon ou mauvais.

Ce deuxieme épilogue, qui s’adresse au lecteur a la deuxieme personne,
frappe par la transition, apparemment calculée, entre le registre ironique (qui
se veut rassurant pour le lecteur) et le retour au sérieux : le v. 12 est une mise
en garde, sur un ton badin, contre la prolifération des livres et, plus généra-
lement, contre la complication intellectuelle, tout en introduisant, sur le mode
ludique, le principe de la cl6ture canonique, alors que les v. 13-14, totalement
sérieux, sont un rappel de la Doctrine et de la Loi dans leur massive simplicité.
Le deuxieme épilogue traduit donc a la fois une prise de distance et une
appropriation. Mais par rapport a quoi se situe cette accolade réticente? S’ agit-
il du livre de Qohéleth seulement, dont la fin de I'épilogue, aux v. 13-14,
donnerait en quelque sorte la récapitulation dogmatique? Ou cet épilogue
étend-il son regard sur une collection plus étendue, déja constituée? Dans ce
cas-la, les v. 13-14 résumeraient ce qu’est, aux yeux des éditeurs pharisiens,
le «message» non seulement du livre de Qohéleth, mais aussi des trois autres
écrits humanistes rassemblés par 1’auteur/éditeur dont nous parlait le premier
épiloguiste. Le fait qu’au v. 12, il est question de «livres nombreux» fait
pencher la balance en faveur de la seconde hypothese. Dans sa substance, le
second épilogue est un chef-d’ceuvre de diplomatie : il «concede» I’entrée des
€crits humanistes dans le canon pharisien, mais en prenant trois précautions
essentielles : a) un verrou est mis contre la prolifération de livres de ce type :
«nous sommes préts a accueillir ces livres salomoniens a la demande générale,
mais il n’y en aura pas d’autres!» (v. 12ba). b) Ces livres doivent étre lus sur
un mode léger : il ne faut pas chercher a en faire une lecture serrée, car le lecteur
risquerait de s’y égarer! (v. 12bB). c) Ces quatre livres se trouvent résumés
par la formule «Crains Dieu et observe ses commandements!». Il n’y a rien
d’autre a y chercher (v. 13)!

Le «climat spirituel» de cet épilogue est trés proche de celui que nous
trouvons en Pr 1-9 117 et dans le Siracide ''®. Au v. 12a, la mise en garde
s’adresse, pour la premiere fois dans le livre de Qo, a «mon fils». Le livre de
Qo et les livres qui le précedent sont ainsi replacés dans le contexte de la
sagesse traditionnelle, celle qui insiste sur la fidélité a I’enseignement paternel
et qui du méme coup exclut toute subversion de cet enseignement. Cette méme
préoccupation est omniprésente en Pr 1-9 ; 30-31, accompagnée généralement
de la mise en garde contre tous ceux qui tentent de détourner le «fils» de la

"7 Cf. G. H. WiLson, art. cit. (n. 113), p. 183-189,

'8 Cf. G. T. SuepparD, «The Epilogue to Qoheleth as Theological Commentary»,
Catholic Biblical Quarterly 39 (1977), p. 182-189, voir p. 186-188 ; F. J. BACKHAUS,
art. cit., p. 44-51.



QOHELETH ET LE CANON DES KETUBIM 197

voie de la sagesse !'”. L’exhortation 2 tourner le dos  toute recherche vaine
et a revenir a la voie tracée par Dieu correspond bien a I'univers de
Pr 1-9 et 30-31 ol constamment sont dénoncés les «vagabondages» de 1’eprit
humain '?°. Si la «crainte de Yhwh» ou la «crainte de Dieu» et les expressions
dérivées jouent un role aussi chez Jb 1?1, en Pr 10-29 122 et méme chez Qo lui-
méme 23, c’est bien Pr 1-9 qui fait de la sentence «la crainte de Yhwh est le
principe du savoir» (Pr 1,7 ; 9,10) son leitmotiv déclaré 24, Enfin, le deuxiéme
épilogue se clot, au v. 14, sur une réaffirmation solennelle de la foi en la
rétribution divine ultime de tout comportement humain, fit-il bon ou mauvais.
Il est certes ironique que tel soit le mot de la fin d’un livre qui s’est donné
tant de mal pour mettre en doute la rétribution divine, mais ce v. 14 est en
harmonie totale avec Pr 1-9 125,

En conclusion, il vaudrait la peine de se demander si en intégrant 1’ antho-
logie des quatre écrits humanistes dans leur grand canon, les milieux pharisiens
n’ont pas profité de doter le vieux livre des meshalim d’un prologue et d’un
¢pilogue nourris d’une théologie plus proche de celle du Siracide que de celle
des écrits humanistes édités par Qohéleth, d’un encadrement qui «réglait leur
compte» tant a Qohéleth qu’au Cantique. En Qo 12,12-14, ces éditeurs pha-
risiens nous donneraient leur signature éditoriale.

Bilan et conclusion

Dans cet article, nous espérons avoir montré que la constitution de la
collection des douze Ketubim de la Bible massorétique est antérieure a Yabneh
et que son origine doit étre cherchée dans les milieux (proto-)pharisiens du
milieu du II° siécle av. notre ére. La mise sur pied de cette grande collection
est cependant précédée par les tentatives de milieux divers de concevoir une
troisieme collection canonique a coté de la Tora et des Nebiim. Le modele de
ces entreprises doit étre cherché dans 1’établissement de canons littéraires par
les représentants de la culture classique grecque, notamment a Alexandrie. Le
principe constitutif de cette troisieme collection a €t¢, des le début, celui de
I’anthologie. Les avis semblent toutefois avoir divergé quant au choix de ce
qui devait figurer dans cette anthologie. Pour les uns, la lyrique cultuelle seule
était requise. Le Psautier, lui-méme construit comme un canon, pouvait a lui

19 cf, Pr 1,8 2,1; 3,1.11-12.21 ; 4,1-5.10-27 ; 5,1-14; 6,20-22; 7,1-3; 9,7-9;
30,11-14 : 31,2-3 ; 31,28.

120 Cf, entre autres Pr 1,22-23; 3,5-7; 9,1-6.7-9; 30,2-14.

21 Cf Jb 1,1.89:2,3: 4,6.16; 6,14 ; 15,4 ; 22,4 ; 28.28.

122 Cf, Pr 10.27 ; 14,26.27 ; 15,16.33 ; 16,6 ; 19,23 ; 22,4 ; 23,17 ; 24,21.

123 Cf. Qo 3,14;5,6; 7,18 ; 8,12.13.

124 Cf. aussi Pr 1,29 ; 2,5; 3,7; 8,13.

125 Cf. Pr 1,19.24-33 ; 2,21-22 ; 3,33-35 ; etc.



198 ALBERT DE PURY

seul constituer la troisieme partie du canon. Mais pour d’autres, le défi €tait
de répondre a la culture grecque par une culture juive. Il y existait des livres,
plus anciens ou plus récents, qui avaient pris le parti d’aborder les enjeux
majeurs de 1’existence humaine — la sagesse, la souffrance, I’amour et la mort —
en faisant abstraction de toute référence au particularisme juif tout en main-
tenant I’axiome du Dieu unique. C’est la ce qui unit les livres, par ailleurs trés
différents, qui ont €t€ réunis dans une collection que nous avons, faute de
mieux, appelée le «canon des écrits humanistes» : Jb, *Pr, Ct et Qo. Ensuite,
a la lumiere du premier épilogue de Qo (Qo 12,9-11), 1l nous est apparu que
Qohéleth lui-méme pourrait avoir été 1’artisan de cette collection canonique.
Enfin, le deuxieme épilogue (Qo 12,12-14) nous a suggéré que, vers le milieu
du II° siecle, la collection de ces quatre «écrits humanistes» (pourvue entre-
temps — ou a cette occasion — du prologue de Pr 1-9) avait été incluse dans
la collection large des douze Ketubim de la future Bible massorétique.



	Qohéleth et le canon des Ketubim

