Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 49 (1999)

Heft: 2: Situer Qohéleth : regards croisés sur un livre biblique

Artikel: Le livre de Qohéleth dans le contexte de la littérature juive des llle et lle
siécles avant Jésus-Christ

Autor: Krtger, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-650498

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-650498
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 131 (1999), P. 135-162

LE LIVRE DE QOHELETH DANS LE CONTEXTE
DE LA LITTERATURE JUIVE
DES III° ET 1I° SIECLES AVANT JESUS-CHRIST

Traomas KRUGER

Résumeé

Dans sa démarche de lecture du livre de Qohéleth dans le contexte de la
littérature juive des III° et II¢ siécles, cet article s’oriente sur les thémes
«sagesse», «lemps» et «eschatologie» ; il retrace la place fondamentale que
ceux-ci occupent, et dans le livre de Qohéleth et dans les autres écrits juifs
de ’époque.

La signification d’un signe linguistique résulte en grande partie des rapports
qui existent entre celui-ci et les autres signes de la méme langue. D’une maniére
comparable, la signification d’un texte est essenticllement déterminée, entre
autres, par le contexte dans lequel ce texte est lu et interprété. Ce contexte est
défini par les conditions naturelles, culturelles et historiques du texte, c’est-
a-dire par son «lieu historique» ainsi que par celui de ses lectrices et lecteurs.
Il est également déterminé par d’autres textes : ceux auxquels se réfere le texte
en question ; et inversement, des textes qui se réferent a lui ; des textes venant
a 'esprit des lectrices et lecteurs au moment de la lecture et qui peuvent &tre
mis en relation avec le texte en train d’étre lu et étudié.

L’exégese historico-critique de I’ Ancien Testament se fixe pour tache de
comprendre les textes bibliques dans leur contexte primitif, donc celui de leur
fixation par écrit, qui, pour certains d’entre eux, se serait déroulée en plusieurs
€tapes et durant un laps de temps parfois assez long. La recherche exégétique
n’a pas pour but premier de reconstruire ce que 1’auteur (ou les auteurs) a (ou
ont) voulu précisément dire avec leur texte ; si cet objectif s’impose tout de
méme pour |’exégese d’un texte, il n’en est pourtant pas le seul. Une des taches
fondamentales de I’exégése historico-critique est d’éclaircir dans quelle me-
sure et comment les auteurs des textes vétérotestamentaires, dans leurs ré-
flexions et leurs écrits, ont été influencés par des expériences historiques ainsi
que par des traditions culturelles et littéraires. Ainsi, les textes ne se présentent
pas seulement comme des productions littéraires de certains auteurs ou de
certains cercles porteurs de traditions, mais encore comme des €léments d’une
large culture parfois pleine de tensions, voire de contradictions. Les limites



136 THOMAS KRUGER

spatio-temporelles de celle-ci ne sont pas toujours trés précises, mais peuvent
étre définies d’une maniere plus ou moins cohérente et congruente.

Dans ce sens, cet article aimerait, de maniére certes provisoire et non
exhaustive, attirer ’attention sur quelques aspects permettant une meilleure
compréhension du livre de Qohéleth, quand on le place résolument dans le
contexte de la littérature juive du III¢ siécle (et du début du II° s.) av. J.-C,,
c’est-a-dire dans le contexte de la littérature née a la méme €poque, dans le
méme espace géographique ainsi que dans la méme culture. Avec la majorité
des exégetes d’aujourd’hui, je pars de 1'idée que le livre de Qohéleth a été
rédigé a Jérusalem, durant la deuxiéme moitié du I1I¢ siecle . (Selon les régles
en vigueur a Zurich, je peux préciser davantage la date du livre: entre
I’automne de 1’an 204 et le printemps de 1’an 202, autrement dit, apres 1’ave-
nement de Ptolémée V et avant le début de la cinquieéme guerre en Syrie 2 ;
cette proposition de datation plus précise n’est pourtant pas décisive pour notre
thématique.) S’il devait s’avérer que le livre a une plus longue préhistoire
littéraire, comme le présume en particulier Martin Rose ?, je dois laisser ici
cette proposition de cOté.

Dans la recherche plus récente, le livre de Qohéleth est généralement
interprété soit dans le contexte de la littérature sapientiale du Proche-Orient
ancien, de I’ Ancien Testament et du judaisme, soit dans celui de la philosophie
grecque 4. Dans le sens de la deuxiéme contextualisation, une monographie
de Ludger Schwienhorst-Schonberger, parue en 1994, porte le sous-titre :
«Kohelet im Spannungsfeld jiidischer Weisheit und hellenistischer Philoso-
phie» 3. Comme exemple de 1’autre position de la recherche, on peut mention-
ner une étude extraordinairement riche en exemples et idées de Christoph
Uehlinger, parue en 1997 dans la série Beihefte zur Zeitschrift fiir die Alttesta-
mentliche Wissenschaft (vol. 254) ; elle s’intitule : «Qohelet im Horizont meso-
potamischer, levantinischer und dgyptischer Weisheitsliteratur der persischen

N

und hellenistischen Zeit» 5. Comparé a ces deux ouvrages, le regard de la

! Cf., par exemple, L. SCHWIENHORST-SCHONBERGER, «Kohelet, Stand und Perspek-
tiven der Forschung», in Ip. (éd.), Das Buch Kohelet. Studien zur Struktur, Geschichte,
Rezeption und Theologie, Berlin-New York, de Gruyter, 1997, p. 24-25.

2 On peut lire Qo 4,13-16 et 10,16-20 comme des allusions a 1’accession au trone
de Ptolémée V. Il ne s’agit 14, pourtant, que d’une hypothese.

3 M. Rosk, «Qohéleth, le Maitre, compréhension de 1’univers et compréhension de
soi», Variations herméneutiques 3 (1995), p. 3-22 ; 1. MEYER, M. Rosk, «Spriiche und
Widerspriiche im Qohelet-Buch», Variations herméneutiques 6 (1997), p. 71-86.

4 Cf. L. SCHWIENHORST-SCHONBERGER, «Kohelet, Stand und Perspektiven der Forschung»
(cf. ci-dessus, note 1), p. 25 sq.

3 L. SCHWIENHORST-SCHONBERGER, «Nicht im Menschen griindet das Gliick» (Koh 2,24).
Kohelet im Spannungsfeld jiidischer Weisheit und hellenistischer Philosophie, Freiburg-
Basel-Rom-Wien, Herder, 1994, 1996 2.

® C. UrHLINGER, «Qohelet im Horizont mesopotamischer, levantinischer und dgyp-
tischer Weisheitsliteratur der persischen und hellenistischen Zeit», in L. SCHWIENHORST-
SCHONBERGER (€d.), Das Buch Kohelet (cf. ci-dessus, note 1), p. 155-247.



LE LIVRE DE QOHELETH DANS LA LITTERATURE JUIVE 137

réflexion qui suit sera, d’un coté, plus restreint puisqu’il est limité a la litté-
rature juive des III° et II° siecles (tout en gardant présent 1’horizon littéraire
le plus large), de I’autre, pourtant, il embrassera aussi, au-dela de la littérature
sapientiale au sens étroit, le domaine plus vaste de la littérature juive contem-
poraine en général.

Cependant, la datation précise de cette littérature reste trop souvent incer-
taine et contestée 7. De plus, il faudrait étudier plus en détail quelles sont les
ceuvres littéraires qui peuvent vraiment étre considérées comme «contempo-
raines» et dans quelle mesure. En ce sens, les livres de la Genese jusqu’au
deuxieéme livre des Rois, par exemple, sont probablement pour leur plus grande
partie nettement plus anciens que le livre de Qohéleth. Les indices chronolo-
giques dans ces livres (selon le texte massorétique) suggeérent que 1’année de
la nouvelle inauguration du Temple apres le soulevement des Maccabées
(164 av. J.-C.) est considérée comme 1’an 4000 apres la Création. En tout cas,
jusqu’a cette époque, ce complexe textuel (Genese a 2 Rois) en était encore
au stade des remaniements rédactionnels successifs. D’autres textes, comme
celui des Jubilés, de I’ Apocryphe de la Genese, du Rouleau du Temple et les
fragments de Qumran édités sous la rubrique «rewritten bible» montrent de
maniére évidente qu’a 1I’époque de Qohéleth, les livres de Genese a 2 Rois
étaient encore tout a fait soumis a des relectures rédactionnelles. Dans cette
optique, on pourrait, a la rigueur, les compter eux aussi parmi cette littérature
dite «contemporaine».

Le livre du Siracide, par contre, fut rédigé seulement quelques années plus
tard que le livre de Qohéleth. Pour certains passages, le Siracide semble
reprendre, de maniere critique, certaines théses de Qohéleth. A I'inverse, pour
d’autres textes, il évoque des positions qui sont déja critiquées par Qohéleth.
Je ne pense pas que ce phénoméne exige une explication a 1’aide de I’hypothese
d’un plus long processus littéraire traversé par le livre de Qohéleth et celui
du Siracide. Je considere plutdt le Siracide comme un auteur «conservateun»
et «attaché aux traditions», qui transmet des idées et des concepts déja défendus
par d’autres avant lui et également discutés par Qohéleth ®.

Lorsqu’on souhaite discuter la place de Qohéleth dans le contexte de la
littérature juive contemporaine, il ne faut pourtant pas seulement rendre compte
des incertitudes de la datation, mais aussi des ambivalences de la notion de
«contemporanéité», en particulier par rapport a 1’éventualité que des textes
congus ou fixés par écrit aprés Qohéleth représentent des conceptions appar-

1eE, par exemple, O. Kaiser, Grundriss der Einleitung in die kanonischen und
deuterokanonischen Schriften des Alten Testaments (t. I-IIl), Giitersloh, Mohn, 1992-
94 ; E. ZENGER ET AL., Einleitung in das Alte Testament, Stuttgart-Berlin-Koln, Kohl-
hammer, 1995 ; O. H. Steck, Der Abschluss der Prophetie im Alten Testament, Neukir-
chen, Neukirchener Verlag, 1991 ; H. STEGEMANN, Die Essener, Qumran, Johannes der
Téufer und Jesus, Freiburg-Basel-Rom-Wien, Herder, 1993, p. 116 sq.

8 Cf. J. MarBOck, «Kohelet und Sirach», in L. SCHWIENHORST-SCHONBERGER (€d.),
Das Buch Kohelet (cf. ci-dessus note 1), p. 275-301.



138 THOMAS KRUGER

tenant a une époque antérieure. C’est la raison pour laquelle j’utiliserai, pour

la comparaison avec Qohéleth, la littérature juive appartenant, selon toute

probabilité, au III€ siécle et au premier tiers du I1¢ siecle. Parmi cette littérature,
on peut citer les ceuvres suivantes :

— le corpus des écrits prophétiques (Esaie 2 Malachie), qui a subi de nombreuses
relectures successives jusqu’en 250 environ, sinon jusqu’a la fin du ITI° siécle ;

— le livre des Proverbes, dont la rédaction finale fut achevée, au cours du
I1I€ siecle, probablement avant celle du livre de Qohéleth et dont les cha-
pitres introductifs (Pr 1-9) furent reformulés & cette occasion-la ;

— le livre de Job, qui, au cours du III° siecle, semble avoir été élargi par les
discours d’Elihou (Jb 32-37) ainsi que par la réflexion sur la Sagesse (Jb 28) ;

— le livre des Psaumes, dont la rédaction finale peut €tre fixée au plus tot
au début du II° siecle ;

— le livre de Daniel, dont la partie pré-maccabéenne est formée par les
chapitres 2-7, qui ont trouvé leur forme rédactionnelle peut-étre déja au
cours du III¢ siécle ;

— le livre de Tobit, dont la conception fondamentale date également du
I11¢ siecle et dont les chapitres finaux (Th 13-14) furent ajoutés durant le
premier tiers du II° siecle ;

— le livre du Siracide, congu, selon ’opinion habituelle, durant le premier
tiers du II° siecle ;

— le Traité d’astronomie et le Livre angélologique de la collection d’Hénoch,
qui remontent peut-étre au I1I° siecle, ainsi qu’éventuellement les premiers
¢lément écrits du livre des Jubilés ;

— d’autres textes découverts a Qumran datant de ’époque pré-qumranienne
(ILI¢ siecle et premiére moitié du II° siecle), comme par exemple le Rouleau
du Temple, les cantiques du Sabbat, la doctrine des Deux Esprits (dans
1 QS IIL13-1V,26) et d’autres.

Dans ce qui suit, je vais renoncer a comparer chacun de ces écrits dans
leur totalité et dans leurs détails avec le livre de Qohéleth, mais plutot situer
le livre de Qohéleth, a I'aide de quelques exemples thématiques, dans le
contexte de la discussion telle qu’elle se refléte dans la littérature juive con-
temporaine. Comme point de départ d’une telle comparaison, j’ai choisi les
themes «sagesse», «temps» et «eschatologie», qui jouent, en effet, un role
prédominant dans le livre de Qohéleth ainsi que dans de nombreux écrits de
la littérature contemporaine.

La sagesse

Le livre de Qohéleth contient un certain nombre de remarques critiques au
sujet de la «sagesse» et des «sages». A ce propos, il est souligné plus d’une
fois que la sagesse ne peut assurer le bonheur des &tres humains. Il est vrai
que, dans une certaine mesure, elle peut contribuer a la réussite de la vie, mais



LE LIVRE DE QOHELETH DANS LA LITTERATURE JUIVE 139

sans pour autant pouvoir la garantir de manicre assurée ; parfois la sagesse
empéche méme une vie réussie — et en particulier lorsqu’elle suggeére 2
I"’homme qu’il existe dans la vie des perspectives meilleures et plus promet-
teuses que celle de manger, de boire et de se réjouir ?:

En beaucoup de sagesse, il y a beaucoup d’affliction ; qui augmente le savoir
augmente la douleur. (Qo 1,18)

Voici ce que j’ai vu:

On profite de la sagesse plus que de la sottise,

comme on profite de la lumiere plus que des ténébres.
Le sage a les yeux la ou il faut,

I’insensé marche dans les ténébres.

Mais je sais, moi, qu’a tous les deux

un méme sort arrivera.

Alors, moi, je me dis en moi-méme :

Ce qui arrive a I'insensé m’arrivera aussi,

pourquoi donc ai-je été si sage?

Je me dis & moi-méme que cela aussi est vanité.

Car il n'y a pas de souvenir du sage,

pas plus que de I'insens€, pour toujours.

Déja dans les jours qui viennent, tout sera oubli¢ :

Eh quoi? le sage meurt comme I'insensé! (Qo 2,13-16)
Qu’a de plus le sage que l'insensé,

qu’a le pauvre qui sait aller de I’avant face a la vie? (Qo 6,8)
La course n’appartient pas aux plus robustes,

ni la bataille aux plus forts,

ni le pain aux plus sages,

ni la richesse aux plus intelligents,

ni la faveur aux plus savants,

car a tous leur arrivent heur et malheur.

En effet, I’homme ne connait pas plus son heure

que les poissons qui se font prendre au filet de malheur,
que les passereaux pris au piége.

Ainsi les fils d’Adam sont surpris par le malheur
quand il tombe sur eux a I'improviste. (Qo 9,11-12) 1°

Ainsi, selon Qohéleth, la sagesse peut contribuer a une bonne et heureuse
existence, mais elle ne peut la garantir ; tout au contraire, elle peut parfois
méme constituer un obstacle. Si 1’on suppose que dans ses chapitres 10 sq.,
le livre des Proverbes comprend un matériau sapiential plus ancien que dans
les chapitres 1-9, celui-ci permet une appréciation de la sagesse proche de celle
qui constitue le point de départ de la pensée de Qohéleth, a savoir que la sagesse
peut contribuer & une vie humaine pleine de bonheur et de satisfaction, sans
pour autant la garantir de maniére absolument fiable. S’ajoute encore le fait

? Les citations bibliques sont tirées de la Traduction ecuménique de la Bible (TOB).
10 Cf. aussi Qo 7,15-22; 9,1-3.13 sq.



140 THOMAS KRUGER

qu’elle soumet les représentations traditionnelles d’une vie réussie a un examen
critique.

L’enseignement du sage est une fontaine de vie
pour se détourner des pieges de la mort. (Pr 13,14)

Cependant, il faut compter avec une certaine incertitude qui, de manieére
frappante, est mise en rapport avec [’agir de Dieu.

Les projets que forme le cceur dépendent de 1’homme,
mais la réponse que donne la bouche vient du SEIGNEUR. (Pr 16,1)

Le cceur de I’homme étudie sa route,
mais c’est le SEIGNEUR qui affermit ses pas. (Pr 16,9)

Nombreux les projets dans le cceur humain!
mais seul le dessein du SEIGNEUR tiendra. (Pr 19,21)

Grice au SEIGNEUR, les pas de I’homme sont assurés ;
mais lui, comment pourrait-il comprendre ou il va? (Pr 20,24)

Il n’est ni sagesse, ni raison,

ni réflexion en face du SEIGNEUR.

On prépare une cavalerie pour le jour du combat,

mais en définitive la victoire dépend du SEIGNEUR. (Pr 21,30-31)

Mon fils, crains le Seigneur et le roi.

Ne te méle pas aux novateurs!

Car le malheur peut se lever soudain contre eux.

Et qui sait quelle détresse 1’un et ’autre pourront causer? (Pr 24,21-22)

En considérant de telles incertitudes, la sagesse ne peut apporter qu’une
contribution limitée a la réussite de la vie. Fait aussi partie de cette contribution
que la sagesse permet de prendre conscience que ce qui semble étre bon,
comme par exemple les biens matériels, ne constitue qu’une valeur relative.

Mieux vaut peu de biens avec la crainte du SEIGNEUR
qu’un grand trésor avec du tracas.

Mieux vaut un plat de légumes la ou il y a de 'amour
qu'un beeuf gras assaisonné de haine. (Pr 15,16-17) !

Comparée a ces affirmations en Pr 10 sq., I'introduction plus récente du
livre des Proverbes aux chapitres 1-9 suscite des attentes nettement plus élevées
vis-a-vis des performances de la sagesse et relegue au second plan ses limites
et ses ambivalences, si elle ne les fait pas méme disparaitre totalement.

Heureux qui a trouvé la sagesse,

qui s’est procuré la raison!

Car sa possession vaut mieux que possession d’argent
et son revenu est meilleur que I’or.

Elle est plus estimable que le corail,

et rien de ce que I’on peut désirer ne I’égale.

I Cf. aussi Pr 16,8 ; 17,1 ; 19,1 ; 28.6.



LE LIVRE DE QOHELETH DANS LA LITTERATURE JUIVE 141

Dans sa droite, longueur de jours,

dans sa gauche, richesse et gloire.

Ses voies sont des voies délicieuses

et ses sentiers sont paisibles.

L’arbre de vie c’est elle

pour ceux qui la saisissent,

et bienheureux ceux qui la tiennent!

Le SEIGNEUR a fondé la terre par la sagesse,
affermissant les cieux par la raison.

C’est par sa science que se sont ouverts les abimes
et que les nuages ont distillé la pluie.

Mon fils, que prudence et discernement

ne s’¢éloignent pas de tes yeux : observe-les!
Ils seront vie pour ta gorge

et grice pour ton cou.

Alors tu iras ton chemin en sécurité

et ton pied n’achoppera pas.

Si tu te couches, ce sera sans terreur ;

une fois couché, ton sommeil sera agréable.
Ne crains pas une terreur soudaine,

ni I'irruption des méchants, quand elle viendra ;
car le SEIGNEUR sera ton assurance

et du piege il gardera tes pas. (Pr 3,13-26)

Acquiers la sagesse, acquiers l'intelligence.
N’oublie pas mes propos et ne t’en détourne pas.
N’abandonne pas la sagesse et elle te gardera,
aime-la et elle te préservera.

Principe de la sagesse : acquiers la sagesse

et, au prix de tout ce que tu as acquis,

acquiers I’intelligence.

Etreins-la et elle t'élévera,

elle t’ennoblira si tu 1’embrasses.

Elle placera sur ta téte une couronne gracieuse,
elle te gratifiera d’un diademe de splendeur. (Pr 5,5-9)

Face a une telle compréhension de la sagesse en tant que garantie pour une
longue et heureuse vie, pleine de réussites, le livre de Qohéleth prend une
position critique, voire polémique. Il ne s’oppose pas a la «tradition sapien-
tiale» en tant que telle, mais & un développement particulier et a une accen-
tuation que cette tradition avait connus et qui se manifestent en Pr 1-9 (et de
maniere comparable, un peu plus tard, dans le livre du Siracide).

Ce développement de la tradition sapientiale et son accentuation semblent
déja constituer une réponse a la «crise» de la sagesse traditionnelle. Car le texte
de Pr 1-9 est un document traduisant la concurrence qui s’était établie entre
le mode de vie traditionnel transmis par les parents d’une génération a I’autre,
et les nouvelles possibilités alternatives de mener sa vie. Ces alternatives sont
ici incarnées par I’existence des «pécheurs» '? ainsi que par celle de la «femme

2.Cf. Pr 1,10 sq.; 2,12 sq. ; 4,14 sq.



142 THOMAS KRUGER

étrangére» 3. Par opposition a ces formes de vie rejetées, le texte de Pr 1-9
défend les valeurs et les normes traditionnelles et appelle ses auditeurs a garder
fermement ce qu’ils ont a appris de leur meére et de leur pere 4. Cet ensei-
gnement sapiential marqué par un esprit traditionnel se trouve intimement lié
a I'idée de la crainte de Dieu '°. 11 est soutenu par ’autorité de la Thora '° et
par celle de la prophétie 7. 1l est doté des mémes perspectives de salut et de
malheur, de bénédiction et de malédiction, de vie et de mort, que celles qui
sont annoncées par la Thora et par la prophétie.

Celui qui me [= la Sagesse] trouve a trouvé la vie

et il a rencontré la faveur du SEIGNEUR.

Mais celui qui m’offense se blesse lui-méme.

Tous ceux qui me haissent aiment la mort. (Pr 8,35-36)

Quand la sagesse se trouve identifiée a I’ordre de la Création '® et person-
nifiée par une figure féminine quasi divine !°, elle recoit un nimbe religieux
exempt de toute vérification critique et de toute remise en question. «La
personnification de la sagesse, devenue la premicre créature de Yahvé et qui,
tout en jouant, I’assiste durant la Création, se trouve déja influencée par des
arétalogies hellénistiques d’Isis» 2°. Ainsi, ce concept de la sagesse semble étre
développé a I’époque (tardive) des Ptolémées. Il sera repris et prolongé par
la suite dans le livre du Siracide.

Si on part de I’idée que le livre de Qohéleth s’oppose au concept sapiential
tel qu’il se présente en Pr 1-9, lui-méme déja une réaction a la «crise» des
concepts sapientiaux plus anciens, alors le livre de Qohéleth ne doit pas étre
compris, contrairement a ce qu’on lit habituellement dans la littérature
exégétique, comme attestant une «crise de la sagesse» ou comme une source
du déclenchement de celle-ci. Il est plutdt une autre tentative, concurrente, de
maitriser la «crise» de la sagesse traditionnelle. Contrairement a Pr 1-9, cette
autre démarche ne se fonde ni sur une intensification emphatique du caracteére
traditionnel et «dogmatique» de la sagesse, ni sur son exagération religieuse,
mais sur I’accentuation de son rapport a I’expérience, ¢’est-a-dire de sa dimen-
sion «empirique».

3 Cf. Pr 2,16 $q.; 5,3 sq.; 6,24 sq.; 7.5 sq.

14 Cf. Pr 1,8 sq.; 4,1 sq.; 6,20 sq.

15 De maniere programmatique en Pr 1,7 et 9,10.

16 Cf. Pr 3,3: 6,21 : 7,3 avec Dt 6,6-9.

7 CF, Pr 1,20 sg.

18 Cf. Pr 3,19 sq. ; 8,22 sq.

19 Cf. Pr 1,20 sq.; 8-9.

20 «Die Personifikation der Weisheit, die sie zum ersten Geschopf und zur
spielenden Gefihrtin Jahwes bei seinen Schopfungswerken macht, diirfte bereits unter
dem EinfluB der hellenistischen Isis-Aretalogien stehen» ; O. KaIser, Grundriss der
Einleitung, vol. III (cf. ci-dessus note 7), p. 64 sq.



LE LIVRE DE QOHELETH DANS LA LITTERATURE JUIVE 143

Contre une telle pétrification «dogmatique» de la sagesse, Qohéleth met
en jeu, de manicre critique, la notion d’expérience. Les affirmations de la
tradition sapientiale se trouvent examinées sous un angle «empirique» ainsi que
réfléchies dans une perspective critique. Qohéleth «observe», «réfléchit» et
«reconnait», comme 1’a si bien montré Martin Rose ?'. «Il a pesé, examiné,
ajusté, un grand nombre de proverbes», lit-on dans I’épilogue du livre de
Qohéleth (12,9). Du point de vue d’une sagesse orientée sur les traditions, un
tel procédé a di paraitre extrémement discutable, parce que par la, les expé-
riences restreintes d’un individu regoivent un poids démesuré par rapport a la
vénérable tradition collective. En ce méme sens, Bildad de Shouah argumente
en réponse a Job :

Interroge donc les générations d’antan,

sois attentif a I'expérience de leurs ancétres.

Nous ne sommes que d’hier, nous ne savons rien,

car nos jours ne sont qu'une ombre sur la terre.

Mais eux t’instruiront et te parleront,

et de leurs mémoires ils tireront les sentences. (Jb 8,8-10)

I est assez rare que la sagesse traditionnelle de I’ Ancien Testament avant
Qohéleth se réfere explicitement au critere de 'expérience. Et lorsqu’elle y
recourt, elle tient pratiquement toujours a confirmer ainsi des convictions
traditionnelles. C’est en ce sens que, par exemple, Elifaz de Témin s’exprime
face a Job, qui, tout en étant «integre et droit» (Jb 1,1, etc.), est exposé a des
souffrances inimaginables :

Rappelle-toi : quel innocent a jamais péri,

ou vit-on des hommes droits disparaitre?

Je I'ai bien vu : les laboureurs de gachis

et les semeurs de misére en font eux-mémes la moisson.
Sous I'haleine de Dieu ils périssent,

au souffle de sa narine ils se consument. (Jb 4,7-9) 22

Qohéleth, par contre, évalue I’enseignement sapiential en fonction de ses
propres expériences. Ces derniéres lui apprennent qu’il n’est pas aussi évident
de trouver la sagesse que le prétendent Pr 1-9 et plus tard le Siracide .

J7ai essayé tout cela avec sagesse,
je disais : Je serai un sage.
Mais elle est loin de ma portée. (Qo 7,23 ; cf. Jb 28)

21 Cf. sa contribution ci-dessus, p. 115 sq.

22 Cf. aussi Jb 5,3 sq.; Pr 24,30 sq. ; Ps 37,25 ; Ps 73.

2 Cf. Pr2,4sq.; 8,17; 14,6 Si 4,12 sq.; 6,27 ; 51,13 5q. ; 26 sq.

24 Cf. T. KRUGER, «‘Frau Weisheit’ in Koh 7,267», Bibl 73 (1992), p. 394-403 ;
réimprimé dans T. KRUGER, Kritische Weisheit. Studien zur weisheitlichen Traditions-
kritik im Alten Testament, Ziirich, Pano, 1997, p. 121-130. Tout récemment aussi
F. J. BACKHAUS, «Es gibt nichts Besseres fiir den Menschen» (Koh 3,22), Studien zur
Komposition und zur Weisheitskritik im Buch Kohelet, Bodenheim, Philo, 1998, p. 260 sq.



144 THOMAS KRUGER

S’il s’avere que «la femme» de Qo 7,25-29 peut étre interprétée comme
«la Dame Sagesse» 24, ce passage précis s’oppose a la personnification fémi-
nine de la sagesse et, par conséquent, a l’érotisation dans le domaine de
I’enseignement sapiential 2. En refusant ainsi cette tendance a la féminisation,
le texte de Qohéleth est le reflet d’une réalité «académique» totalement do-
minée par les hommes. Dans le livre de Qohéleth, la crainte de Dieu n’est pas
(comme dans Pr 1-9 et chez le Siracide) «commencement» ou/et «fruit» de
la Sagesse, mais elle préserve tout de méme I’homme de la surestimation de
sa sagesse et de sa justice (cf. Qo 7,15-18). Qohéleth conteste la prétention
des sages & pouvoir comprendre ’ensemble de I'ceuvre de Dieu % ; c’est
pourquoi ’étroite relation entre la sagesse et la création divine selon Pr 1-9
et selon le Siracide 2’ est mise en question. La polémique contre les «sages»
qui revendiquent une telle intelligence globale de I’agir de Dieu semble s’ orien-
ter, en premier lieu, contre des concepts d’histoire inspirés par une pensée
prophétique, comme ils sont attestés, par exemple, dans les textes d’Esaie 40-
66 et Daniel 1-7, ou encore dans la littérature hénochienne (nous y reviendrons
dans la partie sur «le temps»).

Outre toutes les critiques envers les attentes exagérées vis-a-vis de la
sagesse et envers les prétentions des sages, on trouve également dans le livre
de Qohéleth des formulations positives au sujet de la valeur relative de la
sagesse.

Le sage a les yeux la ou il faut,
I'insensé marche dans les ténebres. (Qo 2,14)

Qui creuse une fosse tombe dedans,

qui sape un mur, un serpent le mord,

qui extrait des pierres peut se blesser avec,

qui fend du bois encourt un danger.

Si le fer est émoussé et qu'on n’en aiguise pas le tranchant,
il faut redoubler de forces ;

il y a profit a exercer comme il convient la sagesse.

Si le serpent mord faute d’étre charmé,

pas de profit pour le charmeur. (Qo 10,8-11)

La sagesse n’est donc rien d’autre que le «savoir-faire» de 1’expert pour
exécuter ses travaux. Elle lui permet d’éviter certains dangers et des efforts
inutiles ; mais elle ne peut en aucun cas lui assurer la réussite dans 1’accom-
plissement de son ceuvre 28. Par 13, le livre de Qohéleth retrouve la signification
¢élémentaire de la «sagesse» selon les textes vétérotestamentaires : «Bazalel,

2 Cf., par exemple, Pr 7,4 ; Si 6,18-37.

% Qo 8,16 sq.; cf. 3,11; 8,5 sq.

21 Cf. Pr 3,19sq. ; 8,22-31; Si 33,7-19; 42,15-25 ; cf. aussi Ps 104,24 ; 136,5 ;
Jr 10,12,

28 Cf. T. KRUGER, «”Wertvoller als Weisheit und Ehre ist wenig Torheit” (Kohelet
10,1)», Biblische Notizen 89 (1997), p. 62-75.



LE LIVRE DE QOHELETH DANS LA LITTERATURE JUIVE 145

caractéris€ comme hakam par Ex 31,3, est quasiment le maitre architecte
dirigeant la construction du sanctuaire portable durant la migration dans le
désert et I’aménagement intérieur. Aux femmes, qui maitrisent 1’art de faire
de somptueux tissus, on reconnait un savoir artistique (hdkmat Iéb ; Ex 35,25).
De maniére comparable, on parle de la sagesse des fondeurs de bronze
(1R 7,14), des orfevres (Jr 10,9), des constructeurs de navires (Ez 27,9), des
ouvriers engagés pour la construction du Temple (1Ch 22,15), des pleureuses
(Jr 9,16) et, bien sir, des oniromanciens (Gn 41,8 ; cf. Gn 41,39)»2°. Au vu
de toutes ces formes de sagesse plutdt pratiques, on pourrait parler d’un
«redimen-sionnement» du concept de sagesse, comparé a celui qui s’exprime
en Pr 1-9 et dans le livre du Siracide. Qohéleth, a son tour, met I’accent sur
I’ambivalence de la sagesse ainsi que sur ses limites, évoquées également en
Pr 10 sq. Dans ces deux contextes littéraires, elles sont fondées dans I’agir de
Dieu. Dans le livre de Qohéleth, cependant, ce dernier est décrit et interprété de
fagon nouvelle, et cela en recourant a la notion de «temps», qui y joue un role
essentiel.

Le temps

Dans le livre de Qohéleth, la thématique du «temps» est évoquée a de
nombreuses reprises et sous de multiples points de vue fort différents. Le cours
des événements n’est perceptible pour I"homme que de maniere limitée, et cela
a la fois pour le passé et 1’avenir.

Ce qui est venu a I’existence est lointain
et profond, profond! qui le découvrira? (Qo 7,24 ; cf. 1,11; 3,11)

«L’homme ne [peut] rien découvrir de ce qui sera apres lui» (Qo 7,14 ;
cf. 3,11.22; 6,12 ; 8,7), excepté prévoir que les nuages apportent la pluie
(Qo 11,3) ou que tous les étres humains doivent mourir un jour (Qo 1,4 ;2,16 ;
3,20). C’est le temps qui fixe a ’homme des limites bien précises : il impose
une fin aussi bien 2 lui-méme *° qu’aux profits de son activité ainsi qu’aux
souvenirs de tout genre 3!. Le temps n’est qu’une succession de ce qui a déja

29 «Soist der in Ex 31,3 als hakam bezeichnete Bezalel gleichsam der Chefarchitekt
fir den Bau und die Ausstattung des Zeltheiligtums. Den handfertigen Frauen, die
kunstvoll zu weben verstehen, wird Ex 35,25 hakmat Iéb, ein sachverstindiger Sinn
zugeschrieben. In dhnlicher Weise kann von der Weisheit der ErzgieBer, 1. Kon 7,14,
der Goldschmiede, Jer 10,9, der Schiffsbauer, Ez 27,9, der am Tempelbau beteiligten
Facharbeiter, 1. Chr 22,15, der Klagefrauen, Jer 9,16, und natiirlich auch der Traum-
deuter, Gn 41,8, vgl. Gn 41,39, die Rede sein» ; O. KAISER, Der Gott des Alten Tes-
taments. Theologie des Alten Testaments, Teil 1: Grundlegung, Gottingen, Vanden-
hoeck & Ruprecht, 1993, p. 264, note 3.

0 Qo 1,3 sq.; 3,19-22; 9,1-6; 12,5-7.

Qo 1,3-11; 2,16.



146 THOMAS KRUGER

été ; par conséquent, I’homme ne peut rien produire de vraiment nouveau sous
le soleil 2. Et comme le succes de 1’activité humaine dépend des conditions
temporelles favorables ou défavorables, |’homme ne peut pas toujours réaliser
tout ce qu’il projette **. Dans la mesure ol le temps n’est pas seulement un
«destin» aveugle (migréh), qui expose ’homme a des moments imprévus,
heureux ou malheureux, il devient en méme temps le «jugement» divin
(mispaf)3*. Tous les étres humains seront finalement soumis & ce jugement,
car tous se rendent coupables devant Dieu *°. .”homme doit accepter ce «des-
tin» et ce «jugement» — et dans le présent, il est appelé a se réjouir de la vie
tant que le bonheur le Iui permet 3,

Dans son €tude intitulée Israél et la sagesse, Gerhard von Rad introduit
son chapitre sur «le temps» («Die Lehre von der rechten Zeit») avec la dis-
cussion de Qo 3,1-8 («Il y a un temps pour tout...»)*’. D’entrée, il souligne
explicitement que dans 1’énoncé de ce texte, il ne s’agit pas «d’une connais-
sance acquise assez tardivement [...]. Il s’agit plutdt d’une these qui s’est de
tout temps trouvée au centre de la sagesse de I'Orient ancien» 8. Pourtant, de
la littérature sapientiale vétérotestamentaire datant de I’époque avant Qohéleth
(donc surtout du livre des Proverbes), Gerhard von Rad ne peut citer, a titre
d’attestation, que les sentences au sujet d’une «parole a propos» dans Pr 15,23
et 25,11. Ainsi, 1l doit concéder a la fin de ce chapitre : «Dans le livre des
Proverbes, on trouve relativement peu de textes concernant cet enseignement.
Gréce aux indications fournies par d’autres sources littéraires, on peut les
compléter de telle maniere qu’il ne fait aucun doute que cette conception €tait
profondément enracinée dans la sagesse courante d’Israél» *. Méme si 1’on

2.Qo 1,9; 3,15 6,10.

3 Qo 3,1-15; 9,11-12.

* Qo 3,16-21; 8,6; 11,9; cf. T. KruGer, «Die Rezeption der Tora im Buch
Kohelet», in L. SCHWIENHORST-SCHONBERGER (éd.), Das Buch Kohelet. Studien zur Struk-
tur, Geschichte, Rezeption und Theologie (cf. ci-dessus, note 1), p. 316-317 ; réimpr.
dans T. KRUGER, Kritische Weisheit (cf. ci-dessus, note 24), p. 187-188.

3 Cf. Qo 7,20.29; 8,6.11; 9,3.

3% Cf. Qo 3,12-13.22; 5,17-19; 7,13-14; 8,15; 9,7-10; 11,7 sq.

37 Israél et la sagesse, Genéve, Labor et Fides, 1971, p. 162-168 (original allemand :
Weisheit in Israel, Neukirchen, Neukirchener Verlag, 1970, 19853, p. 182-188).

38 Israél et la sagesse, Gengve, Labor et Fides, 1971, p. 163 ; original allemand :
«Aber davon, daB es sich hier um eine spédt gewonnene Erkenntnis handelt, kann nicht
entfernt die Rede sein. Vielmehr handelt es sich um einen Satz, der seit je im Zentrum
der altorientalischen Weisheit stand» (Weisheit in Israel, p. 183) ; dans ce contexte,
Gerhard von Rad se réfere a H. H. Scumip, Wesen und Geschichte der Weisheit. Eine
Untersuchung zur altorientalischen und israelitischen Weisheitsliteratur, Berlin, Alfred
Topelmann, 1966, p. 33-34 et 190.

3 Op. cit., p. 167 ; I’original en allemand : «Im Spriichebuch finden sich verhiltnis-
miBig wenige Belege fiir diesen Lehrgegenstand. Sie lassen sich aber durch Hinweise
aus anderen literarischen Zusammenhéngen soweit ergénzen, daf} an der tiefen Verwur-
zelung dieser Vorstellung auch in der Lebensweisheit Israels kein Zweifel sein kann»
(Weisheit in Israel, p. 187).



LE LIVRE DE QOHELETH DANS LA LITTERATURE JUIVE 147

voulait suivre Gerhard von Rad dans son raisonnement, il resterait tout de
méme surprenant et remarquable que dans la littérature sapientiale de 1’ Ancien
Testament, des réflexions sur le theme du «temps» n’apparaissent, d’une
maniere explicite, qu’avec le livre de Qohéleth. Dans le contexte de celui-ci
cependant, le «temps» gagne une signification qui est fondamentale pour toute
son argumentation. Sous cet angle aussi, le livre de Qohéleth semble participer
aladiscussion en cours dans son époque et y prendre position de maniére engagée.
Dans la recherche exégétique, on a déja souvent émis 1’hypothése que la
dominance du «temps», en tant que theme central dans le livre de Qohéleth,
pouvait €tre en rapport avec la culture hellénistique. Selon Hans-Joachim
Gehrke, «une des caractéristiques fondamentales de la pensée hellénistique,
déja au temps de la conquéte d’Alexandre le Grand, était le sentiment d’étre
expos¢ et livré au destin. On se sentait victime des événements, réduit a une
passivité au sens d’une ‘passion’ [souffrance]. Les forces auxquelles on était
assujetti paraissaient aussi invincibles qu’insondables. Ce n’est pas sans raison
qu’a cette époque, on ‘découvrit’ justement I’'immense puissance de Tyche,
la déesse du destin, se manifestant précisément dans le caractere incalculable
et imprévisible du hasard. On était tres sensible aux vicissitudes et en parti-
culier a celles qui étaient imprévues et a premiere vue invraisemblables. Le
paradoxe, comme on 1’appelait, était pratiquement devenu la norme» “’. On
peut lire Esaie 65,11 dans la méme optique, car ce passage atteste la vénération
des divinités Gad et Meni («Bonheur» et «Destin»)*' a I’époque des Ptolémées.
Il s’agit la peut-étre d’un écho de cet esprit hellénistique dans la culture juive.
C’est aussi dans ce sens justement que l'on peut interpréter 1I’importance
qu’occupe le theme du «temps» dans la littérature juive environnant le livre
de Qohéleth. On peut y distinguer trois aspects ou dimensions de la thématique
du «temps», méme si de telles classifications ne sont pas sans difficultés :

— Paspect cosmologique, en rapport aussi avec le calendrier,
— Daspect historique et eschatologique,
— I"aspect sapiential et individuel.

Le premier aspect du temps est primordial dans le livie astronomique
(Hén 72-82) et dans le livre angélologique (Hén 1-36) de la collection héno-

40 «Bestimmender Grundzug war schon zur Zeit von Alexanders Eroberung der des
Ausgeliefert- und Geworfenseins. Man fiihlte sich als Opfer des Geschehens, passiv
durchaus im Leidenssinn. Die Kriifte, denen man dabei ausgesetzt war, schienen
ebenso uniiberwindlich wie unergriindlich. Bezeichnenderweise ‘entdeckte’ man jetzt
die unendliche Macht der Schicksalsgottin, der Tyche, die sich gerade in der Unbe-
rechenbarkeit und Unvorhersehbarkeit des blinden Zufalls dusserte. Fiir den Wechsel-
fall, und zwar gerade den unerwarteten, ja unwahrscheinlichen, hatte man ein lebhaftes
Empfinden ; das Paradoxe — wie man es nannte — war geradezu das Normale geworden»
(Geschichte des Hellenismus [Oldenbourg Grundrif der Geschichte 1A], Miinchen,
1990, p. 72 5 cf. p. 75 sq.).

41 Cf, S, RiBichin, art. «Gad», Dictionary of Deities and Demons in the Bible (DDD),
Leiden, 1995, col. 642-646 : S. D. SPERLING, art. «Meni», DDD, col. 1060-1064.



148 THOMAS KRUGER

chienne #2. Le livre astronomique décrit un calendrier solaire de 364 jours par
année et le justifie par la «révolution des luminaires célestes, (décrits) chacun
selon sa catégorie, son pouvoir, son temps, son nom, son lieu de lever, ses
mois, que m’a montrés le saint ange Ouriel, mon compagnon et leur guide»
(Hén 72,1). Le chapitre 80 (qui pourrait étre un ajout ultérieur) raconte com-
ment, aux «jours des pécheurs», cet ordre cosmologique du temps, qui a des
conséquences précises sur le calendrier, €tait profondément troublé :

Au temps des pécheurs, les saisons pluvieuses seront abrégées,

leurs semailles viendront en retard, sur la terre et dans les champs.

Tout le travail qui se fait sur la terre sera bouleversé et n’apparaitra plus en son
temps...

Toute I’ordonnance des astres se cachera aux pécheurs.

La pensée des habitants de la terre errera a leur sujet,

et ils se détourneront de toutes leurs voies.

Ils erreront, et des (astres) se feront des dieux.

Mais les maux se multiplieront contre eux,

et le chitiment viendra sur eux pour tout détruire. (Hén 80,2.7-8 ; cf. 82,5)

Cette perturbation de 1’ordre cosmique du temps s’explique probablement
par le fait que I’année solaire de 364 jours propagée par le livre d’Hénoch ne
correspond pas a 1’année solaire réelle d’environ 365 jours. Au cours d’une
plus longue pratique du calendrier hénochien, cette différence donne un dé-
calage de plus en plus important entre I’année «idéologique» et 1’année na-
turelle. «Visiblement, on s’est accommodé de cet écart en déclarant que la
puissance antidivine du mal dans le monde empéchait le soleil d’accomplir la
révolution annuelle conforme a I’ordre de la création dans le délai de 364 jours» 43

De méme, 'introduction du livre angélologique, en particulier aux chapi-
tres 2-5, oppose I’ordre cosmologique régulier a I’erreur des pécheurs et a leur
comportement fautif :

Considérez tous les corps célestes : ils ne modifient pas leur parcours ; et les
luminaires célestes : ils se 1eévent et se couchent chacun au moment fixé, ils appa-
raissent en leurs saisons et ne s’écartent pas de la regle fixée a chacun d’eux.
Voyez la terre et pensez aux travaux qui s’y font, du commencement jusqu’a la fin :
tout pousse, rien ne change de ce qui est sur terre, mais tout vous apparait comme
I’ceuvre de Dieu.

Voyez les signes de I'été <...> et les signes de I’hiver : toute la terre regorge d’eau,
la nuée, la rosée et la pluie se déversent au-dessus d’elle.

42 Les citations sont tirées de : A. DUPONT-SOMMER, M. PHILONENKO (éds), La Bible.
Ecrits intertestamentaires (Bibliotheque de la Pléiade), Paris, Gallimard, 1987.

4 «Die Differenz zwischen Kalender- und Naturjahr wurde offenkundig in Kauf
genommen und damit erklirt, dass die widergottliche Macht des Basen in der Welt die
Sonne daran hindere, ihren der Schopfungsordnung gemissen Jahreskreislauf piinktlich
binnen 364 Tagen zu vollenden» ; H. STEGEMANN, Die Essener (cf. ci-dessus, note 7),
p. 234 ; cf. J. MaiEr, Die Qumran-Essener, Die Texte vom Toten Meer, vol. III,
Miinchen, E. Reinhardt, 1996, p. 52 sq. (avec bibl.) ; cf. aussi Hén 18,15 sq. au sujet
des mouvements «transgressifs» des «planetes».



LE LIVRE DE QOHELETH DANS LA LITTERATURE JUIVE 149

Considérez et voyez tous les arbres : ils apparaissent desséchés et dépouillés de leurs
feuilles — sauf les quatorze arbres dont le feuillage persiste —, mais ils attendent que
de I'ancien sorte le nouveau au bout de deux ou trois ans.

Considérez aussi les signes de 1’été : le soleil y est ardent et briilant, et vous, vous
recherchez I’ombre et les lieux couverts pour lui échapper. La terre est ardente, et
vous ne pouvez pas fouler la poussiére ni le roc tant elle est ardente.
Considérez encore tous les arbres, et tout leur fruit (leur) fait honneur et gloire.
Réfléchissez bien a toutes ces ceuvres et reconnaissez que c’est un Dieu vivant a
tout jamais qui a fait toutes ces ceuvres. D’année en année, a jamais, toutes Ses
ceuvres se produisent de la sorte, ainsi que toutes les ceuvres qu’elles accomplissent
pour Lui: elles ne changent pas, mais tout apparait s’accomplir selon un ordre.
Voyez comme la mer et les fleuves accomplissent leurs ceuvres de maniére uni-
forme, et leurs ceuvres ne changent pas (ne s’écartent pas) de Sa parole.

Or, vous, vous avez changé vos ceuvres.

Vous n’avez pas agi selon Ses commandements... (Hén 2,1 — 5,4)

Plusieurs textes trouvés a Qumran attestent a quel point le probleme du
calendrier était inquiétant, du moins pour ceux parmi les Juifs au début du
[1¢ siecle av. J.-C. qui possédaient des connaissances sur le plan théologique.
Si I’on compare les affirmations du livre de Qohéleth au sujet du temps aux
énoncés de la littérature hénochienne, on discerne bien et les points communs
et les différences. Tout comme les textes hénochiens, Qohéleth considere
I’aspect du temps comme une ceuvre créatrice de Dieu : «Il a fait toute chose
belle en son temps» (Qo 3,11). En plus, Qohéleth reconnait 1’attestation de
I’ceuvre créatrice de Dieu dans la répétition permanente de procédés similaires
dans le monde : il n’existe rien de vraiment nouveau sous le soleil (cf. Qo 1,4-
11; 3,14-15). Par contre, il ne mentionne pas une quelconque perturbation de
cet ordre par une activité humaine et encore moins par un faux calendrier. Car
d’un c6té, aucun agir humain ne peut dépasser le cadre des possibilités déter-
minées par la création ; il ne peut donc répéter que ce qui, dans le passé, a
déja été fait (Qo 1,9). De I’autre, I’ ordre cosmique du temps n’est de toute fagon
perceptible pour I’homme que de maniére tres limitée (Qo 3,11), de sorte que
I’«erreur» dénoncée par le livre d’Hénoch est quasiment la norme pour Qohéleth.

Selon Qohéleth, I’ ordre du monde ne peut étre dérangé que par les «calculs»
(Qo 7,25) qu’élaborent les étres humains, au lieu de rester «justes» et «droits»,
comme Dieu les a créés. Cette perturbation-la de 1’ordre du monde, c’est-
a-dire la «méchanceté» éthigue des humains, trouve son «jugement» dans la
contingence du temps (dans la finitude de la vie humaine) *. En ce sens, le
concept de Qohéleth s approche, pour I’essentiel, de I'idée hénochienne de la
perturbation de 1’ordre cosmique du temps causée par les «pécheurs». Dans
le livre d’Hénoch pourtant, cette perturbation de I’ordre divin n’est pas déja
en tant que telle le jugement, mais elle provoque seulement une telle interven-
tion divine. On assiste ici aux premigres étapes de 1’élaboration de I’ordre du
temps dans une optique non seulement cosmique mais aussi historique et

4 Cf., ci-dessus, p. 145-146.



150 THOMAS KRUGER

eschatologique, qui, dans les parties plus récentes du livre d’Hénoch, sera
largement développée dans de grands exposés englobant toute I’histoire.

On trouve déja ce concept d’un ordre historique et eschatologique du temps
dans le livre de Daniel (chap. 2-7) ainsi que dans certains textes tardifs du
corpus des écrits prophétiques. Le «moment» (‘et) et le «temps» (z°man) qui,
en Qohéleth 3,1, se trouvent dans un parallélisme poétique, ne sont attestés
dans 1’Ancien Testament que dans le livre de Daniel. La, les deux termes
équivalents en araméen ( ‘iddan et z°man) font référence a I’ordre des processus
historiques :

C’est lui [= Dieu] qui fait alterner les temps et les moments ;
il renverse les rois et éleve les rois ;

il donne la sagesse aux sages,

et la connaissance a ceux qui savent discerner. (Dn 2,21)

Quant au reste des Bétes on fit cesser leur souverainete,
et une prolongation de vie leur fut donnée jusqu’a une date et un moment détermineés.
(Dn 7,12)

De méme, les expressions «le nouveau», «I’antérieur» et «le postérieur»
en Qo 1,9-11 rappellent les considérations d’Es 40-66 sur la détermination
divine de I’histoire et sur son annonce prophétique. Selon ces chapitres, Yahw¢
crée du «nouveau» dans I'histoire (Es 43,18s) dont il a pourtant annoncé€ «des
le début la fin» (Es 46,10 : maggid meresit "aharit*®). Ces deux aspects sont
expressément contestés par Qohéleth : d’une part, il n’y a vraiment rien de
nouveau sous le soleil (Qo 1,9 ; 3,15), parce que la création ne peut pas étre
modifiée et n’a pas non plus besoin de modifications (Qo 3,14) ; d’autre part,
I’ceuvre de Dieu ne peut étre saisie par I’homme «depuis le début jusqu’a la
fin» (Qo 3,11 ; 8,16, 11,5).

Lorsqu’on considére globalement tous ces divers €noncés du livre de
Qohéleth au sujet du «temps» (‘et et ‘olam), on n’acquiert pas I'impression
que Qohéleth ignore ou ne connait tout simplement pas la discussion a son
époque sur I’aspect cosmique du temps et sur son aspect historique et escha-
tologique. Tout au contraire, plusieurs propos et termes clés dans son ceuvre
nous font I’effet d’étre des allusions aux textes significatifs de cette discussion
contemporaine. On pourrait plutdt dire que les questions du calendrier et de
I’histoire sont consciemment marginalisées dans le livre de Qohéleth. Elles le
sont, car dans la vision du livre de Qohéleth, pour des raisons épistémologi-
ques, elles ne peuvent de toute maniere pas trouver de réponses valables.

45 Cf. Es 41,26 ;42,9 ; 44,7 [cf. BHS] ; 45,21 ; 48,3.5 ainsi que Si 48,25. A ce sujet
cf. aussi T. KruGer, «Dekonstruktion und Rekonstruktion prophetischer Eschatologie
im Qohelet-Buch», in A. A. DieseL, R. G. LEHMANN, E. O110, A. WAGNER (éds), «Jedes
Ding hat seine Zeit...». Studien zur israelitischen und altorientalischen Weisheit.
Diethelm Michel zum 65. Geburtstag, Berlin-New York, de Gruyter, 1996, p. 107-129 ;
réimprimé dans Kritische Weisheit (cf. ci-dessus note 24), p. 151-172.



LE LIVRE DE QOHELETH DANS LA LITTERATURE JUIVE 151

S’ajoute a cela que ces questions ne sont d’une importance que trés limitée
pour la vie de I'individu.

Aussi en ce qui concerne cet aspect de I’individu, le phénomeéne du «temps»
est-il souvent thématisé dans la littérature juive contemporaine du livre de
Qohéleth. Ainsi, par exemple, chez le Siracide, la nécessité de reconnaitre «le
moment adéquat» est plus fréquemment évoquée que dans le livre des Proverbes.

Jusqu'au bon moment I’homme patient tiendra bon
et ensuite la joie lui sera rendue.

Jusqu’au bon moment il gardera pour lui ses pensées,
46

les levres de la foule diront son intelligence *°.

L’importance du temps pour la conduite individuelle se trouve développée,
sous une forme narrative, dans le livre de Tobit (Tb 1-12), en particulier dans
la version plus longue et probablement plus ancienne du Codex Sinaiticus.
Dans ces premiers chapitres, les événements qui concernent Tobit a Ninive sont
soigneusement synchronisés avec ceux relatifs a Sara a Ekbatane. C’est au
méme moment que les deux adressent leur priere a Dieu (Tb 3,7.10) et que
celles-ci arrivent chez Dieu (Tb 3,16), qui fait alors commencer un processus
d’événements résolvant finalement les problemes a la fois de Sara et de
Tobit ¥, En procédant de cette manitre, le narrateur suggere a ses auditeurs
de reconnaitre une structure significative du temps et un ordre, tous les deux
encore cachés aux acteurs du récit. C’est seulement au moment du «happy end»
de la narration que les acteurs eux-mémes reconnaissent aussi que tout ce qui
s’est déroulé dans un processus complexe et enchevétré avait un sens en son
temps et une fonction précise en vue d’un heureux aboutissement. Ainsi, le
récit appelle a la confiance en I’ordre divin du temps, méme si celui-ci ne peut
tre reconnu de maniere constante.

Dans la narration du livre de Tobit, le theme du «temps» est abordé a deux
autres moments. Selon Tb 8,18, Sara était destinée, déja avant la création du
monde, a devenir la femme de Tobit. En ce sens, le déroulement de la vie d’un
individu semble préalablement déterminé par Dieu (cf. Ps 139,16). Il n’est pas
exclu que Qo 6,10 fasse allusion a une telle pensée : «Ce qui a €té€ a déja regu
un nom...» La suite du texte indique pourtant clairement que Qohéleth ne
souhaite pas soutenir I'idée d’une détermination divine de tous les événements
dans tous leurs détails, mais celle d’une répétition éternelle de phénomenes
similaires, ce qui exclut toute nouveauté et limite la marge d’action de
"homme : «[...] et on sait ce que ¢’est, 'homme [...] il ne peut entrer en proces
avec plus fort que lui».

D’aprés Tb 12,14, Raphaél a été envoyé a Tobit aussi bien pour le mettre
a I’épreuve que pour le guérir. Ainsi s’exprime encore une fois I’ambivalence

COE 8224207589 182152067204 22616 27,12 29,23.55 31,28
40,23.
7 Au sujet de I'aspect du temps, cf. aussi Tb 2,11 ; 3,11 4,1.



152 THOMAS KRUGER

de ’expérience que I’homme fait de la dimension du temps ; c’est seulement
plus tard, en posant un regard en arriere sur I’ensemble des événements, que
cette ambivalence se transforme en évidence. Chez Qohéleth, cette ambiva-
lence de I’expérience du temps est congue de maniere a la fois plus générale
et plus radicale. Le temps est toujours et pour tous une condition potentielle
ouvrant la voie, soit au bonheur et a la réussite, soit au jugement divin sur tous
les hommes. Celui-ci est autre chose qu’une simple épreuve de I’homme par
Dieu (comme c’est le cas dans le livre de Tobit), mais il exprime 1’aspect
contingent et éphémere de 1’existence humaine.

Tout comme Qohéleth, le livre du Siracide adopte la méme concentration
de la pensée sapientiale sur 1’aspect individuel de la dimension du temps, méme
s1 I’aspect cosmologique et historique y est plus accentué que dans le livre de
Qohéleth. C’est en particulier sous un angle précis que le Siracide va plus loin
que le livre de Qohéleth (ou méme retrouve une pensée antérieure a ce der-
nier) : ’organisation du temps par Dieu est considérée comme démontrable de
maniere empirique. En plus, d’aprés le Siracide, le jugement divin qui se
déroule dans le temps ne concerne pas tous les étres humains de facon égale
et avec la méme issue, mais il distingue trés nettement entre les «justes» qui
seront récompensés et les «pécheurs» qui seront punis. Cette reprise, pourtant
critique, de la pensée de Qohéleth se manifeste tres clairement dans ’essai bien
connu d’une «théodicée» en Si 39,12-35:

12 Apres avoir réfléchi, je veux parler encore,
car je suis rempli comme la lune en son plein :
13 Ecoutez-moi, fils saints, et croissez
comme la rose qui pousse au bord d’un cours d’eau.
14 Comme I’encens répandez une bonne odeur et fleurissez comme le lis.
Elevez la voix, chantez ensemble et bénissez le Seigneur dans toutes ses ceuvres.
15 Proclamez la grandeur de son nom et publiez sa louange
par les chants de vos lévres et sur vos cithares
et vous parlerez ainsi dans 1’action de gréce :
16 Qu’elles sont belles, toutes les ceuvres du Seigneur,
et chacun de ses ordres se réalise en son temps.
17 1l n’y a pas lieu de dire : «Qu’est ceci? Pourquoi cela?»
car toute chose aura sa solution en son temps.
A sa parole 1’eau s’arréta comme un monceau,
par un mot de sa bouche il y eut des réservoirs d’eau.
18 Sur son ordre tout s’accomplit selon son bon plaisir
et il n’est personne pour contrecarrer son ceuvre de salut.
19 Les ceuvres de tout étre de chair sont devant lui
et il n’est pas possible de se dérober & ses yeux.
20 Depuis I'origine jusqu’a la fin des temps il observe
et rien n’est extraordinaire pour lui.
21 Il n’y a pas lieu de dire : «Qu’est ceci? Pourquoi cela?»
car toute chose a été créée pour son utilité.
22 Sa bénédiction est comme un fleuve qui déborde
et comme un déluge qui abreuve la terre.
23 De méme sa colére sera le partage des nations
comme lorsqu’il changea I’eau en saumure.



24

25

26

27

28

29

30

31

32

33

34

35

LE LIVRE DE QOHELETH DANS LA LITTERATURE JUIVE

Pour les saints ses voies sont droites,

mais pour les impies elles sont pleines d’obstacles.

Les biens ont été créés pour les bons dés le commencement,
ainsi que les maux pour les pécheurs.

Ce qui est de premiere nécessité pour la vie de I’homme,
c’est I’eau, le feu, le fer, le sel,

la fleur de farine de froment, le lait, le miel,

le sang de la grappe, I'huile, le vétement.

Tout cela est un bien pour les hommes pieux,

mais tourne a mal pour les pécheurs.

Il y a des vents qui ont été créés pour le chatiment

et dans leur déchainement ils ont aggravé leurs fléaux.
Au temps de I’anéantissement ils déversent leur violence
et ils apaisent le déchainement de leur créateur.

Feu, gréle, famine, mort,

tout cela a été créé pour le chitiment.

Les crocs des bétes féroces, les scorpions, les vipeéres,
I’épée chatiant les impies pour leur perte,

se réjouissant d’accomplir son ordre.

Sur la terre ils sont préts pour les cas de besoin,

leur moment venu, ils ne transgresseront pas sa parole.
C’est pourquoi j’étais fixé des le commencement ;

aprés avoir réfléchi, je I’ai mis par écrit :

«Les ceuvres du Seigneur sont toutes bonnes ;

il pourvoit a tout besoin quand il se fait sentir.

Il n’y a pas lieu de dire : ceci est pire que cela,

car toute chose, en son temps, sera reconnue bonne.

Et maintenant, de tout cceur et a pleine bouche,

chantez et bénissez le nom du Seigneur!»

153

En ce qui concerne I’ histoire, le Siracide se contente de la certitude confiante :

Dans la main du Seigneur est le gouvernement de la terre,

il y suscitera I’homme approprié en temps voulu.

Dans la main du Seigneur est le succeés de 1"homme,

sur la personne du scribe il fera reposer sa gloire. (Si 10,4-5)

Dans sa priere demandant la délivrance des mains du «peuple étranger»
(8136,1-22), le Siracide, contrairement 2 Qohéleth, attend 1’accomplissement
des annonces prophétiques. Cette réalisation ne ménera pas vers un €tat tota-
lement nouveau, mais restituera pour Israél les conditions du passé, comme
il est souligné & mainte reprise. Sous cet angle-ci, la compréhension de 1’his-
toire chez le Siracide ne s’éloigne pas de I'idée de la répétition €ternelle telle
qu’elle s’exprime dans le livre de Qohéleth.

W

Aie pitié de nous, Maitre, Dieu de I'univers,

répands ta crainte sur toutes les nations.

Leve ta main contre les nations étrangeéres

pour qu’elles voient ta puissance.

De méme que tu leur as montré ta sainteté a I’ceuvre chez nous,
ainsi montre-nous ta grandeur a I’ceuvre chez elles.



154 THOMAS KRUGER

wn

Qu’elles te reconnaissent comme Nous avons Nous-mémes reconnu
qu’il n’y a pas de Dieu en dehors de toi, Seigneur.
Renouvelle les signes et répete les merveilles.
Glorifie ta main et ton bras droit.
Excite ta fureur et déverse ta colere.
Supprime [’adversaire et anéantis ’ennemi.
0 Hate le temps, souviens-toi du moment fixé
et qu'on raconte tes hauts faits.
11 Par un feu vengeur, que soit dévoré le survivant
et que ceux qui maltraitent ton peuple trouvent leur perte.
12 Brise les tétes des chefs ennemis
qui disent : «Il n’y a personne comme nous!»
I3 Rassemble toutes les tribus de Jacob.
16b Remets-les en possession du patrimoine comme au début.
17 Aie pitié, Seigneur, du peuple qui porte ton nom
et d’Isra€l que tu as traité en premier-né.
18 Aie compassion de la cité de ton sanctuaire,
Jérusalem, le lieu de ton repos.
19 Remplis Sion du récit de tes exploits
et ton Temple de ta gloire.
20 Rends témoignage a ce que tu as créé au commencement,
accomplis les prophéties prononcées en ton nom.
21 Donne leur récompense a ceux qui t’attendent
et que tes prophetes soient trouvés veéridiques.
22 Exauce, Seigneur, la priere de tes serviteurs
selon ta bienveillance a I'égard de ton peuple,
et que tous ceux qui sont sur la terre reconnaissent
que tu es le Seigneur, le Dieu des siécles.

— 0 00 ~1 N

Si I’on compare ce texte du Siracide aux chapitres finaux du livre de Tobit
(Tb 13-14) probablement ajoutés a I’époque de la rédaction du livre du
Siracide, on constatera que le texte de Tobit fait un pas de plus. La priere de
Tb 13 insiste sur les aspects de la continuité au sein de toutes les vicissitudes,
aspects représentés, eux, par la mention de Dieu (v. 1) ainsi que — pour I’avenir,
apres sa reconstruction — par celle de la ville sainte de Jérusalem (v. 11.16).
Consciemment, Tobit place ainsi le temps de sa propre vie dans le contexte
temporel de I’histoire de son peuple. Cela réapparait dans la vision eschato-
logique de Tb 14. Ce chapitre évoque expressément ['ordre de 1'histoire en
exprimant la conviction que toutes les annonces prophétiques se réaliseront en
leur temps (v. 4-5). Tout comme dans la vie personnelle de Tobit et dans celle
des autres acteurs de Tb 1-12, il existe dans I’histoire un ordre caché du temps
et une structure qui lui donne un sens. Dans le récit, cet ordre €tait reconnais-
sable pour les lecteurs avant les acteurs (excepté bien slr ’ange Raphaél) ; de
méme, au niveau de 1’histoire d’Israél, ce sont les prophétes auxquels Dieu donne
a 'avance une idée de I'ordre régissant le temps. Par leur intermédiaire, les
lecteurs des écrits prophétiques, eux aussi, peuvent obtenir un apergu
comparable.On peut interpréter ces développements esquissés pour le livre du
Siracide et celui de Tobit comme premiers pas vers des tentatives ultérieures
qui reprennent les concepts de Qohéleth dans un contexte apocalyptique et



LE LIVRE DE QOHELETH DANS LA LITTERATURE JUIVE 155

entreprennent de les dépasser *®. Par rapport & ces entreprises, la position
sceptique du livre de Qohéleth, cependant, n’est pas abandonnée, comme
I’atteste sa canonisation. A ce sujet, on peut éventuellement aussi évoquer le
livre de Judith, qui contient des affirmations sur la détermination du temps par
Dieu. Avec raison, Gerhard von Rad compare ces formulations a I’idée «apo-
calyptique» d’une «détermination des temps» 4°.

O Dieu, mon Dieu, tu as fait les événements d’autrefois, de maintenant et du futur :
tu as médité le présent et I’avenir et ce que tu avais dans I’esprit est venu a I existence.
Les événements que tu avais décidés se présenterent et dirent : «Nous voici.» Car
toutes tes voies sont prétes et ton jugement porté avec prévoyance. (Jdt 9,5-6)

Dans le livre de Judith, cette compréhension d’une histoire déterminée est
pourtant contrecarrée et finalement neutralisée par un scepticisme tres fort
concernant les capacités humaines de saisir le fonctionnement de I’histoire.

Maintenant, vous mettez le Seigneur tout-puissant a I’épreuve, mais vous ne con-
naitrez rien a tout jamais. Car vous ne découvrirez pas les profondeurs du ceeur de
I’homme et vous ne saisirez pas les raisonnements de son intelligence. Comment
donc sonderez-vous le Dieu qui a fait tout cela, connaitrez-vous sa pensée et
comprendrez-vous son dessein? (Jdt 8,13-14)

C’est la raison pour laquelle I’homme peut et doit se considérer, de facto,
comme libre dans ses actions ; pourtant, en méme temps, le succes ou I’échec
de son agir sont soumis a la contingence :

Car s’il [= Dieu] n’a pas I'intention de nous secourir dans les cinq jours, il a le
pouvoir de nous défendre dans les jours qu’il veut ou bien de nous exterminer devant
nos ennemis. Mais vous, ne prenez pas de gages contre les desseins du Seigneur
notre Dieu, car Dieu n’est pas comme un homme pour étre menacé, ni comme un
fils d’homme pour étre soumis & un arbitre. C’est pourquoi en attendant le salut
de sa part, appelons-le & notre secours et il entendra notre voix, si ¢’est son bon
plaisir. (Jdt 8,15-17)

Seul le rapport entre culpabilité et punition donne une orientation a I'ac-
tivit¢ de Dieu (sans pourtant constituer une régle absolue et prévisible). C’est
ainsi que les hommes aussi trouvent une certaine orientation pour leur com-
portement (cf. Jdt 8,18 sq.). Judith agit tout a fait conformément & ce principe :
elle prend I'initiative tout en gardant son attitude de pi€té. Le livre de Judith
réunit I’idée d’une détermination radicale de tout événement par Dieu et celle
d’une incompréhensibilité totale pour I'homme. C’est ainsi que ce livre assure
4 ’homme une grande marge de liberté pour son agir, tout en laissant aussi

4 Cf. U. Luck, «Das Weltverstiindnis in der jildischen Apokalyptik», Zeitschrift fiir
Theologie und Kirche 73 (1976), p. 283-305 ; O. H. Steck, Der Abschluss der Prophetie
(cf. ci-dessus, note 7), p. 107 sq.

¥ Israél et la sagesse (cf. ci-dessus, note 37), p.323-323 (cf. p. 316 original
allemand : Weisheit in Israel, p. 355) (cf. p. 346 sq.).



156 THOMAS KRUGER

une place importante a ’incertitude de la réussite. Cela peut étre lu comme
une confirmation de la remarque de Qo 3,11, en opposition a toute tentative
de la surmonter par une interprétation apocalyptique :

Il fait toute chose belle en son temps ;

a leur cceur [= le ceeur des fils d’Adam] il donne méme le sens de la durée
sans que I’homme puisse découvrir

I’ceuvre que fait Dieu depuis le début jusqu’a la fin.

En évoquant le début aussi bien que la fin de I’ceuvre de Dieu, ce texte
de Qohéleth semble se référer a la fois a la création du monde et a sa fin, et
parle donc, a coté de la protologie, également de I’eschatologie. Ce theme de
I’eschatologie €tait d’une importance incontestable pour la littérature juive
contemporaine. La conviction que I’homme ne peut rien savoir de siir au sujet
de la fin du monde et du temps montre ainsi que Qohéleth se référait de maniere
sceptique et critique aux développements théologiques de son époque.

L’eschatologie

L’eschatologie des livres prophétiques de I’ Ancien Testament atteint son
apogée, a la fois sur le plan du contenu et sur celui de la forme littéraire, dans
I’annonce de la création de cieux nouveaux et d’une terre nouvelle (Es 65-66) :

Mais vous, qui avez abandonné le SEIGNEUR,

qui avez oublié ma sainte montagne,

qui apprétez pour Gad [«la Chance»] une table

et tenez plein pour Meni [«la Répartition»] un mélange de libations,
moi, je vous recense pour I’épée :

tous, vous fléchirez le genou pour étre égorgés!

Jai appelé, en effet, et vous n’avez pas répondu ;
j’ai parlé, et vous n’avez pas €écouté.

Vous avez fait ce qui est mal a mes yeux

et vous avez opté pour ce qui ne me plait pas.

C’est pourquoi ainsi parle le Seigneur DIEU :

Voici que mes serviteurs mangeront,

et vous, vous endurerez la faim ;

voici que mes serviteurs boiront,

et vous, vous endurerez la soif ;

voici que mes serviteurs jubileront,

et vous, vous aurez honte ;

voici que mes serviteurs pousseront des acclamations
dans le bien-étre de leur cceur,

et vous, vous pousserez des cris,

dans le malaise de votre cceur,

oui, I’esprit brisé¢, vous hurlerez !...

En effet, voici que je vais créer des cieux nouveaux et une terre nouvelle ;
ainsi le passé ne sera plus rappelé,

il ne remontera plus jusqu’au secret du cceur.



LE LIVRE DE QOHELETH DANS LA LITTERATURE JUIVE 157

Au contraire, c’est un enthousiasme et une exultation perpétuels
que je vais créer... (Es 65,11-14.17-18)

Le concept eschatologique d’une création nouvelle présente pourtant cer-
tains problémes du point de vue théologique. Car il suscite la question de savoir
pourquoi Dieu n’avait pas, dés le début, créé le monde conformément aux
attentes que nous avons a I’égard d’une création nouvelle. La partie angé-
lologique du livre d’Hénoch semble rendre compte de cette problématique. Ces
chapitres, en effet, supposent que Dieu a créé, en méme temps que le monde
des expériences faites ici-bas, les endroits dans 1’au-dela réservés a la punition
finale des pécheurs et a la récompense des justes. Lors de ses voyages vision-
naires, Hénoch est déja autorisé a aller voir ces endroits (Hén 17-36). Pour cette
raison, cette partie du livre d’Hénoch (Hén 1-36) n’atteste pas 1'idée d’une
création nouvelle, contrairement 2 Hén 72,1. La «fin du monde» ne concerne ici
que la terre d’ici-bas, celle de nos expériences quotidiennes (cf. Hén 1,6 sq.).

Le texte de Qo 1,9-11 peut étre interprété comme une relecture ironique
de I’attente eschatologique d’une création nouvelle, voire comme une relecture
trés critique

Ce qui a été, c’est ce qui sera,

ce qui s’est fait, c’est ce qui se fera:

rien de nouveau sous le soleil!

S’il est une chose dont on puisse dire :

«Voyez, c’est nouveau, celal»

— cela existe déja depuis les siecles qui nous ont précédés.
Il n’y a aucun souvenir des temps anciens ;

quant aux suivants qui viendront,

il ne restera d’eux aucun souvenir

chez ceux qui viendront apres.

Qohéleth ne discute que les questions qui concernent le domaine «sous le
soleil» et, par conséquent, n’aborde pas la possibilité¢ d’une fin du monde, et
la laisse donc ouverte. Pour lui, cette question n’est pas un sujet a prendre en
compte. Car méme si une telle fin devait avoir lieu, elle serait toutefois encore
trés lointaine °!. D’autre part, parmi tout ce qui concerne le passé et qui, selon
Es 65, sera oublié dans le monde a venir, il faut compter aussi ceux qui,
présentement, sont encore en vie et dont Qohéleth dit que déja dans ce monde-
ci, il ne restera d’eux finalement aucun souvenir. Pour leur comportement et
leur vie, I’éventualité d’une fin du monde est, par conséquent, sans aucune
importance. C’est la raison pour laquelle Qohéleth invite les étres humains a
saisir, la vie durant, les possibilités offertes par Dieu de manger, de boire et
de se réjouir.

0 Cf. T. KrUGER, «Dekonstruktion und Rekonstruktion prophetischer Eschatologie
im Qohelet-Buch» (cf. ci-dessus, note 45), Kritische Weisheit, p. 15_3 sq.
51 Au sujet de cette attente eschatologique «lointaine», cf. aussi Ps 102.



158 THOMAS KRUGER

Une relecture comparable de 1’eschatologie telle qu’elle est attestée dans
les textes prophétiques tardifs se trouve également dans le poéme final sur (la
vieillesse et?) la mort (Qo 12) ; cette relecture est aussi marquée par une tendance
ironique *2. Ce poeme décrit (la vieillesse et?) la mort notamment en ces termes :

[...] avant que ne s’assombrissent le soleil et la lumiere
et la lune et les étoiles,
et que les nuages ne reviennent, puis la pluie. (Qo 12,2)

Cette description rappelle les images prophétiques du jugement du monde :

Voict que vient le jour du SEIGNEUR, implacable,
et le débordement d’une ardente coléere

qui va réduire le pays a la désolation

et en exterminer les pécheurs.

Les étoiles du ciel et leurs constellations

ne feront plus briller leur lumiere.

Dés son lever, le soleil sera obscur

et la lune ne donnera plus sa clarté. (Es 13,9-10)

[...] le soleil et la lune s’obscurcissent

et les €toiles retirent leur clarté,

tandis que le SEIGNEUR donne de la voix

a la téte de son armée.

Ses bataillons sont trés nombreux :

puissant est ’exécuteur de sa parole.

Grand est le jour du SEIGNEUR,

redoutable a 'extréme : qui peut le supporter? (J1 2,10-11)

Qohéleth présente ainsi la mort de tout individu comme une sorte de fin
du monde et de jugement du monde. Par 1a, des attentes (ou des craintes)
eschatologiques se trouvent réduites a des dimensions plus réalistes : si le
monde disparaissait, les €tres humains devraient mourir — ni plus, ni moins.
D’un autre c6té, la mort de tout individu est ainsi interprétée au sens d’un
jugement divin qui s’applique a chacun et chacune. Dans un certain sens, on
pourrait parler d’une «interprétation existentiale» de I’eschatologie prophéti-
que. Tout comme pour I’«eschatologie lointaine» de Qo 1,9-11, on peut aussi
trouver pour cette «interprétation existentiale» des concepts comparables dans
d’autres textes vétérotestamentaires, notamment dans des psaumes tardifs.
Ainsi, les versets 27-30 du Ps 104 peuvent étre interprétés comme une relecture
«dés-eschatologisante» de ’attente d’une création nouvelle telle qu’elle est
attestée en Es 65-66 3 :

52 T. KRUGER, op. cit., p. 158 sq.

3 Cf. T. KRUGER, «‘Kosmo-theologie’ zwischen Mythos und Erfahrung, Psalm 104
im Horizont altorientalischer und alttestamentlicher ‘Schépfungs’-Konzepte», Biblische
Notizen 68 (1993), p. 49-74 ; réimpr. dans Kritische Weisheit (1997), p. 91-120; ici
p. 118 sq.



LE LIVRE DE QOHELETH DANS LA LITTERATURE JUIVE 159

Tous [= toutes les créatures] comptent sur toi [= Dieu]
pour leur donner en temps voulu la nourriture :

tu donnes, 1ls ramassent ;

tu ouvres ta main, ils se rassasient.

Tu caches ta face, ils sont épouvantés ;

tu leur reprends le souftle, ils expirent

et retournent a leur poussiere.

Tu envoies ton souffle, ils sont créés [!],

et tu renouvelles [!] la surface du sol.

Chaque jour, Dieu crée une terre nouvelle. Il ne prend pas seulement soin
de ses «serviteurs», mais également de toutes les créatures auxquelles il donne
en temps voulu la nourriture et la boisson — & ’homme, plus, il donne du vin
qui réjouit son ceeur (v. 15). Reinhard Kratz a interprété de telles expressions
dans des psaumes tardifs °* comme des documents d’une «relecture des an-
nonces du salut, relecture faite dans des milieux sapientiaux proches du do-
maine du culte» ; selon cette relecture, la «vie» est dotée d’une «perspective
de salut» et recoit ainsi une «dignité théologique» >°. En renongant ainsi a une
eschatologie au sens propre du terme, ces psaumes ne sont pas tres loin de la
pensée de Qohéleth. Il faudrait encore discuter la question de savoir s’ils sont
antérieurs au livre de Qohéleth ou s’ils font déja partie de sa réception. (Une
reprise ultérieure de I’attente eschatologique d’un jugement des nations est
attestée dans le Ps 149.)

Le livre de Qohéleth ne critique pas seulement une eschatologie cosmique
et universelle, mais aussi — et cela de maniére encore plus marquée — I’espérance
d’une existence de "homme apres sa mort, donc une eschatologie individuelle.

Pour celui qui est relié a tous les vivants, il y a de I'espoir.
Pour tous les vivants, il y a une chose certaine :

un chien vivant vaut mieux qu'un lion mort.

Car les vivants savent qu’ils mourront ;

mais les morts ne savent rien du tout ;

pour eux, il n’y a plus de rétribution,

puisque leur souvenir est oublié.

Leurs amours, leurs haines, leur jalousies

ont déja péri; ils n"auront plus jamais de part

a tout ce qui se fait sous le soleil. (Qo 9,4-6)

Le sort des fils d’Adam, c’est le sort de la béte,
c’est un sort identique :

telle la mort de celle-ci, telle la mort de ceux-la,
ils ont tous un souffle identique :

M CE Ps 13215 ; 136,25 145,15 sq.; 146,7 ; 147,8 sq. ; 14.

33 «Die Texte zeichnet mithin in besonderer Weise und iibergreifend eine kultisch-
weisheitliche Rezeption vorgegebener Heilsperspektiven aus. Das Leben gewinnt darin
eine theologische Dignitit, die sowohl ihm selbst wie auch den tibernommenen und neu
gefaBten Heilskonzeptionen zugute kommt» ; R. G. Kratz, «Die Gnade des tiglichen
Brots, Spite Psalmen auf dem Weg zum Vaterunser», Zeitschrift fiir Theologie und
Kirche 89 (1992), p. 36.



160 THOMAS KRUGER

la supériorité de I’homme sur la béte est nulle,
car tout est vanité.

Tout va vers un lieu unique,

tout vient de la poussiere

et tout retourne a la poussiere.

Qui connait le souffle des fils d’Adam?
Monte-t-il, lui, vers le haut,

tandis que le souffle des bétes

descend-il vers le bas, vers la terre? (Qo 3,19-21)

Ici s’exprime le refus catégorique des attentes li€es & une existence indi-
viduelle dans ’au-dela comme elle est attestée dans la littérature juive con-
temporaine et, tout particulierement, dans le récit au sujet des lieux de séjour
des «esprits (des ames) des morts» dans Hén 22. En Qo 3, cette critique
s’appuie apparemment sur le récit biblique des origines, d’apres lequel Dieu
créa les étres humains et les animaux également mortels *. Dans la méme
optique, le Siracide invite a comprendre la mort comme la finalité prévue pour
I’homme conformément a la Thora :

Ne crains pas la sentence de mort,

souviens-toi de ceux qui t'ont précédé et de ceux qui te suivront.
Telle est la sentence du Seigneur a I’égard de tout €tre de chair.
Pourquoi discuter sur le bon plaisir du Trés-Haut?

Que tu vives dix, cent ou mille ans,

au séjour des morts on ne te chicanera pas sur ta vie. (Si 41,3-4)

Il est intéressant de constater que dans les deux Psaumes vétérotestamen-
taires qui se prétent le mieux a €tre lus au sens de I’espérance en une vie apres
la mort, Ps 49 et Ps 73, apparait, tout comme en Qo 3, la comparaison entre
I’homme et I’animal. Si ’on prend le Ps 49 sans le v. 16 (fréquemment
considéré comme un ajout), qui fait allusion a un affranchissement de la vie
rachetée au pouvoir des enfers, ses formulations sont assez proches de celles de

Qo 3.

Alors qu’on voit les sages mourir,

périr avec I’imbécile et la brute,

en laissant a d’autres leur fortune.

Ils croyaient leurs maisons éternelles,

leurs demeures impérissables,

et ils avaient donné leurs noms a des terres!
L’homme avec ses honneurs ne passe pas la nuit :
Il est pareil a la béte qui s’est tue. (Ps 49,11-13)

En observant que les pécheurs deviennent riches et se plaisent a proférer
des paroles hautaines, le psalmiste se console avec la perspective que la mort
mettra fin a toute injustice. En ce sens, la mort assume ici, tout comme dans

6 Cf. T. KrUGER, «Die Rezeption der Tora im Buch Kohelet» (cf. ci-dessus, note
34), Kritische Weisheit, p. 187-188.



LE LIVRE DE QOHELETH DANS LA LITTERATURE JUIVE 161

le livre de Qohéleth, la fonction d’un jugement, méme si celui-ci concerne
finalement indistinctement tous les étres humains (et les animaux). Lorsque
le v. 16 (en tant qu’ajout?) exprime I’espérance d’une délivrance d’entre les
mains de la mort (et non pas seulement d’un avenir qui préserverait I’homme
de la mort>7), il suppose que la mort qui s’applique indifféremment aux
hommes et aux animaux devienne, au moins pour quelques cas exceptionnels,
une étape de transition vers une vie apres la mort :

Mais Dieu rachetera ma vie au pouvoir des enfers ;
oui, il me prendra. (Ps 49,16)

La prise de conscience de cette perspective distingue ainsi I’homme de
I’animal :

L’homme avec ses honneurs, mais qui n’a pas compris,
est pareil a la béte qui s’est tue. (Ps 49,21)

Toutefois, le Ps 49 dans sa forme canonique, tout comme Qo 3, maintient
qu’en mourant, les hommes et les animaux doivent aller, du moins provisoi-
rement, au méme endroit, c’est-a-dire dans le monde des morts. Le psalmiste
qui s’exprime dans le Ps 73 semble étre inspiré par une idée différente, car
il part du principe que méme dans la mort, il ne sera pas sé€par¢ de Dieu, mais
emporté «derriere la Gloire» (v. 23-24), probablement d’une fagon comparable
a ce qui est raconté au sujet d’Hénoch et d’Elie. Dans cette espérance (et encore
plus dans son accomplissement), le psalmiste estime pouvoir s’élever au-
dessus des animaux :

Alors que j’avais le cceur aigri,

les reins transpercés,

moi, stupide, ne comprenant rien,

j’étais comme une béte, mais j’étais avec toi.
Car je suis toujours avec toi :

tu m’as saisi la main droite,

tu me conduiras selon tes vues,

tu me prendras derriere la Gloire. (Ps 73,21-24)

Est-ce que cela signifie qu’un Qohéleth qui ne fait pas la distinction entre
le sort des pécheurs et celui des purs et des justes doive €tre déclaré «stupide
comme une béte»?

Conclusion

Cette exploration au sujet des thémes «sagesse», «temps» et «eschatologie»
dans le livre de Qohéleth et dans la littérature juive de son €poque devait

37 Ainsi, par exemple, K. SEvBoLD, Die Psalmen, Tiibingen, J.C.B. Mohr, 1996,
p. 203.



162 THOMAS KRUGER

montrer que les réflexions de Qohéleth étaient étroitement liées aux discussions
théologiques de son temps. Dans ce dialogue contemporain, Qohéleth expose
des idées tout a fait indépendantes et pointues. Par 14, il ne se met pourtant
pas dans une position d’outsider par rapport aux autres tendances de la théo-
logie juive de son époque. Cela est déja prouvé par le fait que le livre de
Qohéleth a trouvé sa place dans le canon vétérotestamentaire. Il est peu pro-
bable que cette canonisation soit motivée par la présumée autorité salomo-
nienne ; 1l faut plutoét supposer des raisons en rapport avec le contenu méme
du livre. On peut dire qu’il n’a pas seulement participé au dialogue des diverses
conceptions théologiques de son temps, mais qu’il a méme donné de nombreu-
ses impulsions pour la discussion ultérieure. En ce sens, la reprise particulie-
rement marquée des traditions historiques et prophétiques dans le cadre d’une
argumentation sapientiale, telle qu’elle est attestée a partir du livre du Siracide,
semble étre provoquée, entre autres, par les remarques critiques de Qohéleth
au sujet de ces traditions.

Si les observations et conjectures esquissées ici concernant les éventuels
liens entre le livre de Qohéleth et la littérature juive de son époque se con-
firment, du moins partiellement, il serait interdit de lui attribuer seulement une
place marginale dans le canon biblique ou de I’en exclure completement,
comme certaines tendances théologiques de nos jours le souhaiteraient volon-
tiers. Elles aiment argumenter avec la prétendue «étrangeté» qui caractérise
les traditions sapientiales lorsqu’on les compare a la présumée «foi vétéro-
testamentaire», ou encore avec des influences «étrangeres» (c’est-a-dire hel-
Iénistiques) qui auraient eu des répercussions sur la pensée de Qohéleth 5.
Contrairement a ces tendances visant a «marginaliser» le livre de Qohéleth,
il me semble plus intéressant de le situer a I'intérieur méme de la discussion
théologique qui s’est déroulée au sein du judaisme au cours du III° siecle et
du début du II° siecle av. J.-C.

(Traduit de l'allemand par Sonja et Martin Rose)

58 Cf. D. MicHeL, Qohelet, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1988,
p- 116 sq.



	Le livre de Qohéleth dans le contexte de la littérature juive des IIIe et IIe siècles avant Jésus-Christ

