Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 49 (1999)

Heft: 2: Situer Qohéleth : regards croisés sur un livre biblique
Artikel: De la "crise de la sagesse" a la "sagesse de la crise"
Autor: Rose, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-650497

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-650497
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 131 (1999), P. 115-134

DE LA «CRISE DE LA SAGESSE»
A LA «SAGESSE DE LA CRISE»

MARTIN RoOSE

Reésumeé

Assez généralement, le livre de Qohéleth (I’Ecclésiaste) est considéré
comme le document d’une profonde «crise de la sagesse» : son auteur ne
pouvait plus partager les idées de la sagesse primitive, authentique. Pourtant
cette compréhension dépend de 'image qu’on a de ce qui constitue [’essentiel
de la «sagesse». Une reconsidération des phénomeénes «sapientiaux» amene
a définir la «sagesse» non pas en fonction des critéres du contenu (par
exemple, évaluation optimiste de ['ordre du monde), mais plutot par son
procédé argumentatif. Cette autre définition permet une comparaison entre des
cultures aussi différentes que celles des Sumériens (11I° mill.), des Juifs (mmon)
et des Grecs (oopia). Le livre de Qohéleth représente alors une pensée qui
reste rigoureusement dans la ligne de la «sagesse» — en 'appliquant dans une
situation de «crise» : il est le document d’une «sagesse de la crise».

Le livre de Qohéleth se situe dans la tradition que 1’on appelle la «sagesse»
(de I’ Ancien Orient et de I’ancien Israél) ! — mais il est en fait assez largement
passé dans "usage d’y reconnaitre plutdt un témoin de la «crise de la sagesse»

I Cf., par exemple, H. H. Scumip, Wesen und Geschichte der Weisheit. Eine Unter-
suchung zur altorientalischen und israelitischen Weisheitsliteratur, Berlin, Alfred
Topelmann, 1966 ; M. GiLert (éd.), La Sagesse de I’Ancien Testament. Nouvelle
édition mise a jour, Leuven, University Press/Peeters, 1990 ; M. Rosg, «Qohelet als
Philosoph und Theologe. Ein biblisches Votum fiir wniversitas» in M. KRrigG,
M. Rosk (éds), Universitas in theologia — theologia in universitate. Festschrift fiir Hans
Heinrich Schmid zum 60. Geburtstag, Ziirich, Theologischer Verlag, 1997, p. 177-199.

2 H. Gesk, «Die Krisis der Weisheit bei Koheleth», in Les Sagesses du Proche-
Orient ancien. Collogue de Strasbourg 17-19 mai 1962 (Travaux du Centre d'Etudes
supérieures spécialisées d’Histoire des Religions de Strasbourg), Paris, P.U.F., 1963,
p. 139-151 ; réimpr. in H. Gesg, Vom Sinai zum Zion. Alttestamentliche Beitrige zur
biblischen Theologie, Miinchen, Chr. Kaiser, 1974, p. 168-179. H. H. Scamip (cf. ci-
dessus, note 1) donne, dans chacune de ses parties principales, au § IV le titre «Die
Krise der Weisheit» : p. 74 sq. (pour I’'Egypte), p. 131 sq. (pour la Mésopotamie),
p. 173 sq. (pour Israél) ; O. KAIsEr, «Die Sinnkrise bei Kohelet» (1978), in O. KAISER,
Der Mensch unter dem Schicksal. Studien zur Geschichte, Theologie und Gegenwarts-
bedeutung der Weisheit, Berlin-New York, de Gruyter, 1985, p.91-109 (p.97:



116 MARTIN ROSE

(«Krise der Weisheit»), de son «déclin» («Neige»)?, voire de sa «faillite»
(«Scheitern») 4. Le premier qui a expressis verbis forgé la formule «crise de
la sagesse» pour le livre de Qohéleth semble avoir été Hartmut Gese 7 : ¢’est
en 1962 —a I’occasion d’un colloque de trois jours tenu a Strasbourg sur le
theme «Les Sagesses du Proche-Orient ancien» — que ce dernier a donné une
conférence sur la sagesse vétérotestamentaire intitulée: «Die Krisis der
Weisheit bei Kohelet» ©. Cette évaluation du livre de Qohéleth en tant que
document de «crise» a ensuite été largement adoptée et approuvée par la
recherche vétérotestamentaire 7.

Mais celui qui parle de la «crise de la sagesse» doit aussi clairement définir
quelle sagesse serait, avec Qohéleth, entrée dans cette prétendue «crise».
Autrement dit : il faut d’abord clarifier ce que I’on entend par «sagesse», avant
de décrire comment cette «sagesse» est tombée dans sa prétendue «crise». Il
s’agit simplement d’une question d’honnéteté et de responsabilité herméneutiques :
il faut exposer les présupposés d’une certaine perspective et prise de position.

«die Krise der Weisheit») ; F. CRUSEMANN, «Die unverinderbare Welt. Uberlegungen zur
‘Krisis der Weisheit’ beim Prediger (Kohelet)», in W. ScHOTTROFF, W. STEGEMANN (éds),
Der Gott der kleinen Leute. Sozialgeschichtliche Auslegungen, Bd.1 : Altes Testament, Miinchen/
Gelnhausen, Chr. Kaiser/Burckhardthaus, 1979, p. 80-104 ; D. MicreL, «Kohelet und die Krise
der Weisheit. Anmerkungen zur Person, Zeit und Umwelt Kohelets», Bibel und Kirche 45
(1990), p. 2-6. Cf. H. D. Preuss, Einfithrung in die alttestamentliche Weisheitsliteratur,
Stuttgart, W. Kohlhammer, 1987, p. 116, 137, 173, 174, 175, etc. ; B. LaNG, «Theologie
der Weisheitsliteratur», in E. Sitarz (éd.), Hore Israel! Jahwe ist einzig. Bausteine fiir
eine Theologie des Alten Testaments, Stuttgart, Katholisches Bibelwerk/Kevelaer, Butzen
& Bercker, 1987 (p. 221-238), p. 231 : «Bei Kohelet sehen wir die alte Weisheit in einer
vielleicht noch tieferen Krise als bei Hiob. Hier zerbricht nicht nur die Schliissigkeit der
Weltordnung, sondern einfach alles» ; J. L. CRENSHAW, Ecclesiastes. A Commentary,
London, SCM Press, 1988, p. 28 : «[...] an intellectual crisis in the circle of the wise».

3 Cf. le titre de I’article de H.-P. MULLER : «Neige der althebriischen ‘Weisheit’.
Zum Denken Qohilits», Zeitschrift fiir die alttestamentliche Wissenschaft und die
Kunde des nachbiblischen Judentums 90 (1978), p. 238-264 ; réimpr. in H.-P. MULLER,
Mensch, Umwelt, Eigenwelt. Gesammelte Aufsiitze zur Weisheit Israels, Stuttgart,
W. Kohlhammer, 1992, p. 143-168.

4 Cf. H.-P. MULLER, «Der unheimliche Gast», Zeitschrift fiir Theologie und Kirche
84 (1987), p. 440-464 (ici p. 458) ; réimpr. in Mensch, Umwelt, Eigenwelt (cf. ci-dessus
note 3), p. 169-193 (ici p. 187) ; H. D. Preuss, op. cit. (cf. ci-dessus note 2), p. 123,
175, 176 ; B. LANG, op. cit. (cf. ci-dessus note 2), p. 232 : «die Weisheit ist bankrott».

5 Avant Hartmut Gese, une certaine tendance s’annongait déja sans que soit attestée
’expression précise de la «crise de la sagesse» ; cf. K. GALLING, Die Krise der Auf-
kldrung in Israel, Mainz, 1952 ; A. Launa, «Die Krise des religiosen Glaubens bei
Kohelet», in M. Nots, D. WintoN THoMAS (éds), Wisdom in Israel and in the Ancient
Near East, Leiden, E. J. Brill, 1960, p. 183-191.

6 Cf., ci-dessus, note 2.

7 Récemment encore, T. KRUGER a pu constater : «Die Biicher Hiob und Qohelet
werden dann weithin als Symptome einer ‘Krise’ der so verstandenen “Weisheit’ inter-
pretiert» (Kritische Weisheit. Studien zur weisheitlichen Traditionskritik im Alten Tes-
tament, Ziirich, Pano-Verlag, 1997, p. V).



DE LA «CRISE DE LA SAGESSE» A LA «SAGESSE DE LA CRISE» 117

Or, on ne peut en aucun cas reprocher a Hartmut Gese de ne pas avoir
préalablement et clairement défini sa compréhension de la notion de «sagesse»,
bien au contraire : la «sagesse» fut le theme de sa these d’habilitation soutenue
en 1957 a Tiibingen ® ; et dans sa conférence donnée en 1962 & Strasbourg
aussi, il indique de fagon trés précise ce qu’il entend par «sagesse» °. La seule
question qui subsiste donc est de savoir dans quelle mesure ou non nous
pouvons partager cefte définition. Pour le signaler d’emblée : je suis person-
nellement d’avis qu’il faut corriger sensiblement la compréhension de la
«sagesse» telle qu’elle est présupposée par Hartmut Gese et dans une grande
partie de la littérature vétérotestamentaire — et cette compréhension différente
aura bien évidemment aussi des conséquences quant a I’hypothese d’une «crise
de la sagesse». Dans ce qui suit, j’esquisserai donc d’abord la compréhension
de la «sagesse» chez Hartmut Gese et cela, notons-le bien, a titre d’exemple
pour une large tendance de la recherche.

La «sagesse» — 'exemple de la compréhension de Hartmut Gese

Selon Hartmut Gese, la «sagesse» se définit par le postulat de base qu’il
y a un rapport entre le comportement d’un homme et son destin, entre son agir
et sa rétribution '°. La notion dite du «Tun-Ergehen-Zusammenhang» est de-
venue un terme technique dans la recherche vétérotestamentaire. Hartmut Gese
parle de la découverte, constitutive pour la sagesse, du rapport entre le com-
portement et le destin '!. 11 s’agirait /a de «I’ordre dans le monde» qui aurait
€t€ «découvert» par la sagesse et qui constituerait maintenant 1’ «autorité» pour
toute réflexion et enseignement sapientiaux '*. Hartmut Gese parvient ainsi a
formuler sommairement que I’ensemble de la sagesse est construit sur I’ autorité
de I'ordre 3. Partant de ce principe de base de I’«ordre», la sagesse initiale
— selon Hartmut Gese — ne peut qu’étre marquée par un «optimisme» fonda-

- Légerement remaniée, cette thése d’habilitation est publiée sous le titre Lehre und
Wirklichkeit in der alten Weisheit. Studien zu den Spriichen Salomos und zu dem Buche
Hiob, Tiibingen, J.C.B. Mohr, 1958.

? Cf. ses définitions introductives dans ; «Die Krisis der Weisheit bei Koheleth»
(1963), réimpr. in Vom Sinai zum Zion (1974), p. 169 : «Die dltere Weisheit war sich
stets dessen bewuBt...» (avec renvoi, dans la note 3, a sa thése d’habilitation).

10 «[...] dass zwischen dem Tun eines Menschen und seinem Ergehen ein Zusam-
menhang besteht» ; Lehre und Wirklichkeit in der alten Weisheit, p. 33.

1 «die fiir die Weisheit konstitutive [!] Erkenntnis des Tun-Ergehen-Zusammen-
hangs» ; ibid., p. 45.

12 Ibid., p. 35 : «Das Handeln des Weisen richtet sich nach der von ihm erkannten [!]
Ordnung in der Welt ; diese Ordnung ist die Autoritat, auf die der [weisheitliche] Spruch
gegriindet ist».

13 «... daB die gesamte Weisheit auf die Autoritit der Ordnung aufgebaut ist» ; ibid.,
p. 41, note 1.



118 MARTIN ROSE

mental : 2 I’origine, la sagesse ne pouvait étre qu’«optimiste» 1* puisqu’elle
comprenait, par principe, «le monde en tant qu’ordre» 3.

Nous possédons ainsi les deux critéres — étroitement liés I'un a I’autre —
qui déterminent la facon dont Hartmut Gese comprend la «sagesse» :

* la connexion entre 1’agir et sa rétribution (le «Tun-Ergehen-Zusammen-
hang») ;
» [’évaluation «optimiste» du monde en tant qu’ordre (la «Welt als Ordnung»).

En partant de ces deux critéres, il est évident que Qohéleth ne rentre plus
guere dans cette définition de la «sagesse» : ce livre est loin d’étre «optimiste»
et le dys-fonctionnement de la connexion entre I’agir et la rétribution y est
constamment souligné. Aussi sommes-nous tentés de parler d’une «crise de la
sagesse».

Mais Qohéleth n’est pas la seule ceuvre littéraire qui n’entre pas dans la
définition que Hartmut Gese propose de la «sagesse». Ce vétérotestamentaire
de Tibingen I'a d’ailleurs lui-méme constaté et a réfléchi a ce probleme. Il
mentionne notamment des textes de I’Egypte ancienne et de Sumer, mais les
interpréte comme s’ils reflétaient un mode de pensée qui se situerait encore
avant la découverte du «Tun-Ergehen-Zusammenhang». Hartmut Gese est
formel sur ce point: I’hypotheése d’une telle connexion entre I'agir et sa
rétribution n’est pas une structure de pensée «originelle», «pré-logique» !¢,
mais une «découverte» qui est liée a un certain moment historique, non pré-
historique 7, qui présuppose une certaine élévation culturelle '®.

Retenons ceci : selon cette perspective, la «sagesse» serait un bien culturel
(«Kulturgut»), découvert et développé a un moment donné, mais qui pouvait
étre mis en cause et tomber en «crise» a un autre moment. Chez Hartmut Gese,
la «sagesse» est ainsi placée dans un schéma évolutif ; ce qui n’entre pas dans
sa définition de «sagesse» est situé aux abords, dans un avant ou un apres, et
ce qui —d’un point de vue chronologique — ne se laisse pas sans autre exclure,
mais appartient a la méme période que la «sagesse», est qualifié de «survival»
d’une époque révolue . 11 faudra étre conscient de cette composante, en fin
de compte évolutionniste, de la définition que Hartmut Gese propose de la
«sagesse» ; 4 mon avis, son importance n’est pas a sous-estimer.

Outre cette exclusion temporelle d’un bon nombre de textes de la littérature
sapientiale, Hartmut Gese applique encore un deuxiéme critére pour pouvoir
maintenir la validité de sa définition de la «sagesse» : pour des raisons

14 Cf., par exemple, ibid., p.2 («urspriinglich ‘optimistische’ Weisheit»), p. 3
(«‘optimistische’ Weisheit»).

15 Ainsi le titre de sa partie Il.a: «Die Welt als Ordnung» ; ibid., p. 33.

18 Ibid., p. 43; cf. p. 44: «...zeigt, wie wenig urspriinglich die Erkenntnis des Tun-
Ergehen-Zusammenhanges ist».

17" «bestimmter historischer — nicht prihistorischer — Zeitpunkt» ; ibid., p. 44.

18 «eine gewisse kulturelle Hohe» ; ibid.

19 Ibid., p. 44.



DE LA «CRISE DE LA SAGESSE» A LA «SAGESSE DE LA CRISE» 119

formelles relatives au genre littéraire, il pense devoir exclure certains textes
de la littérature sapientiale proprement dite : des textes sapientiaux de 1'an-
cienne Egypte et de Mésopotamie sont ainsi classés dans le domaine de
I’incantation ou de la magie ?* — ou attribués a la sphére du culte en raison
du «genre du paradigme de I’exaucement de la plainte» 2!, Selon Hartmut Gese,
la «sagesse», au sens initial, a son «Sitz im Leben» dans ['instruction, par
exemple dans la «maison des tablettes» («edubba») du monde sumérien ; ¢’est
ici que se situerait le lieu de la découverte du rapport entre le comportement
de I’homme et son destin ** — ¢’est ici qu’elle aurait été enseignée et trans-
mise 3.

Par 1a, nous avons un autre critere encore pour la définition de la «sagesse»

selon Hartmut Gese :

*  1’«école» comme lieu de la découverte de la connexion entre 1’agir et sa
rétribution.

En partant ainsi des écoles comme porteuses exclusives d’une «sagesse»
primitive, il est naturellement justifié de lier le mode de pensée sapiential a
un certain stade de culture, comme le fait Hartmut Gese >*. Avant le dévelop-
pement d’écoles, 1l ne peut donc pas y avoir de «sagesse» ; et lorsque la
doctrine de 1'ordre («Ordnungslehre» %) de ces écoles est mise en question,
la «sagesse» tout entiere tombe en crise.

Ici se révelent donc des prémisses qui demandent a €tre nommées tres
clairement dans le cadre d’une discussion sur la «sagesse» et sa «crise».
Hartmut Gese localise la pensée sapientiale dans le milieu d’une élite s’exer-
¢ant dans la lecture, I’écriture, la tradition et I'interprétation. Et il suffit de
penser aux centaines de signes d’écriture qu’un €éleve devait apprendre dans
la «maison des tablettes» sumérienne, pour que le caractere «€litaire» de ce
milieu d’école devienne immédiatement imaginable et concret.

Qu’en est-il maintenant de ces prémisses? Peuvent-elles revendiquer quel-
que plausibilité?

20 Ibid., p. 43-44.

21 Cf. surtout ibid., p. 63-66, particulierement clair & la p. 69 : «Die Gattung des
Klageerhérungsparadigmas aber wird man schwerlich zur Weisheitsliteratur rechnen
konnen [...]. Diese Beobachtung wird fiir die Einordnung des biblischen Hiobbuches
von Bedeutung sein».

22 Cf. le titre de sa partie Il.c (ibid., p. 66) : «Das edubba als Ort der Erkenntnis
des Tun-Ergehen-Zusammenhanges».

23 «gelehrt und tradiert» ; ibid., p. 68.

4 Cf. ci-dessus avec la note 18 («eine gewisse kulturelle Hohe voraussetzt»).

2 Ibid., p. 67 (en reprenant ce terme de W. voN SobeN, «Leistung und Grenze
sumerischer und babylonischer Wissenschaft», Die Welt als Geschichte 2 [1936],
p. 422).



120 MARTIN ROSE

Questionnement concernant la compréhension de la sagesse de H. Gese

Il s’est clairement manifesté que la compréhension de la sagesse est, chez
Hartmut Gese, fondamentalement ancrée dans I’idée du «Tun-Ergehen-Zusam-
menhang». Je rappelle sa thése, a savoir que la découverte de cette connexion
entre I’agir et sa rétribution serait «constitutive» pour I’enseignement sapien-
tial 26, Il faut cependant dire ici que cette maniére de saisir un rapport entre
le comportement et le destin n’est aucunement une spécificité de la pensée et
du milieu sapientiaux ; pas plus que le terme de «Tun-Ergehen-Zusammen-
hang» n’a été au départ forgé pour la sagesse seulement. Sous une forme
comparable, cette catégorie de pensée se rencontre également dans le domaine
du droit et de la jurisprudence, dans le culte et sa pratique sacrificielle ainsi
que dans certains autres contextes 2’. Gerhard von Rad écrit sans équivoque :
«Cette conception n’était [...] en aucune maniere spécifiquement ‘sapienti-
ale’» ; elle était profondément «ancrée dans la pensée» et «existait comme telle
depuis longtemps, avant d’étre formulée didactiquement par les sages». Ce
modele d’un «Tun-Ergehen-Zusammenhang» n’est d’ailleurs pas exclusive-
ment israélite ou oriental, mais constitue — ainsi Gerhard von Rad — une «con-
ception universellement répandue d’une force active, réguli¢ére, immanente, du
mal aussi bien que du bien» — reposant sur la «conviction que tout acte, mauvais
ou bon, libére une énergie qui tot ou tard réagit sur son auteur» 28,

Je suis d’avis que la spécificité de la sagesse devrait étre cherchée ailleurs
que dans le principe de la connexion entre le comportement et le destin. Ou,
pour le dire de fagon plus prudente : cette connexion seule ne suffit pas pour
définir les particularités du point de départ de la pensée sapientiale.

I1 faut aussi émettre des réserves considérables sur le deuxieme point de
la compréhension de la sagesse chez Hartmut Gese. Il ne fait aucun doute que
la pensée sapientiale a trouvé un développement particulier dans le contexte
des écoles, mais dans la recherche actuelle, on constate majoritairement la
tendance a attribuer au domaine pré-scolaire, pré-littéraire et pré-élitaire une
importance considérable, lorsqu’il s’agit de définir la «sagesse».
~ Prenons par exemple la tradition sapientiale sumérienne. Ce matériel sa-
piential ne nous est pas transmis autrement que par différentes fixations par

26 Cf. ci-dessus avec la note 11 (H. GEsE, ibid., p. 45).

27 Cf., par exemple, K. KocH, «Gibt es ein Vergeltungsdogma im Alten Testa-
ment?», Zeitschrift fiir Theologie und Kirche 52 (1955), p. 1-42.

28 Israél et la sagesse, Genéve, Labor et Fides, 1971, p- 51 ; selon 'original alle-
mand : «...auch Israel hatte an den weltweit verbreiteten Vorstellungen von einer im-
manent gesetzlichen Wirkkraft des Bosen ebenso wie des Guten teil. Es war der Uber-
zeugung, daB von jeder bosen oder guten Tat eine Bewegung ausgelost wurde, die iiber
kurz oder lang auch auf den Titer zuriickwirkte. [...] Diese Vorstellung war aber
keineswegs spezifisch ‘weisheitlich’ ; sie stand als solche lidngst fest, ehe sie von den
Weisen lehrhaft formuliert wurde» (Weisheit in Israel, Neukirchen, Neukirchener Ver-
lag, 1970, p. 171).



DE LA «CRISE DE LA SAGESSE» A LA «SAGESSE DE LA CRISE» 121

écrit telles qu’elles furent pratiquées dans les écoles (edubba en sumérien) :
sous la forme de collections officielles et pratiquement «canoniques» ou de
manuscrits d’éléves et de textes d’exercice isolés. Ainsi, comme documents
les plus anciens de la sagesse, nous ne possédons donc rien d’autre que des
textes d’école. On peut cependant démontrer que ces textes se reportent a un
matériel de tradition pré-scolaire et extra-scolaire, voire : que les couches les
plus anciennes dans ces textes ne laissent encore rien transparaitre du milieu
spécifique des écoles. Le sumérologue de Copenhague, Bendt Alster, 1’a 2 mon
avis prouvé de fagon convaincante a I’exemple du document «L.’enseignement
de Suruppak» qu’il a examiné sous I’angle de I’histoire de la tradition et de
la rédaction ?°. On posséde une base d’argumentation solide et siire lorsqu’on
peut comparer différentes versions d’'un méme texte. Cela est effectivement
le cas pour «L’enseignement de Suruppak» : nous possédons d’une part une
version du XIX¢/XVIII® siecle — que Bendt Alster appelle la «classical version»
(dans le langage des biblistes, on dirait : la forme «canonique») —, puis d’autre
part une version pré-canonique (dans la terminologie de Bendt Alster : «archaic
version»), qui se trouve dans un texte d’Abu-Salabikh du XXVI¢/XXV® sie-
cle *. Bendt Alster retrace trés soigneusement le processus rédactionnel et
interprétatif qui s’est déroulé durant le passage de la forme la plus ancienne
a la forme «classique» de cet «Enseignement de Suruppak» :

The development of the poem involves the inclusion of new material and a
reorganization of some elements which acquire a much more emphatic position by
functioning as a contrast to something else *!.

Par rapport a une telle comparaison de documents écrits, qui s’appuie sur
la critique textuelle et sur I'histoire des rédactions, la question relative a
I’histoire des traditions, donc celle des formes pré-littéraires, est évidemment
beaucoup plus hypothétique. Cependant, avec Bendt Alster, je suis d’avis qu’il
est 1égitime d’appliquer aussi a la tradition pré-littéraire le processus observé
au niveau littéraire. Bendt Alster constate au sujet de I’environnement premier
de la sagesse sumérienne : «most Sumerian proverbs [...] find their origin in
agricultural life» 2. «Especially in illiterate societies the proverbs represent the
wisdom [...] of the old, and as such they can be used as authoritative arguments
in disputes» *3. Mais, déja dans les collections sumériennes les plus anciennes
qui nous soient parvenues, cet environnement premier des sentences sapientiales
est parfois abandonné ; a cet égard, Bendt Alster écrit de fagon significative :

2 The Instructions of Suruppak. A Sumerian Proverb Collection, Kgbenhavn,
Akademisk Forlag, 1974 ; Studies in Sumerian Proverbs, Kgbenhavn, Akademisk
Forlag, 1975.

30 Studies in Sumerian Proverbs, p. 15.

L Ihid.. p. 156

32 Ibid., p. 13.

3 Ibid., p. 12.



122 MARTIN ROSE

[...] some collections include a number of sayings which mainly deal with the
advantages of scribal profession in contrast to other trades. These can hardly be
considered genuine proverbs [...]. They are rather literary creations made by the
scribes, presumably in the patterns of already existing proverbs **,

Egalement parmi les chercheurs vétérotestamentaires, ce milieu pré-litté-
raire et pré-scolaire de la «sagesse» est étudié avec un intérét grandissant.
Notamment par rapport au terme central qui désigne ce domaine dans la langue
hébraique — a savoir £on —, on souligne de plus en plus son ancrage solide dans
le champ de la maitrise des taches pratiques de la vie. Je me contente ici de
citer mes deux colléegues a Genéve et Lausanne. Albert de Pury écrit :

Le terme hébreu hokmah, que nous traduisons généralement par «sagesse», désigne
d’abord la capacité de I'homme, innée ou acquise, de maitriser certaines techniques
concretes ou de résoudre certains problemes immédiats. Le sens premier de hokmah
pourrait donc étre rendu par «habileté» ou «expertise artisanale» *.

Thomas Romer se prononce dans le méme sens :

En hébreu, la racine des mots que 1’on traduit par sage, sagesse a d’abord un sens
tout a fait pratique, voire utilitaire. Ainsi un ouvrier capable est appelé sage
(Ex 36,8) [...] On le voit, la sagesse évoque I'idée d’un savoir-faire, la capacité
d’affronter et de maitriser les tiches concrétes de la vie quotidienne. Le sage est
quelqu’un qui posséde ce savoir-faire. Et n’importe qui peut, i cet égard, étre sage °.

Ces remarques d’Albert de Pury et de Thomas Romer me paraissent si-
gnificatives d’une tendance de la recherche vétérotestamentaire qui souligne
— avec raison — |’enracinement bien plus profond de la sagesse et qui ne se
contente pas de sa forme élaborée dans les écoles. Que cette définition «pra-
tique» et méme «technique» de la sagesse comporte le risque de tomber dans
I’extréme inverse — j’aurai 1’occasion d’y revenir ultéricurement. Mais la
définition exclusivement scolaire de la sagesse par Hartmut Gese peut en tout
cas étre rejetée comme étant trop unilatérale.

La méme chose vaut pour le dernier critere, celui de |’orientation «opti-
miste» de la sagesse. Je peux de nouveau renvoyer aux analyses de «L’ensei-
gnement de Suruppak» faites par Bendt Alster : déja la version d’ Abu-Salabikh
du III® millénaire est marquée par une structure qui juxtapose la prétendue
attente «optimiste» d’une vie réussie et une vision «pessimiste» du caractere
¢phémere de tous les biens terrestres. Bendt Alster écrit : «the mention of
earthly goods is followed up by a memento mori» . Et cette structure est
maintenue dans toutes les versions de «L’enseignement de Suruppak».

3 Ibid., p. 13.

> «Sagesse et révélation dans I’Ancien Testament», RThPh 109 (1977), p. 3.

% La sagesse dans I’Ancien Testament. Proverbes, Job, Qohéleth, Aubonne,
Moulin, 1991, p. 3-4.

37 Studies in Sumerian Proverbs, p. 69.



DE LA «CRISE DE LA SAGESSE» A LA «SAGESSE DE LA CRISE» 123

Vouloir définir la pensée «sapientiale» a partir d’une estimation «opti-
miste» du fonctionnement de 1’ordre du monde, comme le font Hartmut Gese
et quelques autres, me parait étre un procédé beaucoup trop superficiel.
D’ailleurs nous n’obtiendrons par la, d’aucune facon, une spécificité de la
sagesse ; un point de vue «optimiste» fait également partie des bases des
anciennes structures narratives — par exemple : normalement, une histoire
archaique se termine par la victoire du Bien et la défaite du Mal.

Mais qu’est-ce donc que la «sagesse»? Essai de définition

Hartmut Gese ne m’a servi que d’exemple pour une compréhension lar-
gement répandue de la «sagesse» ; 1l a di faire office de cible, parce qu’il a
€t€ le premier a avoir utilisé I’expression «crise de la sagesse». Je ne veux pas
maintenant critiquer les autres, mais me proposer moi-méme comme une cible
en présentant a mon tour une définition de la «sagesse».

Je suis d’avis qu’habituellement la définition de la «sagesse» se fait bien
trop souvent a partir de criteres relatifs au contenu : «Tun-Ergehen-Zusam-
menhang», optimisme, proverbes, savoir scolaire, etc., — ou maintenant aussi :
maximes de la vie agricole *%, techniques concretes du domaine professionnel,
réussite de la vie dans le quotidien, etc. Tout cela constitue, certes, des ques-
tions et des themes abordés dans la littérature sapientiale, mais cela ne fait pas
encore la spécificité de la sagesse. Il me semble que la «sagesse» n’est pas
en premier lieu marquée par des confenus — ni par ceux qui sont hautement
€litaires, intellectuels et philosophiques, ni par ceux qui sont profondément
banals et terre-a-terre. J'aimerais plutét définir la spécificité de la sagesse par
un certain procédé, par une certaine démarche réfléchie. Elle se déroule & mon
avis chaque fois en trois étapes : [1] observer, [2] réfléchir et [3] juger. Ces
trois étapes forment la structure de base pour ma définition de la «sagesse».

La sagesse s’inscrit dans les expériences concretes et quotidiennes sur
lesquelles elle réfléchit, et elle poursuit cette réflexion jusqu’a ce point
ou elle ose formuler des postulats pour la réussite de la vie humaine
et pour la réalisation d’un ordre global du monde.

J'aimerais dans la suite commenter bricvement cette définition. — Le fait
de commencer par les «expériences» ne me parait pas insignifiant; vous
constatez tout de suite que je me démarque de Hartmut Gese qui fait commencer
sa «sagesse» dans I’apprentissage scolaire. Je me sens beaucoup plus proche de
Gerhard von Rad dont le livre intitulé «Israél et la sagesse» commence ainsi :

3 Cf. ci-dessus avec la note 32 (B. ALSTER, Studies, p. 13).



124 MARTIN ROSE

Nul ne vivrait un seul jour sans de sensibles désagréments, s’il ne pouvait se laisser
diriger par une vaste connaissance empirique. Ce savoir tiré de 1’expérience lui
enseigne [...] ¥.

Cette connaissance empirique («Erfahrungswissen») est discutée de fagon
détaillée dans le paragraphe introductif du livre. Je suis conscient que
I’ «Erfahrungswissen» chez Gerhard von Rad n’est pas simplement identique
aux «expériences» dont je parle dans ma définition. Je préfére ne pas com-
mencer par des éléments transmis et prédonnés dont cet «Erfahrungswissen»
est déja constitué ; la «sagesse» n’est pas simplement la transmission de tra-
ditions, mais un état d’esprit qui ne veut transmettre que ce qui est vérifié ici
et maintenant par [’expérience. Dans un sens analogue, Gerhard von Rad écrit
que I’«Erfahrungswissen» doit toujours a4 nouveau étre jaugé a I’aide des
expériences, qu’il doit sans cesse étre corrigé («muss immer wieder
durchgereinigt werden»)4’. Ce processus d’une «Durchreinigung» (d’une
«vérification», d’une «révision») constante de ce qui est transmis constitue le
propre de la sagesse. La réception de ce qui est transmis s’exprime dans le
verbe «écouter», et la «Durchreinigung» des choses transmises s’opere par le
«voir» et 1’ «observer» individuels 4!. A c6té de I’autorité de la tradition se place
pour ainsi dire I’ «autorité» de 1’expérience qui observe.

«Voir» et «observer» ne suffisent cependant pas encore pour examiner si
la tradition se vérifie : ce qui est observé doit encore étre «réfléchi». C’est la
deuxieme étape dans la démarche sapientiale : ce qui est pergu, est controlé
moyennant la «ratio», «rationalisé». C’est ce que cherchent a exprimer mes
deux termes «réfléchir» et «poursuivre la réflexion». Ce qui est pergu par les
sens, notamment ce qui est apergu par I’ceil, doit étre vérifié de fagon «ration-
nelle» pour lui donner le poids nécessaire, s’il doit entrer en discussion, voire
en concurrence avec 1’autorité de la tradition.

Cette réflexion doit finalement conduire au point ol sont «formulés des
postulats». Je veux dire par l1a que la «sagesse» ne consiste pas dans le fait
de «découvrir» un «Tun-Ergehen-Zusammenhang» (comme le veut Hartmut
Gese), mais dans celui de «postuler» un ordre qui s’inscrit dans la ligne de
ce qui est observé et réfléchi. «Postuler» implique le franchissement d’une
frontiere — acte que I’on peut qualifier de différentes fagons : on peut parler
d’une abstraction, d’une généralisation, voire d’un «transcender». L’observa-
tion isolée, le «cas» particulier ou I’ «expérience» particuliere sont intégrés dans

¥ Israél et la sagesse (cf. ci-dessus note 28), p. 9 ; «Kein Mensch wiirde auch nur
einen Tag leben kénnen, ohne empfindlichen Schaden zu nehmen, wenn er sich nicht
von einem ausgebreiteten Erfahrungswissen steuern lassen konnte» (Weisheit in Israel,
p. 13).

Y Israél et la sagesse, p. 9 ; Weisheit in Israel, p. 13.

4 Cf. H.-J. Kraus, «Horen und Sehen in der althebriischen Tradition» (1966),
réimpr. in Biblisch-theologische Aufsiitze, Neukirchen, Neukirchener Verlag, 1972,
p. 84-101.



DE LA «CRISE DE LA SAGESSE» A LA «SAGESSE DE LA CRISE» 125

un cadre plus large ; le moi individuel qui a observé et réfléchi offre a une
communauté plus large un résultat, une conclusion qui veut étre une «autorité»
dont la validité doit dépasser le cadre individuel. Sans une telle «autorité», il
n’y a pas de sagesse ; la «sagesse» est |’offre d’une «perspective d’ordre» dont
émane une autorité. La «sagesse» n’est ainsi en aucun cas simplement le
résumé d’expériences ou la codification de diverses sentences empiriques ; il
est indispensable de «transcender» ce qui est quotidien, contingent et occasionnel.

Il va de soi que ces «postulats» sont uniquement persuasifs et pour ainsi
dire valables tant qu’ils sont étayés par des observations et réflexions adéqua-
tes. Ainsi le cercle se referme : les postulats sont renvoyés aux observations
et expériences, toujours nouvelles.

Cette compréhension de la «sagesse» telle que je viens de I’esquisser exige
encore deux précisions de principe.

1) L’alternance permanente de connaissances empiriques et de corrections
fait fondamentalement partie de ’humain. Le cercle porteur de la «sagesse»
était d’abord la famille et le clan. Il est reconnu depuis longtemps qu’il ne s’agit
pas d’un hasard si les sentences sapientiales bibliques par exemple — et cela
méme dans leur forme écrite, donc dans la forme conforme aux regles d’école —
présupposent le point de vue d’un pére qui s’adresse a son fils : «Ecoute, mon
fils...!» Dans ce cadre, le «sage» ne peut étre personne d’autre que I’ «ancien»
qui est arrivé au terme du processus empirique permanent et qui transmet
maintenant, avant la mort, son «postulat» de 1’ordre vital comme un testament
pour la génération suivante. Ainsi ce n’est pas non plus un hasard si Moise
proclame la Tora, régulatrice de la vie, juste avant de mourir ; d’ailleurs, le
texte biblique souligne expressément que la capacité d’observation de Moise
ne s’était encore en rien affaiblie («ses yeux ne s’étaient pas encore ternis»)
et que sa «seve de vie» (peut-Etre sa «fraicheur intellectuelle») ne s’était pas
encore «enfuie» (Dt 34,7). Dans le récit de la mort de Moise, la parole du
testament est, de plus, accompagnée d’un acte symbolique : Moise pose les
mains sur Josué, suite a quoi celui-ci est rempli «de I’esprit de sagesse» (34,9).
Ce texte du Deutéronome souligne a sa facon que la «sagesse» ne peut pas
se passer du postulat autorisé d’un ordre.

Ce récit biblique montre en méme temps comment des noms (Moise!) se
dégagent progressivement du fonctionnement anonyme, familial et clanique de
la «sagesse». Au départ, il s’agit peut-étre encore de noms plutdt 1égendaires
qu’historiques — comme par exemple dans I’enseignement sumérien, quand un
«Suruppak» enseigne son fils «Ziusudra» qui, comme on le sait, apparait
également comme le héros de la tradition sumérienne du déluge. Un dévelop-
pement analogue s’observe notamment pour les noms mentionnés dans les
doctrines sapientiales de 1’ancienne Egypte. Au cours du processus, il arrive
de plus en plus fréquemment que le nom désigne un «ego» individuel ** qui

42 Cf. P. HorrkeN, «Das EGO des Weisen. Subjektivierungsprozesse in der
Weisheitsliteratur», Theologische Zeitschrift 41 (1985), p. 121-135.



126 MARTIN ROSE

se profile dans 1’observation et I’établissement de postulats. L’ autorité d’un
nom particulier doit renforcer le poids de ce qui est postulé ; la pluralité des
noms et leur ancrage historique grandissant empéchent, par contre, d’accorder
a cette autorité une valeur absolue. La reprise de 1’ observation et de la réflexion
— donc le processus de vérification et de correction — reste ainsi ouverte,

2) Ce caractere ouvert du processus sapiential interdit aussi de parler de
fagon trop globale d’un «optimisme» de la sagesse. L ordre postulé contient
sans aucun doute un élément «optimiste», mais ce serait une erreur de le
généraliser pour 'ensemble du processus de la sagesse. La «sagesse» est
incontestablement liée a I’expérience, et on sait bien que les expériences dans
le monde sont depuis toujours loin d’étre exclusivement positives et sources
d’«optimisme». Au niveau de I’observation et de la réflexion, la sagesse doit
percevoir les expériences dans toute leur étendue ; c’est seulement au moment
du postulat que s’exprime une position de base qui part du fait que les forces
régulatrices du monde peuvent étre plus fortes et plus importantes que les
forces du désordre et que la vie peut I’emporter sur la mort. Le postulat positif
ou «optimiste» peut, a un moment donné, prendre des dimensions plus grandes
(parce que la vie expérimentée fonctionne généralement bien), et & un autre
moment, se réduire a un minimum, voire s’inverser en un postulat négatif
(lorsque les expériences négatives dominent la pensée et la réflexion en gé-
néral). La pensée spécifiquement sapientiale ne dépend pas d'un contenu
«optimiste» (par exemple celui d’un «Tun-Ergehen-Zusammenhang» qui fonc-
tionne), mais elle dépend de la volonté de jauger des conceptions d’ordre
transmises a ’aune de I’expérience afin d’en dégager des perspectives et
postulats pour une génération future, qui devra a son tour les vérifier par
I’expérience. La «sagesse», c’est I’alternance ouverte et engagée de postulats
et d’expériences, d’expériences et de postulats — et le contenu précis de cette
alternance dépend du contexte empirique concerné.

2opla — essai de comparaison

Ma définition de la «sagesse» est-elle seulement valable pour le domaine
de I’ancien Israél et de I’ Ancien Orient ou puis-je supposer des phénoménes
et développements analogues dans le monde grec? Avec cette question, je
prends maintenant le risque de m’aventurer dans un domaine dont je ne posséde
qu’une connaissance limitée 3.

2opia ne désigne pas seulement 1’ «érudition» intellectuelle, du moins pas
dans les attestations les plus anciennes de la littérature grecque. Des termes
dérivés de cette racine linguistique peuvent tout aussi bien étre employés pour
parler, par exemple, d’un maitre architecte, d’un chef de guerre, d’un conduc-

# Cf., par exemple, aussi W. Gent, «Der Begriff des Weisen. Eine historisch-kritische
Untersuchung», Zeitschrift fiir Philosophische Forschung 20 (1966), p. 77-117.



DE LA «CRISE DE LA SAGESSE» A LA «SAGESSE DE LA CRISE» 127

teur de char ou d’un orfevre #, Cet usage fait penser a |’ «expertise artisanale»
qu’Albert de Pury avait évoquée concernant le terme hébreu correspondant
7mor (hdkmah) 4. Mais ni dans 1’un, ni dans ’autre des cas, cette définition
orientée a un «savoir-faire» artisanal n’est suffisante. Le savoir-faire profes-
sionnel ne suffit pas pour qualifier chaque artisan ou praticien de cogds ou
de oon (hakam). Il faut qu’a cela s’ajoute une caractéristique essentielle : le
pouvoir-faire doit étre «exceptionnel» %%, il doit étre sensiblement au-dessus de
ce qui se fait dans la «vie quotidienne»*’. Sans le «franchissement d’une
limite» que j’ai évoqué tout a I’heure, on ne peut pas non plus avoir une sagesse
pratique, ni une cogia, ni une 72on. Un savoir-faire pratique ne devient cogia
qu’au moment ou il n’est plus seulement expliqué par ce qui est observable
ou rationnel, mais lorsqu’il a besoin du postulat d’un «plus» pour I’expliquer,
par exemple d’une transcendance. Dans notre propre langue, nous en trouvons
un écho quand nous parlons de la «génialité» d’un artiste : il est inspiré par
un «génie» ou «recoit le baiser de la Muse». Le «plus» renvoie au-dela de la
sphére humaine, il est donné par une divinité : kata datpova, dit le poete grec
Pindare 8,

Ce contexte artisanal de cogia et de mnom met toutefois clairement en garde
contre la tentation de réduire I’expérimentable et I’expérience trop rapidement
a une simple occupation spirituelle et intellectuelle. Il est vrai que certaines
professions finirent effectivement par prédominer dans les cultures orientale
et grecque et qu’elles réaliserent de facon particuliére voire unique le jeu de
la cohabitation entre |’expérience et I’intuition. Dans le monde oriental, ce
furent les scribes — en tant que responsables du «soin du texte» (de la «Text-
Pflege») et du «soin du sens» (de la «Sinn-Pflege»)*’ — qui se comprirent
comme des oo par excellence ; ils devenaient ainsi les maitres et se servaient
de la formule transmise de I’enseignement sapiential «Ecoute, mon fils...» pour
s’adresser a leurs éleves. Dans le monde grec, c’est le codLoTns qui reven-
diquait le soin de donner a la codia un accomplissement saillant. Bien que
divisés sur le contenu de leur enseignement, les sophistes avaient en commun

4 B. SNELL, «Die Ausdriicke fiir den Begriff des Wissens in der vorplatonischen
Philosophie (codia, yvoun, otveots, loTopla, pdfnua, émomun)» (PRU 29), Berlin,
Weidmann, 1924, p. 5-7 ; cf. U. WILCKENS, art. cogia, in Theologisches Worterbuch zum
Neuen Testament VII (1964), p. 468. Pour les significations de codla dans I'ceuvre de
Platon cf., par exemple, A. F. Lossgv, «Uber die Bedeutung des Terminus codia bei
Platon», Meander 22 (1967), p. 340-347 (p. 346 : «iiberwiegend praktische und nicht
nur praktische, sondern auch technische Titigkeit des Menschen»).

45 Cf. ci-dessus avec la note 35.

4 «auBergewohnlich» ; U. WILCKENS, op. cit., p. 467.

47 Cf. ci-dessus avec la note 36 (Th. Roémer).

48 Fragm. 61,216.

49 Cf. J. AssMANN, Das kulturelle Geddchtnis. Schrift, Erinnerung und politische
Identitdt in friihen Hochkulturen, Munchen, C.H. Beck, 1992, 19972, p- 88, 276, 299.



128 MARTIN ROSE

de se définir avant tout comme des enseignants °°, comme ceux qui forment
et instruisent les hommes : TaLde veLv dvBpuirous 1. En premier lieu, I’homme
doit apprendre a manier ses xprjpaTa, les «expériences» qu’il fait en tant
qu’individu 32. Dans ce contexte on peut citer la phrase célebre de Protagoras
(env. 492-410) 33, le sophiste le plus ancien, dont les ceuvres nous sont accessi-
bles a travers quelques fragments : TavTwY XpnudTwv péTpov EaTLy dAVvBpwTos
— «I’homme est le maitre de toutes ses expériences» >*. Ce qui est expérimentable
n’est accessible qu’a travers les sensations (Tapd Tas alofhoeis ) ; les
atotmoets, quant a elles, sont a comprendre comme un processus d’échange
(ou comme une «relation» 3®) entre la réceptivité de ’homme et sa réaction
aux impressions percues. Prenons par exemple les termes «voir» et «obser-
ver» : ils désignent d’une part le processus de la réceptivité de I’ceil, mais
d’autre part aussi notre capacité de «reconnaitre» quelque chose, notre «cog-
noscibilité des choses» 7.

Celui qui souligne de la sorte «I’expérimentable», les xprjpata (les expé-
riences dans leur sens large %), doit également se confronter 2 la contradiction
se manifestant dans les expériences que I’on peut faire. Il est tout a fait probable
que Protagoras se situe dans la tradition du dLoc6s Aoyos selon laquelle la

50 A ce sujet cf., par exemple, G. E. R. LLoYDp, The Revolution of Wisdom. Studies
in the Claims and Practice of Ancient Greek Science, Berkeley-Los Angeles-London :
University of California Press, 1987, p. 83 sq.: «Zo¢la and the Sophistic Debate».

1 PLaton, Prot., 317B. Cf., par exemple, G. B. KerrerD et H. FLASHAR, «Die
Sophistik», in H. FLasHAR (éd.), Sophistik - Sokrates - Sokratik - Mathematik - Medizin,
Basel, Schwabe & Co, 1998, p. 3 : «Die Sophisten [...] pflegten [...] Bildung im weites-
ten Sinne».

52 Cf. M. UNTERSTEINER, Les sophistes (1967), seconde édition revue et notablement
augmentée, t. I, Paris, J. Vrin, 1993, p. 14 : «‘expériences’ de ce que I’homme éprouve
en tant qu’individu» ; G. B. KErrerD et H. FLASHAR, op. cit., p. 19 : «Die sophistische
Hinwendung zur menschlichen Erfahrungswelt als dem Gegenstand ihres vorziiglichen
Interesses».

53 Cf. M. UNTERSTEINER, op. cit., p. 15-26 (chapitre premier : «Examen de la vie de
Protagoras») ; cf. G. B. KerrerD et H. FLASHAR, op. cit., p. 28-30.

3% M. UNTERSTEINER, op. cit., p. 73 ; cf. aussi p. 119-139 : «La proposition de Pro-
tagoras». Cf. B. Huss, «Der Homo-Mensura-Satz des Protagoras. Ein Forschungs-
bericht», Gymnasium 103 (1996), p. 229-257.

55 M. UNTERSTEINER, 0p. cit., p. 77.

6 Cf. aussi la discussion au sujet des xprjuaTa : par exemple, B. Huss, op. cit.,
p. 240 : «Die xprjpaTta als ‘mpdypaTa, ois xpfTal Tis’», c’est-a-dire : «[...] wonach
ein xpfjua erst durch eine Relation, in die der Mensch zu ihm tritt, recht eigentlich zu
einem ypfipa wird» ; p. 254-255 : xprjua est «alles, womit der Mensch zu tun bekommt
(xpfioOaL), was fiir ihn ‘der Fall wird” und so ‘der Fall ist’».

57 M. UNTERSTEINER, op. cit., p. 79.

38 Ibid., p. 120 : «le terme xprijpaTa comprend tout ce & quoi I’homme se trouve
confronté, du sensible a 1’intelligible, de 1’événement comme réalité¢ advenue a I’évé-
nement dans son devenir». Pour la discussion de [I'interprétation («tutte quelle
‘esperienze’») qu’a donnée Mario Untersteiner au terme xpnpata, cf. surtout le «For-
schungsbericht» de B. Huss (op. cit., p. 238) et ses remarques conclusives (p. 255) : «die
Tatsache, daf3 etwas fiir mich der Fall ist, impliziert auch das wie dieser Erfahrung».



DE LA «CRISE DE LA SAGESSE» A LA «SAGESSE DE LA CRISE» 129

réalité ne peut étre rendue que par des énoncés antithétiques >°. Mais il ne reste
justement pas fixé sur I'idée de la contradiction de I’expérimentable, mais
risque une thése qui — dépassant perception et réflexion — postule une unité par
rapport a la contradiction : il s’agit de '"homme en tant que péTpov, en tant
que celui qui doit ordonner et ainsi «maitriser» («dominare») I’expérimentable .

Par sa nature méme, un tel ordre orienté vers I’homme conduit sans cesse
du «postulat» a la vérification moyennant des expériences ; il conduit du
péTpov (au singulier) aux xpnpaTta (au pluriel). Ce qui se reflete ici est 2 mon
avis comparable a ce que j’ai décrit comme le processus méme d’une démarche
sapientiale : de I’expérience au postulat et du postulat a sa «Durchreinigung»
(a sa «correction») moyennant I’expérience. Ce n’est pas un hasard si la
conception de Protagoras fait penser au mavTa pel d’Héraclite, ¢’est-a-dire a
I'idée du processus continu °!. Or, bien entendu, ni chez Héraclite, ni chez
Protagoras, il ne s’agit d’un relativisme total, mais en fin de compte de I’unité
qui constitue le fondement de toute pluralité 2 — bien que cette «unité» ne soit,
a nouveau, rien d’autre qu'une donnée «postulée», un «postulat».

Les «sophistes», les enseignants de la cogdia, se sont progressivement
discrédités en ce qu’ils sont devenus de plus en plus des maitres de la rhétorique
seulement, des enseignants de 1’éloquence ; et en raison des remarques discri-
minatoires de Platon et d’Aristote %%, il devint plus tard pratiquement impos-

59 A ce sujet cf. M. UNTERSTEINER, 0p. cit., P. 45 sq.

0 Ibid., p. 126 : «Pour Protagoras donc, jéTpov est cette maitrise de I’expé-
rience qui peut conférer la possibilité du connaitre» ; pour la discussion de ce terme,
cf. B. HUTTER, op. cit., p. 243-247 : «Was bedeutet pétpov?» (p. 245 : «dominato dalle
esperienze della vita»).

61 M. UNTERSTEINER, op. cit., p. 76-78.

62 Ibid., p. 76 : «ce qui caractérise particulierement Héraclite, ce n’est pas tant
d’avoir découvert le devenir, la perpétuelle et multiple transformation des choses, que
d’avoir signalé I’unité qui subsiste dans la multiplicité». Cf. G. S. Kirk, J. E. RAVEN,
M. ScHoFiELD, Les philosophes présocratiques. Une histoire critique avec un choix de
textes, Fribourg (Suisse)/Paris, Editions universitaires/Cerf, 1995, p. 215, au sujet du ev
T oodov : «la sagesse réside dans la compréhension du fonctionnement du monde —ce
qui implique de toute fagon la compréhension du Logos divin» (ibid., note 22) ; «La
sagesse [...] réside dans la compréhension du Logos, la structure semblable ou €lément
commun de I’aménagement des choses, par lequel se réalise le jié Tpov ou mesure. Celle-
ci garantit que le changement ne soit pas source d’une pluralité incohérente et chaotique»
(ibid., p. 216) ; cf. aussi M. StemicH HuBer (Heraklit. Der Werdegang des Weisen,
Amsterdam-Philadelphia, B. R. Griiner, 1996) qui met I’accent sur |'importance de «T0
copov» dans la pensée d’Héraclite: «das Eine Weise [...], die Grundlage aller
Wirklichkeit schlechthin» (p. 146 ; cf. p. 40, 82 note 160, etc.).

3 G. RoMEYER DHERBEY, dans sa préface A |'ceuvre de Mario Untersteiner, ibid.,
p. I : «Les sophistes furent sans doute, apreés Platon et Aristote, plus insultés que connus.
L’insulte est bien commode : elle évite la peine de réfléchir et de connaitre» ;
cf. A.AssMANN («Was ist Weisheit? Wegmarken in einem weiten Feld», in
A. Assmann [éd.], Weisheit. Archiiologie der literarischen Kommunikation 111, Miinchen,
Wilhelm Fink, 1991, p. 20) : «... von Platon und Aristoteles in ein ‘zweitausendjdhriges
Grab des Vergessens’ gestiirzt».



130 MARTIN ROSE

sible d’employer la désignation codpLoms dans un quelconque sens positif.
Mais la préoccupation fondamentale de ces «enseignants de la cogia», a savoir
I'importance capitale de 1’observation et de |’expérience, fut reprise par un
autre milieu et s’associa avec un autre nom : celui des «okemTikol», des
«sceptiques». Suivant la signification de base du verbe okoméw/okémTopat, un
okeTTIKOS est celui qui «observe», «regarde avec soin autour de soi» %4 ; il est
comme un gardien qui —du haut d’un poste d’observation, d’une okomid —
observe («épie») et vérifie ce qui se passe dans le monde. C’est dans ce sens
que Diogene Laérce (III° siecle apreés J.-C.) définit la philosophie sceptique
comme celle qui «observe et recommence a observer», qui reste constamment
dans un état d’observation et de vérification ®°. Aussi qualifie-t-il cette philoso-
phie non seulement de okemTLkT), mais aussi de {nTnTikn — donc comme celle
qui est perpétuellement en train de chercher, d’examiner et d’explorer 0. Cette
attitude qui consiste a observer et a examiner peut devenir tellement prédo-
minante que le bur de la copla — a savoir le postulat d’une orientation de la
vie — se trouve relégué a ’arriere-plan. L’émox1), la suspension du jugement,
est en effet régulierement mise en avant en tant que spécificité de la philosophie
sceptique. Je suppose toutefois que ce critére ne nous fournit pas une définition
du point de départ de cette orientation philosophique au sens d’une description
historique de ses débuts et de ses premiéres préoccupations principales,
mais qu’il s’agit plutdt d’une caractérisation faite rétrospectivement ®’. Tout
d’abord, ces philosophes étaient des «observateurs», ceux qui examinaient de
maniere critique et réfléchissaient ; donc okemTikol au sens positif d’une
attitude fondamentale de recherche constructive. Nous savons, bien sir, que
le terme okeTTIkOs, de méme que celui de codpLoTrs, a recu des connotations
de plus en plus négatives — de sorte que les lexiques nous apprennent qu’un
sceptique est quelqu’un de «méfiant», quelqu’un qui «doute», comparable
(selon le Petit Robert %) & ’homme «incrédule» et «irréligieux».

Par opposition, je proposerais de chercher le caractére propre du point de
départ «sceptique» dans 1’«observation» et I’«examination» (1’«observation

® Cf. LibpELL-ScotT, Greek English Lexicon (1843), Oxford, Clarendon Press,
1961, p. 1606-1607 : «look about carefully, spy».

5 DioGENE LAERCE, Vie, doctrines et sentences des philosophes illustres (Tlept Blov
SoypdTov kal drodbeyudTwy Tov év dthocodlal evdokipnodvTov) 1X, 62, 70.

 Cf. aussi L. CouLousariTsis, «La problématique sceptique d’un impensé :
‘H 2KEWIZ», in A.-J. VOELKE (éd.), Le scepticisme antique. Perspectives historiques
et systématiques (Cahiers de la Revue de théologie et de philosophie, vol. 15), Genéve-
Lausanne-Neuchatel, 1990, p. 9-28, surtout p. 13 sq.

67 Cf., par exemple, W. GORLER, «Alterer Pyrrhonismus. Jiingere Akademie. An-
tiochos aus Askalon», in H. FrasHAr (éd.), Die Philosophie der Antike, t. 1: Die
hellenistische Philosophie, Basel, Schwabe & Co., 1994, p. 745 : «der Terminus émox™
begegnet bei Pyrrhon noch nicht [...] ; vielleicht ist er von der Stoa oder von Arkesilaos
gepragt worden».,

8 Dictionnaire alphabétique et analogique, Paris, 1984, p. 1776.



DE LA «CRISE DE LA SAGESSE» A LA «SAGESSE DE LA CRISE» 131

examinatrice») ; tout le reste ne me parait étre qu’une conséquence, voire une
réduction secondaire, pour ainsi dire une simplification.

Pour terminer, j’aimerais revenir au livre biblique de Qohéleth.

Qohéleth — la sagesse de la crise («Weisheit der Krise»)

En premier lieu, soulignons que Qohéleth est également un tel «observa-
teur», quelqu’un qui examine de fagon «critique». Le verbe le plus fréquem-
ment employé dans ce livre n’est autre que 8" (rda’ah), «voir», «observers.
Je suis d’avis que, jusqu’a présent, la recherche exégétique n’a pas suffisam-
ment tenu compte de I’importance de ce verbe pour le programme du livre de
Qohéleth ®. Déja du point de vue statistique, nous avons ici une particularité
qui dépasse largement la norme de 1’usage. Quantitativement, le livre de
Qohéleth ne représente que 0,99 % de I’ensemble du corpus vétérotesta-
mentaire '’ ; partant de ce pourcentage, on pourrait s’attendre a environ
13 attestations du verbe %7 dans le livre de Qohéleth, mais de fait, ¢’est-a-
dire avec ses 47 occurrences !, on arrive largement au-dessus du triple de la
moyenne statistique. De tels rapports numériques sont un indice non négligea-
ble. A cela s’ajoute encore une donnée bien plus importante : dans le livre de
Qohéleth, le verbe " figure a plusieurs reprises a la place qui lui revient dans
un processus d’argumentation typiquement sapientiale, a savoir a la premiére
place, celle de I’expérience fondée sur 1’observation.

Et ce qui est ici valable pour le début de I’argumentation sapientiale, I’est
tout autant pour I’ensemble de la démarche sapientiale : Qohéleth n’est rien
d’autre qu’un exemple par excellence de I’argumentation sapientiale. Je rap-
pelie ma définition présentée au départ avec ses trois étapes dans la démarche
sapientiale : [1] observer, [2] réfléchir et [3] juger. C’est exactement cette

% M. V. Fox (Qohelet and his contradictions [JSOT.SS 71], Sheffield, Sheffield
Academic Press, 1989, p. 151-154), par exemple, ne le mentionne pas du tout parmi
les «key words» du livre ; une exception remarquable est I'article d’A. ScHoors, «The
Verb &1 in the Book of Qoheleth», in A. A. DIESEL ET AL. (éds), «Jedes Ding hat seine
Zeit...». Studien zur israelitischen und altorientalischen Weisheit. Diethelm Michel zum
65. Geburtstag, Berlin-New York, de Gruyter, 1996, p. 227-241 ; cf. aussi «Words
Typical of Qohelet», in A. ScrHoors (éd.), Qohelet in the Context of Wisdom, Leuven,
University Press/Peeters, 1998, p. 26-33.

70 «Statistischer Anhang», in E. Jenni, CL. WESTERMANN, Theologisches Hand-
worterbuch zum Alten Testament, vol. II, Miinchen/Ziirich, Chr. Kaiser/Theologischer
Verlag, 1976, p. 539 et 540.

"1 Cf., par exemple, les concordances (A. EVEN-SHOSHAN, p. 1()41~’1047 ; G. LiIsowsky,
p. 1289-1299 ; par contre, J.-J. Lavole (La pensée du Qohélet. Etude exégétique et
intertextuelle, Montréal, Fides, 1992, p. 288) donne le chiffre de 50 qui comprend
probablement encore les substantifs &2 (6,9 ; 11,9) et mwn (5,10) formés a partir de
la méme racine linguistique.



132 MARTIN ROSE

méme structure en trois €tapes que j’al pu constater de maniere répétée dans
le livre de Qohéleth — et c’est selon cette structure que se déroule I’argumen-
tation sapientiale.

Structure du procédé argumentatif

1) Le premier pas est celui de la perception sensorielle (saisir par les
sens), celui de I’observation : on se fixe la tdche d’observer quelque
chose qui comporte une certaine régularité (par exemple, 87 :
saisir par le sens du regard).

2) Le deuxieme pas est celui de I’appréhension (saisir par 1’esprit),
celui de la compréhension : on méne a bien I'observation : c’est
['intériorisation de ce qui a été percu (par exemple, 25 0 : appré-
hender de facon noético-rationnelle).

3) Le troisieme pas — qui fait suite a ’observation et a la réflexion
(compréhension) — est celui du jugement, du discernement, de I’ opi-
nion, de la sentence : on formule la lecon que ['on en tire (V7 :
exprimer [’aboutissement de la recherche).

Lorsqu’on définit la spécificité de la sagesse non pas a partir d’un critere
de contenu, mais qu’'on la cherche du c6té d’une certaine démarche
argumentative, alors, le livre de Qohéleth ne peut pas étre considéré comme
un document de la «crise de la sagesse» ; bien au contraire : dans son noyau,
il constitue un exemple parfait de ’argumentation sapientiale. Dans mon
analyse exégétique du livre de Qohéleth — que je ne peux présenter ici en
détail 7> —, j’ai entrepris de démontrer I’existence de cette triple démarche dans
les différentes étapes argumentatives.

Il existe cependant une petite variante qui me parait significative. On ne
la constate pas dans 1’ensemble des démarches argumentatives de Qohéleth,
mais seulement dans la derniere qui fait aussi office de conclusion finale. On
y retrouve d’abord les mots-clés des deux premieres étapes, 1 et 2% 1 (8,9) :
«tout ceci je I’ai observé (Me)» ; puis «j’ai réfléchi a tout cela (2% 1 : j’y ai
concentré toute ma pensée)... ». Mais apres ces deux mots-clés de I’ observation
(Mw7) et de la réflexion (2% 1), Qohéleth n’enchaine pas avec 1’habituel v
(«je reconnais») ; ici, dans sa conclusion, dans la derniére décision personnelle,
il n’est plus question d’une rationalité ou d’un jugement rationnel, mais d’une

2 Cf. ma monographie Rien de nouveau. Nouvelles approches du livre de Qohéleth qui
paraitra prochainement dans la série «Orbis Biblicus et Orientalis», vol. 168, Fribourg
(Suisse)/Gottingen, Universititsverlag/Vandenhoeck & Ruprecht, 1999. Provisoirement, je
peux signaler la description présentée dans mon article : «Qohéleth, le Maitre. Compréhen-
sion de I'univers et compréhension de soi», Variations herméneutiques 3 (1995), p. 3-22.



DE LA «CRISE DE LA SAGESSE» A LA «SAGESSE DE LA CRISE» 133

prise de position engagée (v. 15) : «moi, maintenant, je fais 1’éloge (m2w) de
la joie : car il n’y a rien dans la vie humaine qui rende vraiment heureux et
qui procure satisfaction (2% ) — si ce n’est de manger, de boire et de se réjouir.
C’est cela qui doit marquer 1’existence humaine — et cela surtout dans I’activité
incessante durant les jours de la vie que Dieu donne a I’homme sur terre.»

Ce renoncement soudain et ultime & une conclusion rationnelle me rappelle
quelque peu I’émox| des sceptiques grecs. Mais il est évident que ce n’est pas
pleinement comparable. Chez Qohéleth, il ne s’agit en aucun cas d’une émox),
au sens d’une dpacia ® — donc d’un mutisme qui n’ose ni postuler, ni réfuter
quoi que ce soit 74, Qohéleth ose, au contraire, dire un dernier mot, mais il
signale clairement que celui-ci se situe a un tout autre niveau que les conclu-
sions précédentes : il ne s’agit pas de la «découverte» de «l’ultime», de sa
«reconnaissance» (27°), mais d’une prise de position enthousiaste en faveur de
la vie — «je fais 1’éloge de la joie» — ol nous retrouvons le verbe My qui
s’emploie généralement pour la louange de Dieu. Il ne s’agit pas de remplacer
Dieu par un «hymne a la joie» («Freude, schoner Gotterfunken, Tochter aus
Elysium»), mais de fait, on assiste a un essai de décrire Dieu autrement que
comme celui qui donne la victoire nationale, qui sauve et libére, qui fait des
miracles ou comme celui qui est le destinataire de sacrifices et de cultes, etc.
Qohéleth le désigne simplement comme celui qui donne I’essentiel de ce que
nous possédons en tant qu’étres humains : des jours de vie. Et lorsque ces jours
perdurent, permettant a 1’étre humain «de manger, de boire et de se réjouir»
— et aussi longtemps qu’ils perdurent, nous devons I’exprimer de fagon recon-
naissante et joyeuse : «Je rends éloge a la joie».

Ce qui est dit ici de Dieu parait bien maigre comparé aux grandes con-
fessions d’Isra€l. Mais que pouvait-on encore dire de ce Dieu qui n’avait sauvé
ni Israél, ni Juda du désastre national, qui avait laissé détruire son temple a
Jérusalem, qui avait livré le roi, son oint, son messie, a la puissance ennemie
des Babyloniens et qui avait conduit son peuple dans I’exil et dans I’esclavage?
Ici émerge le theme du «Dieu caché», du «deus absconditus», et méme apres
I’exil babylonien, il n’y a pas de renouveau resplendissant, ni aucune mani-
festation puissante de ce Dieu. Ce fut I'époque de la crise fondamentale, d’une
crise qui dura plusieurs générations et qui toucha tous les domaines de la vie
— y compris culte et théologie. A cette époque de la crise fondamentale, un
Qohéleth essaie de garder I’héritage de la sagesse et celui de la réflexion sur
Dieu. Lorsqu’il pose le premier principe du procédé sapiential, a savoir le
principe conventionnel et neutre du voir et de 1’observation (7&7), il sait qu’il
n’a rien a dire de Dieu ; par ce processus de 1’observation, Dieu ne se laisse

3 C’est ainsi que la philosophie sceptique se trouve caractérisée par Aristocles de
Messene (I siecle av. J.-C.7; I" siecle apr. J.-C.?) cité par EusiBE DE CESAREE (Pré-
paration évangélique, XIV 18, 1-4) ; cf. W. GORLER, op. cit. (cf. ci-dessus note 67),
p. 743-745 : «Verzicht auf ‘Meinung’ und sprachliche Ausserung (skeptische ‘Formeln’,
adacia)».

74 Cf. Sextus Empiricus, Hypotyposes pyrrhoniennes 1 10 ; 31-35.



134 MARTIN ROSE

pas saisir. En ce qui concerne la deuxieéme démarche, celle de la réflexion,
Qohéleth peut certes constater que nous pouvons penser Dieu et |’éternité
(3,11) : «Dieu a mis I'éternité (290) dans leur pensée». Il y a la quelque chose
de divin en ’homme, quelque chose de I’éternité de Dieu. Ou, pour le dire
en termes modernes : 1l y a quelque chose de «transcendant» en I’homme ; dans
la pensée, I’homme franchit les limites de 1’espace et du temps. Mais de ce
qui est transcendant, nous ne pouvons pas faire une réalité ; Dieu et I’ éternité
restent une hypothése de notre pensée. A I’égard de Dieu, méme toutes les
pensées du monde ne conduiront jamais a un saveir et a un saisir au sens de
v7. Or, malgré la reconnaissance de toutes ces limites de I’existence humaine,
la «sagesse de la crise» de Qohéleth ne s’ arréte justement pas a cette négativité,
mais vise un énoncé positif — que voici : si nous voulons parler de la vie et
de Dieu (et Qohéleth le veut!), nous ne pouvons pas le faire a I’aide de la ratio,
mais seulement a travers le maw, la louange, 1’ «affirmatio» engagée. Avec un
engagement honnéte et neutre, la «sagesse de la crise» de Qohéleth s’est frayée
un chemin jusqu’a la donnée positive qui se laisse encore €noncer et postuler
de facon responsable aprés I’observation et la réflexion dans cette situation
de crise : il s’agit de la joie de vivre comme force qui peut &tre plus puissante
que toute crise et tout «non-sens».



	De la "crise de la sagesse" à la "sagesse de la crise"

