
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 49 (1999)

Heft: 2: Situer Qohéleth : regards croisés sur un livre biblique

Artikel: De la "crise de la sagesse" à la "sagesse de la crise"

Autor: Rose, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-650497

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-650497
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 131(1999), P. 115-134

DE LA «CRISE DE LA SAGESSE»
À LA «SAGESSE DE LA CRISE»

Martin Rose

Résumé

Assez généralement, le livre de Qohéleth (l'Ecclesiaste) est considéré
comme le document d'une profonde «crise de la sagesse» : son auteur ne
pouvait plus partager les idées de la sagesse primitive, authentique. Pourtant
cette compréhension dépend de l'image qu'on a de ce qui constitue l'essentiel
de la «sagesse». Une reconsidération des phénomènes «sapientiaux» amène
à définir la «sagesse» non pas en fonction des critères du contenu (par
exemple, évaluation optimiste de l'ordre du monde), mais plutôt par son
procédé argumentatif. Cette autre définition permet une comparaison entre des

cultures aussi différentes que celles des Sumériens (IIP mill), des Juifs (nmn)
et des Grecs (oocpia). Le livre de Qohéleth représente alors une pensée qui
reste rigoureusement dans la ligne de la «sagesse» - en l'appliquant dans une
situation de «crise» : il est le document d'une «sagesse de la crise».

Le livre de Qohéleth se situe dans la tradition que l'on appelle la «sagesse»
(de l'Ancien Orient et de l'ancien Israël) ' - mais il est en fait assez largement
passé dans l'usage d'y reconnaître plutôt un témoin de la «crise de la sagesse»

2

1 Cf., par exemple, H. H. Schmid, Wesen und Geschichte der Weisheit. Eine
Untersuchung zur altorientalischen und israelitischen Weisheitsliteratur, Berlin, Alfred
Töpelmann, 1966 ; M. Gilbert (éd.), La Sagesse de l'Ancien Testament. Nouvelle
édition mise à jour, Leuven, University Press/Peeters, 1990 ; M. Rose, «Qohélet als

Philosoph und Theologe. Ein biblisches Votum für universitas» in M. Krieg,
M. Rose (éds), Universitas in theologia - theologia in universalité. Festschrift für Hans
Heinrich Schmid zum 60. Geburtstag, Zürich, Theologischer Verlag, 1997, p. 177-199.

2 H. Gese, «Die Krisis der Weisheit bei Koheleth», in Les Sagesses du Proche-
Orient ancien. Colloque de Strasbourg 17-19 mai 1962 (Travaux du Centre d'Études

supérieures spécialisées d'Histoire des Religions de Strasbourg), Paris, P.U.F., 1963,

p. 139-151 : réimpr. in H. Gese, Vom Sinai zum Zion. Alttestamentliche Beiträge zur
biblischen Theologie. München, Chr. Kaiser, 1974, p. 168-179. H. H. Schmid (cf. ci-
dessus, note 1) donne, dans chacune de ses parties principales, au § IV le titre «Die
Krise der Weisheit» : p. 74 sq. (pour l'Egypte), p. 131 sq. (pour la Mésopotamie),
p. 173 sq. (pour Israël) ; O. Kaiser, «Die Sinnkrise bei Kohèlet» (1978), in O. Kaiser,
Der Mensch unter dem Schicksal. Studien zur Geschichte. Theologie und Gegenwartsbedeutung

der Weisheit, Berlin-New York, de Gruyter, 1985, p. 91-109 (p. 97 :



116 MARTIN ROSE

(«Krise der Weisheit»), de son «déclin» («Neige»)3, voire de sa «faillite»
(«Scheitern»)4. Le premier qui a expressis verbis forgé la formule «crise de

la sagesse» pour le livre de Qohéleth semble avoir été Hartmut Gese 5
: c'est

en 1962 -à l'occasion d'un colloque de trois jours tenu à Strasbourg sur le
thème «Les Sagesses du Proche-Orient ancien» - que ce dernier a donné une
conférence sur la sagesse vétérotestamentaire intitulée : «Die Krisis der
Weisheit bei Kohèlet» 6. Cette évaluation du livre de Qohéleth en tant que
document de «crise» a ensuite été largement adoptée et approuvée par la
recherche vétérotestamentaire 7.

Mais celui qui parle de la «crise de la sagesse» doit aussi clairement définir
quelle sagesse serait, avec Qohéleth, entrée dans cette prétendue «crise».
Autrement dit : il faut d'abord clarifier ce que l'on entend par «sagesse», avant
de décrire comment cette «sagesse» est tombée dans sa prétendue «crise». Il
s'agit simplement d'une question d'honnêteté et de responsabilité herméneutiques :

il faut exposer les présupposés d'une certaine perspective et prise de position.

«die Krise der Weisheit») ; F. Crüsemann, «Die unveränderbare Welt. Überlegungen zur
'Krisis der Weisheit' beim Prediger (Kohelet)», in W. Schottroff, W. Stegemann (éds),
Der Gottder kleinen Leute. SozialgeschichtlicheAuslegungen, Bd. I : Altes Testament, München/
Gelnhausen, Chr. Kaiser/Burckhardthaus, 1979, p. 80-104 ; D. Michel, «Kohelet und die Krise
der Weisheit. Anmerkungen zur Person, Zeit und Umwelt Kohelets», Bibel und Kirche 45

(1990), p. 2-6. Cf. H. D. Preuss, Einführung in die alttestamentliche Weisheitsliteratur,
Stuttgart, W. Kohlhammer, 1987, p. 116, 137, 173, 174, 175, etc. ; B. Lang, «Theologie
der Weisheitsliteratur», in E. Sitarz (éd.), Höre Israel! Jahwe ist einzig. Bausteine für
eine Theologie des Alten Testaments, Stuttgart, Katholisches Bibelwerk/Kevelaer, Butzen
& Bercker, 1987 (p. 221-238), p. 231 : «Bei Kohelet sehen wir die alte Weisheit in einer
vielleicht noch tieferen Krise als bei Hiob. Hier zerbricht nicht nur die Schlüssigkeit der
Weltordnung, sondern einfach alles» ; J. L. Crenshaw, Ecclesiastes. A Commentary,
London, SCM Press, 1988, p. 28 : «[...] an intellectual crisis in the circle of the wise».

3 Cf. le titre de l'article de H.-P. Müller : «Neige der althebräischen 'Weisheit'.
Zum Denken Qohäläts», Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft und die
Kunde des nachbiblischen Judentums 90 (1978), p. 238-264 ; réimpr. in H.-P. Müller,
Mensch, Umwelt, Eigenwelt. Gesammelte Aufsätze zur Weisheit Israels, Stuttgart,
W. Kohlhammer, 1992, p. 143-168.

4 Cf. H.-P. Müller, «Der unheimliche Gast», Zeitschrift für Theologie und Kirche
84 (1987), p. 440-464 (ici p. 458) ; réimpr. in Mensch, Umwelt, Eigenwelt (cf. ci-dessus
note 3), p. 169-193 (ici p. 187) ; H. D. Preuss, op. cit. (cf. ci-dessus note 2), p. 123,
175, 176 ; B. Lang, op. cit. (cf. ci-dessus note 2), p. 232 : «die Weisheit ist bankrott».

5 Avant Hartmut Gese, une certaine tendance s'annonçait déjà sans que soit attestée

l'expression précise de la «crise de la sagesse» ; cf. K. Galling, Die Krise der
Aufklärung in Israel, Mainz, 1952 ; A. Lauha, «Die Krise des religiösen Glaubens bei
Kohelet», in M. Noth, D. Winton Thomas (éds), Wisdom in Israel and in the Ancient
Near East, Leiden, E. J. Brill, 1960, p. 183-191.

6 Cf., ci-dessus, note 2.
7 Récemment encore, T. Krüger a pu constater : «Die Bücher Hiob und Qohelet

werden dann weithin als Symptome einer 'Krise' der so verstandenen 'Weisheit'
interpretiert» (Kritische Weisheit. Studien zur weisheitlichen Traditionskritik im Alten
Testament, Zürich, Pano-Verlag, 1997, p. V).



DE LA «CRISE DE LA SAGESSE» A LA «SAGESSE DE LA CRISE» 117

Or, on ne peut en aucun cas reprocher à Hartmut Gese de ne pas avoir
préalablement et clairement défini sa compréhension de la notion de «sagesse»,
bien au contraire : la «sagesse» fut le thème de sa thèse d'habilitation soutenue
en 1957 à Tübingen 8

; et dans sa conférence donnée en 1962 à Strasbourg
aussi, il indique de façon très précise ce qu'il entend par «sagesse» 9. La seule

question qui subsiste donc est de savoir dans quelle mesure ou non nous

pouvons partager cette définition. Pour le signaler d'emblée : je suis
personnellement d'avis qu'il faut corriger sensiblement la compréhension de la

«sagesse» telle qu'elle est présupposée par Hartmut Gese et dans une grande
partie de la littérature vétérotestamentaire - et cette compréhension différente
aura bien évidemment aussi des conséquences quant à l'hypothèse d'une «crise
de la sagesse». Dans ce qui suit, j'esquisserai donc d'abord la compréhension
de la «sagesse» chez Hartmut Gese et cela, notons-le bien, à titre d'exemple
pour une large tendance de la recherche.

La «sagesse» - l'exemple de la compréhension de Hartmut Gese

Selon Hartmut Gese, la «sagesse» se définit par le postulat de base qu'il
y a un rapport entre le comportement d'un homme et son destin, entre son agir
et sa rétribution 10. La notion dite du «Tun-Ergehen-Zusammenhang» est

devenue un terme technique dans la recherche vétérotestamentaire. Hartmut Gese

parle de la découverte, constitutive pour la sagesse, du rapport entre le

comportement et le destin ". Il s'agirait là de «l'ordre dans le monde» qui aurait
été «découvert» par la sagesse et qui constituerait maintenant 1'«autorité» pour
toute réflexion et enseignement sapientiaux n. Hartmut Gese parvient ainsi à

formuler sommairement que l'ensemble de la sagesse est construit sur l'autorité
de l'ordre I3. Partant de ce principe de base de l'«ordre», la sagesse initiale

- selon Hartmut Gese - ne peut qu'être marquée par un «optimisme» fonda-

8 Légèrement remaniée, cette thèse d'habilitation est publiée sous le titre Lehre und
Wirklichkeit in der alten Weisheit. Studien zu den Sprüchen Salomos und zu dem Buche
Hiob, Tübingen, J.C.B. Mohr, 1958.

9 Cf. ses définitions introductives dans : «Die Krisis der Weisheit bei Koheleth»
(1963), réimpr. in Vom Sinai zum Zion (1974), p. 169 : «Die ältere Weisheit war sich
stets dessen bewußt...» (avec renvoi, dans la note 3, à sa thèse d'habilitation).

10 «[...] dass zwischen dem Tun eines Menschen und seinem Ergehen ein
Zusammenhang besteht» ; Lehre und Wirklichkeit in der alten Weisheit, p. 33.

11 «die für die Weisheit konstitutive [!] Erkenntnis des Tun-Ergehen-Zusammen-
hangs» ; ibid., p. 45.

12 Ibid., p. 35 : «Das Handeln des Weisen richtet sich nach der von ihm erkannten [ ]

Ordnung in der Welt ; diese Ordnung ist die Autorität, auf die der [weisheitliche] Spruch
gegründet ist».

13
«... daß die gesamte Weisheit auf die Autorität der Ordnung aufgebaut ist» ; ibid.,

p. 41, note 1.



118 MARTIN ROSE

mental : à l'origine, la sagesse ne pouvait être qu'«optimiste» l4 puisqu'elle
comprenait, par principe, «le monde en tant qu'ordre» l5.

Nous possédons ainsi les deux critères -étroitement liés l'un à l'autre-
qui déterminent la façon dont Hartmut Gese comprend la «sagesse» :

• la connexion entre l'agir et sa rétribution (le «Tun-Ergehen-Zusammen-
hang») ;

• l'évaluation «optimiste» du monde en tant qu'ordre (la «Welt als Ordnung»).

En partant de ces deux critères, il est évident que Qohéleth ne rentre plus
guère dans cette définition de la «sagesse» : ce livre est loin d'être «optimiste»
et le t/yA'-fonctionnement de la connexion entre l'agir et la rétribution y est

constamment souligné. Aussi sommes-nous tentés de parler d'une «crise de la

sagesse».
Mais Qohéleth n'est pas la seule œuvre littéraire qui n'entre pas dans la

définition que Hartmut Gese propose de la «sagesse». Ce vétérotestamentaire
de Tübingen l'a d'ailleurs lui-même constaté et a réfléchi à ce problème. Il
mentionne notamment des textes de l'Egypte ancienne et de Sumer, mais les

interprète comme s'ils reflétaient un mode de pensée qui se situerait encore
avant la découverte du «Tun-Ergehen-Zusammenhang». Hartmut Gese est

formel sur ce point : l'hypothèse d'une telle connexion entre l'agir et sa

rétribution n'est pas une structure de pensée «originelle», «pré-logique» 16,

mais une «découverte» qui est liée à un certain moment historique, non
préhistorique l7, qui présuppose une certaine élévation culturelle 18.

Retenons ceci : selon cette perspective, la «sagesse» serait un bien culturel

(«Kulturgut»), découvert et développé à un moment donné, mais qui pouvait
être mis en cause et tomber en «crise» à un autre moment. Chez Hartmut Gese,
la «sagesse» est ainsi placée dans un schéma évolutif ; ce qui n'entre pas dans

sa définition de «sagesse» est situé aux abords, dans un avant ou un après, et

ce qui - d'un point de vue chronologique - ne se laisse pas sans autre exclure,
mais appartient à la même période que la «sagesse», est qualifié de «survival»
d'une époque révolue ly. Il faudra être conscient de cette composante, en fin
de compte évolutionniste, de la définition que Hartmut Gese propose de la

«sagesse» ; à mon avis, son importance n'est pas à sous-estimer.

Outre cette exclusion temporelle d'un bon nombre de textes de la littérature
sapientiale, Hartmut Gese applique encore un deuxième critère pour pouvoir
maintenir la validité de sa définition de la «sagesse» : pour des raisons

14 Cf., par exemple, ibid., p. 2 («ursprünglich 'optimistische' Weisheit»), p. 3

(«'optimistische' Weisheit»).
15 Ainsi le titre de sa partie II.a : «Die Welt als Ordnung» ; ibid., p. 33.
16 Ibid., p. 43; cf. p. 44: «...zeigt, wie wenig ursprünglich die Erkenntnis des Tun-

Ergehen-Zusammenhanges ist».
17 «bestimmter historischer - nicht prähistorischer - Zeitpunkt» ; ibid., p. 44.
18 «eine gewisse kulturelle Höhe» ; ibid.
19 Ibid., p. 44.



DE LA «CRISE DE LA SAGESSE» A LA «SAGESSE DE LA CRISE» 119

formelles relatives au genre littéraire, il pense devoir exclure certains textes
de la littérature sapientiale proprement dite : des textes sapientiaux de
l'ancienne Egypte et de Mésopotamie sont ainsi classés dans le domaine de

l'incantation ou de la magie 20 - ou attribués à la sphère du culte en raison
du «genre du paradigme de l'exaucement de la plainte» 2I. Selon Hartmut Gese,
la «sagesse», au sens initial, a son «Sitz im Leben» dans l'instruction, par
exemple dans la «maison des tablettes» («edubba») du monde sumérien ; c'est
ici que se situerait le lieu de la découverte du rapport entre le comportement
de l'homme et son destin 22 - c'est ici qu'elle aurait été enseignée et transes

mise
Par là, nous avons un autre critère encore pour la définition de la «sagesse»

selon Hartmut Gese :

• l'«école» comme lieu de la découverte de la connexion entre l'agir et sa

rétribution.

En partant ainsi des écoles comme porteuses exclusives d'une «sagesse»

primitive, il est naturellement justifié de lier le mode de pensée sapiential à

un certain stade de culture, comme le fait Hartmut Gese 24. Avant le développement

d'écoles, il ne peut donc pas y avoir de «sagesse» ; et lorsque la

doctrine de l'ordre («Ordnungslehre»25) de ces écoles est mise en question,
la «sagesse» tout entière tombe en crise.

Ici se révèlent donc des prémisses qui demandent à être nommées très

clairement dans le cadre d'une discussion sur la «sagesse» et sa «crise».
Hartmut Gese localise la pensée sapientiale dans le milieu d'une élite s'exerçant

dans la lecture, l'écriture, la tradition et l'interprétation. Et il suffit de

penser aux centaines de signes d'écriture qu'un élève devait apprendre dans

la «maison des tablettes» sumérienne, pour que le caractère «élitaire» de ce

milieu d'école devienne immédiatement imaginable et concret.
Qu'en est-il maintenant de ces prémisses? Peuvent-elles revendiquer quelque

plausibilité?

20 Ibid., p. 43-44.
21 Cf. surtout ibid., p. 63-66, particulièrement clair à la p. 69 : «Die Gattung des

Klageerhörungsparadigmas aber wird man schwerlich zur Weisheitsliteratur rechnen
können [...]. Diese Beobachtung wird für die Einordnung des biblischen Hiobbuches
von Bedeutung sein».

22 Cf. le titre de sa partie II.c (ibid., p. 66) : «Das edubba als Ort der Erkenntnis
des Tun-Ergehen-Zusammenhanges».

23 «gelehrt und tradiert» ; ibid., p. 68.
24 Cf. ci-dessus avec la note 18 («eine gewisse kulturelle Höhe voraussetzt»),
25 Ibid., p. 67 (en reprenant ce terme de W. von Soden, «Leistung und Grenze

sumerischer und babylonischer Wissenschaft», Die Welt als Geschichte 2 [1936|,
p. 422).



120 MARTIN ROSE

Questionnement concernant la compréhension de la sagesse de H. Gese

Il s'est clairement manifesté que la compréhension de la sagesse est, chez

Hartmut Gese, fondamentalement ancrée dans l'idée du «Tun-Ergehen-Zusam-
menhang». Je rappelle sa thèse, à savoir que la découverte de cette connexion
entre l'agir et sa rétribution serait «constitutive» pour l'enseignement sapiential

26. Il faut cependant dire ici que cette manière de saisir un rapport entre
le comportement et le destin n'est aucunement une spécificité de la pensée et
du milieu sapientiaux ; pas plus que le terme de «Tun-Ergehen-Zusammen-
hang» n'a été au départ forgé pour la sagesse seulement. Sous une forme
comparable, cette catégorie de pensée se rencontre également dans le domaine
du droit et de la jurisprudence, dans le culte et sa pratique sacrificielle ainsi

que dans certains autres contextes 27. Gerhard von Rad écrit sans équivoque :

«Cette conception n'était [...] en aucune manière spécifiquement 'sapienti-
ale'» ; elle était profondément «ancrée dans la pensée» et «existait comme telle
depuis longtemps, avant d'être formulée didactiquement par les sages». Ce

modèle d'un «Tun-Ergehen-Zusammenhang» n'est d'ailleurs pas exclusivement

israélite ou oriental, mais constitue - ainsi Gerhard von Rad - une
«conception universellement répandue d'une force active, régulière, immanente, du

mal aussi bien que du bien» - reposant sur la «conviction que tout acte, mauvais

ou bon, libère une énergie qui tôt ou tard réagit sur son auteur» 28.

Je suis d'avis que la spécificité de la sagesse devrait être cherchée ailleurs

que dans le principe de la connexion entre le comportement et le destin. Ou,

pour le dire de façon plus prudente : cette connexion seule ne suffit pas pour
définir les particularités du point de départ de la pensée sapientiale.

Il faut aussi émettre des réserves considérables sur le deuxième point de

la compréhension de la sagesse chez Hartmut Gese. Il ne fait aucun doute que
la pensée sapientiale a trouvé un développement particulier dans le contexte
des écoles, mais dans la recherche actuelle, on constate majoritairement la
tendance à attribuer au domaine pre-scolaire, pré-littéraire et pre-élitaire une

importance considérable, lorsqu'il s'agit de définir la «sagesse».
Prenons par exemple la tradition sapientiale sumérienne. Ce matériel

sapiential ne nous est pas transmis autrement que par différentes fixations par

26 Cf. ci-dessus avec la note 11 (H. Gese, ibid., p. 45).
27 Cf., par exemple, K. Koch, «Gibt es ein Vergeltungsdogma im Alten

Testament?», Zeitschrift für Theologie und Kirche 52 (1955), p. 1-42.
28 Israël et la sagesse, Genève, Labor et Fides, 1971, p. 51 ; selon l'original

allemand : «...auch Israel hatte an den weltweit verbreiteten Vorstellungen von einer
immanent gesetzlichen Wirkkraft des Bösen ebenso wie des Guten teil. Es war der
Überzeugung, daß von jeder bösen oder guten Tat eine Bewegung ausgelöst wurde, die über
kurz oder lang auch auf den Täter zurückwirkte. [...] Diese Vorstellung war aber
keineswegs spezifisch 'weisheitlich' ; sie stand als solche längst fest, ehe sie von den
Weisen lehrhaft formuliert wurde» (Weisheit in Israel, Neukirchen, Neukirchener Verlag,

1970, p. 171).



DE LA «CRISE DE LA SAGESSE» A LA «SAGESSE DE LA CRISE» 121

écrit telles qu'elles furent pratiquées dans les écoles (edubba en sumérien) :

sous la forme de collections officielles et pratiquement «canoniques» ou de

manuscrits d'élèves et de textes d'exercice isolés. Ainsi, comme documents
les plus anciens de la sagesse, nous ne possédons donc rien d'autre que des

textes d'école. On peut cependant démontrer que ces textes se reportent à un
matériel de tradition pré-scolaire et ejrfra-scolaire, voire : que les couches les

plus anciennes dans ces textes ne laissent encore rien transparaître du milieu
spécifique des écoles. Le sumérologue de Copenhague, Bendt Alster, l'a à mon
avis prouvé de façon convaincante à l'exemple du document «L'enseignement
de Suruppak» qu'il a examiné sous l'angle de l'histoire de la tradition et de

la rédaction 29. On possède une base d'argumentation solide et sûre lorsqu'on
peut comparer différentes versions d'un même texte. Cela est effectivement
le cas pour «L'enseignement de Suruppak» : nous possédons d'une part une
version du XIXe/XVIIIc siècle - que Bendt Alster appelle la «classical version»
(dans le langage des biblistes, on dirait : la forme «canonique») - puis d'autre

part une version pré-canonique (dans la terminologie de Bendt Alster : «archaic

version»), qui se trouve dans un texte d'Abu-Salabikh du XXVP/XXVe siècle

30. Bendt Alster retrace très soigneusement le processus rédactionnel et

interprétatif qui s'est déroulé durant le passage de la forme la plus ancienne
à la forme «classique» de cet «Enseignement de Suruppak» :

The development of the poem involves the inclusion of new material and a

reorganization of some elements which acquire a much more emphatic position by
functioning as a contrast to something else31.

Par rapport à une telle comparaison de documents écrits, qui s'appuie sur
la critique textuelle et sur l'histoire des rédactions, la question relative à

l'histoire des traditions, donc celle des formes pré-littéraires, est évidemment
beaucoup plus hypothétique. Cependant, avec Bendt Alster, je suis d'avis qu'il
est légitime d'appliquer aussi à la tradition pré-littéraire le processus observé

au niveau littéraire. Bendt Alster constate au sujet de l'environnement premier
de la sagesse sumérienne : «most Sumerian proverbs [...] find their origin in
agricultural life» 32. «Especially in illiterate societies the proverbs represent the

wisdom [...] of the old, and as such they can be used as authoritative arguments
in disputes» 33. Mais, déjà dans les collections sumériennes les plus anciennes

qui nous soient parvenues, cet environnement premier des sentences sapientiales
est parfois abandonné ; à cet égard, Bendt Alster écrit de façon significative :

29 The Instructions of Suruppak. A Sumerian Proverb Collection, Kpbenhavn,
Akademisk Forlag, 1974 ; Studies in Sumerian Proverbs, K0benhavn, Akademisk
Forlag, 1975.

30 Studies in Sumerian Proverbs, p. 15.
31 Ibid., p. 156.
i2 Ibid., p. 13.
33 Ibid., p. 12.



122 MARTIN ROSE

[...] some collections include a number of sayings which mainly deal with the
advantages of scribal profession in contrast to other trades. These can hardly be
considered genuine proverbs [...]. They are rather literary creations made by the
scribes, presumably in the patterns of already existing proverbs 34.

Également parmi les chercheurs vétérotestamentaires, ce milieu pré-littéraire

et pré-scolaire de la «sagesse» est étudié avec un intérêt grandissant.
Notamment par rapport au terme central qui désigne ce domaine dans la langue
hébraïque - à savoir CDn -, on souligne de plus en plus son ancrage solide dans

le champ de la maîtrise des tâches pratiques de la vie. Je me contente ici de

citer mes deux collègues à Genève et Lausanne. Albert de Pury écrit :

Le terme hébreu hokmâh. que nous traduisons généralement par «sagesse», désigne
d'abord la capacité de l'homme, innée ou acquise, de maîtriser certaines techniques
concrètes ou de résoudre certains problèmes immédiats. Le sens premier de hokmâh
pourrait donc être rendu par «habileté» ou «expertise artisanale»35.

Thomas Römer se prononce dans le même sens :

En hébreu, la racine des mots que l'on traduit par sage, sagesse a d'abord un sens
tout à fait pratique, voire utilitaire. Ainsi un ouvrier capable est appelé sage
(Ex 36.8) [...1 On le voit, la sagesse évoque l'idée d'un savoir-faire, la capacité
d'affronter et de maîtriser les tâches concrètes de la vie quotidienne. Le sage est

quelqu'un qui possède ce savoir-faire. Et n'importe qui peut, à cet égard, être sage 36.

Ces remarques d'Albert de Pury et de Thomas Römer me paraissent
significatives d'une tendance de la recherche vétérotestamentaire qui souligne

- avec raison - l'enracinement bien plus profond de la sagesse et qui ne se

contente pas de sa forme élaborée dans les écoles. Que cette définition
«pratique» et même «technique» de la sagesse comporte le risque de tomber dans

l'extrême inverse- j'aurai l'occasion d'y revenir ultérieurement. Mais la
définition exclusivement scolaire de la sagesse par Hartmut Gese peut en tout
cas être rejetée comme étant trop unilatérale.

La même chose vaut pour le dernier critère, celui de l'orientation
«optimiste» de la sagesse. Je peux de nouveau renvoyer aux analyses de «L'enseignement

de Suruppak» faites par Bendt Alster : déjà la version d'Abu-Salabikh
du IIP millénaire est marquée par une structure qui juxtapose la prétendue
attente «optimiste» d'une vie réussie et une vision «pessimiste» du caractère

éphémère de tous les biens terrestres. Bendt Alster écrit : «the mention of
earthly goods is followed up by a memento mori» 37. Et cette structure est

maintenue dans toutes les versions de «L'enseignement de Suruppak».

34 Ibid.. p. 13.
35 «Sagesse et révélation dans l'Ancien Testament». RThPh 109 (1977). p. 3.
36 La sagesse dans l'Ancien Testament. Proverbes, Job. Qohéleth. Aubonne.

Moulin, 1991. p. 3-4.
37 Studies in Sumerian Proverbs, p. 69.



DE LA «CRISE DE LA SAGESSE» A LA «SAGESSE DE LA CRISE» 123

Vouloir définir la pensée «sapientiale» à partir d'une estimation
«optimiste» du fonctionnement de l'ordre du monde, comme le font Hartmut Gese

et quelques autres, me paraît être un procédé beaucoup trop superficiel.
D'ailleurs nous n'obtiendrons par là, d'aucune façon, une spécificité de la

sagesse ; un point de vue «optimiste» fait également partie des bases des

anciennes structures narratives - par exemple : normalement, une histoire
archaïque se termine par la victoire du Bien et la défaite du Mal.

Mais qu'est-ce donc que la «sagesse»? Essai de définition

Hartmut Gese ne m'a servi que d'exemple pour une compréhension
largement répandue de la «sagesse» ; il a dû faire office de cible, parce qu'il a

été le premier à avoir utilisé l'expression «crise de la sagesse». Je ne veux pas
maintenant critiquer les autres, mais me proposer moi-même comme une cible
en présentant à mon tour une définition de la «sagesse».

Je suis d'avis qu'habituellement la définition de la «sagesse» se fait bien

trop souvent à partir de critères relatifs au contenu : «Tun-Ergehen-Zusam-
menhang», optimisme, proverbes, savoir scolaire, etc.. - ou maintenant aussi :

maximes de la vie agricole 38, techniques concrètes du domaine professionnel,
réussite de la vie dans le quotidien, etc. Tout cela constitue, certes, des questions

et des thèmes abordés dans la littérature sapientiale, mais cela ne fait pas

encore la spécificité de la sagesse. Il me semble que la «sagesse» n'est pas
en premier lieu marquée par des contenus - ni par ceux qui sont hautement
élitaires. intellectuels et philosophiques, ni par ceux qui sont profondément
banals et terre-à-terre. J'aimerais plutôt définir la spécificité de la sagesse par
un certain procédé, par une certaine démarche réfléchie. Elle se déroule à mon
avis chaque fois en trois étapes : [1] observer, [21 réfléchir et [3] juger. Ces

trois étapes forment la structure de base pour ma définition de la «sagesse».

La sagesse s'inscrit dans les expériences concrètes et quotidiennes sur
lesquelles elle réfléchit, et elle poursuit cette réflexion jusqu'à ce point
où elle ose formuler des postulats pour la réussite de la vie humaine
et pour la réalisation d'un ordre global du monde.

J'aimerais dans la suite commenter brièvement cette définition. - Le fait
de commencer par les «expériences» ne me paraît pas insignifiant ; vous
constatez tout de suite que je me démarque de Hartmut Gese qui fait commencer
sa «sagesse» dans l'apprentissage scolaire. Je me sens beaucoup plus proche de

Gerhard von Rad dont le livre intitulé «Israël et la sagesse» commence ainsi :

Cf. ci-dessus avec la note 32 (B. Alster, Studies, p. 13).



124 MARTIN ROSE

Nul ne vivrait un seul jour sans de sensibles désagréments, s'il ne pouvait se laisser
diriger par une vaste connaissance empirique. Ce savoir tiré de l'expérience lui
enseigne [...] 39.

Cette connaissance empirique («Erfahrungswissen») est discutée de façon
détaillée dans le paragraphe introductif du livre. Je suis conscient que
F «Erfahrungswissen» chez Gerhard von Rad n'est pas simplement identique
aux «expériences» dont je parle dans ma définition. Je préfère ne pas
commencer par des éléments transmis et prédonnés dont cet «Erfahrungswissen»
est déjà constitué ; la «sagesse» n'est pas simplement la transmission de

traditions, mais un état d'esprit qui ne veut transmettre que ce qui est vérifié ici
et maintenant par l'expérience. Dans un sens analogue, Gerhard von Rad écrit

que I'«Erfahrungswissen» doit toujours à nouveau être jaugé à l'aide des

expériences, qu'il doit sans cesse être corrigé («muss immer wieder
durchgereinigt werden»)40. Ce processus d'une «Durchreinigung» (d'une
«vérification», d'une «révision») constante de ce qui est transmis constitue le

propre de la sagesse. La réception de ce qui est transmis s'exprime dans le
verbe «écouter», et la «Durchreinigung» des choses transmises s'opère par le
«voir» et l'«observer» individuels 41. À côté de l'autorité de la tradition se place

pour ainsi dire l'«autorité» de l'expérience qui observe.

«Voir» et «observer» ne suffisent cependant pas encore pour examiner si

la tradition se vérifie : ce qui est observé doit encore être «réfléchi». C'est la
deuxième étape dans la démarche sapientiale : ce qui est perçu, est contrôlé

moyennant la «ratio», «rationalisé». C'est ce que cherchent à exprimer mes
deux termes «réfléchir» et «poursuivre la réflexion». Ce qui est perçu par les

sens, notamment ce qui est aperçu par l'œil, doit être vérifié de façon «rationnelle»

pour lui donner le poids nécessaire, s'il doit entrer en discussion, voire
en concurrence avec l'autorité de la tradition.

Cette réflexion doit finalement conduire au point où sont «formulés des

postulats». Je veux dire par là que la «sagesse» ne consiste pas dans le fait
de «découvrir» un «Tun-Ergehen-Zusammenhang» (comme le veut Hartmut
Gese), mais dans celui de «postuler» un ordre qui s'inscrit dans la ligne de

ce qui est observé et réfléchi. «Postuler» implique le franchissement d'une
frontière - acte que l'on peut qualifier de différentes façons : on peut parler
d'une abstraction, d'une généralisation, voire d'un «transcender». L'observation

isolée, le «cas» particulier ou Inexpérience» particulière sont intégrés dans

39 Israël et la sagesse (cf. ci-dessus note 28), p. 9 ; «Kein Mensch würde auch nur
einen Tag leben können, ohne empfindlichen Schaden zu nehmen, wenn er sich nicht
von einem ausgebreiteten Erfahrungswissen steuern lassen könnte» (Weisheit in Israel,
p. 13).

40 Israël et la sagesse, p. 9 ; Weisheit in Israel, p. 13.
41 Cf. H.-J. Kraus, «Hören und Sehen in der althebräischen Tradition» (1966),

réimpr. in Biblisch-theologische Aufsätze, Neukirchen, Neukirchener Verlag, 1972,
p. 84-101.



DE LA «CRISE DE LA SAGESSE» A LA «SAGESSE DE LA CRISE» 125

un cadre plus large ; le moi individuel qui a observé et réfléchi offre à une
communauté plus large un résultat, une conclusion qui veut être une «autorité»
dont la validité doit dépasser le cadre individuel. Sans une telle «autorité», il
n'y a pas de sagesse ; la «sagesse» est l'offre d'une «perspective d'ordre» dont
émane une autorité. La «sagesse» n'est ainsi en aucun cas simplement le

résumé d'expériences ou la codification de diverses sentences empiriques ; il
est indispensable de «transcender» ce qui est quotidien, contingent et occasionnel.

Il va de soi que ces «postulats» sont uniquement persuasifs et pour ainsi
dire valables tant qu'ils sont étayés par des observations et réflexions adéquates.

Ainsi le cercle se referme : les postulats sont renvoyés aux observations
et expériences, toujours nouvelles.

Cette compréhension de la «sagesse» telle que je viens de l'esquisser exige
encore deux précisions de principe.

1) L'alternance permanente de connaissances empiriques et de corrections
fait fondamentalement partie de l'humain. Le cercle porteur de la «sagesse»
était d'abord la famille et le clan. Il est reconnu depuis longtemps qu'il ne s'agit
pas d'un hasard si les sentences sapientiales bibliques par exemple - et cela
même dans leur forme écrite, donc dans la forme conforme aux règles d'école -
présupposent le point de vue d'un père qui s'adresse à son fils : «Écoute, mon
fils...!» Dans ce cadre, le «sage» ne peut être personne d'autre que 1'«ancien»

qui est arrivé au terme du processus empirique permanent et qui transmet
maintenant, avant la mort, son «postulat» de l'ordre vital comme un testament

pour la génération suivante. Ainsi ce n'est pas non plus un hasard si Moïse

proclame la Tora, régulatrice de la vie, juste avant de mourir ; d'ailleurs, le

texte biblique souligne expressément que la capacité d'observation de Moïse
ne s'était encore en rien affaiblie («ses yeux ne s'étaient pas encore ternis»)
et que sa «sève de vie» (peut-être sa «fraîcheur intellectuelle») ne s'était pas

encore «enfuie» (Dt 34,7). Dans le récit de la mort de Moïse, la parole du

testament est, de plus, accompagnée d'un acte symbolique : Moïse pose les

mains sur Josué, suite à quoi celui-ci est rempli «de l'esprit de sagesse» (34,9).
Ce texte du Deutéronome souligne à sa façon que la «sagesse» ne peut pas
se passer du postulat autorisé d'un ordre.

Ce récit biblique montre en même temps comment des noms (Moïse!) se

dégagent progressivement du fonctionnement anonyme, familial et clanique de

la «sagesse». Au départ, il s'agit peut-être encore de noms plutôt légendaires

qu'historiques - comme par exemple dans l'enseignement sumérien, quand un

«Suruppak» enseigne son fils «Ziusudra» qui, comme on le sait, apparaît

également comme le héros de la tradition sumérienne du déluge. Un développement

analogue s'observe notamment pour les noms mentionnés dans les

doctrines sapientiales de l'ancienne Egypte. Au cours du processus, il arrive
de plus en plus fréquemment que le nom désigne un «ego» individuel 42 qui

42 Cf. P. Hoffken, «Das EGO des Weisen. Subjektivieningsprozesse in der

Weisheitsliteratur», Theologische Zeitschrift 41 (1985), p. 121-135.



126 MARTIN ROSE

se profile dans l'observation et l'établissement de postulats. L'autorité d'un
nom particulier doit renforcer le poids de ce qui est postulé ; la pluralité des

noms et leur ancrage historique grandissant empêchent, par contre, d'accorder
à cette autorité une valeur absolue. La reprise de l'observation et de la réflexion

- donc le processus de vérification et de correction - reste ainsi ouverte.
2) Ce caractère ouvert du processus sapiential interdit aussi de parler de

façon trop globale d'un «optimisme» de la sagesse. L'ordre postulé contient
sans aucun doute un élément «optimiste», mais ce serait une erreur de le

généraliser pour l'ensemble du processus de la sagesse. La «sagesse» est
incontestablement liée à l'expérience, et on sait bien que les expériences dans

le monde sont depuis toujours loin d'être exclusivement positives et sources
d'«optimisme». Au niveau de l'observation et de la réflexion, la sagesse doit
percevoir les expériences dans toute leur étendue ; c'est seulement au moment
du postulat que s'exprime une position de base qui part du fait que les forces

régulatrices du monde peuvent être plus fortes et plus importantes que les

forces du désordre et que la vie peut l'emporter sur la mort. Le postulat positif
ou «optimiste» peut, à un moment donné, prendre des dimensions plus grandes
(parce que la vie expérimentée fonctionne généralement bien), et à un autre

moment, se réduire à un minimum, voire s'inverser en un postulat négatif
(lorsque les expériences négatives dominent la pensée et la réflexion en
général). La pensée spécifiquement sapientiale ne dépend pas d'un contenu
«optimiste» (par exemple celui d'un «Tun-Ergehen-Zusammenhang» qui
fonctionne), mais elle dépend de la volonté de jauger des conceptions d'ordre
transmises à l'aune de l'expérience afin d'en dégager des perspectives et

postulats pour une génération future, qui devra à son tour les vérifier par
l'expérience. La «sagesse», c'est l'alternance ouverte et engagée de postulats
et d'expériences, d'expériences et de postulats - et le contenu précis de cette
alternance dépend du contexte empirique concerné.

Zocfila - essai de comparaison

Ma définition de la «sagesse» est-elle seulement valable pour le domaine
de l'ancien Israël et de l'Ancien Orient ou puis-je supposer des phénomènes
et développements analogues dans le monde grec? Avec cette question, je
prends maintenant le risque de m'aventurer dans un domaine dont je ne possède
qu'une connaissance limitée43.

Zocpia ne désigne pas seulement 1'«érudition» intellectuelle, du moins pas
dans les attestations les plus anciennes de la littérature grecque. Des termes
dérivés de cette racine linguistique peuvent tout aussi bien être employés pour
parler, par exemple, d'un maître architecte, d'un chef de guerre, d'un conduc-

43 Cf., par exemple, aussi W. Gent, «Der Begriff des Weisen. Eine historisch-kritische
Untersuchung», Zeitschrift für Philosophische Forschung 20 (1966), p. 77-117.



DE LA «CRISE DE LA SAGESSE» A LA «SAGESSE DE LA CRISE» 127

teur de char ou d'un orfèvre 44. Cet usage fait penser à l'«expertise artisanale»

qu'Albert de Pury avait évoquée concernant le terme hébreu correspondant
neon (hâkmâh)45. Mais ni dans l'un, ni dans l'autre des cas, cette définition
orientée à un «savoir-faire» artisanal n'est suffisante. Le savoir-faire
professionnel ne suffit pas pour qualifier chaque artisan ou praticien de ooepôç ou
de cdü (hakam). Il faut qu'à cela s'ajoute une caractéristique essentielle : le

pouvoir-faire doit être «exceptionnel» 46, il doit être sensiblement au-dessus de

ce qui se fait dans la «vie quotidienne»47. Sans le «franchissement d'une
limite» quej'ai évoqué tout à l'heure, on ne peut pas non plus avoir une sagesse
pratique, ni une oocpla, ni une nmn. Un savoir-faire pratique ne devient oocpla

qu'au moment où il n'est plus seulement expliqué par ce qui est observable

ou rationnel, mais lorsqu'il a besoin du postulat d'un «plus» pour l'expliquer,
par exemple d'une transcendance. Dans notre propre langue, nous en trouvons
un écho quand nous parlons de la «génialité» d'un artiste : il est inspiré par
un «génie» ou «reçoit le baiser de la Muse». Le «plus» renvoie au-delà de la

sphère humaine, il est donné par une divinité : kcitci ôaîpova, dit le poète grec
Pindare 48.

Ce contexte artisanal de oocpla et de nmn met toutefois clairement en garde
contre la tentation de réduire l'expérimentable et l'expérience trop rapidement
à une simple occupation spirituelle et intellectuelle. Il est vrai que certaines

professions finirent effectivement par prédominer dans les cultures orientale
et grecque et qu'elles réalisèrent de façon particulière voire unique le jeu de

la cohabitation entre l'expérience et l'intuition. Dans le monde oriental, ce

furent les scribes - en tant que responsables du «soin du texte» (de la «Text-

Pflege») et du «soin du sens» (de la «Sinn-Pflege»)49 - qui se comprirent
comme des D'DDn par excellence ; ils devenaient ainsi les maîtres et se servaient
de la formule transmise de l'enseignement sapiential «Ecoute, mon fils...» pour
s'adresser à leurs élèves. Dans le monde grec, c'est le 0"0<f>icrrf|S' qui
revendiquait le soin de donner à la oocpla un accomplissement saillant. Bien que
divisés sur le contenu de leur enseignement, les sophistes avaient en commun

44 B. Snell, «Die Ausdrücke für den Begriff des Wissens in der vorplatonischen
Philosophie (crocia, yvépx\, avveaiç, ioTopia, pdönpa, émcrrn,pr|)» (PhU 29), Berlin,
Weidmann, 1924, p. 5-7 ; cf. U. Wilckens, art. ejoepia, in Theologisches Wörterbuch zum
Neuen Testament VII (1964), p. 468. Pour les significations de aocjxa dans l'œuvre de

Platon cf., par exemple, A. F. Lossev, «Über die Bedeutung des Terminus ooe^ia bei
Platon», Meander 22 (1967), p. 340-347 (p. 346 : «überwiegend praktische und nicht
nur praktische, sondern auch technische Tätigkeit des Menschen»).

45 Cf. ci-dessus avec la note 35.
46 «außergewöhnlich» ; U. Wilckens, op. cit., p. 467.
47 Cf. ci-dessus avec la note 36 (Th. Römer).
48 Fragm. 61,216.
49 Cf. J. Assmann, Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung und politische

Identität in frühen Hochkulturen, München, CH. Beck, 1992, 19972, p. 88. 276, 299.



128 MARTIN ROSE

de se définir avant tout comme des enseignants 50, comme ceux qui forment
et instruisent les hommes : TraiSeùeiv avOpurrrous'51. En premier lieu, l'homme
doit apprendre à manier ses xpAYaTa, les «expériences» qu'il fait en tant

qu'individu 52. Dans ce contexte on peut citer la phrase célèbre de Protagoras
(env. 492-410)53, le sophiste le plus ancien, dont les œuvres nous sont accessibles

à travers quelques fragments : TravTiuv xpilM-o-Tuv pxTpov èoriv dvopuTros

- «l'homme est le maître de toutes ses expériences»54. Ce qui est expérimentable
n'est accessible qu'à travers les sensations Crrctpà toc alaoriaeis"55) ; les

alcrfJfjaeis-, quant à elles, sont à comprendre comme un processus d'échange
(ou comme une «relation»56) entre la réceptivité de l'homme et sa réaction
aux impressions perçues. Prenons par exemple les termes «voir» et «observer»

: ils désignent d'une part le processus de la réceptivité de l'œil, mais
d'autre part aussi notre capacité de «reconnaître» quelque chose, notre «cog-
noscibilité des choses»57.

Celui qui souligne de la sorte «l'expérimentable», les xpripoLra (les
expériences dans leur sens large 58), doit également se confronter à la contradiction
se manifestant dans les expériences que l'on peut faire. Il est tout à fait probable

que Protagoras se situe dans la tradition du Staaoç Xo-yoç selon laquelle la

50 À ce sujet cf., par exemple, G. E. R. Lloyd, The Revolution of Wisdom. Studies
in the Claims and Practice ofAncient Greek Science, Berkeley-Los Angeles-London :

University of California Press, 1987, p. 83 sq. : «Zo<f>[a and the Sophistic Debate».
51 Platon, Prot., 317B. Cf., par exemple, G. B. Kerferd et H. Flashar, «Die

Sophistik», in H. Flashar (éd.), Sophistik ¦ Sokrates ¦ Sokratik ¦ Mathematik ¦ Medizin,
Basel, Schwabe & Co, 1998, p. 3 : «Die Sophisten [...] pflegten [...] Bildung im weitesten

Sinne».
52 Cf. M. Untersteiner, Les sophistes (1967), seconde édition revue et notablement

augmentée, 1.1, Paris, J. Vrin, 1993, p. 14 : «'expériences' de ce que l'homme éprouve
en tant qu'individu» ; G. B. Kerferd et H. Flashar, op. cit., p. 19 : «Die sophistische
Hinwendung zur menschlichen Erfahrungswelt als dem Gegenstand ihres vorzüglichen
Interesses».

53 Cf. M. Untersteiner, op. cit., p. 15-26 (chapitre premier : «Examen de la vie de

Protagoras») ; cf. G. B. Kerferd et H. Flashar, op. cit., p. 28-30.
54 M. Untersteiner, op. cit., p. 73 ; cf. aussi p. 119-139 : «La proposition de

Protagoras». Cf. B. Huss, «Der Homo-Mensura-Satz des Protagoras. Ein Forschungsbericht»,

Gymnasium 103 (1996), p. 229-257.
55 M. Untersteiner, op. cit., p. 77.
56 Cf. aussi la discussion au sujet des xpf|PaTa : Par exemple, B. Huss, op. cit.,

p. 240 : «Die xpijpaTo: als 'TrpdypaTa, olç XPf)Tcû ti?'», c'est-à-dire : «[...] wonach
ein xpfjpo: erst durch eine Relation, in die der Mensch zu ihm tritt, recht eigentlich zu
einem xprjpo wird» ; p. 254-255 : XPPPa est «alles, womit der Mensch zu tun bekommt
(XpfjaOai), was für ihn 'der Fall wird' und so 'der Fall ist'».

57 M. Untersteiner, op. cit., p. 19.
58 Ibid., p. 120 : «le terme xpflpaTa comprend tout ce à quoi l'homme se trouve

confronté, du sensible à l'intelligible, de l'événement comme réalité advenue à

l'événement dans son devenir». Pour la discussion de l'interprétation («tutte quelle
'esperienze'») qu'a donnée Mario Untersteiner au terme xpn.paTa, cf. surtout le
«Forschungsbericht» de B. Huss (op. cit., p. 238) et ses remarques conclusives (p. 255) : «die
Tatsache, daß etwas für mich der Fall ist, impliziert auch das wie dieser Erfahrung».



DE LA «CRISE DE LA SAGESSE» A LA «SAGESSE DE LA CRISE» 129

réalité ne peut être rendue que par des énoncés antithétiques 59. Mais il ne reste

justement pas fixé sur l'idée de la contradiction de l'expérimentable, mais

risque une thèse qui - dépassant perception et réflexion - postule une unité par
rapport à la contradiction : il s'agit de l'homme en tant que péTpov, en tant

que celui qui doit ordonner et ainsi «maîtriser» («dominare») F expérimentable ^.
Par sa nature même, un tel ordre orienté vers l'homme conduit sans cesse

du «postulat» à la vérification moyennant des expériences ; il conduit du

pÉTpoy (au singulier) aux xpijpaTa (au pluriel). Ce qui se reflète ici est à mon
avis comparable à ce que j'ai décrit comme le processus même d'une démarche

sapientiale : de l'expérience au postulat et du postulat à sa «Durchreinigung»
(à sa «correction») moyennant l'expérience. Ce n'est pas un hasard si la

conception de Protagoras fait penser au TrdvTa pei d'Heraclite, c'est-à-dire à

l'idée du processus continu61. Or, bien entendu, ni chez Heraclite, ni chez

Protagoras, il ne s'agit d'un relativisme total, mais en fin de compte de l'unité
qui constitue le fondement de toute pluralité 62 - bien que cette «unité» ne soit,
à nouveau, rien d'autre qu'une donnée «postulée», un «postulat».

Les «sophistes», les enseignants de la oocpla, se sont progressivement
discrédités en ce qu'ils sont devenus de plus en plus des maîtres de la rhétorique
seulement, des enseignants de l'éloquence ; et en raison des remarques
discriminatoires de Platon et d'Aristote 63, il devint plus tard pratiquement impos-

59 À ce sujet cf. M. Untersteiner, op. cit., p. 45 sq.
60 Ibid., p. 126: «Pour Protagoras donc, pÉTpov est cette maîtrise de l'expérience

qui peut conférer la possibilité du connaître» ; pour la discussion de ce terme,
cf. B. Hutter, op. cit., p. 243-247 : «Was bedeutet péTpoi;?» (p. 245 : «dominato dalle
esperienze della vita»).

61 M. Untersteiner, op. cit., p. 76-78.
62 Ibid., p. 76 : «ce qui caractérise particulièrement Heraclite, ce n'est pas tant

d'avoir découvert le devenir, la perpétuelle et multiple transformation des choses, que
d'avoir signalé l'unité qui subsiste dans la multiplicité». Cf. G. S. Kirk, J. E. Raven,
M. Schofield, Les philosophes présocratiques. Une histoire critique avec un choix de

textes, Fribourg (Suisse)/Paris, Editions universitaires/Cerf, 1995, p. 215, au sujet du ev

f aotfjov : «la sagesse réside dans la compréhension du fonctionnement du monde -ce
qui implique de toute façon la compréhension du Logos divin» (ibid., note 22) ; «La
sagesse [...] réside dans la compréhension du Logos, la structure semblable ou élément
commun de l'aménagement des choses, par lequel se réalise le pÉTpoi' ou mesure. Celle-
ci garantit que le changement ne soit pas source d'une pluralité incohérente et chaotique»
(ibid., p. 216) ; cf. aussi M. Stemich Huber (Heraklit. Der Werdegang des Weisen,

Amsterdam-Philadelphia, B. R. Grüner, 1996) qui met l'accent sur l'importance de «tò
ao4>óv» dans la pensée d'Heraclite : «das Eine Weise [...], die Grundlage aller
Wirklichkeit schlechthin» (p. 146 ; cf. p. 40, 82 note 160, etc.).

63 G. Romeyer Dherbey, dans sa préface à l'œuvre de Mario Untersteiner, ibid.,
p. I : «Les sophistes furent sans doute, après Platon et Aristote, plus insultés que connus.
L'insulte est bien commode : elle évite la peine de réfléchir et de connaître» ;

cf. A. Assmann («Was ist Weisheit? Wegmarken in einem weiten Feld», in
A. Assmann [éd.], Weisheit. Archäologie der literarischen Kommunikation III, München,
Wilhelm Fink, 1991, p. 20) : «... von Piaton und Aristoteles in ein 'zweitausendjähriges
Grab des Vergessens' gestürzt».



130 MARTIN ROSE

sible d'employer la désignation aocpionjs' dans un quelconque sens positif.
Mais la préoccupation fondamentale de ces «enseignants de la oocpla», à savoir

l'importance capitale de l'observation et de l'expérience, fut reprise par un
autre milieu et s'associa avec un autre nom : celui des «OKeiTTiKOi», des

«sceptiques». Suivant la signification de base du verbe aKOTréiu/aKéiTTopai, un
oxeiTTiKÓs' est celui qui «observe», «regarde avec soin autour de soi» M

; il est

comme un gardien qui -du haut d'un poste d'observation, d'une o~Komà -
observe («épie») et vérifie ce qui se passe dans le monde. C'est dans ce sens

que Diogene Laërce (IIP siècle après J.-C.) définit la philosophie sceptique
comme celle qui «observe et recommence à observer», qui reste constamment
dans un état d'observation et de vérification 65. Aussi qualifie-t-il cette philosophie

non seulement de aKeTTTiKij, mais aussi de C^ttitikt) - donc comme celle
qui est perpétuellement en train de chercher, d'examiner et d'explorer 66. Cette
attitude qui consiste à observer et à examiner peut devenir tellement
prédominante que le but de la oocpla - à savoir le postulat d'une orientation de la
vie - se trouve relégué à l'arrière-plan. L'eTTOxfp la suspension du jugement,
est en effet régulièrement mise en avant en tant que spécificité de la philosophie
sceptique. Je suppose toutefois que ce critère ne nous fournit pas une définition
du point de départ de cette orientation philosophique au sens d'une description
historique de ses débuts et de ses premières préoccupations principales,
mais qu'il s'agit plutôt d'une caractérisation faite rétrospectivement67. Tout

d'abord, ces philosophes étaient des «observateurs», ceux qui examinaient de

manière critique et réfléchissaient ; donc aKeTmKoi au sens positif d'une
attitude fondamentale de recherche constructive. Nous savons, bien sûr, que
le terme oxernTKOs', de même que celui de aocpicrrfjs', a reçu des connotations
de plus en plus négatives - de sorte que les lexiques nous apprennent qu'un
sceptique est quelqu'un de «méfiant», quelqu'un qui «doute», comparable
(selon le Petit Robert 68) à l'homme «incrédule» et «irréligieux».

Par opposition, je proposerais de chercher le caractère propre du point de

départ «sceptique» dans ['«observation» et 1'«examination» (F«observation

64 Cf. Liddell-Scott, Greek English Lexicon (1843), Oxford, Clarendon Press,
1961, p. 1606-1607 : «look about carefully, spy».

65 Diogene Laërce, Vie, doctrines et sentences des philosophes illustres (fie pi ßiuv
ôoypdTtov Kaî àiTo<J>9eypàTMv tuv èv <£>iAoaocJ>LaL eù8oKipr|CTdvTwv) IX, 62, 70.

66 Cf. aussi L. Couloubaritsis, «La problématique sceptique d'un impensé :

'H ZKEMZ», in A.-J. Voelke (éd.), Le scepticisme antique. Perspectives historiques
et systématiques (Cahiers de la Revue de théologie et de philosophie, vol. 15), Genève-
Lausanne-Neuchâtel, 1990, p. 9-28, surtout p. 13 sq.

67 Cf., par exemple, W. Görler, «Älterer Pyrrhonismus. Jüngere Akademie. An-
tiochos aus Askalon», in H. Flashar (éd.), Die Philosophie der Antike, t. I : Die
hellenistische Philosophie, Basel, Schwabe & Co., 1994, p. 745 : «der Terminus èTroxfl
begegnet bei Pyrrhon noch nicht [...] ; vielleicht ist er von der Stoa oder von Arkesilaos
geprägt worden».

68 Dictionnaire alphabétique et analogique, Paris, 1984, p. 1776.



DE LA «CRISE DE LA SAGESSE» A LA «SAGESSE DE LA CRISE» 131

examinatrice») ; tout le reste ne me paraît être qu'une conséquence, voire une
réduction secondaire, pour ainsi dire une simplification.

Pour terminer, j'aimerais revenir au livre biblique de Qohéleth.

Qohéleth - la sagesse de la crise («Weisheit der Krise»)

En premier lieu, soulignons que Qohéleth est également un tel «observateur»,

quelqu'un qui examine de façon «critique». Le verbe le plus fréquemment

employé dans ce livre n'est autre que ran (râ'âh), «voir», «observer».
Je suis d'avis que, jusqu'à présent, la recherche exégétique n'a pas suffisamment

tenu compte de l'importance de ce verbe pour le programme du livre de

Qohéleth 69. Déjà du point de vue statistique, nous avons ici une particularité
qui dépasse largement la norme de l'usage. Quantitativement, le livre de

Qohéleth ne représente que 0,99 % de l'ensemble du corpus vétérotestamentaire

70
; partant de ce pourcentage, on pourrait s'attendre à environ

13 attestations du verbe ran dans le livre de Qohéleth, mais de fait, c'est-à-
dire avec ses 47 occurrences 7I, on arrive largement au-dessus du triple de la

moyenne statistique. De tels rapports numériques sont un indice non négligeable.

À cela s'ajoute encore une donnée bien plus importante : dans le livre de

Qohéleth, le verbe ran figure à plusieurs reprises à la place qui lui revient dans

un processus d'argumentation typiquement sapientiale, à savoir à la première
place, celle de l'expérience fondée sur l'observation.

Et ce qui est ici valable pour le début de l'argumentation sapientiale, l'est
tout autant pour l'ensemble de la démarche sapientiale : Qohéleth n'est rien
d'autre qu'un exemple par excellence de l'argumentation sapientiale. Je

rappelle ma définition présentée au départ avec ses trois étapes dans la démarche

sapientiale : [1J observer, [2] réfléchir et [3] juger. C'est exactement cette

69 M. V. Fox (Qohélet and his contradictions [JSOT.SS 71], Sheffield, Sheffield
Academic Press, 1989, p. 151-154), par exemple, ne le mentionne pas du tout parmi
les «key words» du livre ; une exception remarquable est l'article d'A. Schoors, «The
Verb Tto in the Book of Qohéleth», in A. A. Diesel et al. (éds), «Jedes Ding hat seine
Zeit...». Studien zur israelitischen und altorientalischen Weisheit. Diethelm Michel zum
65. Geburtstag, Berlin-New York, de Gruyter, 1996, p. 227-241 ; cf. aussi «Words
Typical of Qohélet», in A. Schoors (éd.), Qohélet in the Context of Wisdom, Leuven,
University Press/Peeters, 1998, p. 26-33.

70 «Statistischer Anhang», in E. Jenni, Cl. Westermann, Theologisches
Handwörterbuch zum Alten Testament, vol. II, München/Zürich, Chr. Kaiser/Theologischer
Verlag, 1976, p. 539 et 540.

71 Cf., par exemple, les concordances (A. Even-Shoshan, p. 1041-1047 ; G. Lisowsky,

p. 1289-1299 ; par contre, J.-J. Lavoie (La pensée du Qohélet. Étude exégétique et
intertextuelle, Montréal, Fides, 1992, p. 288) donne le chiffre de 50 qui comprend
probablement encore les substantifs ntOD (6,9 ; 11,9) et mm (5,10) formés à partir de

la même racine linguistique.



132 MARTIN ROSE

même structure en trois étapes que j'ai pu constater de manière répétée dans

le livre de Qohéleth - et c'est selon cette structure que se déroule l'argumentation

sapientiale.

Structure du procédé argumentatif

1) Le premier pas est celui de la perception sensorielle (saisir par les

sens), celui de l'observation : on se fixe la tâche d'observer quelque
chose qui comporte une certaine régularité (par exemple, ran ;

saisir par le sens du regard).
2) Le deuxième pas est celui de l'appréhension (saisir par l'esprit),

celui de la compréhension : on mène à bien l'observation : c'est
l'intériorisation de ce qui a été perçu (par exemple, z\b jra ;

appréhender de façon noético-rationnelle).
3) Le troisième pas - qui fait suite à l'observation et à la réflexion

(compréhension) - est celui du jugement, du discernement, de l'opinion,

de la sentence : on formule la leçon que l'on en tire (2T :
exprimer l'aboutissement de la recherche).

Lorsqu'on définit la spécificité de la sagesse non pas à partir d'un critère
de contenu, mais qu'on la cherche du côté d'une certaine démarche

argumentative, alors, le livre de Qohéleth ne peut pas être considéré comme
un document de la «crise de la sagesse» ; bien au contraire : dans son noyau,
il constitue un exemple parfait de l'argumentation sapientiale. Dans mon
analyse exégétique du livre de Qohéleth - que je ne peux présenter ici en

détail 72 - J'ai entrepris de démontrer l'existence de cette triple démarche dans

les différentes étapes argumentatives.
Il existe cependant une petite variante qui me paraît significative. On ne

la constate pas dans l'ensemble des démarches argumentatives de Qohéleth,
mais seulement dans la dernière qui fait aussi office de conclusion finale. On

y retrouve d'abord les mots-clés des deux premières étapes, ran et nb ]ra (8,9) :

«tout ceci je l'ai observé (ran)» ; puis «j'ai réfléchi à tout cela (2b ]ra : j'y ai

concentré toute ma pensée)... ». Mais après ces deux mots-clés de l'observation
(ran) et de la réflexion (2b |ro), Qohéleth n'enchaîne pas avec l'habituel vt
(«je reconnais») ; ici, dans sa conclusion, dans la dernière décision personnelle,
il n'est plus question d'une rationalité ou d'un jugement rationnel, mais d'une

72 Cf. ma monographie Rien de nouveau. Nouvelles approches du livre de Qohéleth qui
paraîtra prochainement dans la série «Orbis Biblicus et Orientalis», vol. 168, Fribourg
(SuisseVGöttingen, UniversitätsverlagA^andenhoeck & Ruprecht, 1999. Provisoirement, je
peux signaler la description présentée dans mon article : «Qohéleth, le Maître. Compréhension

de l'univers et compréhension de soi», Variations herméneutiques 3 (1995), p. 3-22.



DE LA «CRISE DE LA SAGESSE» A LA «SAGESSE DE LA CRISE» 133

prise de position engagée (v. 15) : «moi, maintenant, je fais l'éloge (nato) de
la joie : car il n'y a rien dans la vie humaine qui rende vraiment heureux et

qui procure satisfaction (2)0 - si ce n'est de manger, de boire et de se réjouir.
C'est cela qui doit marquer l'existence humaine - et cela surtout dans l'activité
incessante durant les jours de la vie que Dieu donne à l'homme sur terre.»

Ce renoncement soudain et ultime à une conclusion rationnelle me rappelle
quelque peu l'èTroxf| des sceptiques grecs. Mais il est évident que ce n'est pas
pleinement comparable. Chez Qohéleth, il ne s'agit en aucun cas d'une èttoxf\,
au sens d'une dcpacnct 73 - donc d'un mutisme qui n'ose ni postuler, ni réfuter
quoi que ce soit 74. Qohéleth ose, au contraire, dire un dernier mot, mais il
signale clairement que celui-ci se situe à un tout autre niveau que les conclusions

précédentes : il ne s'agit pas de la «découverte» de «l'ultime», de sa

«reconnaissance» (BT), mais d'une prise de position enthousiaste en faveur de

la vie - «je fais l'éloge de la joie» - où nous retrouvons le verbe nnö qui
s'emploie généralement pour la louange de Dieu. Il ne s'agit pas de remplacer
Dieu par un «hymne à la joie» («Freude, schöner Götterfunken, Tochter aus

Elysium»), mais de fait, on assiste à un essai de décrire Dieu autrement que
comme celui qui donne la victoire nationale, qui sauve et libère, qui fait des

miracles ou comme celui qui est le destinataire de sacrifices et de cultes, etc.

Qohéleth le désigne simplement comme celui qui donne l'essentiel de ce que
nous possédons en tant qu'êtres humains : des jours de vie. Et lorsque ces jours
perdurent, permettant à l'être humain «de manger, de boire et de se réjouir»

- et aussi longtemps qu'ils perdurent, nous devons l'exprimer de façon
reconnaissante et joyeuse : «Je rends éloge à la joie».

Ce qui est dit ici de Dieu paraît bien maigre comparé aux grandes
confessions d'Israël. Mais que pouvait-on encore dire de ce Dieu qui n'avait sauvé
ni Israël, ni Juda du désastre national, qui avait laissé détruire son temple à

Jérusalem, qui avait livré le roi, son oint, son messie, à la puissance ennemie
des Babyloniens et qui avait conduit son peuple dans l'exil et dans l'esclavage?
Ici émerge le thème du «Dieu caché», du «deus absconditus», et même après
l'exil babylonien, il n'y a pas de renouveau resplendissant, ni aucune
manifestation puissante de ce Dieu. Ce fut l'époque de la crise fondamentale, d'une
crise qui dura plusieurs générations et qui toucha tous les domaines de la vie

- y compris culte et théologie. À cette époque de la crise fondamentale, un

Qohéleth essaie de garder l'héritage de la sagesse et celui de la réflexion sur
Dieu. Lorsqu'il pose le premier principe du procédé sapiential, à savoir le

principe conventionnel et neutre du voir et de l'observation (ran), il sait qu'il
n'a rien à dire de Dieu ; par ce processus de l'observation, Dieu ne se laisse

73 C'est ainsi que la philosophie sceptique se trouve caractérisée par Aristoclès de

Messene (Ier siècle av. J.-C? ; Ier siècle apr. J.-C?) cité par Eusèbe de Cesaree
(Préparation évangélique, XIV 18, 1-4) ; cf. W. Gorler, op. cit. (cf. ci-dessus note 67),

p. 743-745 : «Verzicht auf 'Meinung' und sprachliche Äusserung (skeptische 'Formeln',
à4>aaia)».

74 Cf. Sextus Empiricus, Hypotyposes pyrrhoniennes I 10 ; 31-35.



134 MARTIN ROSE

pas saisir. En ce qui concerne la deuxième démarche, celle de la réflexion,
Qohéleth peut certes constater que nous pouvons penser Dieu et l'éternité
(3,11) : «Dieu a mis l'éternité (nb'ii) dans leur pensée». Il y a là quelque chose
de divin en l'homme, quelque chose de l'éternité de Dieu. Ou, pour le dire

en termes modernes : il y a quelque chose de «transcendant» en l'homme ; dans

la pensée, l'homme franchit les limites de l'espace et du temps. Mais de ce

qui est transcendant, nous ne pouvons pas faire une réalité ; Dieu et l'éternité
restent une hypothèse de notre pensée. À l'égard de Dieu, même toutes les

pensées du monde ne conduiront jamais à un savoir et à un saisir au sens de

BT. Or, malgré la reconnaissance de toutes ces limites de l'existence humaine,
la «sagesse de la crise» de Qohéleth ne i'-arcete justement pas à cette négativité,
mais vise un énoncé positif - que voici : si nous voulons parler de la vie et
de Dieu (et Qohéleth le veut!), nous ne pouvons pas le faire à l'aide de la ratio,
mais seulement à travers le nna, la louange, Y«ajflrmatio» engagée. Avec un

engagement honnête et neutre, la «sagesse de la crise» de Qohéleth s'est frayée
un chemin jusqu'à la donnée positive qui se laisse encore énoncer et postuler
de façon responsable après l'observation et la réflexion dans cette situation
de crise : il s'agit de la joie de vivre comme force qui peut être plus puissante

que toute crise et tout «non-sens».


	De la "crise de la sagesse" à la "sagesse de la crise"

