
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 49 (1999)

Heft: 2: Situer Qohéleth : regards croisés sur un livre biblique

Artikel: Éditorial : rêvons un brin...

Autor: Rose, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-650495

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-650495
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 131 (1999), P. 97-102

Editorial

RÊVONS UN BRIN...

Martin Rose

Dans un rêve, je me voyais assis, en compagnie de plusieurs collègues,
femmes et hommes, réunis autour d'une grande table ronde - oui, elle était
vraiment ronde! Ils avaient des lunettes intellectuelles, des cravates professorales,

des calvities cérébrales ou d'autres signes caractéristiques. Devant nous,
sur la table, nous avions posé quelques livres, des feuilles déjà remplies de

phrases ou encore vides, un crayon ou un stylographe doré ; une collègue était

justement en train d'ouvrir son portable. Encore plus varié, le caractère

expressif des visages attirait toute mon attention : un regard plutôt grec chez l'un,
un clin d'œil oriental chez l'autre, des yeux grands ouverts pour un troisième
et ainsi de suite. C'était plus difficile, par contre, de saisir l'aspect authentique
des yeux du collègue qui portait des lunettes légèrement teintées. Peu importe,
toutes et tous ne semblaient attendre qu'une chose : se concentrer pour bien
savoir observer et écouter - observer et écouter les autres. Un silence créatif
planait dans la salle, mais personne ne s'empressait d'être cet «autre» qui, le

premier, exposerait et s'exposerait, qui ferait l'ex-égèse (e^fjynais') de sa

rencontre avec l'héritage de l'humanité.
Abruptement, je me réveillai : «Rêveur! La réalité est différente. N'as-tu

pas encore saisi qu'aujourd'hui, l'important est ailleurs? Dire, propager,
publier, produire... chacun pour son propre compte!» Cultiver un dialogue de

sourds-avec des moyens de communication toujours plus performants!
Non. J'aimerais garder une apparence de rêveur : imaginer un dialogue

académique qui, surtout, souhaite apprendre avant de faire apprendre. C'est
dans cette perspective que j'ai préparé le troisième cycle en Ancien Testament

que, durant le semestre d'été 1998, j'ai été appelé à réaliser pour les quatre
Facultés de théologie de la Suisse romande ; je l'ai placé sous le thème général :

«Pai observé - j'ai considéré - j'ai retenu»... Avant toute autre démarche :

«observer»1. Les trois termes constituent les trois paliers successifs d'un
processus argumentatif structurant le livre de Qohéleth (ou Ecclesiaste)2. Mais

1

Mars-juin 1998 : «"J'ai observé -j'ai considéré -j'ai retenu" (Qohéleth).
Transmission et interprétation en Israël à l'aube de la canonisation des textes de la tradition».

2 Le livre biblique commence, en 1,1, par la suscription «Paroles de Qohéleth, fils
de David, roi à Jérusalem», et son titre dans la Bible hébraïque est en conséquence
«Qohéleth». La tradition a interprété ce nom au sens d'une épithète ou d'un nom



98 MARTIN ROSE

le troisième cycle ne visait pas à enfermer les jeunes chercheurs dans le
domaine de spécialisation qui, ces dernières années, s'est formé autour des

problèmes qohélethiens. Ce livre sapiential de la Bible ne fonctionnait que
comme un «catalyseur», pour poser des questions fondamentales (méthodologiques,

herméneutiques, théologiques, etc.) analogues dans d'autres champs
de recherche, surtout ceux que labouraient les diplômants et les doctorants qui
participaient à ce troisième cycle. Expérience assez décevante : nombreux sont
les participants qui ont jugé cette démarche comme une relative perte de temps
et qui ont eu le sentiment de ne pas pouvoir suffisamment en profiter pour leurs

propres travaux de recherche. Le veau d'or de la haute spécialisation (dans des

secteurs toujours plus restreints) vous présente ses compliments.
Le troisième cycle s'est achevé par une journée d'étude que j'ai mise sur

pied pour la «Société suisse pour l'étude du Proche-Orient ancien» (SSPOA).
D'un caractère interdisciplinaire, comptant parmi ses membres des archéologues,

des assyriologues, des égyptologues et des vétérotestamentaires, la
SSPOA a montré, pour l'occasion, une ouverture sur une autre interdisciplinarité,

différente de celle qu'elle pratique régulièrement : sur la philosophie
grecque 3. Qohéleth oblige. Car depuis plus de deux cents ans, la recherche

(biblique et philosophique) a poursuivi la piste d'un débat de l'auteur du livre
de Qohéleth avec la philosophie grecque4. On l'a volontiers qualifié d'«épi-
curien» et de «stoïcien». S'y sont ajoutées les appellations de «cynique» et de

«sceptique», comme si l'on voulait compléter le parcours des comparaisons de

Qohéleth avec les écoles grecques. Aucune de ces mises en rapport ne peut
vraiment prétendre être convaincante, et c'est pourquoi il n'est pas étonnant que
quelques biblistes aient rejeté en bloc toute idée d'une discussion critique de

Qohéleth avec la philosophie grecque 5. Au cours de ce siècle toutefois, une
tendance majoritaire s'est dessinée pour ne plus chercher à prouver des liens avec

l'une ou l'autre école philosophique précise, avec des auteurs particuliers ou des

œuvres définies, mais pour admettre que la pensée grecque n'a été connue par
l'auteur du livre de Qohéleth que sous sa forme de philosophie populaire 6.

commun d'office et l'a dérivé de la racine ^p [qahall, «assembler», «rassembler» : le
«Rassem-bleur» (dans la LXX :

' EKKXrioiaoTfis').
3 Journée d'étude du 13 juin 1998 : «Qohéleth - Sagesse juive et philosophie grecque».
4 Comme premier nom, on mentionne régulièrement celui de G. Zirkel

(Untersuchungen über den Prediger nebst kritischen und philologischen Bemerkungen, Würzburg,

1792).
5 Mentionnons, de l'époque de la première grande discussion de cette question, par

exemple, les noms de F. Delitzsch (Hoheslied und Koheleth, Leipzig, Dörffling und
Franke, 1875), E. Renan {L'Ecclesiaste, Paris, Calmann-Lévy, 1882) et V. Zapletai. (Das
Buch Kohèlet, Fribourg, Universitäts-Buchhandlung, 1905 ; surtout le paragraphe 6 : «Die
vermeintlichen Einflüsse der griechischen Philosophie im Buche Kohelet»).

6 Cette tendance de la recherche a atteint un point culminant, et de manière
impressionnante, dans la thèse de doctorat de R. Braun, Kohelet und die frUhhellenistische
Popularphilosophie, Berlin-New York, Walter de Gruyter, 1973.



EDITORIAL 99

Après une recherche par trop enthousiaste d'éléments textuels communs
qui seraient les preuves d'un dialogue, le temps est venu de la modération, voire
de la déception ou de la désillusion. C'est l'heure du bilan. Pour stimuler
l'échange sur ce dernier à l'occasion de la journée d'étude de la SSPOA, j'ai
mis à la disposition des deux autres conférenciers les photocopies d'un
manuscrit qui sera publié prochainement. La discussion fut engagée, elle se

concentra très rapidement sur quelques points vraiment fondamentaux. Restons

pourtant honnêtes : comparé à toutes les tâches qui restent encore à accomplir,
le résultat du dialogue doit être qualifié d'embryonnaire seulement. Mais tout
de même, il y avait là quelque chose qui pourra encore germer. Se comprendre
l'un l'autre n'est pas toujours l'affaire d'une première ex-position. La
compréhension ne sera possible qu'à la condition d'une sensibilité pour les
différents présupposés méthodologiques, herméneutiques et idéologiques. La
spécialisation dans les disciplines académiques a produit des développements
qui, parfois, rendent difficile la découverte d'un terrain d'entente commun, par
exemple, pour lancer un dialogue entre philosophes et exégètes ; mais même

parmi les seuls vétérotestamentaires, la compréhension mutuelle n'est pas
toujours garantie, si l'un donne la préférence à une lecture «synchronique» et

que l'autre adhère à une interprétation «diachronique». L'éloignement créé par
la haute spécialisation devrait être contrebalancé par la volonté de trouver des

approches convergentes.
Meilleure volonté et quelques réalisations dialogiques : j'ai rêvé un peu,

j'ai beaucoup appris. On aurait pu en rester là avec l'expérience du troisième
cycle et de la journée d'étude. Cependant, la demande a été très fermement
faite de voir quelques contributions publiées. J'en ai retenu cinq pour le présent
cahier «Situer Qohéleth...», et je vais brièvement présenter leurs auteurs.

En premier lieu, le lecteur trouvera les considérations de Jonathan Barnes
(professeur à l'Université de Genève, Département de philosophie) :

«L'Ecclesiaste et le scepticisme grec». Ainsi, le cadre dialogique le plus important,
me semble-t-il, est d'emblée mis en place, ou dit autrement : d'emblée on
insiste sur cette interdisciplinarité qui est l'élément le plus remarquable,
caractéristique dans les recherches sur Qohéleth en général 7, tout comme elle
constituait le pivot sur lequel reposait la journée d'étude de la SSPOA. En la

personne de Jonathan Barnes, l'invitation était adressée à un eminent
chercheur, auteur de plusieurs publications sur le scepticisme 8 et enseignant réputé.

7 Cela ne concerne pas seulement les 200 dernières années des études sur Qohéleth
(cf., ci-dessus, les notes 4 à 6), mais aussi le projet de recherche soutenu par le FNSRS
que nous avons pu réaliser ensemble, mon collègue Daniel Schulthess, professeur
d'Histoire de la philosophie à l'Université de Neuchâtel, et moi : «Le scepticisme
éthique : recherche sur l'influence de la philosophie grecque sur la théologie juive entre
le Ve et le IIe siècle avant J.-C».

8 Mentionnons, par exemple, The Modes of Scepticism. Ancient Texts and Modern
Interpretations (rédigé en collaboration avec Julia Annas), Cambridge, Cambridge
University Press, 1985 ; «Diogene Laercio e il Pirronismo», Elenchos 1 (1986), p. 383-



100 MARTIN ROSE

Il examine les possibilités de «situer Qohéleth» par rapport au scepticisme grec,
et son verdict final est net : «L'Ecclesiaste ne connaissait pas la philosophie
grecque, il n'était pas philosophe.»

Qu'était-il alors Dans ma réponse, deuxième intervention dans le cadre
de la journée d'étude, j'ai émis la thèse qu'il fallait tout de même considérer
Qohéleth comme un «philosophe», certes, non pas au sens d'une définition
aristotélicienne, mais en un sens qui s'oriente aux racines de la «philosophie»

et à ses significations étymologiques (cpiXo-CTotpîa). Appeler Qohéleth
un «sage» (otkJxjç, mn [hâkam]) semble plus modeste et plus correct. Pourtant,
même cette «sagesse» de Qohéleth est assez largement mise en question par
les exégètes qui reconnaissent dans ses paroles plutôt une «crise de la sagesse»,
une forme dépravée de la sagesse authentique. «Situer Qohéleth» par rapport
à la sagesse (mésopotamienne, israélite, grecque) - voilà le but de ma démarche

interdisciplinaire, peut-être trop audacieuse.
Dans le domaine des recherches sur Qohéleth, Thomas Krüger (Faculté de

théologie de l'Université de Zurich) est sans doute le chercheur le plus
compétent parmi les théologiens en Suisse. Il a consacré sa thèse d'habilitation à

ce livre 9, a publié plusieurs articles à son sujet10 et est actuellement en train
d'en achever un commentaire ". Dans l'exposé repris pour ce volume, il s'était
fixé pour tâche de «situer Qohéleth» dans le contexte de la littérature juive des

IIIe et IIe siècles avant J.-C. De manière extraordinairement bien documentée,
Thomas Krüger donne une idée de la situation dialogique qu'il faut supposer
pour cet auteur biblique, soit dans une tendance de démarcation, soit dans le

partage des idées comparables. Tout isolement de ce livre serait faux, et il serait

interdit de lui attribuer seulement une place marginale dans le canon biblique
ou de l'en exclure complètement, comme de tout temps certaines tendances

théologiques l'avaient volontiers souhaité.
De cette évocation du canon biblique, le lecteur n'aura aucun problème à

passer directement à la contribution d'Albert de Pury (Faculté autonome de

théologie protestante de l'Université de Genève) qui tient à «situer Qohéleth»
au sein du processus qui, successivement, a conduit à un établissement

«canonique», normatif, de certains écrits du patrimoine littéraire du judaïsme.
Albert de Pury avait entrepris des recherches sur cette question, qu'il était invité

427 ; «La 5iacf>Qjvi.a pyrrhonienne», in A.-J. Voelke (éd.), Le scepticisme antique,
perspectives historiques et systématiques. Actes du Colloque international sur le
scepticisme antique, Université de Lausanne, Ier-3 juin 1988 (Cahiers de la RThPh, 15),
1990, p. 97-106 ; The Toils of Scepticism, Cambridge, Cambridge University Press,
1990 ; Outlines of Scepticism. Sextus Empiricus (traduit par J. Annas et J. Barnes),
Cambridge, University Press, 1994.

9 Theologische Gegenwartsdeutung im Koheleth-Buch, München, 1990.
10 La plupart sont maintenant facilement accessibles, dans son recueil Kritische

Weisheit. Studien zur weisheitlichen Traditionskritik im Alten Testament, Zürich, Pano-

Verlag, 1997.
11 The Book of Qohélet, qui paraîtra, probablement en 2000, dans les «Hermeneia

Series» (Philadelphia, Augsburg Fortress Press).



EDITORIAL 101

à présenter, le 1er août 1997, dans le cadre du Colloquium Biblicum Lovaniense

organisé sous le titre «Qohélet in the Context of Wisdom». Il les a reprises

pour le troisième cycle (séance du 12 juin 1998), les a affinées et élargies. À
première vue, il semble exagéré de dire que «Qohéleth est le 'père' de la Bible
hébraïque», mais l'argumentation très nuancée de l'exègète de Genève rendra

difficile un rejet trop rapide et facile de cette idée provocante.
La dernière étape du parcours engagé par ce volume pour «situer Qohéleth»

dans des contextes très différents, se réalisera sous l'égide d'Eberhard Bons

(Faculté de théologie catholique de l'Université de Strasbourg). Sa bibliographie

compte déjà plusieurs titres sur Qohéleth, portant autant sur des problèmes
philologiques très particuliers n que sur l'histoire de son interprétation dans

l'exégèse juive et chrétienne l3. De ce dernier champ de recherche, il a présenté

aux participants du troisième cycle (séance du 15 mai 1998) trois types d'exégèse

qui attestent des précompréhensions théologiques facilement identifiables.

Pourtant, Eberhard Bons ne se borne pas à évoquer les présupposés qui
déterminaient l'exégèse des textes de Qohéleth au cours de l'histoire de son

interprétation ; il nous invite finalement à «situer Qohéleth» également dans

notre exégèse, dans ses présupposés et dans ses intentionnalités.
Toutes ces tentatives de «situer Qohéleth» se sont réalisées en Suisse

romande (à Fribourg, à Genève, à Lausanne et à Neuchâtel), mais une seule

personne parmi les cinq conférenciers est originaire de cette partie de la Suisse.

Merci à la communauté universitaire de ces régions francophones de nous avoir
accueillis comme invité, hôte ou collègue! Merci à toutes celles et à tous ceux
qui ont investi un temps considérable pour la traduction française de telle
contribution ou pour l'amélioration grammaticale et stylistique de telle autre !14

Merci au Fonds de publications de l'Université de Neuchâtel qui, grâce à un
subside notable, a permis de réunir ces cinq textes dans un seul volume! Merci
à la «Société auxiliaire de la Faculté de théologie de l'Université de Genève»

qui a elle aussi aidé à financer cette entreprise. Merci à toutes celles et à tous

ceux qui partagent mes rêves et mes réalités.

12 Cf., par exemple, «äiddä w=äiddöt : Überlegungen zum Verständnis eines Hapax-
legomenons», Biblische Notizen 36 (1987), p. 12-16.

13 Cf., par exemple, «Das Buch Kohèlet in jüdischer und christlicher Interpretation»

in L. Schwienhorst-Schönberger (éd.), Das Buch Kohelet. Studien zur Struktur,
Geschichte, Rezeption und Theologie, Berlin-New York, Walter de Gruyter, 1997,

p. 327-361.
14 Je dois une très vive gratitude aux membres du comité de rédaction de la Revue

de Théologie et de Philosophie ainsi qu'à ma fille Sonja.



102 MARTIN ROSE

Bibliographie sélective

Quelques publications en français, classées chronologiquement

E. Renan, L'Ecclesiaste traduit de l'Hébreu avec une étude sur l'âge et le
caractère du livre, Paris, Calmann-Lévy, 1882, 1890 3

; réimpr. dans la
série «Retour aux grands textes», vol. 4, Paris, Arléa, 1995.

E. Podechard, L'Ecclesiaste, Paris, Gabalda, 1912.

A. Neher, Notes sur Qohélet (l'Ecclesiaste), Paris, Minuit, 1951 ; réimpr. 1994.

A. Maillot, Qohélet ou l'Ecclesiaste ou La contestation, Paris, Bergers et

Mages, 1971, deuxième édition, complètement revue 1987.

D. Lys, L'Ecclesiaste ou Que vaut la vie? Traduction, introduction générale,
commentaire de 171 à 4,3, Paris, Letouzey et Ané, 1977.

M. A. Eaton, Le livre de l'Ecclesiaste. Introduction et commentaire
(Commentaires Sator), Méry-sur-Oise/Marne-la-Vallée, Sator/Farel, 1989.

Ch. Mopsik, L'Ecclesiaste et son double araméen : Qohélet et son Targoum
(Les Dix Paroles), Lagrasse, Verdier, 1990.

A.-J. Voelke (éd.), Le scepticisme antique. Perspectives historiques et systé¬

matiques. Actes du Colloque International sur le scepticisme antique,
Université de Lausanne, l"-3 juin 1988 (Cahiers de la Revue de Théologie
et de Philosophie 15), Genève-Lausanne-Neuchâtel, 1990.

T. Römer, La sagesse dans l'Ancien Testament (Cahiers bibliques 3), Poliez-
le-Grand, Moulin, 1991.

J.-J. Lavoie, La pensée du Qohélet. Étude exégétique et intertextuelle (Héritage
et projet, vol. 49), Montréal, Fides, 1992.

L.-I. Lemaître de Sacy, L'Ecclesiaste. Traduit de l'hébreu, avec une postface
de Gérard Rabinovitch, Paris, Mille et une Nuits, 1994.

J.-J. Lavoie, Qohélet. Une critique moderne de la Bible (Parole d'actualité 2),

Montréal-Paris, Médiaspaul, 1995.

D. Doré, Qohélet. Le Siracide. Ou l'Ecclesiaste et l'Ecclésiastique (Cahiers
Évangile 91), Paris, Cerf, 1995.

M. Rose, «Qohéleth, le Maître. Compréhension de l'univers et compréhension
de soi», Variations herméneutiques 3 (1995), p. 3-22.

M. Taradach, J. Ferrer, Un Targum de Qohélet. Ms. M-2 de Salamanca.

Editio Princeps. Texte araméen, traduction et commentaire critique (Le
Monde de la Bible, vol. 37), Genève, Labor et Fides, 1998.

D. Lys, Des contresens du bonheur ou l'implacable lucidité de Qohéleth,
Poliez-le-Grand, Moulin, 1998.

M. Rose, Rien de nouveau. Nouvelles approches du livre de Qohéleth (Orbis
Biblicus et Orientalis, vol. 168), Fribourg (Suissej/Göttingen,
Universitätsverlag/Vandenhoeck & Ruprecht, 1999 (à paraître).


	Éditorial : rêvons un brin...

