
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 49 (1999)

Heft: 1

Artikel: Étude critique : une présentation et une mise à l'épreuve du geste
prophétique d'Henry Mottu

Autor: Clivaz, Claire

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-650494

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-650494
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 131 (1999), P. 39-51

ETUDE CRITIQUE

UNE PRÉSENTATION ET UNE MISE À L'ÉPREUVE
DU GESTE PROPHÉTIQUE D'HENRY MOTTU *

Claire Clivaz

Résumé

Cette étude critique présente le contexte et le contenu du Geste prophétique
d'Henry Mottu. Ce dernier souhaite enraciner la pratique protestante des

sacrements dans le prophétisme vétérotestamentaire, tout en faisant place à

la plénitude du geste et à l'incarnation. Cela le conduit èi élargir la catégorie
des sacrements en théologie réformée, et à préférer le terme de «geste
symbolique» à celui de «sacrement». Le présent article procède à l'évaluation et
à la critique de ces propositions.

Préambule

La question des sacrements est plus présente depuis quelque temps dans

les préoccupations du monde théologique réformé francophone. Après le

Pourquoi baptiser? de Pierre Gisel et les deux tomes sur le baptême et la Cène

d'André Gounelle ', c'est par la théologie pratique qu'est proposée une
réflexion sur la «pratique protestante des sacrements». Cette réflexion se déploie
cependant dans plusieurs domaines de la théologie, comme on peut le lire dans

cet énoncé où l'auteur résume son projet : «réenraciner la théologie sacramentelle

protestante dans le terrain biblique qu'elle n'aurait jamais dû abandon-

* Le geste prophétique. Pour une pratique protestante des sacrements (Pratiques.
17), Genève. Labor et Fides. 1998. La mention Le geste, dans le texte et les notes, renvoie
à cette référence.

1

P. Gisel, Pourquoi baptiser?. Genève, Labor et Fides. 1994 : A. Gounelle. Le

baptême. Le débat entre les Eglises. Paris. Les Bergers et Les Mages. 1996 ; Idem, La
Cène, sacrement de la division, Paris, Les Bergers et Les Mages, 1996.

2 Le geste, p. 86.



40 CLAIRE CLIVAZ

Dans ce texte, qui se veut stimulant et qui l'est, on voit défiler : des pointes
anticléricales 3

; des reprises de la tradition chrétienne classique 4
; la répétition

des adages fondateurs du barthisme 5
; l'affirmation d'une théologie forte du

ministère 6
; la conviction de la fin à venir du pédobaptisme 7

; la nécessité du

lien entre le baptême et le Symbole de l'Église, mais le souhait de ne pas

toujours voir répétées les paroles d'institution à la Cène 8. Ce panel d'exemples
forts divers peut surprendre, mais chaque point précité est à apprécier pour lui-
même : en ce qui concerne le pédobaptisme par exemple, l'auteur ne mène

pas tant une attaque en règle qu'un combat pour une ouverture aux Églises

protestantes issues de la Réforme radicale 9. Toutefois ce préambule, qui
plonge d'emblée dans le détail du texte, donne un reflet assez correct - je
crois - de ce que le lecteur peut glaner dans son parcours. Voyons le projet
d'Henry Mottu, et comment ses propositions peuvent être mises à l'épreuve.

I. Présentation de l'ouvrage

1. L'arrière-plan de la problématique

H. Mottu part d'un constat : «Actuellement, c'est à une situation de vide,
beaucoup plus que de superstition, que nous avons affaire. La société
traditionnellement structurée s'effondre. L'Église, à son tour, se déstructure et ce

n'est pas avec une Église forte que nous sommes aux prises, mais avec le point
zéro de l'Église, c'est-à-dire avec une individualisation du croire et donc avec

une solitude croissante des individus. Le système traditionnel d'accompagnement

sacramentel et rituel du christianisme se trouve déstabilisé, non plus par
l'athéisme militant, mais par une anthropologie de l'individu hors histoire» 1().

3 Par exemple, pourquoi ne pas dire «N., sois baptisé...» au lieu de «Je te baptise...»
dans la liturgie baptismale, cf. Le geste, p. 186.

4 Par exemple la mise en valeur de l'enchaînement baptême - eucharistie dans

l'initiation chrétienne, cf. Le geste, p. 188.
5 Cf. par exemple U geste, p. 140, 142, 145, 146, 182, 189.
6 Cf. par exemple Ee geste, p. 215-218 en ce qui concerne l'ordination ; pour le

détail, on remarquera que H. Mottu cite (p. 217, note) le commentaire de Ganoczy sur
Calvin, un commentaire catholique bien connu pour vouloir rapprocher le plus possible
Calvin d'une ecclésiologie classique.

7 Cf. Le geste, p. 180.
8 Cf. Le geste, p. 188 («Hors de l'initiation au Symbole, au mystère que porte

l'Eglise, pas de baptême») et p. 201.
9 Cf. Le geste, p. 189-190, note 29.
10 Le geste, p. 171-172.



LE GESTE PROPHÉTIQUE D'HENRY MOTTU 41

Ce constat n'est pas novateur : Paul Tillich " et Jean Baubérotl2 entre autres

nous l'ont rendu familier ; H. Mottu se sait sur ce point redevable à d'autres.
La question posée est donc celle de l'anthropologie, de cette «anthropologie

de l'individu hors histoire», qui menace de non-sens l'articulation sacramentelle

de la foi chrétienne. L.-M. Chauvet a pris la question à bras-le-corps dans

sa somme Symbole et sacrement13, à présent bien connue et commentée :

l'auteur y déploie une approche du sacramentel au coeur de l'existence, en

partant des données anthropologiques récentes (l'homme advient au sein du

langage et de la culture) et en tournant le dos à l'ontothéologie métaphysique
occidentale comme armature philosophique de la théologie des sacrements ;

il lui préfère une mè-ontologie inscrite dans l'ordre du symbolique 14. Cette
étude se tient assez fortement en amont de l'essai d'H. Mottu, qui à la fois
s'en inspire et s'en méfie. Il en reprend l'importante remise à l'honneur du

lien entre la foi, la corporéité et les sacrements 15 (ou gestes symboliques,
catégorie dont je reparlerai) ; c'est là à mon sens l'un des grands aspects
stimulants de l'ouvrage. Mais l'auteur rejette l'aspect trop fonctionnaliste et

pragmatique 16 de la pensée de Chauvet, et plus globalement ses points
d'ancrage : Pierre Gisel avait déjà rendu attentif aux risques d'un discours culturel
voilant la singularité chrétienne, discours où la catégorie de la sacramentalité
tend à s'étendre à l'ordre humain et à se confondre avec le symbolique 17.

L'angle d'attaque d'Henry Mottu sera donc différent : il choisit de répondre

à l'impasse anthropologique en partant du terreau biblique.

2. Présentation du texte : entre prophétisme et incarnation gestuée

Henry Mottu livre ainsi son projet : «J'aimerais montrer que le sacrement
chrétien a besoin du prophétisme hébreu pour ne pas sombrer dans l'insigni-

11 Pour P. Tillich, il est urgent de dépasser le «personnalisme protestant, coupable
de la désagrégation de la sphère sacramentelle», ce qui conduit «le protestantisme au
bord de l'abîme» ; cf. «Nature et sacrement» in A. Gounelle (éd.), Substance catholique
et principe protestant, Paris/Genève/Québec, Cerf/Labor et Fides/Presses de l'Université

de Laval, 1995, p. 128-129.
12 Cf. Le protestantisme doit-il mourir? La différence protestante dans une France

pluriculturelle, Paris, Seuil, 1988.
13 Symbole et sacrement. Une relecture sacramentelle de l'existence chrétienne,

Paris, Cerf, 1987. Voir aussi Idem, Du symbolique au symbole, Paris, Cerf, 1979.
14 «C'est en défigurant jusqu'à effacer de lui toute altérité, en le réduisant à un non-

visage, à un non-sujet, à un "objet" de dérision (cf. Is 52,14), que les hommes ont fait
de Jésus un mè on (cf. I Co 1,28)», Symbole et sacrement (op. cit.), p. 78-79.

15 Cf. Le geste, p. 15 et 154 sq., par exemple. Pour comparer, cf. par exemple
L. M. Chauvet, Symbole et sacrement (op. cit.), p. 160.

16 Cf. Le geste, p. 140.
17 Cf. P. Gisel, «Du symbolique au symbole ou du symbole au symbolique?

Remarques intempestives», RSR 75/3 (1987), p. 357-369. Notamment p. 360 pour ce point.



42 CLAIRE CLIVAZ

fiance et la pure répétition rituelle. Mais je tiens également à revisiter notre
tradition réformée dans un esprit oecuménique, pour qu'elle prenne au sérieux
la plénitude du geste et d'une Parole portée par notre corps» 18.

Un souci est d'emblée exprimé : éviter au sacrement chrétien «l'insignifiance»,

dans une société qui s'en distancie de plus en plus. Ce souci est honoré

par le point de départ original de l'introduction : les gestes symboliques en

politique 19. La question posée est donc plus celle de la pertinence du
christianisme et de sa confrontation au monde, que celle d'un débat intra-protestant
ou intra-chrétien. Ce souci trouvera un écho et des réponses concrètes dans

la dernière partie de l'ouvrage - «les gestes de l'existence chrétienne» -,
notamment au point 8 : «agir contre les forces du mal» (p. 230-241). On peut
cependant regretter que l'auteur l'abandonne passablement en cours d'ouvrage.

Cet oubli est peut-être provoqué par le recentrage biblique opéré sitôt après
l'introduction : le long chapitre I (près d'un tiers du livre) est consacré aux
actes symboliques des prophètes. C'est dans cette veine importante des

Écritures qu'Henry Mottu souhaite ancrer ses propositions pour une pratique
protestante des sacrements. Tour à tour les gestes de Ahiyya de Silo, d'Osée,
d'Esaïe, de Jérémie, d'Ezéchiel et de Zacharie sont convoqués. Ezéchiel

apparaît notamment comme le plus «sacramentel des prophètes» 20, proposant une
«manducation du livre» (cf. Éz 2, 8-9 et 3, 1-3) et offrant l'image de

«l'inventeur de la cure d'âme» 2I. Le ton est donné : Henry Mottu souhaite explorer
de nouveaux espaces pour nous parler des sacrements.

Quand l'auteur passe au Nouveau Testament (chap. II), il continue à

privilégier la veine prophétique, cette fois-ci au sein des gestes symboliques de

Jésus : parmi ces gestes l'on retrouve l'expulsion des vendeurs du Temple (p.

107), le lavement des pieds (p. 108), mais aussi le baptême de Jésus (p. 96)

et le dernier repas (p. 114). C'est au chapitre III - «la liturgie comme geste

prophétique» - que la pratique fait son entrée, avec la mise en dialogue des

théologies catholique et protestante, après une prise en compte rapide de la

phénoménologie du rite. Le chapitre se conclut par le souhait d'Henry Mottu
d'ouvrir le domaine réformé des sacrements, limité au baptême et à la Cène.

En privilégiant le terme de «geste prophétique», il espère favoriser, à côté des

«actes ecclésiaux d'incarnation» (c'est-à-dire la prédication, le baptême et la

Cène), l'avènement «d'actes pastoraux d'accompagnement»22: l'imposition
des mains, les onctions, l'offrande, la prière rituelle, la bénédiction de l'union
conjugale, le service 23. Sans retomber toutefois dans de nouveaux dogmatis-
mes.

18 Le geste, p. 17.
19 Cf. Le geste, p. 7.
20 Cf. Le geste, p. 44.
21 Cf. U geste, p. 50.
22 Pour ces trois expressions, cf. Le geste, p. 164 sq.
23 Cf. Le geste, p. 165.



LE GESTE PROPHÉTIQUE D'HENRY MOTTU 43

Ces propositions sont reprises et élargies dans le chapitre IV - «les gestes
de l'existence chrétienne» - où se trouvent honorés ce qu'Henry Mottu nomme
«un esprit œcuménique» et «la prise au sérieux de la plénitude du geste et d'une
Parole portée par notre corps» (cf. le projet énoncé ci-dessus). Bien entendu,
ce corps n'est pas seulement celui de l'individu, mais aussi le corps de la
communauté qui a sans cesse besoin d'être guéri (cf. p. 198). Le geste, en

rejoignant le rapport au monde dès la page 230, ne peut que se conclure sur
une ouverture, qui marie la question de la spiritualité non religieuse à celle
de l'attente eschatologique.

IL Mise à Pépreuve théologique et ecclésiologique

Je souhaite à présent mettre à l'épreuve ce projet à travers trois points
critiques, en reprenant la citation rapportée au point 1,2 de cet article 24.

1. La veine prophétique

Prenons tout d'abord la première partie du projet, le retour au prophétisme
hébreu. H. Mottu le travaille principalement au travers des actes prophétiques
vétérotestamentaires qui sont plus instance critique que matrice des sacrements,
selon ce qui est dit p. 68. Mais la veine prophétique sera de fait bel et bien

chargée du double statut de matrice et d'instance critique des sacrements dans

la suite du texte : les gestes des prophètes sont considérés comme «le socle

vétérotestamentaire qui seul enracine et nourrit le sacrement»25 ; l'énoncé est

étendu! Ce double statut de la veine prophétique conduit, on s'en doute, à des

ambiguïtés, voire à des acrobaties : l'auteur, valorisant par exemple la
redécouverte du rite du baiser de paix dans la liturgie de la Cène, se fait un point
d'honneur à relier cette proposition à la veine prophétique. «Le prophétisme,
en effet, n'est pas seulement une attaque contre les rites ; il peut y avoir
prophétisme par la redécouverte d'un rite tombé en désuétude» 2fl

: il y a là
nettement une sur-valorisation de la catégorie «prophétisme», qui finit par être

assimilée à une idée plus ou moins vague de changement, d'imper-manence 27.

Or le prophétisme a une tâche claire de lutte contre le démoniaque et de

principe critique, selon l'esprit tillichien notamment. Pour qu'il puisse remplir
son rôle, il doit impérativement être articulé aux autres veines des Écritures

24 Cf. note 18.
25 Le geste, p. 86.
26 Le geste, p. 202.
27 La notion prend une sérieuse option vers le flou lorsque l'auteur décide d'interpréter

«le signum sacramentalis de Luther par le signum propheticum», cf. Le geste,
p. 162.



44 CLAIRE CLIVAZ

et des traditions judéo-chrétiennes : veines sapientiales, sacerdotales, rituelles
entre autres ; lignes qui ne sont pas à opposer, mais à soumettre perpétuellement

au discernement spirituel 2S. À trop vouloir nourrir et fonder les
sacrements sur le «seul socle» du prophétisme, on risque d'en oublier les

connivences avec la sphère de la nature, de même que les connivences jusque et

y compris de la parole avec la sphère de la nature 29. Cet oubli, l'oubli entre
autres du jeu entre veines prophétiques et rituelles, pourrait vite conduire à ne

plus avoir les moyens de faire face au démoniaque : «le "non" [prophétique]
[...] revêt concrétude et rigueur parce qu'il y a un lieu particulier où le

sacrement se concrétise, où le "non", fondé sur un "oui", reçoit une structure
et une puissance d'action» 30. Henry Mottu, s'il noie quelque peu ce "oui" au

profit d'une notion multifonctionnelle du prophétisme, est toutefois parti à sa

recherche, comme l'indique la deuxième partie de son projet. Celle-ci
s'enchaîne sous forme de rupture avec la première partie : «Mais je tiens également
à revisiter notre tradition réformée dans un esprit oecuménique, pour qu'elle
prenne au sérieux la plénitude du geste et d'une Parole portée par notre corps»
(cf. note 18).

2. Geste symbolique ou sacrement?

Si la première partie du projet s'enracine dans la formation barthienne du

théologien, cette deuxième partie s'inspire davantage des déplacements vécus

et des richesses découvertes tout au long d'un parcours de vie théologique. La
redécouverte d'une «Parole portée par le corps» est marquée par plusieurs
étapes : outre l'impulsion donnée par Chauvet, on sent l'influence d'auteurs
luthériens (Luther, Mélanchthon, Bonhoeffer) - alors que Calvin est finalement

peu cité par l'auteur genevois -, ainsi que l'influence de rencontres marquantes
(avec l'anabaptisme, avec des signes de la liturgie catholique romaine, etc).
Ce parcours conduit Henry Mottu tranquillement mais fermement au choix
d'ouvrir la catégorie des sacrements : aux trois manifestations classiques de

l'ecclésiologie protestante (prédication, baptême et Cène)31, il ajoute divers

«gestes seconds», dont la différence avec les trois autres manifestations ecclésiales

«n'est qu'une différence de degré, non d'essence»32. Que devient dès

lors la notion de sacrement? Avant de baliser les contours de cette question
à laquelle l'auteur ne donne jamais de réponse claire, je m'arrête un instant

pour saluer son audace : Henry Mottu me semble avoir bien raison de dire que
les critères classiques qui ont prévalu au choix de deux sacrements dans la veine

28 Cf. P. Gisel, Pourquoi baptiser? (op. cit.), p. 70.
29 Cf. P. Tillich. «Nature et sacrement» (op. cit.), p. 110.
30 Ibid., p. 127.
31 Cf. par exemple K. Barth, Dogmatique, t. I.l, Genève, Labor et Fides. 1953.

p. 54-55.



LE GESTE PROPHÉTIQUE D'HENRY MOTTU 45

protestante sont sujets à caution, tant en ce qui concerne un «commandement
clair du Christ» comme fondement privilégié qu'en ce qui concerne des liens
exclusifs entre les deux sacrements classiques et «l'ordre de la rédemption» 33.

Et comme il nous est largement rappelé, Calvin et Luther ont bien hésité sur
le nombre des sacrements à retenir! Cette audace du théologien genevois 34

vient enfin octroyer un lieu d'existence théologique aux pratiques liturgiques
qui sont en train de donner un nouveau visage aux cultes réformés : cultes de

bénédiction pour fatigués et chargés, bougies baptismales, etc.
Toutefois il ne suffit pas d'ouvrir, encore faut-il construire, ou tout au

moins délimiter. Et c'est là que manque une prise de position claire : faut-il
dire que tout est sacrement? Certes non pour Henry Mottu qui a tout sauf envie
de voir débarquer le septennaire catholique romain, et qui retombe alors
prestement sur le critère de «la volonté du Christ seul» contre la multiplication des

sacrements 35. Faut-il dire qu'il n'y a plus de sacrement dans la mesure où seul
le Christ est sacrement? C'est la position qu'il semble momentanément adopter,

en liant fortement le mysterion néotestamentaire à sa traduction dans la

Vulgate : sacramentum 36
; dès lors «il n'y a plus de "sacrements" à proprement

parler, mais seulement des gestes symboliques accomplis certes rituellement,
mais prophétiquement au nom [du Christ]» 37. Or dans le reste de son ouvrage,
l'auteur continue d'user abondamment du terme de sacrement38 et de l'authentifier

: ce sont les media salutis de Mélanchton, ou les sacrements - actes de

communication de la Parole de Dieu que la Réforme pense lire chez Augustin
39. On cherchera en vain à savoir si tout geste est symbolique, si tout

sacrement est un geste symbolique, si tout geste symbolique est un acte
sacramentel, etc. De même l'auteur ne donne pas de liste précise des gestes
évoqués : celle mentionnée p. 165 ne correspond pas aux points évoqués au

32 Le geste, p. 165.
33 Cf. Le geste, p. 158.
34 On sent par exemple P. Gisel plus conservateur sur ce point et moins proche de

certaines innovations dans la pratique liturgique réformée, cf. Pourquoi baptiser? (op.
cit.), p. 29-30.

35 Le geste, p. 162. Il y a ici tension entre les p. 158 et 162 d'une part, et un autre

passage de la p. 162 d'autre part.
36 On remarquera que ce passage d'un terme à l'autre, cette «traduction-trahison»,

fait problème dans toute théologie des sacrements. Si H. Mottu choisit de rejeter le

sacramentum du côté du seul mystère christique. Isidore de Seville (VIIe siècle) avait
lui assimilé le mysterion aux sacrements : sacrum secretimi aurait été à l'origine
étymologique de sacramentum aux yeux de l'évêque hispanique. Ce jeu de mots d'érudit
de l'époque fut à l'origine des débuts de la doctrine de l'ultra-réalisme opposant
Paschase Radbert et Ratramne au IXe siècle. À mon sens, aucune des deux approches
ne respecte le fossé sémantique qui s'est créé dans cette traduction ; on ne peut tenir
pour équivalents mysterion et sacramentum ni historiquement, ni théologiquement. ni
sémantiquement.

37 Le geste, p. 162.
38 Cf. par exemple U geste, p. 79, 123. 167-168. 182.
39 Cf. respectivement Le geste, p. 160 et p. 156.



46 CLAIRE CLIVAZ

chapitre IV. où l'on ne retrouve pas la bénédiction de l'union conjugale, mais
où d'autres thèmes sont évoqués. Les services funèbres ne sont cités nulle part,
alors qu'ils pourraient aussi donner lieu à la redécouverte de «gestes symboliques»

(mais certes pas constituer un sacrement).
Pourquoi ce flou et cette absence de clarification des notions? Probablement

à cause de la place dérisoire faite au thème de la ritualité, de l'anthropologie

rituelle dans l'ouvrage. La brève partie consacrée à la phénoménologie
du rite (p. 130-134) se réfère essentiellement à un Que sais-je?40 ; la question
du sacrifice est réglée en trois pages (p. 168-170), alors qu'il est incorrect
anthropologiquement41 et dangereux théologiquement42 de l'évacuer telle
quelle. Enfin la question du contre-don (cf. la théorie de l'échange symbolique
déployée par Mauss 43) est rapportée unilatéralement au pôle éthique (on se

rappellera que K. Barth a classé les sacrements dans l'éthique au sein de sa

Dogmatique) : ce report exclusif fait violence notamment à la théorie de Mauss

en négligeant l'articulation entre rite et éthique44, et ne laisse au bout du

compte aucune pertinence théologico-anthropologique au rite. De fait, le pôle
rituel n'est pris en considération par H. Mottu qu'à contre-coeur, que sous la
forme d'une concession, comme le signalent déjà la citation du paragraphe
précédent, «des gestes symboliques accomplis certes rituellement, mais

prophétiquement», et d'autres énoncés45. Ce fait ne surprend pas après le

constat que nous avons fait au point 1 : l'hypertrophie de la veine prophétique

40 II s'agit de : J. Maisonneuve, Les Rituels, Paris. P.U.F.. 1988.
41 Cf. par exemple l'ouvrage de R. Beraudy, Sacrifice et eucharistie, Paris, Cerf,

1997, qui déploie des lectures ethno-sociologiques, psychanalytiques et anthropologiques

de la question et rappelle que «les études [anthropologiques! sur le sacrifice [...]
montrent que l'homme ne préexiste pas au sacrifice, mais qu'il n'existe comme homme

qu'en lui et par lui», p. 9.
42 Cf. par exemple l'article de P. Gisel. «Du sacrifice. L'avènement de la personne

face à la peur de la vie et à la fascination de la mort». Foi et vie LXXXIII (1984). p. 1 -

45. S'il est entendu que le sacrifice est subverti en régime chrétien et qu'il n'est plus
à comprendre comme expiation, il est cependant un geste qui ressortit à une violence
originaire (cf. p. 30), et le «faire mémoire» eucharistique «avoue que c'est notre
demande secrète de sacrifice qui tue» (p. 43).

43 Cf. M. Mauss, «Essai sur le don», in Idem, Sociologie et anthropologie, Paris.
P.U.F., 1923, p. 143-279. Cette théorie est développée par L.-M. Chauvet en rapport
à la théologie des sacrements clans Symbole et sacrement (op. cit.), notamment p. 105-
107 et au chapitre VIII.

44 L.-M. Chauvet analyse la tension rite-éthique clans son article «Le rite et l'éthique

: une tension féconde», in R. Devisch (éd.), Le rite, source et ressources. Bruxelles,
Facultés universitaires Saint-Louis. 1995. p. 137-155. Par exemple apropos de Dt 26,1-
11 : «L'offrande rituelle qu'[Israël] fait à Dieu en reconnaissance est la figure symbolique

de l'offrande existentielle qu'il a à vivre dans une éthique de partage», p. 147.

On notera qu'H. Mottu passe sous silence les rituels vétérotestamentaires dans son essai.
45 Cf. entre autres : «mais il me faut maintenant aborder de front la question des

rites et des gestes» (Le geste, p. 130) ; «les rites que je préfère appeler gestes prophétiques»

(Le geste, p. 163).



LE GESTE PROPHÉTIQUE D'HENRY MOTTU 47

empêche l'existence et le déploiement positif des autres dimensions de la foi
judéo-chrétienne.

Je crois qu'arrivé en ce point, nous pouvons tenter une explication en amont
de cette hypertrophie du prophétique, du flou des définitions des sacrements
et gestes symboliques, et de cette résistance au rituel : si Henry Mottu a

considérablement remodelé son héritage barthien, il en reste cependant trop
profondément marqué pour assimiler l'inassimilable ; la foi qui «n'est pas une
religion»46 peinera toujours à s'articuler à l'anthropologie religieuse 47. Faut-
il alors se glorifier de ce hiatus abyssal et le justifier par la toujours si pratique
théologie de la croix - un lieu théologique devenu si courant qu'il sert de va-
tout? Ou faut-il plutôt écouter les questions qui sourdent : Dieu inconnaissable
ou exprimant son humanité en Christ (cf. citations note 47)? L'ancrage de la
foi en l'homme : un point secondaire ou crucial? La réponse de l'homme à

la foi : un écho timide et toujours tellement second, ou le signe du déploiement
d'une synergie qui transfigure (cf. 2 Co 3,18)? On retrouve là des questions

apparues en réaction au barthisme, et peut-être est-il possible de les presser
davantage à l'occasion de cet ouvrage et de la question de sa mise en oeuvre
ecclésiologique.

3. Un geste prophétique pour quelle communauté?

Henry Mottu n'est pas naïf et sait que la sociologie a profondément changé
les conditions d'énonciation du barthisme, qui s'exprimait en un temps où

«l'Église était encore forte et avait pignon sur rue»48. Je m'étonne dès lors

que notre auteur, qui a conscience comme beaucoup de la dissémination
ecclésiale protestante, ne laisse pas résonner jusqu'au bout ces remarques et

propose une théologie pratique qui continue à présupposer une communion
ecclésiale, un support communautaire encore assez consistant. J'aimerais
stigmatiser ici une ecclésiologie où l'Église visible est postulée et pré-supposée
de façon irénique et idéalisée, souvent sous-entendue par un passif implicite :

par qui «la demande spirituelle [...] doit[-elle] être honorée»49? Qui assurera

que la recherche de nouveaux gestes symboliques soit «collégiale» 50? Qui
attestait déjà au prophète que l'appel entendu était celui du «Dieu Tout

46 Cf. Le geste, p. 251.
47 On notera comme exemple majeur de cette difficile articulation l'opposition de

deux énoncés dits avec autant de conviction l'un que l'autre : «Dans la personne [de

Jésus] et dans son oeuvre, Dieu s'est révélé le Saint, séparé de tout ce que nous pouvons
connaître ou appréhender humainement, que cela soit par la raison ou par le rite
religieux» (Le geste, p. 147); et «le geste, comme mouvement de Dieu vers nous, n'est-
il pas la manifestation de son humanité ?» (Le geste, p. 156).

48 Le geste, p. 253.
49 Ibid.
50 Le geste, p. 165.



48 CLAIRE CLIVAZ

Autre»51? Bref : qui ou qu'est-ce qui permettra encore à la koinonia d'être
une marque ecclésiale dans le protestantisme des années à venir? En énumérant

rapidement quatre marques ecclésiales 52, Henry Mottu parle-t-il de l'Église
invisible sur laquelle nous ne saurions avoir aucune prise, ou parle-t-il bel et

bien de l'Église visible, auquel cas nous aurions là une crise d'idéalisme? Et
la discipline ecclésiastique - pour employer une expression classique qui pose
en fait la question de la possibilité d'existence d'une ecclésiologie? Il est

d'autant plus étonnant de ne pas retrouver ce thème dans Le geste 53 qu'Henry
Mottu en est un habitué et qu'il n'hésite pas à l'aborder de front, fût-ce devant

un public réticent54.

Ces remarques peuvent se concrétiser autour de l'exemple de l'ecclésiologie

baptismale proposée par l'auteur, qui semble peu cohérente et difficilement

applicable dans une ecclésiologie réformée multitudiniste telle que nous
la connaissons actuellement, notamment avec sa notion très floue de la
communion ecclésiale. Qu'est-ce qui est suggéré? D'aller progressivement vers le

baptême d'adultes 55
; de relier la confession de foi du baptisé au Symbole de

l'Église et de respecter la chronologie traditionnelle baptême - eucharistie dans

l'initiation chrétienne 56
; de renouer avec le baptême par immersion et le cierge

baptismal 57
; de valoriser de façon maximale le désir libre de l'individu 58,

mais de rester prudent devant l'acte baptismal 59
; enfin, de refuser la

confirmation subjective, mais non l'opportunité d'une imposition des mains
symbolique préférable au rebaptême 60.

Des questions affluent : tout d'abord, comment tenir à l'écart de la Cène

dans une ecclésiologie multitudiniste les non-baptisés (par respect des étapes

51 Le geste, p. 73.
52 Le geste, p. 174 : G. Siegwalt propose une liste assez proche, mais eulogia est

remplacée par leitourgia (cf. Dogmatique pour la catholicité évangélique : système

mystagogique de la foi chrétienne, vol. 11/1 et II/2, Paris/Genève, Cerf/Labor et Fides,
1991 et 1992).

53 La question de la discipline ecclésiastique apparaît une seule fois, en marge, au

détour d'une citation de Bonhoeffer en note : «La grâce à bon marché, c'est la
prédication du pardon sans repentance, c'est le baptême sans discipline ecclésiastique, c'est
la sainte Cène sans confession des péchés, c'est l'absolution sans confession personnelle»,

Le geste, p. 227, note 92.
54 Cf. par exemple «Force et faiblesse de l'ecclésiologie réformée aujourd'hui»,

Bulletin du Centre Protestant d'Études 46 (1994/6), p. 23-39. Cet exposé fut donné
devant la Compagnie des pasteurs genevois.

55 Cf. Le geste, p. 180. Je dis «aller vers», car on sait bien que ce genre d'évolution
est au moins autant le fruit des choix pastoraux que des données sociologiques.

56 Cf. Le geste, p. 188.
57 Cf. Le geste, p. 180-181 et p. 191.
58 Cf. Le geste, p. 180.
59 Cf. note 3.
60 Cf. Le geste, p. 193 et 194-195 : on m'expliquera la différence! Pourquoi rejeter

intégralement une confirmation subjective et valoriser une confirmation objective? Est-

ce tenable?



LE GESTE PROPHÉTIQUE D'HENRY MOTTU 49

de l'initiation chrétienne), non-baptisés en nombre croissant dans l'hypothèse
de la généralisation du baptême d'adultes? À moins d'en revenir à une double
sortie lors du culte - pratique qui a des relents de discipline de l'arcane -, cette

proposition ne me semble adéquate que pour le cadre d'une communauté
confessante, où les membres se connaissent. Mais aussi : comment rattacher
les réformés dans leur ensemble (par exemple, rien que les ministres!) au

Symbole de l'Église? Et est-ce tenable, en contexte multitudiniste toujours, de

rendre compte de l'expérience spirituelle séculaire du pédobaptisme en lui
donnant un seul statut d'exception 61, puis de curiosité en voie d'extinction?
Enfin comment placer au centre de la théologie baptismale le désir de l'individu,

et retirer en même temps toute consistance anthropologique à la parole

accompagnant le geste baptismal (cf. note 3)?
Outre ces questions de cohérence interne et d'application ecclésiale,

demeure en amont le problème de savoir quel lieu, quelles personnes assureraient

une recherche «collégiale» et admise par tous de nouveaux rituels : force est
de constater que pour l'instant chaque paroisse s'en remet aux dadas théologiques

et liturgiques de son (ses) pasteur(s). C'est là que nous butons sur

l'aporie ecclésiologique qu'a véhiculée le barthisme, qui croyait lc dogmaticien
«chez lui dans l'Église», et qui tenait «la fidélité à l'égard des Pères et de la
confession de foi de l'Église» 62

pour un héritage reconnu au sein de l'ecclésiologie

réformée. On pouvait alors, y compris en monde réformé, faire référence
à l'Église visible au gré d'un passif implicite! Face à ces réflexions, et en

reprenant toutes les suggestions positives de l'ouvrage d'Henry Mottu, quelle
est la tâche qui s'annonce pour l'ecclésiologie réformée dans ce qui s'avère

une ère résolument post-barthienne?

III. Conclusion

Reprenant une intention de Bonhoeffer, l'auteur nous rappelle en final que
«les sacrements ont une fonction essentiellement communautaire» 63

;

probablement est-ce là le point de départ et le cap à ne pas perdre de vue dans

l'entreprise de repenser une théologie réformée des sacrements. Le défi, pour
la théologie des sacrements, est dès lors non seulement de penser «une nouvelle

61 Cf. Le geste, p. 180.
62 Cf. K. Barth, Dogmatique (op. cit.), vol. I. 2. p. 919 et 926. Cette aporie

ecclésiologique est plus largement celle de la théologie dialectique : H.-J. Gaoey a

soutenu la thèse qu'un certain fidéisme ecclésiastique était le point aveugle de la

théologie de Bultmann, cf. Jésus dans la théologie de Bultmann (Jésus et Jésus-Christ
57), Paris, Desclée, 1993.

63 Le geste, p. 249.



50 CLAIRE CLIVAZ

relation au Dieu Tout Autre» M, mais de penser une nouvelle relation
communautaire au Dieu Tout Autre. Cette remarque est d'autant plus cruciale que
le point de départ de cet essai était «le point zéro de l'Église, l'individualisme
forcené» (cf. point 1,1). Il semble que nous soyons là à un carrefour.

Au vu de cette critique du Geste prophétique, les difficultés s'énoncent
ainsi : comment ouvrir la notion de sacrement et prendre en compte les

résonances bibliques des gestes symboliques, tout en gardant une souplesse que
le septennaire catholique n'offre pas et à laquelle invite l'accent sur la veine

prophétique cher à la Réforme? Comment penser un projet de théologie et de

pratique des sacrements qui offre jusqu'aux conditions de son effectuation
ecclésiologique en monde réformé, ou comment revenir de l'aporie
ecclésiologique barthienne? Comment pratiquer une lecture des Écritures qui
n'hypertrophie pas une seule ligne et articuler veines prophétique et rituelle,
notamment dans une même anthropologie pascale? Comment ne pas en rester
à la tolérance à l'égard du rite, mais lui donner un droit de cité théologique
que le regard anthropologique nous fait entre autres réclamer?

Voici quelques pistes en guise d'envoi. Au vu de ces difficultés et pour
reformuler une théologie réformée des sacrements qui puisse aller dans le sens

d'une nouvelle relation communautaire au Dieu Tout Autre, deux conversions

théologiques - et donc existentielles dans ma compréhension de la théologie -
sont nécessaires : une conversion de l'anthropologie théologique réformée et

une conversion de l'ecclésiologie réformée dans son rapport à son fondement

scripturaire. Pour ce qui concerne la conversion anthropologique, repartons de

la suggestion d'Henry Mottu de troquer le «Je te baptise» pour un «Sois

baptisé», par crainte d'un cléricalisme latent (cf. note 3). L'appréciation me
semble erronée, car d'une part le «Je te baptise» n'a jamais eu un sens clérical
dans la tradition classique : Thomas d'Aquin approuvait le fait que des laïcs

et des femmes puissent occasionnellement baptiser, alors que Calvin non!
D'autre part, le sens de l'acte de langage «Je te baptise» est d'être un indicatif
performatif, «invitant l'autre à devenir ce qu'il est déjà par ailleurs» 65. Dans

ce refus de l'affirmation du «Je», il me semble avant tout percevoir les échos

d'un certain pessimisme anthropologique calviniste, celui de l'homme «enclin

au mal et incapable d'aucun bien», selon la formule de la célèbre confession
des péchés.

Or n'est-ce pas aussi le fruit eminent de la grâce que de pouvoir se tenir
librement devant Dieu, homme ou femme, laïc ou ministre, et de pouvoir dire
«Je» au sein d'un geste symbolique? «Je» te convoque à ce carrefour de la

foi ; «je» t'invite à être comme moi membre du corps du Christ ; «je» me
reconnais capable d'être pour toi témoin de la foi. Ne serait-il pas temps que

64 Expression qu'H. Morru a l'amabilité de citer à lap. 211 du Geste, en s'inspirant
des p. 26-27 de mon article «Les cultes de bénédiction pour fatigués et chargés.
Évaluation théologique et bilan ecclésial». Cahiers de TIRP 11 (199,3).

65 L.-M. Chauvet, Symbole et sacrement (op. cit.). p. 449.



LE GESTE PROPHÉTIQUE D'HENRY MOTTU 51

la justification par la foi nous conduise, nous réformés, à une conversion
anthropologique par laquelle nous pourrions sans honte nous reconnaître
«collaborateur de Dieu dans la prédication de l'Évangile» (1 Th 3,2)? Il s'agirait
là d'oser reprendre le thème de la synergie cher aux orthodoxes et de l'insérer
au sein d'une anthropologie pascale. Dans ce but, on lira avec profit Maxime
le Confesseur qui offre une vision équilibrée de la synergie, car il la travaille
avec l'àCTuyxÙTux.. de Chalcédoine. Cette élaboration pondérée de la synergie
permet «à la nature humaine de fournir tout son contenu positif [...] pour la

construction de la synthèse qui doit relier Dieu et le monde» 66, tout en assurant
une différenciation constante, voire croissante, entre l'homme et Dieu.

Ce renouvellement de l'anthropologie, et donc de la vision de l'individu,
entraînerait forcément un renouvellement de l'ecclésiologie et marquerait une
étape vers la reconnaissance de la koinonia comme marque ecclésiale effective.
Mais l'ecclésiologie réformée a aussi besoin d'une conversion propre, d'une
refonte en profondeur de son rapport au sola scriptura. Il serait temps en effet
de reconnaître que cet adage, accompagné d'un cadre herméneutique à la
Réforme 67, s'est progressivement autonomisé dès YAufklärung pour en arriver
à une absolutisation qui a peut-être déjà atteint son sommet : certaines avancées
de la recherche exégétique n'indiquent-elles pas l'éclatement à venir du sola

scriptura? 68 Dès lors il faut tendre à replacer le sola scriptura dans son cadre

communautaire, et par là-même prendre acte de l'aporie ecclésiologique qu'a
véhiculée le barthisme : redire que c'est une Écriture seule, mais non solitaire ;

une Écriture adressée à, reçue, lue et méditée par des individus rassemblés en
communauté ; une Parole faite Écriture au sein d'une médiation communautaire

et contingente, au sein d'un corps du Christ ecclésial toujours aussi corpus
permixtum ; une sola scriptura in koinonia. Impossible dès lors de privilégier
une seule veine des Écritures parmi d'autres, fût-elle prophétique ; impossible
dès lors de tirer un trait sur les multiples gestes symboliques, ou de manquer
le poids accordé au baptême et à la Cène ; et impossible de perpétuer l'aporie
ecclésiologique barthienne.

Après s'être tellement tenues sur l'arête de la croix pascale, les Églises

réformées sont peut-être aujourd'hui invitées, à travers leur dissémination qui
s'accentue, à reconsidérer l'humilité de l'incarnation, l'humilité du Verbe fait
chair, et l'humilité de ces sacrements et gestes symboliques qui nous font vivre,
qui peuvent nous faire exister ensemble comme koinonia.

56 H.-U. von Balthasar, Di liturgie cosmique. Maxime le Confesseur, Paris,
Aubier, 1947, p. 189.

67 Sola fide, sola gratia, etc.. ainsi que la référence au Symbole des Apôtres et au
Credo de Nicée-Constantinople entre autres.

68 Cf. C. Ci.ivaz, «La troisième quête du Jésus historique et le canon : le défi de
la réception communautaire. Un essai de relecture», in D. Marguerat, E. Norelli,
J. M. Poffet (éds), Jésus de Nazareth : Nouvelles approches d'une énigme. Genève,
Labor et Fides, 1998, p. 557.


	Étude critique : une présentation et une mise à l'épreuve du geste prophétique d'Henry Mottu

