Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 49 (1999)

Heft: 1

Artikel: Etude critique : une présentation et une mise a I'épreuve du geste
prophétique d'Henry Mottu

Autor: Clivaz, Claire

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-650494

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-650494
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 131 (1999), P. 39-51

ETUDE CRITIQUE

UNE PRESENTATION ET UNE MISE A L’EPREUVE
DU GESTE PROPHETIQUE D’'HENRY MOTTU *

CLAIRE CLIVAZ

Résume

Cette étude critique présente le contexte et le contenu du Geste prophétique
d’Henry Mottu. Ce dernier souhaite enraciner la pratique protestante des
sacrements dans le prophétisme vétérotestamentaire, tout en faisant place a
la plénitude du geste et a l’incarnation. Cela le conduit a élargir la catégorie
des sacrements en théologie réformée, et a préférer le terme de «geste sym-
bolique» a celui de «sacrement». Le présent article procéde a I’évaluation et
a la critique de ces propositions.

Préambule

La question des sacrements est plus présente depuis quelque temps dans
les préoccupations du monde théologique réformé francophone. Apres le
Pourquoi baptiser? de Pierre Gisel et les deux tomes sur le baptéme et la Céne
d’André Gounelle !, ¢’est par la théologie pratique qu’est proposée une ré-
flexion sur la «pratique protestante des sacrements». Cette réflexion se déploie
cependant dans plusieurs domaines de la théologie, comme on peut le lire dans
cet énoncé ou 1'auteur résume son projet : «réenraciner la théologie sacramen-
telle protestante dans le terrain biblique qu’elle n’aurait jamais di abandon-
ner» 2.

" Le geste prophétique. Pour une pratique protestante des sacrements (Pratiques,
17), Geneve, Labor et Fides, 1998. La mention Le geste, dans le texte et les notes, renvoie
a cette référence.

UP. GiseL, Pourquoi baptiser?, Genéve, Labor et Fides, 1994 ; A. GounELLE, Le
baptéme. Le débat entre les Eglises, Paris, Les Bergers et Les Mages, 1996 ; Ipem, La
Céne, sacrement de la division, Paris, Les Bergers et Les Mages, 1996.

2 Le geste, p. 86.



40 CLAIRE CLIVAZ

Dans ce texte, qui se veut stimulant et qui I’est, on voit défiler : des pointes
anticléricales 3 ; des reprises de la tradition chrétienne classique 4 1a répétition
des adages fondateurs du barthisme ° ; I’affirmation d’une théologie forte du
ministere ©; la conviction de la fin & venir du pédobaptisme 7 ; la nécessité du
lien entre le baptéme et le Symbole de 1'Eglise, mais le souhait de ne pas
toujours voir répétées les paroles d’institution a la Céne ®. Ce panel d’exemples
forts divers peut surprendre, mais chaque point précité est a apprécier pour lui-
méme : en ce qui concerne le pédobaptisme par exemple, 1’auteur ne meéne
pas tant une attaque en régle qu’un combat pour une ouverture aux Eglises
protestantes issues de la Réforme radicale °. Toutefois ce préambule, qui
plonge d’emblée dans le détail du texte, donne un reflet assez correct — je
crois — de ce que le lecteur peut glaner dans son parcours. Voyons le projet
d’Henry Mottu, et comment ses propositions peuvent étre mises a I’épreuve.

I. Présentation de ’ouvrage
L. L’arriére-plan de la problématique

H. Mottu part d’un constat : «Actuellement, c’est a une situation de vide,
beaucoup plus que de superstition, que nous avons affaire. La société tradi-
tionnellement structurée s’effondre. L’Eglise, a son tour, se déstructure et ce
n’est pas avec une Eglise forte que nous sommes aux prises, mais avec le point
zéro de I’Eglise, ¢’est-a-dire avec une individualisation du croire et donc avec
une solitude croissante des individus. Le systeme traditionnel d’accompagne-
ment sacramentel et rituel du christianisme se trouve déstabilisé, non plus par
I’athéisme militant, mais par une anthropologie de I’individu hors histoire» '°.

3 Par exemple, pourquoi ne pas dire «N., sois baptisé...» au lieu de «Je te baptise...»
dans la liturgie baptismale, cf. Le geste, p. 186.

4 Par exemple la mise en valeur de I’enchainement baptéme — eucharistie dans
I'initiation chrétienne, cf. Le geste, p. 188.

5 Cf. par exemple Le geste, p. 140, 142, 145, 146, 182, 189.

6 Cf. par exemple Le geste, p. 215-218 en ce qui concerne I’ordination ; pour le
détail, on remarquera que H. Mottu cite (p. 217, note) le commentaire de Ganoczy sur
Calvin, un commentaire catholique bien connu pour vouloir rapprocher lé plus possible
Calvin d’une ecclésiologie classique.

7 Cf. Le geste, p. 180.

8 Cf. Le geste, p. 188 («Hors de I'initiation au Symbole, au mystére que porte
I'Eglise, pas de baptéme») et p. 201.

9 Cf. Le geste, p. 189-190, note 29.

0 Le geste, p. 171-172.



LE GESTE PROPHETIQUE D’HENRY MOTTU 41

Ce constat n’est pas novateur : Paul Tillich ' et Jean Baubérot '2 entre autres
nous I’ont rendu familier ; H. Mottu se sait sur ce point redevable a d’autres.

La question posée est donc celle de I’anthropologie, de cette «anthropologie
de I'individu hors histoire», qui menace de non-sens I’articulation sacramen-
telle de la foi chrétienne. L.-M. Chauvet a pris la question a bras-le-corps dans
sa somme Symbole et sacrement '3, A présent bien connue et commentée :
I’auteur y déploie une approche du sacramentel au coeur de 1’existence, en
partant des données anthropologiques récentes (I’homme advient au sein du
langage et de la culture) et en tournant le dos a I’ontothéologie métaphysique
occidentale comme armature philosophique de la théologie des sacrements ;
il lui préfere une me-ontologie inscrite dans 1’ordre du symbolique '*. Cette
étude se tient assez fortement en amont de 1’essai d’H. Mottu, qui a la fois
s’en inspire et s’en méfie. Il en reprend I'importante remise a I’honneur du
lien entre la foi, la corporéité et les sacrements !> (ou gestes symboliques,
catégorie dont je reparlerai); c’est la @ mon sens 'un des grands aspects
stimulants de I’ouvrage. Mais I’auteur rejette ’aspect trop fonctionnaliste et
pragmatique '® de la pensée de Chauvet, et plus globalement ses points d’an-
crage : Pierre Gisel avait déja rendu attentif aux risques d’un discours culturel
voilant la singularité chrétienne, discours ou la catégorie de la sacramentalité
tend a s’étendre & 1’ordre humain et a se confondre avec le symbolique .

L’angle d’attaque d’Henry Mottu sera donc différent : il choisit de répon-
dre a I'impasse anthropologique en partant du terreau biblique.

2. Présentation du texte : entre prophétisme et incarnation gestuée

Henry Mottu livre ainsi son projet : «J aimerais montrer que le sacrement
chrétien a besoin du prophétisme hébreu pour ne pas sombrer dans I'insigni-

" Pour P. Tillich, il est urgent de dépasser le «personnalisme protestant, coupable
de la désagrégation de la sphere sacramentelle», ce qui conduit «le protestantisme au
bord de I’abime» ; cf. «Nature et sacrement» in A. GOuNELLE (éd.), Substance catholique
et principe protestant, Paris/Genéve/Québec, Cerf/Labor et Fides/Presses de I’Univer-
sité de Laval, 1995, p. 128-129.

12 Ct. Le protestantisme doit-il mourir? La différence protestante dans une France
pluriculturelle, Paris, Seuil, 1988.

13 Symbole et sacrement. Une relecture sacramentelle de |'existence chrétienne,
Paris, Cerf, 1987. Voir aussi Ipem, Du symboligue au symbole, Paris, Cerf, 1979.

14 «C’est en défigurant jusqu’a effacer de lui toute altérité, en le réduisant & un non-
visage, & un non-sujet, a un “objet” de dérision (cf. Is 52,14), que les hommes ont fait
de Jésus un me on (cf. 1 Co 1,28)», Symbole et sacrement (op. cit.), p. 78-79.

IS Cf. Le geste, p. 15 et 154 sq., par exemple. Pour comparer, cf. par exemple
L. M. CHauveT, Symbole et sacrement (op. cit.), p. 160.

16 Cf. Le geste, p. 140.

17 Cf. P. GiskL, «Du symbolique au symbole ou du symbole au symbolique? Re-
marques intempestives», RSR 75/3 (1987), p. 357-369. Notamment p. 360 pour ce point.



4?2 CLAIRE CLIVAZ

fiance et la pure répétition rituelle. Mais je tiens également a revisiter notre
tradition réformée dans un esprit oecuménique, pour qu’elle prenne au sérieux
la plénitude du geste et d’une Parole portée par notre corps» '8,

Un souci est d’emblée exprimé : éviter au sacrement chrétien «I’insigni-
fiance», dans une société qui s en distancie de plus en plus. Ce souci est honoré
par le point de départ original de I'introduction : les gestes symboliques en
politique . La question posée est donc plus celle de la pertinence du chris-
tianisme et de sa confrontation au monde, que celle d’un débat intra-protestant
ou intra-chrétien. Ce souci trouvera un écho et des réponses concrétes dans
la dernicre partie de 'ouvrage — «les gestes de I’existence chrétienne» —,
notamment au point 8 : «agir contre les forces du mal» (p. 230-241). On peut
cependant regretter que ’auteur I’abandonne passablement en cours d’ouvrage.

Cet oubli est peut-€tre provoqué par le recentrage biblique opéré sitdt apres
I'introduction : le long chapitre I (prés d’un tiers du livre) est consacré aux
actes symboliques des prophetes. C’est dans cette veine importante des Ecri-
tures qu’Henry Mottu souhaite ancrer ses propositions pour une pratique
protestante des sacrements. Tour a tour les gestes de Ahiyya de Silo, d’Osée,
d’Esaie, de Jérémie, d’Ezéchiel et de Zacharie sont convoqués. Ezéchiel ap-
parait notamment comme le plus «sacramentel des prophétes» 2Y, proposant une
«manducation du livre» (cf. Ez 2, 8-9 et 3, 1-3) et offrant I’image de «l’in-
venteur de la cure d’Ame» 2!, Le ton est donné : Henry Mottu souhaite explorer
de nouveaux espaces pour nous parler des sacrements.

Quand l'auteur passe au Nouveau Testament (chap. I1), il continue a pri-
vilégier la veine prophétique, cette fois-ci au sein des gestes symboliques de
Jésus : parmi ces gestes I’on retrouve I’expulsion des vendeurs du Temple (p.
107), le lavement des pieds (p. 108), mais aussi le baptéme de J€sus (p. 96)
et le dernier repas (p. 114). C’est au chapitre III — «la liturgie comme geste
prophétique» — que la pratique fait son entrée, avec la mise en dialogue des
théologies catholique et protestante, aprés une prise en compte rapide de la
phénoménologie du rite. Le chapitre se conclut par le souhait d’Henry Mottu
d’ouvrir le domaine réformé des sacrements, limité au baptéme et a la Cene.
En privilégiant le terme de «geste prophétique», il espere favoriser, a coté des
«actes ecclésiaux d’incarnation» (c’est-a-dire la prédication, le baptéme et la
Cene), I’avénement «d’actes pastoraux d’accompagnement» 2% : 1'imposition
des mains, les onctions, I’offrande, la priere rituelle, la bénédiction de I’union
conjugale, le service 2*. Sans retomber toutefois dans de nouveaux dogmatis-
mes.

'8 Le geste, p. 17.

' Cf. Le geste, p. 7.

XCf. Le geste, p. 44.

2L Cf. Le geste, p. 50.

22 Pour ces trois expressions, cf. Le geste, p. 164 sq.
2 Cf. Le geste, p. 165.



LE GESTE PROPHETIQUE D’HENRY MOTTU 43

Ces propositions sont reprises et élargies dans le chapitre IV — «les gestes
de I’existence chrétienne» — ol se trouvent honorés ce qu’Henry Mottu nomme
«un esprit cecuménique» et «la prise au sérieux de la plénitude du geste et d’une
Parole portée par notre corps» (cf. le projet énoncé ci-dessus). Bien entendu,
ce corps n’est pas seulement celui de I'individu, mais aussi le corps de la
communauté qui a sans cesse besoin d’étre guéri (cf. p. 198). Le geste, en
rejoignant le rapport au monde des la page 230, ne peut que se conclure sur
une ouverture, qui marie la question de la spiritualité non religieuse a celle
de I'attente eschatologique.

II. Mise a I’épreuve théologique et ecclésiologique

Je souhaite a présent mettre a 1’épreuve ce projet a travers trois points
critiques, en reprenant la citation rapportée au point 1,2 de cet article 2%,

1. La veine prophétique

Prenons tout d’abord la premiére partie du projet, le retour au prophétisme
hébreu. H. Mottu le travaille principalement au travers des actes prophétiques
vétérotestamentaires qui sont plus instance critique que matrice des sacrements,
selon ce qui est dit p. 68. Mais la veine prophétique sera de fait bel et bien
chargée du double statut de matrice et d’instance critique des sacrements dans
la suite du texte : les gestes des prophétes sont considérés comme «le socle
vétérotestamentaire qui seul enracine et nourrit le sacrement» 2 ; I’énoncé est
¢tendu! Ce double statut de la veine prophétique conduit, on s’en doute, a des
ambiguités, voire a des acrobaties : ’auteur, valorisant par exemple la redé-
couverte du rite du baiser de paix dans la liturgie de la Cene, se fait un point
d’honneur a relier cette proposition a la veine prophétique. «Le prophétisme,
en effet, n’est pas seulement une attaque contre les rites ; il peut y avoir
prophétisme par la redécouverte d’un rite tombé en désuétude»2°: il y a la
nettement une sur-valorisation de la catégorie «prophétisme», qui finit par tre
assimilée & une idée plus ou moins vague de changement, d’imper-manence *’.

Or le prophétisme a une tache claire de lutte contre le démoniaque et de
principe critique, selon I’esprit tillichien notamment. Pour qu’il puisse remplir
son role, il doit impérativement étre articulé aux autres veines des Ecritures

* Cf. note 18.

2 Le geste, p. 86.

% Le geste, p. 202.

%7 La notion prend une sérieuse option vers le flou lorsque I'auteur décide d’inter-
préter «le signum sacramentalis de Luther par le signum propheticum», ct. Le geste,
p. 162.



44 CLAIRE CLIVAZ

et des traditions judéo-chrétiennes : veines sapientiales, sacerdotales, rituelles
entre autres ; lignes qui ne sont pas a opposer, mais a soumettre perpétuelle-
ment au discernement spirituel 2%, A trop vouloir nourrir et fonder les sacre-
ments sur le «seul socle» du prophétisme, on risque d’en oublier les conni-
vences avec la sphere de la nature, de méme que les connivences jusque et
y compris de la parole avec la sphére de la nature %, Cet oubli, I’oubli entre
autres du jeu entre veines prophétiques et rituelles, pourrait vite conduire a ne
plus avoir les moyens de faire face au démoniaque : «le “non” [prophétique]
[...] revét concrétude et rigueur parce qu’il y a un lieu particulier ou le
sacrement se concrétise, ol le “non”, fondé sur un “oui”, recoit une structure
et une puissance d’action» 3°. Henry Mottu, s’il noie quelque peu ce “oui” au
profit d’une notion multifonctionnelle du prophétisme, est toutefois parti a sa
recherche, comme I'indique la deuxieme partie de son projet. Celle-ci s’en-
chaine sous forme de rupture avec la premiere partie : «Mais je tiens €galement
a revisiter notre tradition réformée dans un esprit oecuménique, pour qu’elle
prenne au sérieux la plénitude du geste et d’une Parole portée par notre corps»
(cf. note 18).

2. Geste symbolique ou sacrement?

Si la premiere partie du projet s’enracine dans la formation barthienne du
théologien, cette deuxieme partie s’inspire davantage des déplacements vécus
et des richesses découvertes tout au long d’un parcours de vie théologique. La
redécouverte d’une «Parole portée par le corps» est marquée par plusieurs
étapes : outre I'impulsion donnée par Chauvet, on sent I'influence d’auteurs
luthériens (Luther, Melanchthon, Bonhoeffer) — alors que Calvin est finalement
peu cité par I’auteur genevois —, ainsi que I’influence de rencontres marquantes
(avec 1’anabaptisme, avec des signes de la liturgie catholique romaine, etc).
Ce parcours conduit Henry Mottu tranquillement mais fermement au choix
d’ouvrir la catégorie des sacrements : aux trois manifestations classiques de
I’ecclésiologie protestante (prédication, baptéme et Cene)*!, il ajoute divers
«gestes seconds», dont la différence avec les trois autres manifestations ecclé-
siales «n’est qu’'une différence de degré, non d’essence» *2. Que devient des
lors la notion de sacrement? Avant de baliser les contours de cette question
a laquelle I’auteur ne donne jamais de réponse claire, je m’arréte un instant
pour saluer son audace : Henry Mottu me semble avoir bien raison de dire que
les criteres classiques qui ont prévalu au choix de deux sacrements dans la veine

28 Cf. P. GiskL, Pourquoi baptiser? (op. cit.), p. 70.

2 Cf. P. TiLLicH, «Nature et sacrement» (op. cit.), p. 110.

0 1bid., p. 127.

3UCt. par exemple K. BartH, Dogmatique, t. 1,1, Genéve, Labor et Fides, 1953,
p. 54-55.



LE GESTE PROPHETIQUE D’HENRY MOTTU 45

protestante sont sujets a caution, tant en ce qui concerne un «commandement
clair du Christ» comme fondement privilégié qu’en ce qui concerne des liens
exclusifs entre les deux sacrements classiques et «I’ordre de la rédemption» 3,
Et comme il nous est largement rappelé, Calvin et Luther ont bien hésité sur
le nombre des sacrements 2 retenir! Cette audace du théologien genevois 4
vient enfin octroyer un lieu d’existence théologique aux pratiques liturgiques
qui sont en train de donner un nouveau visage aux cultes réformés : cultes de
bénédiction pour fatigués et chargés, bougies baptismales, etc.

Toutefois il ne suffit pas d’ouvrir, encore faut-il construire, ou tout au
moins délimiter. Et c’est la que manque une prise de position claire : faut-il
dire que tout est sacrement? Certes non pour Henry Mottu qui a tout sauf envie
de voir débarquer le septennaire catholique romain, et qui retombe alors pres-
tement sur le critere de «la volonté du Christ seul» contre la multiplication des
sacrements *°. Faut-il dire qu’il n’y a plus de sacrement dans la mesure ot seul
le Christ est sacrement? C’est la position qu’il semble momentanément adop-
ter, en liant fortement le mysterion néotestamentaire a sa traduction dans la
Vulgate : sacramentum *° ; dés lors «il n’y a plus de “sacrements” & proprement
parler, mais seulement des gestes symboliques accomplis certes rituellement,
mais prophétiquement au nom [du Christ]»3". Or dans le reste de son ouvrage,
[’auteur continue d’user abondamment du terme de sacrement ® et de I’ authen-
tifier : ce sont les media salutis de Melanchton, ou les sacrements — actes de
communication de la Parole de Dieu que la Réforme pense lire chez Augus-
tin % On cherchera en vain a savoir si tout geste est symbolique, si tout
sacrement est un geste symbolique, si tout geste symbolique est un acte sa-
cramentel, etc. De méme I’auteur ne donne pas de liste précise des gestes
évoqués : celle mentionnée p. 165 ne correspond pas aux points évoqués au

32 Le geste, p. 165.

3 Cf. Le geste, p. 158.

3 On sent par exemple P. GiseL plus conservateur sur ce point et moins proche de
certaines innovations dans la pratique liturgique réformée, cf. Pourquoi baptiser? (op.
cit.), p. 29-30.

35 Le geste, p. 162. 11 y a ici tension entre les p. 158 et 162 d’une part, et un autre
passage de la p. 162 d’autre part.

3¢ On remarquera que ce passage d’un terme a I"autre, cette «traduction-trahisons,
fait probléeme dans toute théologie des sacrements. Si H. Mottu choisit de rejeter le
sacramentum du c6té du seul mystére christique, Isidore de Séville (VII® siecle) avait
lui assimilé le mysterion aux sacrements : sacrum secretum aurait été a 1’origine éty-
mologique de sacramentum aux yeux de I’évéque hispanique. Ce jeu de mots d’érudit
de I’époque fut a I'origine des débuts de la doctrine de I'ultra-réalisme opposant
Paschase Radbert et Ratramne au IX¢ siécle. A mon sens, aucune des deux approches
ne respecte le fossé sémantique qui s’est créé dans cette traduction ; on ne peut tenir
pour équivalents mysterion et sacramentum ni historiquement, ni théologiquement, ni
sémantiquement.

37 Le geste, p. 162.

38 Cf. par exemple Le geste, p. 79, 123, 167-168, 182.

39 Cf. respectivement Le geste, p. 160 et p. 156.



46 CLAIRE CLIVAZ

chapitre IV, ou I’on ne retrouve pas la bénédiction de I’union conjugale, mais
ou d’autres themes sont évoqués. Les services funebres ne sont cités nulle part,
alors qu’ils pourraient aussi donner lieu a la redécouverte de «gestes symbo-
liques» (mais certes pas constituer un sacrement).

Pourquoi ce flou et cette absence de clarification des notions? Probable-
ment a cause de la place dérisoire faite au theme de la ritualité, de I’anthro-
pologie rituelle dans I’ouvrage. La bréve partie consacrée a la phénoménologie
du rite (p. 130-134) se réfere essentiellement a un Que sais-je? *"; la question
du sacrifice est réglée en trois pages (p. 168-170), alors qu’il est incorrect
anthropologiquement 4! et dangereux théologiquement 4* de I'évacuer telle
quelle. Enfin la question du contre-don (cf. la théorie de I’échange symbolique
déployée par Mauss 4?) est rapportée unilatéralement au pole éthique (on se
rappellera que K. Barth a classé les sacrements dans 1'éthique au sein de sa
Dogmatique) : ce report exclusif fait violence notamment a la théorie de Mauss
en négligeant I'articulation entre rite et éthique **, et ne laisse au bout du
compte aucune pertinence théologico-anthropologique au rite. De fait, le pdle
rituel n’est pris en considération par H. Mottu qu’a contre-coeur, que sous la
forme d’une concession, comme le signalent déja la citation du paragraphe
précédent, «des gestes symboliques accomplis certes rituellement, mais
prophétiquement», et d’autres énoncés . Ce fait ne surprend pas apres le
constat que nous avons fait au point 1 : I'hypertrophie de la veine prophétique

4011 s’agit de : J. MAISONNEUVE, Les Rituels, Paris, P.U.F., 1988.

41 Cf. par exemple I'ouvrage de R. BErAUDY, Sacrifice et eucharistie, Paris, Cerf,
1997, qui déploie des lectures ethno-sociologiques, psychanalytiques et anthropologi-
ques de la question et rappelle que «les études [anthropologiques] sur le sacrifice |...]
montrent que I’homme ne préexiste pas au sacrifice, mais qu’il n’existe comme homme
qu’en lui et par lui», p. 9.

42 Cf, par exemple "article de P. Giser, «Du sacrifice. L’avénement de la personne
face a la peur de la vie et a la fascination de la mort», Foi et vie LXXXIII (1984), p. 1-
45. 8’1l est entendu que le sacrifice est subverti en régime chrétien et qu’il n’est plus
a comprendre comme expiation, il est cependant un geste qui ressortit a une violence
originaire (cf. p. 30), et le «faire mémoire» eucharistique «avoue que c’est notre
demande secréte de sacrifice qui tue» (p. 43).

4 Cf. M. Mauss, «Essai sur le don», in Ipem, Sociologie et anthropologie, Paris,
P.U.F., 1923, p. 143-279. Cette théorie est développée par L.-M. CHAUVET en rapport
a la théologie des sacrements dans Symbole et sacrement (op. cit.), notamment p. 105-
107 et au chapitre VIIL.

4 L.-M. CHauver analyse la tension rite-éthique dans son article «Le rite et I’ éthi-
que : une tension féconde», in R. DeviscH (éd.), Le rite, source et ressources, Bruxelles,
Facultés universitaires Saint-Louis, 1995, p. 137-155. Par exemple a propos de Dt 26,1-
11 : «L’offrande rituelle qu’[Israél] fait a Dieu en reconnaissance est la figure symbo-
lique de I'offrande existentielle qu’il a a vivre dans une ¢éthique de partage», p. 147.
On notera qu”H. Mottu passe sous silence les rituels vétérotestamentaires dans son essai.

43 Cf. entre autres : «mais il me faut maintenant aborder de front la question des
rites et des gestes» (Le geste, p. 130) ; «les rites que je préfere appeler gestes prophé-
tiques» (Le geste, p. 163).



LE GESTE PROPHETIQUE D’HENRY MOTTU 47

empéche I'existence et le déploiement positif des autres dimensions de la foi
judéo-chrétienne.

Je crois qu’arrivé en ce point, nous pouvons tenter une explication en amont
de cette hypertrophie du prophétique, du tlou des définitions des sacrements
et gestes symboliques, et de cette résistance au rituel : si Henry Mottu a
considérablement remodel€ son héritage barthien, il en reste cependant trop
profondément marqué pour assimiler I'inassimilable ; la foi qui «n’est pas une
religion» % peinera toujours 2 s’articuler a I’anthropologie religieuse 7. Faut-
il alors se glorifier de ce hiatus abyssal et le justifier par la toujours si pratique
théologie de la croix — un lieu théologique devenu si courant qu’il sert de va-
tout? Ou faut-il plutot écouter les questions qui sourdent : Dieu inconnaissable
ou exprimant son humanité en Christ (cf. citations note 47)? L’ancrage de la
fo1 en ’homme : un point secondaire ou crucial? La réponse de I"homme a
la foi : un écho timide et toujours tellement second, ou le signe du déploiement
d’une synergie qui transfigure (cf. 2 Co 3,18)? On retrouve la des questions
apparues en réaction au barthisme, et peut-étre est-il possible de les presser
davantage a I’occasion de cet ouvrage et de la question de sa mise en oeuvre
ecclésiologique.

3. Un geste prophétique pour quelle communauté?

Henry Mottu n’est pas naif et sait que la sociologie a profondément changé
les conditions d’énonciation du barthisme, qui s’exprimait en un temps ou
«I"Eglise était encore forte et avait pignon sur rue»*8, Je m’étonne dés lors
que notre auteur, qui a conscience comme beaucoup de la dissémination
ecclésiale protestante, ne laisse pas résonner jusqu’au bout ces remarques et
propose une théologie pratique qui continue a présupposer une communion
ecclésiale, un support communautaire encore assez consistant. J aimerais stig-
matiser ici une ecclésiologie ot I’Eglise visible est postulée et pré-supposée
de facon irénique et idéalisée, souvent sous-entendue par un passif implicite :
par qui «la demande spirituelle [...] doit[-elle] &tre honorée» 4°? Qui assurera
que la recherche de nouveaux gestes symboliques soit «collégiale» *°? Qui
attestait déja au prophete que I’appel entendu était celui du «Dieu Tout

46 Cf. Le geste, p. 251.

47 On notera comme exemple majeur de cette difficile articulation ’opposition de
deux énoncés dits avec autant de conviction I'un que 1"autre : «Dans la personne [de
Jésus] et dans son oeuvre, Dieu s’est révélé le Saint, séparé de tout ce que nous pouvons
connaitre ou appréhender humainement, que cela soit par la raison ou par le rite
religieux» (Le geste, p. 147); et «le geste, comme mouvement de Dieu vers nous, n’est-
il pas la manifestation de son humanité ?» (Le geste, p. 156).

% Le geste, p. 253.

49 Ibid.

0 Le geste, p. 165.



48 CLAIRE CLIVAZ

Autre» 21?7 Bref : qui ou qu’est-ce qui permettra encore 2 la koinonia d’étre
une marque ecclésiale dans le protestantisme des années a venir? En énumérant
rapidement quatre marques ecclésiales 52, Henry Mottu parle-t-il de I'Eglise
invisible sur laquelle nous ne saurions avoir aucune prise, ou parle-t-il bel et
bien de I’Eglise visible, auquel cas nous aurions 1a une crise d’idéalisme? Et
la discipline ecclésiastique — pour employer une expression classique qui pose
en fait la question de la possibilité d’existence d’une ecclésiologie? Il est
d’autant plus étonnant de ne pas retrouver ce théme dans Le geste >3 qu’Henry
Mottu en est un habitué et qu’il n’hésite pas a I’aborder de front, flit-ce devant
un public réticent >4,

Ces remarques peuvent se concrétiser autour de I’exemple de I’ecclésio-
logie baptismale proposée par |’auteur, qui semble peu cohérente et difficile-
ment applicable dans une ecclésiologie réformée multitudiniste telle que nous
la connaissons actuellement, notamment avec sa notion tres floue de la com-
munion ecclésiale. Qu’est-ce qui est suggéré? D’aller progressivement vers le
baptéme d’adultes > ; de relier la confession de foi du baptisé au Symbole de
I’Eglise et de respecter la chronologie traditionnelle baptéme - eucharistie dans
I’initiation chrétienne *° ; de renouer avec le baptéme par immersion et le cierge
baptismal 7 ; de valoriser de facon maximale le désir libre de I'individu 8,
mais de rester prudent devant 1’acte baptismal *? ; enfin, de refuser la confir-
mation subjective, mais non |’opportunité d’une imposition des mains sym-
bolique préférable au rebaptéme .

Des questions affluent : tout d’abord, comment tenir a I’écart de la Céne
dans une ecclésiologie multitudiniste les non-baptis€s (par respect des €tapes

3l Le geste, p. 73.

32 Le geste, p. 174 ; G. SIEGWALT propose une liste assez proche, mais eulogia est
remplacée par leitourgia (cf. Dogmatique pour la catholicité évangélique : systeme
mystagogique de la foi chrétienne, vol. 1I/1 et I1/2, Paris/Geneve, Cerf/Labor et Fides,
1991 et 1992).

33 La question de la discipline ecclésiastique apparait une seule fois, en marge, au
détour d’une citation de Bonhoeffer en note : «La grice a bon marché, c’est la prédi-
cation du pardon sans repentance, c’est le baptéme sans discipline ecclésiastique, ¢’est
la sainte Cene sans confession des péchés, ¢’est ’absolution sans confession person-
nelle», Le geste, p. 227, note 92.

3 Cf. par exemple «Force et faiblesse de I'ecclésiologie réformée aujourd’hui»,
Bulletin du Centre Protestant d’Etudes 46 (1994/6), p. 23-39. Cet exposé fut donné
devant la Compagnie des pasteurs genevois.

35 Cf. Le geste, p. 180. Je dis «aller vers», car on sait bien que ce genre d’évolution
est au moins autant le fruit des choix pastoraux que des données sociologiques.

% Cf. Le geste, p. 188.

T Cf. Le geste, p. 180-181 et p. 191,

B Cf. Le geste, p. 180.

3 Cf. note 3.

80 Cf. Le geste, p. 193 et 194-195 : on m’expliquera la différence! Pourquoi rejeter
intégralement une confirmation subjective et valoriser une confirmation objective? Est-
ce tenable?



LE GESTE PROPHETIQUE D’HENRY MOTTU 49

de I'initiation chrétienne), non-baptisés en nombre croissant dans 1’hypothése
de la généralisation du baptéme d’adultes? A moins d’en revenir a une double
sortie lors du culte — pratique qui a des relents de discipline de I’arcane —, cette
proposition ne me semble adéquate que pour le cadre d’une communauté
confessante, ou les membres se connaissent. Mais aussi : comment rattacher
les réformés dans leur ensemble (par exemple, rien que les ministres!) au
Symbole de I'Eglise? Et est-ce tenable, en contexte multitudiniste toujours, de
rendre compte de 1’expérience spirituelle séculaire du pédobaptisme en lui
donnant un seul statut d’exception ®!, puis de curiosité en voie d’extinction?
Enfin comment placer au centre de la théologie baptismale le désir de 1’indi-
vidu, et retirer en méme temps toute consistance anthropologique a la parole
accompagnant le geste baptismal (cf. note 3)?

Outre ces questions de cohérence interne et d’application ecclésiale, de-
meure en amont le probleme de savoir quel lieu, quelles personnes assureraient
une recherche «collégiale» et admise par tous de nouveaux rituels : force est
de constater que pour I'instant chaque paroisse s’en remet aux dadas théolo-
giques et liturgiques de son (ses) pasteur(s). C’est la que nous butons sur
I"aporie ecclésiologique qu’a véhiculée le barthisme, qui croyait le dogmaticien
«chez lui dans I’Eglise», et qui tenait «la fidélité a ’égard des Peres et de la
confession de foi de I'Eglise» 2 pour un héritage reconnu au sein de I’ecclésio-
logie réformée. On pouvait alors, y compris en monde réformé, faire référence
a I'Eglise visible au gré d’un passif implicite! Face a ces réflexions, et en
reprenant toutes les suggestions positives de I’ouvrage d’Henry Mottu, quelle
est la tache qui s’annonce pour I’ecclésiologie réformée dans ce qui s’avere
une ere résolument post-barthienne?

ITI. Conclusion

Reprenant une intention de Bonhoeffer, I’auteur nous rappelle en final que
«les sacrements ont une fonction essentiellement communautaire» % ; proba-
blement est-ce la le point de départ et le cap a ne pas perdre de vue dans
I’entreprise de repenser une théologie réformée des sacrements. Le défi, pour
la théologie des sacrements, est dés lors non seulement de penser «une nouvelle

8L Cf. Le geste, p. 180.

62 Cf. K. BarTH, Dogmatigue (op. cit.), vol. I, 2, p. 919 et 926. Cette aporie
ecclésiologique est plus largement celle de la théologie dialectique : H.-J. GAGEY a
soutenu la thése qu'un certain fidéisme ecclésiastique €tait le point aveugle de la
théologie de Bultmann, cf. Jésus dans la théologie de Bultmann (Jésus et Jésus-Christ
57), Paris, Desclée, 1993.

63 Le geste, p. 249.



50 CLAIRE CLIVAZ

relation au Dieu Tout Autre» 4, mais de penser une nouvelle relation commu-
nautaire au Dieu Tout Autre. Cette remarque est d’autant plus cruciale que
le point de départ de cet essai était «le point zéro de I'Eglise, I’individualisme
forcené» (cf. point 1,1). Il semble que nous soyons la & un carrefour.

Au vu de cette critique du Geste prophétique, les difficultés s’énoncent
ainsi : comment ouvrir la notion de sacrement et prendre en compte les réso-
nances bibliques des gestes symboliques, tout en gardant une souplesse que
le septennaire catholique n’offre pas et a laquelle invite 1’accent sur la veine
prophétique cher a la Réforme? Comment penser un projet de théologie et de
pratique des sacrements qui offre jusqu’aux conditions de son effectuation
ecclésiologique en monde réformé, ou comment revenir de |'aporie
ecclésiologique barthienne? Comment pratiquer une lecture des Ecritures qui
n’hypertrophie pas une seule ligne et articuler veines prophétique et rituelle,
notamment dans une méme anthropologie pascale? Comment ne pas en rester
a la tolérance a I’égard du rite, mais lui donner un droit de cité théologique
que le regard anthropologique nous fait entre autres réclamer?

Voici quelques pistes en guise d’envoi. Au vu de ces difficultés et pour
reformuler une théologie réformée des sacrements qui puisse aller dans le sens
d’une nouvelle relation communautaire au Dieu Tout Autre, deux conversions
théologiques — et donc existentielles dans ma compréhension de la théologie —
sont nécessaires : une conversion de 1’anthropologie théologique réformée et
une conversion de ’ecclésiologie réformée dans son rapport a son fondement
scripturaire. Pour ce qui concerne la conversion anthropologique, repartons de
la suggestion d’Henry Mottu de troquer le «Je te baptise» pour un «Sois
baptisé», par crainte d’un cléricalisme latent (cf. note 3). L’appréciation me
semble erronée, car d une part le «Je te baptise» n’a jamais eu un sens clérical
dans la tradition classique : Thomas d’Aquin approuvait le fait que des laics
et des femmes puissent occasionnellement baptiser, alors que Calvin non!
D’autre part, le sens de I'acte de langage «Je te baptise» est d’€tre un indicatif
performatif, «invitant I’autre a devenir ce qu’il est déja par ailleurs» . Dans
ce refus de I'affirmation du «Je», il me semble avant tout percevoir les échos
d’un certain pessimisme anthropologique calviniste, celui de I’homme «enclin
au mal et incapable d’aucun bien», selon la formule de la célebre confession
des péchés.

Or n’est-ce pas aussi le fruit éminent de la griace que de pouvoir se tenir
librement devant Dieu, homme ou femme, laic ou ministre, et de pouvoir dire
«Je» au sein d’un geste symbolique? «Je» te convoque a ce carrefour de la
foi; «je» Uinvite a étre comme moi membre du corps du Christ ; «je» me
reconnais capable d’étre pour toi témoin de la foi. Ne serait-il pas temps que

& Expression qu’H. Mortu a I’'amabilité de citer 2 lap. 211 du Geste, en s’ inspirant
des p. 26-27 de mon article «Les cultes de bénédiction pour fatigués et chargés.
Evaluation théologique et bilan ecclésial», Cahiers de I'IRP 17 (1993).

65 L.-M. Cuauver, Symbole et sacrement (op. cit.), p. 449.



LE GESTE PROPHETIQUE D’HENRY MOTTU 51

la justification par la foi nous conduise, nous réformés, a une conversion
anthropologique par laquelle nous pourrions sans honte nous reconnaitre «col-
laborateur de Dieu dans la prédication de i’Evangile» (1 Th 3,2)? 1l s’agirait
la d’oser reprendre le theme de la synergie cher aux orthodoxes et de 1'insérer
au sein d’une anthropologie pascale. Dans ce but, on lira avec profit Maxime
le Confesseur qui offre une vision équilibrée de la synergie, car il la travaille
avec I'dovyxUtwe de Chalcédoine. Cette élaboration pondérée de la synergie
permet «a la nature humaine de fournir tout son contenu positif [...] pour la
construction de la synthése qui doit relier Dieu et le monde» 6, tout en assurant
une différenciation constante, voire croissante, entre I’homme et Dieu.

Ce renouvellement de ’anthropologie, et donc de la vision de I'individu,
entrainerait forcément un renouvellement de I’ecclésiologie et marquerait une
¢tape vers la reconnaissance de la koinonia comme marque ecclésiale effective.
Mais I'ecclésiologie réformée a aussi besoin d’une conversion propre, d’une
refonte en profondeur de son rapport au sola scriptura. 11 serait temps en effet
de reconnaitre que cet adage, accompagné d’un cadre herméneutique a la
Réforme 7, s’est progressivement autonomisé deés I’ Aufklirung pour en arriver
a une absolutisation qui a peut-&tre déja atteint son sommet : certaines avancées
de la recherche exégétique n’indiquent-elles pas I'€clatement a venir du sola
scriptura? ®® Des lors il faut tendre a replacer le sola scriptura dans son cadre
communautaire, et par la-méme prendre acte de 1’aporie ecclésiologique qu’a
véhiculée le barthisme : redire que c’est une Ecriture seule, mais non solitaire ;
une Ecriture adressée A, recue, lue et méditée par des individus rassemblés en
communauté ; une Parole faite Ecriture au sein d’une médiation communau-
taire et contingente, au sein d’un corps du Christ ecclésial toujours aussi corpus
permixtum ; une sola scriptura in koinonia. Impossible dés lors de privilégier
une seule veine des Ecritures parmi d’autres, fiit-elle prophétique ; impossible
des lors de tirer un trait sur les multiples gestes symboliques, ou de manquer
le poids accordé au baptéme et a la Cene ; et impossible de perpétuer 1’aporie
ecclésiologique barthienne.

Apres s’étre tellement tenues sur 'aréte de la croix pascale, les Eglises
réformées sont peut-&tre aujourd’hui invitées, a travers leur dissémination qui
s’accentue, a reconsidérer 1’humilité de I'incarnation, I’humilit€¢ du Verbe fait
chair, et I"humilité de ces sacrements et gestes symboliques qui nous font vivre,
qui peuvent nous faire exister ensemble comme koinonia.

6 H.-U. voN BALTHASAR, La liturgie cosmique. Maxime le Confesseur, Paris,
Aubier, 1947, p. 189.

7 Sola fide, sola gratia, etc., ainsi que la référence au Symbole des Apdtres et au
Credo de Nicée-Constantinople entre autres.

08 Cf. C. Crivaz, «La troisieme quéte du Jésus historique et le canon : le défi de
la réception communautaire. Un essai de relecture», in D. MARGUERAT, E. NORELLI,
I. M. Porrer (éds), Jésus de Nazareth : Nouvelles approches d’une énigme, Geneve,
Labor et Fides, 1998, p. 557.



	Étude critique : une présentation et une mise à l'épreuve du geste prophétique d'Henry Mottu

