
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 49 (1999)

Heft: 1

Artikel: Luther et l'apocalypse d'après les préfaces de 1522 et 1530

Autor: Vial, Marc

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-650493

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-650493
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 131(1999), P. 25-37

LUTHER ET VAPOCALYPSE
D'APRÈS LES PRÉFACES DE 1522 ET 1530

Marc Vial

Résumé

Les préfaces que Luther a consacrées à /'Apocalypse paraissent refléter
une évolution dans Vappréciation du dernier livre du Nouveau Testament. En
effet, si la préface de 1522 doute clairement de l'apostolicité (comprise de

manière kérygmatique) de /'Apocalypse, celle de 1530 lui semble nettement
plus favorable, dans la mesure où elle se sert du livre pour mettre l'Église
hors de portée des calamités qui l'assaillent. Il est cependant légitime de se

demander si la reconnaissance de son utilité a pour conséquence nécessaire

une évaluation plus positive de son contenu.

Introduction

S'il est un livre biblique qui fait problème au XVIe siècle, c'est bien

l'Apocalypse. De fait, à la question de l'interprétation correcte de cette œuvre
énigmatique entre toutes s'en ajoute une autre, celle de son statut. En effet,
certains esprits influencés par Erasme ne manqueront pas de se demander si

l'œuvre du visionnaire de Patmos a bien sa place dans le corps des livres saints.
On pense notamment, parmi les plus célèbres des auteurs protestants, à

Carlstadt, Zwingli, Œcolampade et Luther.
Le cas de Luther est cependant particulier ', dans la mesure où les préfaces

qu'il a rédigées pour introduire le livre semblent exprimer des opinions
divergentes. Ces préfaces sont au nombre de deux : celle de 1522 qui paraît dans

la première édition de la traduction par Luther du Nouveau Testament, et celle
de 1530 qui, en 1546, ne connaîtra de changements qu'orthographiques. Or,

Texte légèrement remanié d'un exposé donné dans le cadre des colloques de

l'Institut d'histoire de la Réformation (Université de Genève), le 19 janvier 1998. Je

remercie Madame Irena Backus, professeur titulaire à l'Institut, pour ses encouragements,

ses remarques critiques et ses précieux conseils.
1 Pour une présentation globale de la place de l'Apocalypse dans l'œuvre de Luther,

cf. H.-U. Hofmann, Luther und die Johannes-Apokalypse. Dargestellt im Rahmen der
Auslegungsgeschichte des letzten Buches der Bibel und im Zusammenhang der
theologischen Entwicklung des Reformators, Tübingen, J.C.B. Mohr, 1982.



26 MARC VIAL

alors qu'en 1522 Luther exprime plus que des réticences à l'endroit du dernier
livre du Nouveau Testament, voilà que, huit ans plus tard, il retrouve dans ce
même livre des pans entiers de sa doctrine.

Est-ce à dire que Luther a changé d'opinion au sujet de l'Apocalypse? La
dernière partie de ce travail devrait apporter quelques éléments de réponse.
Avant cela, il sera nécessaire d'examiner tout particulièrement la deuxième
préface afin de déterminer la nature du traitement auquel Luther soumet le livre.
Il s'agit en fin de compte de savoir si la différence de traitement est redevable
d'un changement dans l'appréciation du contenu même de l'Apocalypse, et si

la disparition des critiques explicites signifie nécessairement une meilleure
opinion du livre.

En somme, il s'agit de savoir si Luther réévalue YApocalypse ou si, faisant
contre mauvaise fortune bon cœur, il se borne à la récupérer.

1. La préface de 1522

La courte préface de 1522 tourne autour d'un concept-clé, celui de la clarté,
plus exactement du manque de clarté dont souffre Y Apocalypse aux yeux de

Luther. C'est là le défaut essentiel du livre. D'autres avant lui en ont fait la

remarque et se sont abstenus de le commenter, du nombre desquels émerge
Erasme qui, dans une lettre, certes plus tardive, adressée à Gérard de la Roche,

juge le texte d'un intérêt qui ne justifierait pas que le «Prince des humanistes»
condescendît à le paraphraser 2.

Ayant eu recours à l'édition de 1519 du Nouveau Testament d'Erasme 3

pour sa traduction parue en 1522, Luther ne pouvait ignorer les réserves du

savant hollandais. Il reprend même un certain nombre de ses griefs dans sa

préface, tout en les investissant d'une signification proprement nouvelle. Ainsi,
s'il est vrai que l'on retrouve chez les deux frères ennemis un même titre donné

au livre - Apocalypse de saint Jean théologien 4-, un doute similaire relatif

2 «Etenim praeter alia multa, absolui Paraphrases omnes in Nouum Testamentum;

excepta Apocalypsi. quae nullo modo recipit paraphrasten, vix etiam interpretem. vt iam
illam hoc labore clignam ducerem» (Opus epistolarum Des. Erasmi Roteroilcimi.
P. S. Allen - H. M. Allen éd., Oxonii in typographeoClarendoniano. V. p. 421. n° 14.32).

La lettre date du 26 mars 1524.
3 Cf. H. Bornkamm, «Die Vorlagen zu Luthers Überset/ung des Neuen Testaments» in

Id., Luther. Gestalt und Wirkungen. Gesammelte Aufsätze. Gütersloh, G. Mohn, 1975, p. 65.
4 Cf. Erasmus' Annotations on the New Testament, t. Ill : Galatians to the

Apocalypse. Facsimile of the Final Latin Text with all Earlier Variants, éd. A. Reeve -

M. A. Screech, Leiden, E.J. Brill. 1993, p. 782 : «Ad haec in Graecis, quos ego viderim.
codicibus, non erat titulus Ioannis Euangelistae, sed Ioannis theologi [...]». L'original
reproduit est Des. Erasmi Roterodami in Novum Testamentum annotationes.... Bale,
Froben, 1535 ; la phrase reproduite figure déjà dans l'édition princeps (1516). Cf. aussi

WA DB 7, 422 sq. Les œuvres de Luther seront désormais abrégées comme suit : WA
M. Luther, Werke, Weimar. 1883 sq. : WA DB M. Lumi r, Werke. Deutsche Bibel :

WA Br M. Luther, Werke, Briefwechsel.



LUTHER ET L'APOCALYPSE 27

à l'apostolicité et un reproche commun de manque de clarté, il n'en demeure

pas moins que les mots n'ont pas chez eux le même sens.
Les passes d'armes ultérieures au sujet du libre arbitre montreront à l'envi

que les deux géants du XVIe siècle se font une idée fort différente de la clarté
des Écritures 5. La situation n'est certes pas aussi précise quelques années plus
tôt, mais l'on perçoit, malgré la concision d'Érasme qui se contente de
mentionner à ce propos quelques «figures obscures» (figurarum inuolucris adum-

bratam) 6, que Luther entend par obscurité plus et autre chose qu'un simple
manque de limpidité stylistique voire conceptuelle. Pour le Réformateur, en
effet, le livre n'est pas seulement obscur ; il obscurcit également. Il masque
la personne du Christ et ses bienfaits. Ce qui gêne Luther, ce n'est donc pas
d'abord le caractère hermétique de la langue et des images, mais le fait que
le livre ne remplit pas la mission impartie à tout livre du Nouveau Testament

qui se respecte, et qui consiste à proclamer l'Évangile, à transmettre clairement
et directement la bonne nouvelle de la justification 7. On se souvient en effet
de ce célèbre passage de la préface de 1522 à Jacques et à Jude et du critère
de canonicité tel que l'entend Luther, à savoir le fameux «Was Christum
treibet» : «La vraie pierre de touche pour juger les différents livres, c'est de

voir s'ils annoncent le Christ ou non» 8.

On comprend ainsi que Luther mette en doute l'apostolicité de l'Apocalypse

- apostolicité comprise non plus en termes d'authenticité littéraire ou de

proximité temporelle avec les apôtres mais de manière kérygmatique -, dans

la mesure où la fonction même de l'apôtre consiste à montrer le Christ. Il fait
ainsi valoir dans la préface :

Il n'y a pas seulement un élément qui soit non apostolique ou non prophétique et

qui me gêne dans ce livre. En premier lieu et par-dessus tout, les apôtres n'usent

pas de visions mais prophétisent avec des paroles claires et limpides, comme le font
Pierre, Paul et Christ dans l'Évangile, car il appartient aussi à la fonction apostolique
de parler de manière claire et sans image ou sans vision de Christ et de son action

5 Cf. à cet égard G. Hammann, «Clarté et autorité des Écritures : Luther en débat

avec Zwingli et Erasme». ÉTR 11 (1996). p. 175-206. notamment les p. 191 sq. où l'on
fait valoir que la clarté scripturaire est d'ordre éthique pour l'humaniste alors qu'elle
est «existentielle» pour le théologien.

6 Erasmus ' Annotations, p. 782.
7 Cf. la préface générale au Nouveau Testament de 1522 in WA DB 6. 2.4.6.8.10.
8 WA DB 7, 384 (traduction de M. Lienhard, Au cœur de la foi de Luther : Jésus-

Christ. Paris. Desclée. 1991. p. 39).
9 WA DB 7. 404 : «Myr mangeilt an disem buch nit eynerley, das ichs wider

Apostolisch noch prophetisch hallte, Auffs erst vnnd aller meyst, das die Apostcll nicht
mit gesichten vmbgehen. sondern mit klaren und dürren wortten weyssagen. wie Petrus,
Paulus. Christus ym Evangelio auch thun, denn es auch dem Apostolischen ampt gepurt.
klei lich vnd on bild odder gesicht von Christo vnd seynem thun zu reden» (la traduction
dans le texte sera désormais la mienne. M. V.). Luther ira jusqu'à envisager la possibilité
pour Paul et Pierre de délivrer un message non apostolique ct l'éventualité de

l'apostolicité d'une parole proférée par Judas, Anne ou Pilate (cf. WA DB 7. 384).



28 MARC VIAL

Contestant pour les mêmes raisons le caractère prophétique du livre, Luther
en profite pour se livrer rapidement, dans la suite de sa préface, à la critique
d'une conception de la prophétie qu'on pourrait rapidement qualifier d'illuministe.

Il n'est pas douteux en effet qu'à l'heure où il rédigea sa préface
(septembre 1522), il avait en tête les divers trublions qui se revêtaient du titre
de prophète sous prétexte de révélations particulières 10. Or, écrit-il, la prophétie

n'est pas affaire de visions. Même les prophètes vétérotestamentaires qui
pourtant n'avaient pas d'appréhension claire de ce - ou plutôt de celui - qu'ils
annonçaient n'ont pas eu recours à la vision. La vision perd ainsi toute normativité

et l'Apocalypse est par là même repoussée aux frontières du canon,
d'autant plus qu'elle est comparée au 4e livre d'Esdras ' '. Or ce livre, comme
les autres apocryphes du reste, ne figure pas dans la table des matières de

l'édition de la Bible allemande parue en 1524 et qui comprend, outre le
Nouveau Testament, les livres de l'Ancien jusqu'au Cantique des Cantiques i2.

Il est probable que Luther a subi l'influence de Carlstadt qui, dans son De
canonicis scripturis 13

paru en 1520 à Wittenberg alors qu'il était encore

fréquentable, établissait également un parallèle entre YApocalypse et le 4eme

Esdras. Nul doute, aussi, que la sévérité de Luther à l'endroit du livre trouve
un précédent dans la démarche de Carsltadt 14. Mais là encore, Luther n'a pris
de Carlstadt que cette comparaison, et non sa criteriologie canonique, laquelle
consiste non pas en un «Was Christum treybet» mais, pourrait-on dire, en un
«Was Jesum treybet». En effet, appuyée sur une christologie de l'exemplarité,
la théorie de Carlstadt confère à un livre biblique donné un degré de canonicité
d'autant plus important qu'il se rapproche du genre «évangile», évoquant les

faits et gestes de Jésus 15.

10 Déjà au début de l'année 1522. il écrit à Mélanchthon qu'il ne reconnaîtra pas
les prophètes de Zwickau sur l'unique base d'une révélation : un authentique envoyé
de Dieu est soit appelé par les humains, soit accompagné de signes (cf. WA Br 2, 424s.
n° 450). Cf. aussi WA Br 2.474 n° 459 ; 492 n° 472, etc.

11 Cf. WA DB 7, 404.
12 À partir de 1534. les apocryphes seront rangés dans la catégorie des «livres qui

ne sont pas conformes à l'Esprit Saint, mais qui sont cependant utiles et qu'il est bon
de lire». Pour aller vite, cf. M. Brecht, Martin Luther, t. III : Die Erhaltung der Kirche
1532-1546, Stuttgart, Calwer, 1987, p. 101-107.

13 De canonicis scriplvris libellus D. Andreae Boelenstein Carolosteidii Sacrae

Theologiae Doctoris. & Archidiaconi Vvitenbergensis, Wittenberg, apud Joannem viridi
Montanvm, 1520. Description matérielle in E. Freys, H. Barge, «Verzeichnis der

gedruckten Schriften des Andreas Bodenstein von Karlstadt», Zentralblatt für
Bibliothekwesen 21 (1904), p. 172 sq. n° 34 sq.

14 Comme l'a établi Hofmann, op. cit., p. 266 sq.
15 Cf. la traduction allemande du De canonicis. Welche bûcher heilig vnd Biblisch

seind. Dlsz büchlin leret vnderseheid zyvüschen Biblischen büchern vnd vnbiblisehen,
darinnen vil geirret haben, vnd noch irren. Darzu weiset das büchlin, welche bûcher
in der Biblien erstlich seind zulesen, [Bale, Adam Petri, 15211 (cf. Freys. Barge, art.
cit., p. 178 n° 489 ; B4 : «Darumb sol der christlich léser vor allen dingen Christum
in der schrifft suchen, das ist, solche schrillten lesen, die Christum mit seinem leiden.



LUTHER ET L'APOCALYPSE 29

Pour résumer, il est très vraisemblable que cet écrit présuppose les critiques
qu'Érasme et Carlstadt avaient récemment émises ; il est indubitable que les

arguments luthériens ne sont en aucune manière inédits ; que le terrain était
préparé pour une dépréciation de l'Apocalypse. Pourtant, la similitude des

arguments ne saurait cacher une motivation originale et propre à Luther.
L'Apocalypse est suspectée parce qu'à travers elle ne transparaît pas l'Évangile

; elle n'est d'aucun profit véritable parce que le message de la justification
du pécheur en est absent. Dépourvue de toute référence claire au Christ, c'est
en fait de l'inspiration du Saint Esprit qu'elle est dépourvue.

2. La préface de 1530 16

Avant d'aborder la préface de 1530, il n'est peut-être pas inutile de jeter
un rapide coup d'œil sur une autre préface de Luther, celle rédigée à l'occasion
de son édition d'un commentaire wycliffite de YApocalypse 17. Après avoir
brièvement tenté de situer l'auteur dans le temps - en l'occurrence celui du

Grand Schisme -, il donne la raison de son intérêt pour cet écrit.

Tu comprendras, vénérable lecteur, que nous avons rédigé cette préface dans le but
de montrer au monde entier que nous ne sommes pas les premiers à avoir identifié
la papauté au règne de l'Antichrist la.

Nulle part dans sa préface Luther ne mentionne ne serait-ce qu'une timide
fois l'Apocalypse. Ce qui intéresse Luther n'est ni le livre commenté, ni même
le commentaire, mais simplement le fait qu'avant lui, un homme, dont la
doctrine de surcroît n'est pas irréprochable, a déjà traité le pape d'Antichrist.
Qu'il se soit acquitté de cette tâche dans un commentaire de YApocalypse n'a
aucune espèce d'importance ; il aurait très bien pu le faire ailleurs. De
réhabilitation du livre, ce n'est même pas la peine d'en parler.

Deux ans plus tard, par contre, voilà que Luther va proposer dans sa préface
une grille de lecture appliquable à l'Apocalypse. Et, fait unique dans l'œuvre
du Réformateur, il va expliquer un livre biblique en recourant à l'histoire de

mit seiner krafft, mit seiner gütigkeit, mit seiner hciligkeit abmalen, vnd für die äugen
deß lesers setzen. So kan er nicht irren, nach dem Christus selbst gesagt : 'Ich bin daz
Hecht, vnd der mir nachfolget, der wandert nicht in finsternuß'».

16 Une lettre du 25 février 1530 indique que la préface ainsi que les scolies sont

presque achevées (cf. WA Br 5. 242).
17 Commentarius in Apocalypsim ante Centum annos aeditus. Wittenberg. Nickel

Schirlentz, 1528 (cf. J. Benzing. Lutherbibliographie. Verzeichnis der gedruckten
Schriften Martin Luthers bis zu dessen Tod. Baden-Baden. Heitz. 1966. n° 2477).

18 WA 26. 124 : «Hanc praefationem ideo factam a nobis intelligas. optime lector,
ut orbi notum faceremus. nos non esse primas, qui Papatum pro Antichristi regno
interpretentur».



30 MARC VIAL

l'Église l9. En passant en revue le livre, chapitre après chapitre, Luther passe
également en revue quelques-unes des personnalités et des évolutions
marquantes de l'histoire des débuts du christianisme jusqu'au XVIe siècle, pour
le pire plus que pour le meilleur. On pourrait alors penser apriori que sa lecture

s'intègre dans la longue tradition exégétique amorcée par Rupert de Deutz et

prolongée par Nicolas de Lyre qui, rompant avec une interprétation anhisto-

rique, se sert de l'Histoire ecclésiastique d'Eusèbe et de ses successeurs pour
dégager le sens de l'Apocalypse - en arguant du fait que les prophéties qui y
sont contenues ont, pour une part d'entre elles, vu leur accomplissement dans

les temps passés ou contemporains 20. Mais bien que Luther ait lu Nicolas de

Lyre, il n'a jamais fait référence à son commentaire de l'Apocalypse ; il en

va de même pour Rupert. En somme, on ne peut savoir dans quelle mesure
il connaissait la tradition exégétique ; il n'y fait allusion que très brièvement,
non sans relever que les essais d'interprétation tentés jusqu'ici n'ont guère été

fructueux 21. Surtout, le choix des figures historiques ainsi que la finalité du

recours à l'histoire semblent déterminés par une vision proprement luthérienne
de l'Église. Les quelques exemples qui suivent devraient nous conforter dans

cette opinion.
Il est déjà typique qu'au vocable Kirche soit substitué celui de Christenheit.

Luther s'était notamment expliqué sur ce changement dans le Grand
Catéchisme de l'année précédente 22, mais il semble qu'il faille surtout en chercher
la raison dans une prédication qui lui est attribuée et qu'il aurait prononcée
le 6 mars 1523, qui nous apprend notamment que le terme d'ecclesia a été

largement galvaudé, que les papistes se l'appliquent à tour de bras et que
Christenheit rend mieux compte de la signification théologique de l'Église, à

savoir la communauté des fidèles répandus dans le monde 23. Il est évident

qu'une telle définition de l'Église ne manque pas d'avoir des conséquences

sur l'acception luthérienne de l'histoire de l'Église.
De fait, l'histoire de l'Église est avant tout comprise dans notre texte

comme l'histoire des calamités qui se sont abattues sur les chrétiens. La chose

n'est pas originale en soi, dans la mesure où dès ses premiers écrits - on pense
notamment au premier commentaire des Psaumes -, Luther avait déjà déclaré

19 Cf. à cet égard J. M. Headley, Luther's View of the Church History, New-Haven,
London, Yale U. P., 1963, p. 52.

20 Sur les deux grandes écoles précédant l'interprétation de Joachim de Fiore,
cf. I. Backus, Les sept visions et la fin des temps. Les commentaires genevois de

/'Apocalypse entre 1539 et 1584, Genève-Lausanne-Neuchâtel (Cahiers de la Revue de

Théologie et de Philosophie, 19), 1997. p. 10-14.
21 Cf. WA DB 7, 408.
22 Deux raisons justifient aux yeux du Réformateur l'abandon du terme Kirche en

allemand : les simples en l'entendant pensent immanquablement au bâtiment (église)
et non à la communauté (Église) ; en outre, l'origine du mot est grecque (selon Luther)
et non allemande (Cf. WA 30, I, 189).

23 Cf. WA 11, 53 sq.



LUTHER ET L'APOCALYPSE 3 1

que la pire tribulation est de n'en subir aucune 24. On ne s'étonnera pas non
plus de ce que YApocalypse puisse inspirer une telle vision de l'histoire. C'est
en revanche la manière dont Luther justifie sa lecture de YApocalypse comme
témoignage de l'Église en butte à une hostilité suivie qui est remarquable :

Parce qu'une révélation est obligatoirement l'histoire des choses futures, et en
particulier des tribulations et des accidents de la chrétienté, nous pensons que
l'explication la plus proche [du texte] et la plus sensée consiste à reprendre l'histoire
passée et les accidents qui y sont survenus, et de les confronter aux images et au
texte [de YApocalypse) 25.

Cet extrait montre que l'exégèse n'est pas appelée par le texte de

l'Apocalypse de Jean mais par le concept même de révélation, si bien que l'on est
en droit de se demander si c'est bien à une exégèse à proprement parler que
Luther se livre ou si le texte n'est pas simplement l'occasion de développements

dont l'origine est à situer ailleurs.
L'ordre dans lequel sont présentés les événements est commandé par un

impératif non pas chronologique, mais systématique. Les chapitres 1 à 5 de

YApocalypse 26 sont censés nous montrer que l'Église n'est pas un corps pur,
puisqu'elle est aux mains d'évêques - représentés dans le texte biblique par
les anges - dont certains sont bons, notamment les vieillards couronnés d'Ap 5,

et d'autres mauvais 27. Aucune indication chronologique n'est donnée, si bien

qu'il semble que soit ici décrite, de manière intemporelle, la situation
«quotidienne» de l'Église. C'est à partir du chapitre 7 qu'on entre dans l'histoire
de l'Église à proprement parler28. Alors qu'au chapitre précédent étaient
abordées les calamités temporelles, sont maintenant évoquées les spirituelles,
lesquelles consistent en hérésies diverses et variées. Comme l'a mis en
évidence Hans-Ulrich Hofmann, elles ont en commun pour Luther de présenter
un point doctrinal qui s'oppose frontalement à sa propre théologie, si bien que
se renforce l'hypothèse selon laquelle le traitement auquel le Réformateur
soumet YApocalypse est bien plus déterminé par sa vision de l'histoire de

l'Église que par le texte lui-même. C'est ainsi que les encratites privilégient
les œuvres au point de ruiner le sola fide, que les marcionites, manichéens et

autres montanistes s'opposent au sola scriptura, qu'Origène a l'impudence de

24 Cf. WA 3,424 : «Nulla tentatio, omnis tentatio, nulla persecutio, tota persecutio».
25 WA DB 7, 408 : «Weil es sol eine Offenbarung sein künfftiger geschieht, vnd

sonderlich, künfftiger trübsalen vnd vnfal der Christenheit, Achten wir, das solt der
neheste vnd gewisseste griff sein die auslegung zufmden, so man die ergangen geschieht
vnd vnlelle jnn der Christenheit bis her ergangen, aus den Historien neme, vnd
dieselbigen gegen diese bilde hielte, vnd also auff die wort vergliche».

26 WA DB 7, 408-410.
27 Cette identification a été proposée pour la première fois par Joachim de Fiore,

que Luther suit ici ; cf. Expositio magni prophète Abbatis Joachim in Apocalypsim,
Venise, F. Bindoni - M. Palyni, 1527, fol. 109r. Je remercie Madame Irena Backus pour
cette référence.

28 WA DB 7, 410-412.



32 MARC VIAL

fausser la théologie par l'introduction de la philosophie et que les cathares

estiment leur condition supérieure à celle du chrétien moyen, portant par là-

même atteinte au principe du sacerdoce universel 29. D'autres plaies sont

encore évoquées au nombre desquelles figurent notamment Arius et Mahomet,
mais la paraphrase prend une tournure encore plus dramatique à partir du

chapitre 13, quand la papauté entre en scène 3l). Plus intéressante que le

reproche de s'être emparé également du glaive temporel semble être l'identification

luthérienne du pape à l'Antéchrist, dans la mesure où le sort que
Y Apocalypse promet à cette figure n'est pas des plus enviables. Certes, cette
identification n'est pas originale, et nous avons vu plus haut que le Réformateur
s'inscrit consciemment dans une tradition, wycliffite en l'occurrence. Quoi
qu'il en soit, à partir du chapitre 14, la papauté amorce son déclin du fait de

la prédication docte et pieuse du véritable Évangile. Jusqu'alors, les prophéties
étaient rejetées dans le passé ; mais voilà que Luther revient au drame qui se

déroule sous ses yeux et à propos duquel il attribue un rôle capital à sa

prédication.
Il reste cependant à cerner dans quelle période il situe sa propre époque,

notamment par rapport au millénium d'Ap 20. Évoquant ce chapitre, Luther
fait ses comptes de la manière suivante :

[...] dans le vingtième chapitre viennent, ultime tribulation, Gog et Magog, le Turc
et la bande des Juifs amenés par Satan qui fut retenu captif pendant mille ans et
relâché après les mille ans. Mais comme lui, ils doivent bientôt [sombrer] dans

l'étang de feu. Car nous pensons que cette vision doit être séparée de la précédente
à cause des Turcs et que les mille ans doivent commencer au moment où ce livre
a été écrit, au moment où Satan a été enchaîné. Ce calcul ne doit cependant pas
être poussé au point de prendre en compte les minutes31.

Il apparaît clairement pour la conscience luthérienne que les mille ans sont
révolus. Aucune trace de millénarisme n'est visible dans ce texte. Satan et ses

sbires sont lâchés, envahissent le monde et persécutent l'Église. Les Turcs sont

aux portes de l'Europe, des chrétiens se font circoncire, la fin du monde est

29 Hofmann, op. cit., p. 454-456. Si les deux derniers griefs sont aisément
compréhensibles, les deux premiers méritent peut-être quelque explication. En fait, Luther
soupçonne que l'ascèse des encratites s'inscrit dans une logique de justification par les

œuvres. Quant aux marcionites, manichéens et autres montanistes, Luther les rapproche
des Schwärmer de son temps, coupables de reconnaître un caractère normatif aux
révélations particulières plutôt qu'à l'Écriture.

30 WA DB 7, 412 sq.
31 WA DB 7, 416 : «Inn des nu solchs alles gehet kompt jm xx. Capitel auch her

zu der letze tranck, Gog vnd Magog, der Turcke, die roten Juden, welche der Satan,
so vor tausend iaren gefangen gewest ist, vnd nach tausent iaren widder los werden,
bringet, Aber sie sollen mit jm auch bald jnn den feurigen pfui, Denn wir achten, das

dis bild als ein sonderlichs von der vorigen, vmb der Türeken willen gestellt sey, vnd
die Tausent iar anzufallen sind, vmb die zeit, da dis buch geschrieben ist, vnd zur
selbigen zeit auch der Teuffei gebunden sey. Doch mus die rechnung nicht so genaw.
alle minuten treffen».



LUTHER ET L'APOCALYPSE 33

donc pour bientôt32. Et c'est justement là où Luther voulait en venir. Car la
perspective de l'anéantissement prochain des impies et de leur prince ne

manque pas de nourrir la foi présente de et dans l'Église.
Cette lecture de l'Apocalypse fournit ainsi un motif de consolation, une clé

de discernement et un moyen de subvertir une image tant idéale qu'erronée
de l'Église. Un motif de consolation- terme qui revient plusieurs fois sous
la plume de Luther dans cet écrit -, parce que les calamités présentes sous
lesquelles ploie l'Église ne sauraient avoir le dernier mot. Une clé de

discernement, parce que ce ne sont pas forcément ceux qui disent appartenir à l'Église
qui en font forcément partie 33. Un moyen de subvertir l'image, fausse et

corrompue par la raison, de l'Église, consistant à la croire inexistante, sous
prétexte qu'elle n'est ni un modèle de sainteté, ni un parangon de vertu, ni un
havre de paix 34.

L'usage de l'Apocalypse, appuyé sur une utilisation confessionnelle de

l'histoire, est donc motivé par une visée clairement polémique, par une
opposition, à la papauté certes, mais aussi aux enthousiastes qui, en postulant une
Église de purs et ne la voyant toujours pas arriver, non seulement se trompent
sur sa nature réelle, mais ont en outre la raison pour seul critère d'appréciation,
alors que l'Église est avant tout un objet de foi.

On aboutit ainsi à un retournement de perspectives assez impressionnant,
dans l'économie du texte tout au moins. Luther était en effet parti d'un constat
historique pour arriver à une confession de foi, laquelle finit, en retour, par
apporter une réconfortante relativisation de l'histoire. Affirmer en effet que
l'Église est avant tout un objet de foi revient à distinguer entre la nature

profonde de l'Église et sa réalité quotidienne, et donc, à relativiser l'effet des

32 Sur la construction de l'image du Turc et du Juif par les hommes d'Église et
la visée consolatoire de l'identification de l'ennemi, cf. les remarques éclairantes de
J. Delumeau, La peur en Occident (XIV'-XVUE siècles). Une cité assiégée, Paris,
Fayard, 1978, p. 38-40 ; 342-397.

33 «Denn die weil so mechtig gewalt vnd schein, solte Widder die Christenheit
fechten, vnd sie so gar on alle gestalt vnter so viel trübsaln, ketzereyen, vnd andern
gebrechen verborgen sein, ist der vernunfft vnd natur vnmüglich die Christenheit zu
erkennen, sondern feit dahin vnd ergert sich an jr, heisst das Christliche kirche. welchs
doch der Christlichen kirchen, ergeste feinde sind, Vnd widderumb heisst das verdampte
ketzer, die doch die rechte Christliche kirche sind, wie bis her vnter dem Bapstum.
Mahometh, ia bey allen ketzern geschehen ist» (WA DB 7. 418).

34 «Gleich wie auch itzt etliche klüglinge thun, weil sie ketzerey. zwitracht, vnd
mancherley mangel sehen, das viel falscher, viel loser Christen sind, vrteilen sie flugs
vnd frey, Es seien keine Christen da. Denn sie haben gehöret, das Christen sollen ein
heilig, fridsam. eintrechtig, freundlich, tugentreich volck sein. Dem nach meine sie. Es
solle kein ergernis, keine ketzery. kein mangel, sondern eitel fride vnd tugent da sein.
Diese solten dis buch lesen, vnd lernen die Christenheit mit andern äugen, den mit der
vernunfft ansehen, Denn dis buch (meine ich) zeuge ia gnug grewlicher vngehewre
thiere. scheusslichefeindselige Engel, wüste vnd schreckliche plagen [...]. Welche doch
alzu mal sind ynn der Christenheit vnd vnter den Christen gewest, das freilich alle
vernunfft vnter solchem wesen, die Christenheit hat müssen verlieren» (ibid.).



34 MARC VIAL

avanies qui ne cessent de la défigurer. En jouant la foi contre le seul constat
historique, Luther inflige un démenti à ce qui, justement, était censé démentir
l'existence de la véritable Église. C'est dire que, dans son «système» - si tant
est qu'il en ait un-, une histoire de l'Église à proprement parler est, par
principe, impossible : l'histoire est une question de visibilité, alors que la nature
même de l'Église invalide toute capture de sa réalité dans le champ d'une
perception sensible ou d'une investigation rationnelle. De ce point de vue, une
histoire de l'Église se réclamant pourtant du Réformateur comme les Centuries
de Magdebourg qui est bien obligée, au début de chacune de ses sections, de

localiser l'Église véritable, change sensiblement de perspective par rapport à

Luther3''. Pour le Réformateur, il ne saurait y avoir, pourrait-on dire, qu'un
non-lieu de l'Église, en tant que sa réalité et son existence ne peuvent
véritablement être appréhendées que par et dans la foi. Pour le dire en un mot,
il ne saurait y avoir qu'une ecclésiologie de la croix, seule à même de reconnaître

l'Église à l'endroit et au moment, justement, où l'évidence historique
la dément apparemment. Luther peut donc transposer dans la réalité ecclésiale

ce qu'il a affirmé à plusieurs reprises au sujet de l'individu.

Ce petit passage (je crois une sainte Église chrétienne) est un article de foi autant

que les autres. C'est pourquoi aucune raison, quand bien même elle chausserait
toutes les lunettes du monde, ne saurait la reconnaître. Le diable peut bien la
recouvrir [...] De même, Dieu peut la cacher sous les infirmités et toutes sortes de

manques, de sorte que tu en deviennes fou et te trompes à son sujet. Elle ne veut
pas être vue, mais crue [...]. Le chrétien aussi est caché à lui-même, si bien qu'il
ne peut voir ni sa sainteté ni sa vertu, mais bien plutôt son manque de vertu et de
sainteté. Et toi, pauvre idiot, tu voudrais appréhender la chrétienté au moyen de ta
raison aveugle et de tes yeux encrassés? La totalité de notre sainteté est au ciel,
où est le Christ, et non pas sur la terre, sous les yeux, comme le bric-à-brac que
l'on voit sur un marché 36.

35 On appelle ainsi cette histoire de l'Église parue entre 1559 et 1574 à Magdebourg,
sous la direction du gnésio-luthérien Mathias Flacius Illyricus (1520-1575), parce que
la périodisation est opérée par siècles. Le projet initial prévoyait de couvrir toute
l'histoire de l'Église, du Nouveau Testament à la Réforme luthérienne, mais la 13èmc

centurie est la dernière à être parue. Pour une première approche, cf. H. Scheible, Die
Entstehung der Magdeburger Zenturien. Ein Beitrag zur Geschichte der historiogra-
phlschen Methode, Gütersloh, G. Mohn, 1966. Cf. surtout l'article d'E. Norelli, «The
Authority Attributed to the Early Church in the Centuries of Magdeburg and the
Ecclesiastical Annals of Caesar Baronius» in I. Backus (éd.), The Reception of the
Church Fathers in the West. From the Carolingians to the Maurists, vol. 2, Leiden,
E.J. Brill, 1997, p. 745-774, notamment les p. 748-750 consacrées au glissement opéré
à propos de la theologia cruris entre Luther et les Centuriateurs.

36 WA DB 7, 418-420 : «Es ist dis stucke (Ich glaube ein heilige Christlich kirche)
eben so wol ein artickel des glaubens, als die andern, Darumb kan sie keine vernunfft,
wenn sie gleich alle brillen auff setzt, erkennen, Der teuffei kan sie wol zu decken [...],
so kan sie Gott auch mit gebrechen vnd allerley mangel verbergen, das du must drüber
zum narren werden, vnd ein falsch vrteil vber sie fassen, Sie wil nicht ersehen, sondern

ergleubt sein [...]. Es ist ein Christ auch wol jm selbst verborgen, das er seine heiligkeit
vnd tugent nicht sihet, sondern eitel vntugent vnd unheiligkeit sihet er an sich, Und du



LUTHER ET L'APOCALYPSE 35

Le parallèle que trace Luther entre l'Église et l'individu permet de préciser
davantage encore la dialectique foi/histoire. De fait, on ne saurait faire dire
au Réformateur que la véritable Église est absente de l'histoire. L'histoire ne
remet pas en cause la nature, mais l'appréhension de l'Église. L'Église authentique

est bien présente dans l'histoire, même si celle-ci recouvre celle-là. U

en va strictement de même pour lajustice du pécheur. Lajustice, pour n'être

pas accessible au regard historique, n'en est pas moins réelle. Mais la foi seule

permet de la penser, alors que l'expérience n'appréhende souvent que le péché.
On en arrive ainsi à la catégorie du simul, que Luther applique surtout à

l'individu, mais qui ne saurait être complètement inopérante pour l'Église. De
même que l'humain est simul iustus ac peccator, de même l'Église est à la
fois infirme et sainte. L'histoire n'est donc pas le théâtre de l'infirmité
uniquement, mais aussi de la sainteté, simultanément.

Avant de conclure ces considérations ayant trait à l'analogie entre l'Église
et l'individu, on peut encore aborder rapidement ce que l'on pourrait appeler
la volonté luthérienne de mettre l'Église à l'abri des avanies historiques qui
en dissimulent la véritable nature. Un court détour par l'anthropologie
luthérienne est, là encore, susceptible d'éclairer le propos. Du Commentaire de

l'épître aux Romains de 1516 au Traité de la liberté chrétienne de 1520, Luther

emprunte, à Tauler et à la Theologia Deutsch notamment, la catégorie d'homme
intérieur/extérieur. Or, il est remarquable que contrairement à ses devanciers,
le Réformateur n'identifie pas l'homme intérieur à l'intérieur de l'homme. La

«quintessence» de l'humanité que les mystiques rhénans avaient localisée dans

l'homme (grunt pour Tauler, wille pour la Theologia Deutsch), Luther les

«protège» en Christ. C'est en Christ que l'homme est recréé, que l'image est

rétablie et que réside l'homme intérieur. Tout se passe donc comme si Luther,
eu égard à la puissance du péché, voulait mettre l'homme à l'abri de lui-même.
Une même logique peut ainsi conduire le Réformateur à mettre l'Église hors

d'atteinte des vicissitudes de l'histoire.
En somme, à une Église qui ne se verrait qu'au travers de sa faiblesse et

de sa médiocrité, Luther propose, non pas de nier cette lamentable réalité, mais
de détourner le regard d'elle-même pour ne plus considérer en dernière instance

que la Parole à qui, seule, elle doit son existence.

Conclusion

L'attitude de Luther à l'endroit de YApocalypse en 1530 ne semble donc

pas fondamentalement changer par rapport à 1522. Certes, il n'écarte plus le

livre d'un revers de main, il ne lui reproche plus de ne pas traiter du Christ.

grober klügling, woltest die Christenheit mit deiner blinder vernunfft vnd vnsaubern

äugen sehen? Summa vnser heiligkeit ist jm himel. da Christus ist. vnd nicht jnn der
welt, für die äugen, wie ein kram auff dem marckt».



36 MARC VIAL

Les premières lignes de la préface distinguent entre trois types de prophéties,
certaines consistant en des paroles claires, d'autres en des images faisant l'objet
d'une explication verbale, d'autres encore - et ce sera le cas de l'Apocalypse -
consistant en des images non parlantes. Ces premières lignes sont d'une facture
bien plus sereine et «objective» que les invectives de la préface de 1522. Mais
Luther dit bien que le troisième type de prophétie n'est utile qu'à condition
de faire l'objet d'une explication, d'où la nécessité de la préface 37.

Mais l'explique-t-il pour autant? Rend-il compte de ce que dit le livre ou
le fait-il parler? Il semble qu'il faille voir dans cette préface moins une

explication de l'Apocalypse qu'une application à ce livre d'un schéma qu'il
n'appelle pas forcément et dont l'origine est à chercher ailleurs. On notera que
Luther ne fait ici que proposer une interprétation et qu'il s'exprime à nouveau,
comme en 1522, à titre privé. Ce n'est même pas une manière de sauver le

livre, c'est une manière de tirer le maximum d'un livre, pour qu'au minimum
il soit utile.

Il est en effet intéressant que Luther ne dise jamais à l'endroit de

l'Apocalypse qu'elle est utile - au sens de «profitable au croyant». En dernier ressort
elle n'est qu'utilisable, à condition bien évidemment qu'on la soumette à la

grille de lecture que lui applique le Réformateur38. Puisqu'il faut la rendre

utile, c'est bien qu'elle ne l'est pas en elle-même. S'il faut le faire parler, c'est

que le livre ne parle pas, notamment du Christ, au sens de la préface de 1522.

La deuxième préface est certes plus positive que la première, mais elle ne l'est

que de manière relative. La lecture de l'Apocalypse n'est profitable qu'assortie
de conditions. La relation qu'entretient Luther avec le livre semble ainsi

fortement teintée d'opportunisme. Si déjà le livre n'est pas bon, qu'à tout le

moins il puisse servir, notamment à l'encontre de la papauté et dans le but
d'établir une fois encore que l'Église n'est et ne peut être qu'un objet de foi.
En somme, ce n'est pas tant YApocalypse qui intéresse Luther que le concept
de révélation, révélation de la présence dans l'histoire, contre toute évidence,
de la vraie Église.

L'apocalyptique de Luther suit ainsi des contours originaux. En effet, tous
les motifs apocalyptiques présents dans la préface de 1530 - situation actuelle
de crise, triomphe prochain du bien sur le mal, plan divin à l'œuvre, etc. -,
remplissent une fonction unique : nourrir la foi. Loin de donner au lecteur les

clés de mystères encore à percer, Luther renvoie au credo (le dernier passage
cité est significatif à cet égard). L'Apocalypse ne débouche pas sur des données

inédites, mais sur le donné révélé.

37 «Und so lange solche weissagunge, vngedeut bleibt, vnd keine gewisse
auslegung kriegt, ists eine verborgene, stumme Weissagung, vnd noch nicht zu jrem nutz,

und frucht komen, den sie der Christenheit geben sol, wie denn auch diesem buch bisher

gegangen» (WA DB 7, 408).
38 «Nach dieser auslegung, können wir dis buch uns nutz machen, vnd wol

brauchen» (WA DB 7,418).



LUTHER ET L'APOCALYPSE 37

Luther fait donc preuve d'une retenue certaine dans son apocalyptique dont
ne se souviendront plus certains de ces disciples qui, partant de Daniel et de

l'Apocalypse, scruteront la Bible en faisant appel à des techniques numéro-

logiques et en affirmant la possibilité pour le croyant de pénétrer bientôt les

arcanes encore scellées de l'univers. Jamais il n'applique au texte biblique une
méthode numérologique pour en extraire la substantifique mœlle, comme le

fera Nicolas Selnecker (1530-1592) dans son commentaire de Daniel et de

l'Apocalypse de 1567. En outre, même lorsque, dans sa Supputatio annorum
mundi de 1541, il se livre à des calculs au terme desquels il se rend compte
que la fin du monde ne saurait tarder 39, il ne va jamais aussi loin que son ami
Michael Stifel (1486/87-1567) qui, non seulement annonce la fin du monde

pour le 19 octobre 1533, mais soutient en plus que le fidèle peut et doit
connaître la date fatidique. Les exemples ne manquent pas, qui témoignent à

l'envi de l'importance croissante accordée à la connaissance du plan divin dans

l'Allemagne luthérienne à mesure que le XVIe siècle touche à sa fin 40. De plus
en plus, les esprits partent en quête de réalités cachées.

Que Luther, à l'instar de ses contemporains, ait tenu certains événements

comme le passage de la comète de Halley pour des signes surnaturels41 ne

saurait faire oublier qu'en règle générale, son intérêt ne portait pas sur n'importe

quelle réalité cachée ; il portait sur lajustice du croyant dissimulée sous
le péché et la sainteté de l'Église recouverte par l'histoire.

39 Cf. WA 53, 171.
40 Pour une vue d'ensemble de cette évolution, cf. R. B. Barnes, Prophecy and

Gnosis. Apocalypticism in the Wake of the Lutherian Reformation. Stanford U. P.. 1988,

notamment les p. 182-227 où l'auteur montre qu'à l'élément prophétique de

l'apocalyptique s'adjoint de plus en plus le caractère «gnostique».
41 Cf. WA Br 6, 165 n° 1856 (lettre du 18 août 1531 adressée à Wenceslas Link,

dans laquelle Luther juge que le passage de la comète ne laisse rien augurer de bon)
et WA Br 6, 204 n° 1872 (à Spalatin, le 10 octobre 1531 :1a comète est le présage d'un
malheur menaçant Charles Quint et son frère Ferdinand).


	Luther et l'apocalypse d'après les préfaces de 1522 et 1530

