Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 49 (1999)

Heft: 1

Artikel: Luther et I'apocalypse d'apres les préfaces de 1522 et 1530
Autor: Vial, Marc

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-650493

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-650493
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 131 (1999), P. 25-37

_LUTHER ET L’APOCALYPSE
D’APRES LES PREFACES DE 1522 ET 1530

Marc ViaL

Résumé

Les préfaces que Luther a consacrées a l’Apocalypse paraissent refléter
une évolution dans [’appréciation du dernier livre du Nouveau Testament. En
effet, si la préface de 1522 doute clairement de I'apostolicité (comprise de
maniére kérygmatique) de |’ Apocalypse, celle de 1530 lui semble nettement
plus favorable, dans la mesure oi elle se sert du livre pour mettre I'Eglise
hors de portée des calamités qui ’assaillent. Il est cependant légitime de se
demander si la reconnaissance de son utilité a pour conséquence nécessaire
une évaluation plus positive de son contenu.

Introduction

S’il est un livre biblique qui fait probleme au XVI® siccle, c’est bien
I’Apocalypse. De fait, a la question de 1’interprétation correcte de cette ceuvre
énigmatique entre toutes s’en ajoute une autre, celle de son statut. En effet,
certains esprits influencés par Erasme ne manqueront pas de se demander si
I’ceuvre du visionnaire de Patmos a bien sa place dans le corps des livres saints.
On pense notamment, parmi les plus célebres des auteurs protestants, a
Carlstadt, Zwingli, (Ecolampade et Luther.

Le cas de Luther est cependant particulier !, dans la mesure ol les préfaces
qu’il a rédigées pour introduire le livre semblent exprimer des opinions diver-
gentes. Ces préfaces sont au nombre de deux : celle de 1522 qui parait dans
la premiere édition de la traduction par Luther du Nouveau Testament, et celle
de 1530 qui, en 1546, ne connaitra de changements qu’orthographiques. Or,

" Texte légerement remanié d’un exposé donné dans le cadre des colloques de
I’Institut d’histoire de la Réformation (Université de Genéve), le 19 janvier 1998. Je
remercie Madame Irena Backus, professeur titulaire a I'Institut, pour ses encourage-
ments, ses remarques critiques et ses précieux conseils.

' Pour une présentation globale de la place de I’Apocalypse dans I’ ceuvre de Luther,
cf. H.-U. HormaNN, Luther und die Johannes-Apokalypse. Dargestellt im Rahmen der
Auslegungsgeschichte des letzten Buches der Bibel und im Zusammenhang der
theologischen Entwicklung des Reformators, Tubingen, J.C.B. Mohr, 1982.



26 MARC VIAL

alors qu’en 1522 Luther exprime plus que des réticences a I’endroit du dernier
livre du Nouveau Testament, voila que, huit ans plus tard, il retrouve dans ce
méme livre des pans entiers de sa doctrine.

Est-ce a dire que Luther a changé d’opinion au sujet de I’Apocalypse? La
derniére partie de ce travail devrait apporter quelques éléments de réponse.
Avant cela, 1l sera nécessaire d’examiner tout particulierement la deuxieme
préface afin de déterminer la nature du traitement auquel Luther soumet le livre.
[l s’agit en fin de compte de savoir si la différence de traitement est redevable
d’un changement dans I’appréciation du contenu méme de I’Apocalypse, et si
la disparition des critiques explicites signifie nécessairement une meilleure
opinion du livre.

En somme, il s’agit de savoir si Luther réévalue I’Apocalypse ou si, faisant
contre mauvaise fortune bon cceur, il se borne a la récupérer.

1. La préface de 1522

La courte préface de 1522 tourne autour d’un concept-clé, celui de la clarté,
plus exactement du manque de clarté dont souffre I’Apocalypse aux yeux de
Luther. C’est la le défaut essentiel du livre. D’ autres avant lui en ont fait la
remarque et se sont abstenus de le commenter, du nombre desquels émerge
Erasme qui, dans une lettre, certes plus tardive, adressée a Gérard de la Roche,

juge le texte d’un intérét qui ne justifierait pas que le «Prince des humanistes»

condescendit & le paraphraser 2.

Ayant eu recours a ’édition de 1519 du Nouveau Testament d’Erasme *
pour sa traduction parue en 1522, Luther ne pouvait ignorer les réserves du
savant hollandais. Il reprend méme un certain nombre de ses griefs dans sa
préface, tout en les investissant d’une signification proprement nouvelle. Ainsi,
s’il est vrai que I'on retrouve chez les deux fréres ennemis un méme titre donné
au livre — Apocalypse de saint Jean théologien * —, un doute similaire relatif

2 «Etenim praeter alia multa, absolui Paraphrases omnes in Nouum Testamentum:;
excepta Apocalypsi, quae nullo modo recipit paraphrasten, vix etiam interpretem, vt iam
illam hoc labore dignam ducerem» (Opus epistolarum Des. Erasmi Roterodami,
P.S. Allen - H. M. Allen éd., Oxonii in typographeo Clarendoniano, V, p. 421, n° 1432).
La lettre date du 26 mars 1524.

3 Cf. H. BornkAMM, «Die Vorlagen zu Luthers Ubersetzung des Neuen Testaments» In
Ib., Luther, Gestalt und Wirkungen. Gesammelte Aufsditze, Giitersloh, G. Mohn, 1975, p. 65.

4 Cf. Erasmus’ Annotations on the New Testament, t. 111 : Galatians to the Apo-
calypse. Fucsimile of the Final Latin Text with all Earlier Variants, éd. A. Reeve -
M. A. Screech, Leiden, E.J. Brill, 1993, p. 782 : «Ad haec in Graecis, quos ego viderim,
codicibus, non erat titulus Toannis Euangelistae, sed loannis theologi [...|». L original
reproduit est Des. Erasmi Roterodami in Novum Testamentum annotationes..., Bile,
Froben, 1535 ; la phrase reproduite figure déja dans I’édition princeps (1516). CI. aussi
WA DB 7,422 sq. Les ccuvres de Luther seront désormais abrégées comme suit : WA =
M. LutHeRr, Werke, Weimar, 1883 sq. ; WA DB = M. LutHer, Werke, Deutsche Bibel ;
WA Br= M. Luruer, Werke, Briefwechsel.



LUTHER ET L’APOCALYPSE 27

a I’apostolicité et un reproche commun de manque de clarté, il n’en demeure
pas moins que les mots n’ont pas chez eux le méme sens.

Les passes d’armes ultérieures au sujet du libre arbitre montreront a I’envi
que les deux géants du XVI® siecle se font une idée fort différente de la clarté
des Ecritures °. La situation n’est certes pas aussi précise quelques années plus
tot, mais 1’on pergoit, malgré la concision d’Erasme qui se contente de men-
tionner a ce propos quelques «figures obscures» (figurarum inuolucris adum-
bratam) ©, que Luther entend par obscurité plus et autre chose qu’un simple
manque de limpidité stylistique voire conceptuelle. Pour le Réformateur, en
effet, le livre n’est pas seulement obscur ; il obscurcit également. Il masque
la personne du Christ et ses bienfaits. Ce qui géne Luther, ce n’est donc pas
d’abord le caractere hermétique de la langue et des images, mais le fait que
le livre ne remplit pas la mission impartie a tout livre du Nouveau Testament
qui se respecte, et qui consiste a proclamer I’Evangile, i transmettre clairement
et directement la bonne nouvelle de la justification /. On se souvient en effet
de ce célebre passage de la préface de 1522 a Jacques et a Jude et du critere
de canonicité tel que I’entend Luther, a savoir le fameux «Was Christum
tretbet» : «La vraie pierre de touche pour juger les différents livres, c’est de
voir s’ils annoncent le Christ ou non» &,

On comprend ainsi que Luther mette en doute 1’apostolicité de I’Apoca-
lypse — apostolicité comprise non plus en termes d’authenticité littéraire ou de
proximité temporelle avec les apdtres mais de maniere kérygmatique —, dans
la mesure ou la fonction méme de 1’ap6tre consiste a montrer le Christ. I1 fait
ainsi valoir dans la préface :

Il n’y a pas seulement un élément qui soit non apostolique ou non prophétique et
qui me géne dans ce livre. En premier lieu et par-dessus tout, les apdtres n’usent
pas de visions mais prophétisent avec des paroles claires et limpides, comme le font
Pierre, Paul et Christ dans I'Evangile, car il appartient aussi 2 la fonction apostolique
de parler de manigre claire et sans image ou sans vision de Christ et de son action °.

5 Cf. a cet égard G. HammANN, «Clarté et autorité des Ecritures : Luther en débat
avec Zwingli et Erasme», ETR 71 (1996), p. 175-206, notamment les p. 191 sq. ou I'on
fait valoir que la clarté scripturaire est d’ordre éthique pour I’humaniste alors qu’elle
est «existentielle» pour le théologien.

6 Erasmus’ Annotations, p. 782.

! Cf. la préface générale au Nouveau Testament de 1522 in WA DB 6, 2.4.6.8.10.

8 WA DB 7, 384 (traduction de M. LIENHARD, Au ceeur de la foi de Luther : Jésus-
Christ, Paris, Desclée, 1991, p. 39).

> WA DB 7, 404 : «Myr mangellt an disem buch nit eynerley, das ichs wider
Apostolisch noch prophetisch hallte, Auffs erst vand aller meyst, das die Apostell nicht
mit gesichten vmbgehen, sondern mit klaren und durren wortten weyssagen, wie Petrus,
Paulus, Christus ym Evangelio auch thun, denn es auch dem Apostolischen ampt gepurt,
klerlich vnd on bild odder gesicht von Christo vnd seynem thun zu reden» (la traduction
dans le texte sera désormais la mienne, M.V.). Luther ira jusqu’a envisager la possibilité
pour Paul et Pierre de délivrer un message non apostolique et |'éventualité de
I"apostolicité d’une parole proférée par Judas, Anne ou Pilate (cf. WA DB 7, 384).



28 MARC VIAL

Contestant pour les mémes raisons le caractere prophétique du livre, Luther
en profite pour se livrer rapidement, dans la suite de sa préface, a la critique
d’une conception de la prophétie qu’on pourrait rapidement qualifier d’illumi-
niste. Il n’est pas douteux en effet qu’a I'heure ou il rédigea sa préface
(septembre 1522), il avait en téte les divers trublions qui se revétaient du titre
de prophete sous prétexte de révélations particulieres '°. Or, écrit-il, la prophé-
tie n’est pas affaire de visions. Méme les prophetes vétérotestamentaires qui
pourtant n’avaient pas d’appréhension claire de ce — ou plutot de celui — qu’ils
annoncaient n’ont pas eu recours a la vision. La vision perd ainsi toute norma-
tivité et 'Apocalypse est par 1a méme repoussée aux frontieres du canon,
d’autant plus qu’elle est comparée au 4¢ livre d’ Esdras '!. Or ce livre, comme
les autres apocryphes du reste, ne figure pas dans la table des matieres de
I’édition de la Bible allemande parue en 1524 et qui comprend, outre le
Nouveau Testament, les livres de I’ Ancien jusqu’au Cantique des Cantiques 2.
Il est probable que Luther a subi I'influence de Carlstadt qui, dans son De
canonicis scripturis '3 paru en 1520 3 Wittenberg alors qu’il était encore
fréquentable, établissait également un parallele entre I'Apocalypse et le 4°™
Esdras. Nul doute, aussi, que la sévérité de Luther a I’endroit du livre trouve
un précédent dans la démarche de Carsltadt '4. Mais 12 encore, Luther n’a pris
de Carlstadt que cette comparaison, et non sa critériologie canonique, laquelle
consiste non pas en un «Was Christum treybet» mais, pourrait-on dire, en un
«Was Jesum treybet». En effet, appuyée sur une christologie de I’exemplarité,
la théorie de Carlstadt confere a un livre biblique donné un degré de canonicité
d’autant plus important qu’il se rapproche du genre «évangile», évoquant les
faits et gestes de Jésus 7.

19 Déja au début de 1’année 1522, il écrit & Mélanchthon qu’il ne reconnaitra pas
les prophétes de Zwickau sur I'unique base d’une révélation : un authentique envoyé
de Dieu est soit appelé par les humains, soit accompagné de signes (cf. WA Br 2, 424s.
n° 450). Cf. aussi WA Br 2,474 n® 459 ; 492 n°® 472, etc.

' Cf. WA DB 7, 404.

12 A partir de 1534, les apocryphes seront rangés dans la catégorie des «livres qui
ne sont pas conformes a I’Esprit Saint, mais qui sont cependant utiles et qu’il est bon
de lire». Pour aller vite, ct. M. BrRecHT, Martin Luther, t. 111 : Die Erhaltung der Kirche
1532-1546, Stuttgart, Calwer, 1987, p. 101-107.

3 De canonicis scriptvris libellus D. Andreae Bodenstein Carolostadii Sacrae
Theologiae Doctoris, & Archidiaconi Vvitenbergensis, Wittenberg, apud Joannem viridi
Montanvm, 1520. Description matérielle in E. Frevs, H. BArGE, «Verzeichnis der
gedruckten Schriften des Andreas Bodenstein von Karlstadt», Zentralblatt fiir
Bibliothekwesen 21 (1904), p. 172 sq. n° 34 sq.

4 Comme I'a établi HormaNN, op. cit., p. 266 sq.

I35 Cf. la traduction allemande du De canonicis, Welche biicher heilig vad Biblisch
seind. Disz biichlin leret vaderscheid zwiischen Biblischen biichern vad vnbiblischen,
darinnen vil geirret haben, vad noch irren. Darzu weiset das biichlin, welche biicher
in der Biblien erstlich seind zulesen, |Béle, Adam Petri, 1521] (cf. FrEYs, BARGE, art.
cit., p. 178 n° 489 ; B4 : «Darumb sol der christlich leser vor allen dingen Christum
in der schrifft suchen, das ist, solche schrifften lesen, die Christum mit seinem leiden,



LUTHER ET L’APOCALYPSE 29

Pour résumer, il est trés vraisemblable que cet écrit présuppose les critiques
qu’Erasme et Carlstadt avaient récemment €mises ; il est indubitable que les
arguments luthériens ne sont en aucune maniere inédits ; que le terrain était
préparé pour une dépréciation de I’Apocalypse. Pourtant, la similitude des
arguments ne saurait cacher une motivation originale et propre a Luther.
L’Apocalypse est suspectée parce qu’a travers elle ne transparait pas I’Evan-
gile ; elle n’est d’aucun profit véritable parce que le message de la justification
du pécheur en est absent. Dépourvue de toute référence claire au Christ, ¢’est
en fait de I'inspiration du Saint Esprit qu’elle est dépourvue.

2. La préface de 1530 '°

Avant d’aborder la préface de 1530, il n’est peut-&tre pas inutile de jeter
un rapide coup d’ceil sur une autre préface de Luther, celle rédigée a I’occasion
de son édition d’un commentaire wycliffite de I'’Apocalypse '7. Aprés avoir
briecvement tenté de situer 1’auteur dans le temps — en 1’occurrence celui du
Grand Schisme —, il donne la raison de son intérét pour cet écrit.

Tu comprendras, vénérable lecteur, que nous avons rédigé cette préface dans le but
de montrer au monde entier que nous ne sommes pas les premiers a avoir identifié
la papauté au régne de I’ Antichrist 8.

Nulle part dans sa préface Luther ne mentionne ne serait-ce qu’une timide
fois I’Apocalypse. Ce qui intéresse Luther n’est ni le livre commenté, ni méme
le commentaire, mais simplement le fait qu’avant lui, un homme, dont la
doctrine de surcroit n’est pas irréprochable, a déja traité le pape d’Antichrist.
Qu’il se soit acquitté de cette tiche dans un commentaire de I'Apocalypse n’a
aucune espece d’importance ; il aurait trés bien pu le faire ailleurs. De réha-
bilitation du livre, ce n’est méme pas la peine d’en parler.

Deux ans plus tard, par contre, voila que Luther va proposer dans sa préface
une grille de lecture appliquable a I’Apocalypse. Et, fait unique dans I’ceuvre
du Réformateur, il va expliquer un livre biblique en recourant a 1’histoire de

mit seiner krafft, mit seiner guitigkeit, mit seiner heiligkeit abmalen, vnd fiir die augen
deB lesers setzen. So kan er nicht irren, nach dem Christus selbst gesagt : ‘Ich bin daz
liecht, vnd der mir nachfolget, der wandert nicht in finsternufy’».

16 Une lettre du 25 février 1530 indique que la préface ainsi que les scolies sont
presque achevées (cf. WA Br 5, 242).

' Commentarius in Apocalypsim ante Centum annos aeditus, Wittenberg, Nickel
Schirlentz, 1528 (cf. J. BeNzING, Lutherbibliographie. Verzeichnis der gedruckten
Schriften Martin Luthers bis zu dessen Tod, Baden-Baden, Heitz, 1966, n° 2477).

' WA 26, 124 : «Hanc praefationem ideo factam a nobis intelligas, optime lector,
ut orbi notum faceremus, nos non esse primos, qui Papatum pro Antichristi regno
interpretenturs.



30 MARC VIAL

I’Eglise !. En passant en revue le livre, chapitre aprés chapitre, Luther passe
¢galement en revue quelques-unes des personnalités et des évolutions mar-
quantes de 1'histoire des débuts du christianisme jusqu’au XVI® siécle, pour
le pire plus que pour le meilleur. On pourrait alors penser a priori que sa lecture
s’integre dans la longue tradition exégétique amorcée par Rupert de Deutz et
prolongée par Nicolas de Lyre qui, rompant avec une interprétation anhisto-
rique, se sert de |’ Histoire ecclésiastique d’Eusebe et de ses successeurs pour
dégager le sens de I’Apocalypse — en arguant du fait que les prophéties qui y
sont contenues ont, pour une part d’entre elles, vu leur accomplissement dans
les temps passés ou contemporains 2°. Mais bien que Luther ait lu Nicolas de
Lyre, il n’a jamais fait référence a son commentaire de I’Apocalypse ; il en
va de méme pour Rupert. En somme, on ne peut savoir dans quelle mesure
il connaissait la tradition exégétique ; 1l n’y fait allusion que trés brievement,
non sans relever que les essais d’interprétation tentés jusqu’ici n’ont guere €té
fructueux ?!. Surtout, le choix des figures historiques ainsi que la finalité du
recours a I’ histoire semblent déterminés par une vision proprement luthérienne
de I'Eglise. Les quelques exemples qui suivent devraient nous conforter dans
cette opinion.

Il est déja typique qu’au vocable Kirche soit substitué celui de Christenheit.
Luther s’était notamment expliqué sur ce changement dans le Grand Caté-
chisme de I’année précédente *2, mais il semble qu’il faille surtout en chercher
la raison dans une prédication qui lui est attribuée et qu’il aurait prononcée
le 6 mars 1523, qui nous apprend notamment que le terme d’ecclesia a été
largement galvaudé, que les papistes se 1’appliquent a tour de bras et que
Christenheit rend mieux compte de la signification théologique de I'Eglise, a
savoir la communauté des fideles répandus dans le monde 2. 1l est évident
qu’une telle définition de I’Eglise ne manque pas d’avoir des conséquences
sur I'acception luthérienne de I’histoire de 1'Eglise.

De fait, I'histoire de 1'Eglise est avant tout comprise dans notre texte
comme 1’histoire des calamités qui se sont abattues sur les chrétiens. La chose
n’est pas originale en soi, dans la mesure ol des ses premiers €crits — on pense
notamment au premier commentaire des Psaumes —, Luther avait déja déclaré

19 Cf. a cet égard J. M. HEADLEY, Luther’s View of the Church History, New-Haven,
London, Yale U. P., 1963, p. 52.

20 Sur les deux grandes écoles précédant I'interprétation de Joachim de Fiore,
cf. I. Backus, Les sept visions et la fin des temps. Les commentaires genevois de
I’Apocalypse entre 1539 et 1584, Genéve-Lausanne-Neuchdtel (Cahiers de la Revue de
Théologie et de Philosophie, 19), 1997, p. 10-14.

2l Cf. WA DB 7, 408.

2 Deux raisons justifient aux yeux du Réformateur I’abandon du terme Kirche en
allemand : les simples en I’entendant pensent immanquablement au batiment (église)
et non a la communauté (Eglise) ; en outre, I’origine du mot est grecque (selon Luther)
et non allemande (Cf. WA 30, I, 189).

5 Cf WA 1L 53 5q,



LUTHER ET L’APOCALYPSE 31

que la pire tribulation est de n’en subir aucune **. On ne s’étonnera pas non
plus de ce que ’Apocalypse puisse inspirer une telle vision de I’ histoire. C’est
en revanche la maniere dont Luther justifie sa lecture de I’Apocalypse comme
témoignage de I'Eglise en butte 2 une hostilité suivie qui est remarquable :

Parce qu’une révélation est obligatoirement 1’histoire des choses futures, et en
particulier des tribulations et des accidents de la chrétienté, nous pensons que
I'explication la plus proche [du texte] et la plus sensée consiste & reprendre 1’ histoire
passée et les accidents qui y sont survenus, et de les confronter aux images et au
texte [de I'Apocalypse] *>.

Cet extrait montre que I'exégese n’est pas appelée par le texte de I’ Apo-
calypse de Jean mais par le concept méme de révélation, si bien que ’on est
en droit de se demander si ¢’est bien a une exégese a proprement parler que
Luther se livre ou si le texte n’est pas simplement 1’occasion de développe-
ments dont 'origine est a situer ailleurs.

L’ordre dans lequel sont présentés les événements est commandé par un
impératif non pas chronologique, mais systématique. Les chapitres 1 a 5 de
I’Apocalypse 2° sont censés nous montrer que 1’Eglise n’est pas un COTpS pur,
puisqu’elle est aux mains d’évéques — représentés dans le texte biblique par
les anges — dont certains sont bons, notamment les vieillards couronnés d”Ap 5,
et d’autres mauvais >’. Aucune indication chronologique n’est donnée, si bien
qu’il semble que soit ici décrite, de maniere intemporelle, la situation «quo-
tidienne» de I’Eglise. C’est & partir du chapitre 7 qu’on entre dans I’histoire
de l”Eglise a proprement parler *®. Alors qu’au chapitre précédent étaient
abordées les calamités temporelles, sont maintenant évoquées les spirituelles,
lesquelles consistent en hérésies diverses et variées. Comme 1’a mis en évi-
dence Hans-Ulrich Hofmann, elles ont en commun pour Luther de présenter
un point doctrinal qui s’oppose frontalement a sa propre théologie, si bien que
se renforce I"hypothese selon laquelle le traitement auquel le Réformateur
soumet I’Apocalypse est bien plus déterminé par sa vision de [’histoire de
l’ﬁglise que par le texte lui-méme. C’est ainsi que les encratites privilégient
les ceuvres au point de ruiner le sola fide, que les marcionites, manichéens et
autres montanistes s’opposent au sola scriptura, qu’ Origéne a I'impudence de

2 Cf. WA 3,424 : «Nulla tentatio, omnis tentatio, nulla persecutio, tota persecutio».

2 WA DB 7, 408 : «Weil es sol eine offenbarung sein kiinfftiger geschicht, vnd
sonderlich, kiinfftiger triibsalen vnd vnfal der Christenheit, Achten wir, das solt der
neheste vnd gewisseste griff sein die auslegung zufinden, so man die ergangen geschicht
vnd vnfelle jnn der Christenheit bis her ergangen, aus den Historien neme, vnd
dieselbigen gegen diese bilde hielte, vnd also auff die wort vergliche».

% WA DB 7, 408-410.

27 Cette identification a été proposée pour la premiere fois par Joachim de Fiore,
que Luther suit ici ; cf. Expositio magni prophete Abbatis Joachim in Apocalypsim,
Venise, F. Bindoni - M. Palyni, 1527, fol. 109r. Je remercie Madame Irena Backus pour
cette référence,

* WA DB 7, 410-412.



32 MARC VIAL

fausser la théologie par I'introduction de la philosophie et que les cathares
estiment leur condition supérieure a celle du chrétien moyen, portant par la-
méme atteinte au principe du sacerdoce universel *°. D’autres plaies sont
encore évoquées au nombre desquelles figurent notamment Arius et Mahomet,
mais la paraphrase prend une tournure encore plus dramatique a partir du
chapitre 13, quand la papauté entre en sceéne *U. Plus intéressante que le re-
proche de s’étre emparé également du glaive temporel semble étre I'identifi-
cation luthérienne du pape a 1’Antéchrist, dans la mesure ou le sort que
I’Apocalypse promet a cette figure n’est pas des plus enviables. Certes, cette
identification n’est pas originale, et nous avons vu plus haut que le Réformateur
s’inscrit consciemment dans une tradition, wycliffite en [’occurrence. Quoi
qu’il en soit, a partir du chapitre 14, la papauté amorce son déclin du fait de
la prédication docte et picuse du véritable Evangile. Jusqu’alors, les prophéties
¢taient rejetées dans le passé ; mais voila que Luther revient au drame qui se
déroule sous ses yeux et a propos duquel il attribue un rdle capital a sa
prédication.

Il reste cependant a cerner dans quelle période il situe sa propre époque,
notamment par rapport au millenium d’Ap 20. Evoquant ce chapitre, Luther
fait ses comptes de la maniere suivante :

[...] dans le vingtieme chapitre viennent, ultime tribulation, Gog et Magog, le Turc
et la bande des Juifs amenés par Satan qui fut retenu captif pendant mille ans et
relaché aprés les mille ans. Mais comme lui, ils doivent bient6t [sombrer]| dans
I’étang de feu. Car nous pensons que cette vision doit étre séparée de la précédente
a cause des Turcs et que les mille ans doivent commencer au moment ol ce livre
a été écrit, au moment ol Satan a ét€ enchainé. Ce calcul ne doit cependant pas
étre poussé au point de prendre en compte les minutes 3'.

Il apparait clairement pour la conscience luthérienne que les mille ans sont
révolus. Aucune trace de millénarisme n’est visible dans ce texte. Satan et ses
sbires sont lachés, envahissent le monde et persécutent I"Eglise. Les Turcs sont
aux portes de I’Europe, des chrétiens se font circoncire, la fin du monde est

29 HorMANN, op. cit., p. 454-456. Si les deux derniers griefs sont aisément compré-
hensibles, les deux premiers méritent peut-étre quelque explication. En fait, Luther
soup¢onne que |’ascese des encratites s’inscrit dans une logique de justification par les
ceuvres. Quant aux marcionites, manichéens et autres montanistes, Luther les rapproche
des Schwiirmer de son temps, coupables de reconnaitre un caractére normatif aux
révélations particulieres plutét qu’a I'Ecriture.

WA DB 7, 412 sq.

31 WA DB 7, 416 : «Inn des nu solchs alles gehet kompt jm xx. Capitel auch her
zu der letze tranck, Gog vnd Magog, der Turcke, die roten Juden, welche der Satan,
so vor tausend iaren gefangen gewest ist, vnd nach tausent iaren widder los werden,
bringet, Aber sie sollen mit jm auch bald jnn den feurigen pful, Denn wir achten, das
dis bild als ein sonderlichs von der vorigen, vmb der Tiircken willen gestellt sey, vnd
die Tausent iar anzufahen sind, vmb die zeit, da dis buch geschrieben ist, vnd zur
selbigen zeit auch der Teuffel gebunden sey, Doch mus die rechnung nicht so genaw,
alle minuten treffen».



LUTHER ET L’APOCALYPSE 33

donc pour bientdt 2. Et ¢’est justement 13 ot Luther voulait en venir. Car la
perspective de 1’anéantissement prochain des impies et de leur prince ne
manque pas de nourrir la foi présente de et dans 1'Eglise.

Cette lecture de I’Apocalypse fournit ainsi un motif de consolation, une clé
de discernement et un moyen de subvertir une image tant idéale qu’erronée
de I'Eglise. Un motif de consolation — terme qui revient plusieurs fois sous
la plume de Luther dans cet écrit —, parce que les calamités présentes sous
lesquelles ploie I’Eglise ne sauraient avoir le dernier mot. Une clé de discer-
nement, parce que ce ne sont pas forcément ceux qui disent appartenir a 1'Eglise
qui en font forcément partie *3. Un moyen de subvertir I'image, fausse et
corrompue par la raison, de I'Eglise, consistant 2 la croire inexistante, sous
prétexte qu’elle n’est ni un modele de sainteté, ni un parangon de vertu, ni un
havre de paix 4.

L’usage de I’Apocalypse, appuyé sur une utilisation confessionnelle de
I"histoire, est donc motivé par une visée clairement polémique, par une op-
position, a la papauté certes, mais aussi aux enthousiastes qui, en postulant une
Eglise de purs et ne la voyant toujours pas arriver, non seulement se trompent
sur sa nature réelle, mais ont en outre la raison pour seul critere d’appréciation,
alors que I'Eglise est avant tout un objet de foi.

On aboutit ainsi a un retournement de perspectives assez impressionnant,
dans I’économie du texte tout au moins. Luther était en effet parti d’un constat
historique pour arriver & une confession de foi, laquelle finit, en retour, par
apporter une réconfortante relativisation de I’histoire. Affirmer en effet que
I’Eglise est avant tout un objet de foi revient a distinguer entre la nature
profonde de I'Eglise et sa réalité quotidienne, et donc, a relativiser I'effet des

32 Sur la construction de 'image du Turc et du Juif par les hommes d’Eglise et
la visée consolatoire de I'identification de I'ennemi, cf. les remarques éclairantes de
J. DELUMEAU, La peur en Occident (XIVE-XVIIF siécles). Une cité assiégée, Paris,
Fayard, 1978, p. 38-40 ; 342-397.

3 «Denn die weil so mechtig gewalt vnd schein, solte widder die Christenheit
fechten, vnd sie so gar on alle gestalt vnter so viel triibsaln, ketzereyen, vnd andern
gebrechen verborgen sein, ist der vernunfft vnd natur vamiiglich die Christenheit zu
erkennen, sondern felt dahin vnd ergert sich an jr, heisst das Christliche kirche, welchs
doch der Christlichen kirchen, ergeste feinde sind, Vnd widderumb heisst das verdampte
ketzer, die doch die rechte Christliche kirche sind, wie bis her vnter dem Bapstum,
Mahometh, ia bey allen ketzern geschehen ist» (WA DB 7, 418).

3 «Gleich wie auch itzt etliche kliiglinge thun, weil sie ketzerey, zwitracht, vnd
mancherley mangel sehen, das viel falscher, viel Ioser Christen sind, vrteilen sie flugs
vnd frey, Es seien keine Christen da, Denn sie haben gehoret, das Christen sollen ein
heilig, fridsam, eintrechtig, freundlich, tugentreich volck sein, Dem nach meine sie, Es
solle kein ergernis, keine ketzery, kein mangel, sondern eitel fride vnd tugent da sein,
Diese solten dis buch lesen, vnd lernen die Christenheit mit andern augen, den mit der
vernunfft ansehen, Denn dis buch (meine ich) zeuge ia gnug grewlicher vngehewre
thiere, scheussliche feindselige Engel, wiiste vnd schreckliche plagen [...]. Welche doch
alzu mal sind ynn der Christenheit vnd vater den Christen gewest, das freilich alle
vernunfft vnter solchem wesen, die Christenheit hat miissen verlieren» (ibid.).



34 MARC VIAL

avanies qui ne cessent de la défigurer. En jouant la foi contre le seul constat
historique, Luther inflige un démenti a ce qui, justement, était censé démentir
I’existence de la véritable Eglise. C’est dire que, dans son «systéme» — si tant
est qu'il en ait un—, une histoire de I’Eglise & proprement parler est, par
principe, impossible : I’histoire est une question de visibilité, alors que la nature
méme de 1'Eglise invalide toute capture de sa réalité dans le champ d’une
perception sensible ou d’une investigation rationnelle. De ce point de vue, une
histoire de I’Eglise se réclamant pourtant du Réformateur comme les Centuries
de Magdebourg qui est bien obligée, au début de chacune de ses sections, de
localiser I’Eglise véritable, change sensiblement de perspective par rapport a
Luther 3. Pour le Réformateur, il ne saurait y avoir, pourrait-on dire, qu’un
non-lieu de I'Eglise, en tant que sa réalité et son existence ne peuvent véri-
tablement €tre appréhendées que par et dans la foi. Pour le dire en un mot,
il ne saurait y avoir qu’une ecclésiologie de la croix, seule a méme de recon-
naitre I’Eglise 4 I’endroit et au moment, justement, ot 1’évidence historique
la dément apparemment. Luther peut donc transposer dans la réalité ecclésiale
ce qu’il a affirmé a plusieurs reprises au sujet de 1'individu.

Ce petit passage (je crois une sainte Eglise chrétienne) est un article de foi autant
que les autres. C’est pourquoi aucune raison, quand bien méme elle chausserait
toutes les lunettes du monde, ne saurait la reconnaitre. Le diable peut bien la
recouvrir [...] De méme, Dieu peut la cacher sous les infirmités et toutes sortes de
manques, de sorte que tu en deviennes fou et te trompes & son sujet. Elle ne veut
pas étre vue, mais crue [...]. Le chrétien aussi est caché a lui-méme, si bien qu’il
ne peut voir ni sa sainteté ni sa vertu, mais bien plutdt son manque de vertu et de
sainteté. Et toi, pauvre idiot, tu voudrais appréhender la chrétienté au moyen de ta
raison aveugle et de tes yeux encrassés? La totalité de notre sainteté est au ciel,
ou est le Christ, et non pas sur la terre, sous les yeux, comme le bric-a-brac que

I’on voit sur un marché .

35 On appelle ainsi cette histoire de I'Eglise parue entre 1559 et 1574 4 Magdebourg,
sous la direction du gnésio-luthérien Mathias Flacius Illyricus (1520-1575), parce que
la périodisation est opérée par siecles. Le projet initial prévoyait de couvrir toute
1’histoire de I’Eglise, du Nouveau Testament a la Réforme luthérienne, mais la 13¢m¢
centurie est la derniére a étre parue. Pour une premiere approche, cf. H. ScHEIBLE, Die
Entstehung der Magdeburger Zenturien. Ein Beitrag zur Geschichte der historiogra-
phischen Methode, Giitersloh, G. Mohn, 1966. Cf. surtout I’article d’E. NoreLL, «The
Authority Attributed to the Early Church in the Centuries of Magdeburg and the
Ecclesiastical Annals of Caesar Baronius» in 1. Backus (éd.), The Reception of the
Church Fathers in the West. From the Carolingians to the Maurists, vol. 2, Leiden,
E.J. Brill, 1997, p. 745-774, notamment les p. 748-750 consacrées au glissement opéré
a propos de la theologia crucis entre Luther et les Centuriateurs.

3 WA DB 7, 418-420 : «Es ist dis stucke (Ich glaube ein heilige Christlich kirche)
eben so wol ein artickel des glaubens, als die andern, Darumb kan sie keine vernunfft,
wenn sie gleich alle brillen auff setzt, erkennen, Der teuffel kan sie wol zu decken [...],
so kan sie Gott auch mit gebrechen vnd allerley mangel verbergen, das du must driiber
zum narren werden, vnd ein falsch vrteil vber sie fassen, Sie wil nicht ersehen, sondern
ergleubt sein [...]. Es ist ein Christ auch wol jm selbst verborgen, das er seine heiligkeit
vnd tugent nicht sihet, sondern eitel vntugent vnd unheiligkeit sihet er an sich, Und du



LUTHER ET L’APOCALYPSE 35

Le parallele que trace Luther entre l’égiise et ’'individu permet de préciser
davantage encore la dialectique foi/histoire. De fait, on ne saurait faire dire
au Réformateur que la véritable Eglise est absente de I’histoire. L histoire ne
remet pas en cause la nature, mais I’appréhension de I’Eglise. L’Eglise authen-
tique est bien présente dans I’histoire, méme si celle-ci recouvre celle-1a. 11
en va strictement de méme pour la justice du pécheur. La justice, pour n’étre
pas accessible au regard historique, n’en est pas moins réelle. Mais la foi seule
permet de la penser, alors que 1’expérience n’appréhende souvent que le péché.
On en arrive ainsi a la catégorie du simul, que Luther applique surtout a
I’individu, mais qui ne saurait étre complétement inopérante pour I'Eglise. De
méme que I’humain est simul iustus ac peccator, de méme 1I’Eglise est a la
fois infirme et sainte. L histoire n’est donc pas le théitre de 1’infirmité uni-
quement, mais aussi de la sainteté, simultanément.

Avant de conclure ces considérations ayant trait 2 I’analogie entre 1'Eglise
et I'individu, on peut encore aborder rapidement ce que ’on pourrait appeler
la volonté luthérienne de mettre I’Eglise & 1’abri des avanies historiques qui
en dissimulent la véritable nature. Un court détour par 1’anthropologie luthé-
rienne est, la encore, susceptible d’éclairer le propos. Du Commentaire de
[’épitre aux Romains de 1516 au Traité de la liberté chrétienne de 1520, Luther
emprunte, a Tauler et a la Theologia Deutsch notamment, la catégorie d’homme
intérieur/extérieur. Or, il est remarquable que contrairement a ses devanciers,
le Réformateur n’identifie pas [’homme intérieur a I'intérieur de I’homme. La
«quintessence» de I’humanité que les mystiques rhénans avaient localisée dans
I’homme (grunt pour Tauler, wille pour la Theologia Deutsch), Luther les
«protege» en Christ. C’est en Christ que I’homme est recréé, que 1’'image est
rétablie et que réside I’homme intérieur. Tout se passe donc comme si Luther,
eu €gard a la puissance du péché, voulait mettre I'homme a I’abri de lui-méme.
Une méme logique peut ainsi conduire le Réformateur 2 mettre I’Eglise hors
d’atteinte des vicissitudes de 1’histoire.

En somme, 2 une Eglise qui ne se verrait qu’au travers de sa faiblesse et
de sa médiocrité, Luther propose, non pas de nier cette lamentable réalité, mais
de détourner le regard d’elle-méme pour ne plus considérer en derniere instance
que la Parole a qui, seule, elle doit son existence.

Conclusion

L attitude de Luther a I'endroit de I’Apocalypse en 1530 ne semble donc
pas fondamentalement changer par rapport a 1522. Certes, il n’écarte plus le
livre d’un revers de main, il ne lui reproche plus de ne pas traiter du Christ.

grober kliigling, woltest die Christenheit mit deiner blinder vernunfft vnd vnsaubern
augen sehen? Summa vnser heiligkeit ist jm himel, da Christus ist, vnd nicht jnn der
welt, fir die augen, wie ein kram auff dem marckt».



36 MARC VIAL

Les premieres lignes de la préface distinguent entre trois types de prophéties,
certaines consistant en des paroles claires, d’autres en des images faisant 1’ objet
d’une explication verbale, d’autres encore — et ce sera le cas de I’Apocalypse —
consistant en des images non parlantes. Ces premiéres lignes sont d’une facture
bien plus sereine et «objective» que les invectives de la préface de 1522. Mais
Luther dit bien que le troisiéme type de prophétie n’est utile qu’a condition
de faire ’objet d’une explication, d’ou la nécessité de la préface 7.

Mais I’explique-t-il pour autant? Rend-il compte de ce que dit le livre ou
le fait-il parler? II semble qu’il faille voir dans cette préface moins une
explication de I’Apocalypse qu’une application a ce livre d’un schéma qu’il
n’appelle pas forcément et dont 1’origine est a chercher ailleurs. On notera que
Luther ne fait ici que proposer une interprétation et qu’il s’exprime a nouveau,
comme en 1522, a titre privé. Ce n’est méme pas une maniere de sauver le
livre, c’est une maniere de tirer le maximum d’un livre, pour qu’au minimum
il soit utile.

Il est en effet intéressant que Luther ne dise jamais a I’endroit de I’Apo-
calypse qu’elle est utile — au sens de «profitable au croyant». En dernier ressort
elle n’est qu’utilisable, a condition bien évidemment qu’on la soumette a la
grille de lecture que lui applique le Réformateur ¥, Puisqu’il faut la rendre
utile, c’est bien qu’elle ne I’est pas en elle-méme. S’il faut le faire parler, c’est
que le livre ne parle pas, notamment du Christ, au sens de la préface de 1522.
La deuxieme préface est certes plus positive que la premicre, mais elle ne ’est
que de maniere relative. La lecture de I’Apocalypse n’est profitable qu’assortie
de conditions. La relation qu’entretient Luther avec le livre semble ainsi
fortement teintée d’opportunisme. Si déja le livre n’est pas bon, qu’a tout le
moins il puisse servir, notamment a ’encontre de la papauté et dans le but
d’établir une fois encore que I’Eglise n’est et ne peut étre qu’un objet de foi.
En somme, ce n’est pas tant I’Apocalypse qui intéresse Luther que le concept
de révélation, révélation de la présence dans 1’histoire, contre toute évidence,
de la vraie Eglise.

L’apocalyptique de Luther suit ainsi des contours originaux. En effet, tous
les motifs apocalyptiques présents dans la préface de 1530 — situation actuelle
de crise, triomphe prochain du bien sur le mal, plan divin a I’ceuvre, etc. —,
remplissent une fonction unique : nourrir la foi. Loin de donner au lecteur les
clés de mysteres encore a percer, Luther renvoie au credo (le dernier passage
cité est significatif a cet égard). L’Apocalypse ne débouche pas sur des données
inédites, mais sur le donné révélé.

37 «Und so lange solche weissagunge, vngedeut bleibt, vnd keine gewisse
auslegung kriegt, ists eine verborgene, stumme weissagung, vnd noch nicht zu jrem nutz
und frucht komen, den sie der Christenheit geben sol, wie denn auch diesem buch bisher
gegangen» (WA DB 7, 408).

3 «Nach dieser auslegung, konnen wir dis buch uns nutz machen, vnd wol
brauchen» (WA DB 7, 418).



LUTHER ET LAPOCALYPSE 37

Luther fait donc preuve d’une retenue certaine dans son apocalyptique dont
ne se souviendront plus certains de ces disciples qui, partant de Daniel et de
I’Apocalypse, scruteront la Bible en faisant appel a des techniques numéro-
logiques et en affirmant la possibilité pour le croyant de pénétrer bientdt les
arcanes encore scellées de I'univers. Jamais il n’applique au texte biblique une
méthode numérologique pour en extraire la substantifique meelle, comme le
fera Nicolas Selnecker (1530-1592) dans son commentaire de Daniel et de
I’Apocalypse de 1567. En outre, méme lorsque, dans sa Supputatio annorum
mundi de 1541, il se livre a des calculs au terme desquels il se rend compte
que la fin du monde ne saurait tarder *, il ne va jamais aussi loin que son ami
Michael Stifel (1486/87-1567) qui, non seulement annonce la fin du monde
pour le 19 octobre 1533, mais soutient en plus que le fidele peut et doit
connaitre la date fatidique. Les exemples ne manquent pas, qui témoignent a
I’envi de I'importance croissante accordée a la connaissance du plan divin dans
I’ Allemagne luthérienne 2 mesure que le X VI siécle touche & sa fin *°, De plus
en plus, les esprits partent en quéte de réalités cachées.

Que Luther, a I'instar de ses contemporains, ait tenu certains événements
comme le passage de la comeéte de Halley pour des signes surnaturels ! ne
saurait faire oublier qu’en régle générale, son intérét ne portait pas sur n’im-
porte quelle réalité cachée ; il portait sur la justice du croyant dissimulée sous
le péché et la sainteté de I’Eglise recouverte par I’histoire.

39 Cf. WA 53, 171.

40 pour une vue d’ensemble de cette évolution, cf. R. B. BArNES, Prophecy and
Gnosis. Apocalypticism in the Wake of the Lutherian Reformation, Stanford U. P., 1988,
notamment les p. 182-227 ou "auteur montre qu’a I'élément prophétique de 1’apoca-
lyptique s’adjoint de plus en plus le caractére «gnostique».

41 Cf. WA Br 6, 165 n° 1856 (lettre du 18 aolit 1531 adressée & Wenceslas Link,
dans laquelle Luther juge que le passage de la cométe ne laisse rien augurer de bon)
et WA Br 6, 204 n° 1872 (a Spalatin, le 10 octobre 1531 : la comete est le présage d’un
malheur menagant Charles Quint et son frére Ferdinand).



	Luther et l'apocalypse d'après les préfaces de 1522 et 1530

