Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 48 (1998)

Heft: 1

Artikel: Etudes critiques : "la philosophie épicurienne sur pierre"
Autor: Schneider, Jean-Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381564

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381564
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 130 (1998), P. 75-82

«LA PHILOSOPHIE EPICURIENNE SUR PIERRE» *

JEAN-PIERRE SCHNEIDER

Résumé

A lUoccasion de la parution de la traduction francaise des fragments de
Iinscription de I’épicurien Diogéne d’(Enoanda, on a jugé bon d’attirer I’at-
fention sur ce texte souvent méconnu en présentant quelques passages signi-
ficatifs accompagnés de brefs commentaires. On conclut par quelques remar-
ques sur l'ouvrage en question.

(...) par le truchement de cette inscription je dis ces
<choses> en pensant [agir], sans toutefois agir en
politicien, mais en cherchant a montrer que ce qui est
utile a <notre> nature, c’est-a-dire [’ataraxie, est la
méme <chose> pour un <individu> et pour tous."

En 1884, on découvrit sur le site de la petite cité d’(Enoanda en Lycie (Sud-
Ouest de I’ Asie Mineure) les premieéres pierres portant une inscription philo-
sophique qu’on pourra attribuer plus tard a un certain Diogene. La découverte
de nouveaux fragments, jusqu’a aujourd’hui, nous permet de juger de I’'impor-
tance et de I’ampleur — environ 3,25 m. de haut? sur pas moins de 80 m. de
long — de cette inscription exceptionnelle. C’est a la suite de la publication de

" A. ETIENNE, D. O'MEARA, La philosophie épicurienne sur pierre. Les fragments
de Diogene d’(Enoanda (Vestigia — 20), Fribourg/Paris, Editions universitaires/Cerf,
1996, 137 p.

! Diocine D'ENOANDA, fr. 3 T (les traductions de Diogene que je propose ont
évidemment profité de la traduction mentionnée ci-dessus et de celle de Smith men-
tionnée a la note 4 ; les signes diacritiques utilisés sont en général ceux de la traduction
Etienne-O’Meara : [ ] mot(s) illisible(s) sur la pierre et restitué(s) par Smith: [...]
lacune ; < > mot(s) ajouté(s) pour la clarté de la traduction ; (...) texte non traduit ict) ;
cf. aussi fr. 30 I-11 : «Nous n’[avons] pas moins [voulu] réaliser [ceci] pour ceux qu'on
appelle des étrangers, mais qui ne le sont pas <en réalité>. C’est que, par rapport a
chaque section de la terre, il y a une patrie pour I'un, une autre pour un autre, mais
que, par rapport a la totalité¢ de ce monde, toute la terre forme une seule patrie pour
tous <les hommes> et le monde est <pour eux> une seule maison.» Sur cette forme
de cosmopolitisme, cf. les remarques de Smrru (1993), p. 139-140 [pour la référence
précise, cf. ma note 4].

2 Cf. Smrtr (1993), p. 92 . Dans leur introduction (p. 13), les auteurs de la traduction
francaise indiquent «prés de 4 m.». Il s’agit sans doute de la hauteur du mur lui-méme.



76 JEAN-PIERRE SCHNEIDER

I’édition critique de ces fragments par Martin Ferguson Smith? que A. Etienne
et D. O’Meara publient leur traduction, avec introduction, notes, bibliographie
sélective et index *.

Il s’agit d’une inscription monumentale gravée peut-étre autour de 120 ap.
J.-C.? sur le mur d’un portique de la cité par un citoyen sans doute aisé€, 4gé
et malade. Diogene est un philosophe €picurien qui, au crépuscule de sa vie,
veut transmettre publiquement le message salvateur d’Epicure.

L’inscription comporte plusieurs textes de nature différente : principale-
ment un abrégé de la physique épicurienne (comprenant aussi des considéra-
tions d’épistémologie) et un abrégé d’éthique, formant ensemble un compen-
dium de la philosophie €picurienne, un écrit sur la vieillesse, plusieurs lettres,
dont I'une ou I’autre peut étre attribuée a Epicure. On y trouve aussi une série
de maximes €picuriennes, dont la plupart figurent parmi les Maximes capitales
d’Epicure (cing maximes sont nouvelles, mais trés fragmentaires).

Les fragments découverts, souvent tres mutilés, ne bouleversent pas notre
compréhension de I’épicurisme, mais développent certains points de doctrine
sans parallele exact dans nos sources : sur la fagon correcte de représenter les
dieux en sculpture (fr. 19, col. II), sur la conception d’une soci€té utopique
(fr. 56)9, sur les explications possibles de la gréle (fr. 99), sur la vieillesse
(frs 137-179), sur la tripartition de la relation cause-effet établie en fonction
du temps, appliquée a la cause efficiente du plaisir : ce qui est surtout remar-
quable ici, c’est 'affirmation que la cause peut étre postérieure a son effet,
comme lorsque nous ressentons du plaisir a 1’idée de la bonne réputation que
nous laisserons apres notre mort (fr. 33). De plus, Diogene nous laisse un
témoignage sur la théorie du clinamen absente des restes de 1’ ceuvre d’Epicure
(fr. 54). On y trouve aussi, comme le relevent a juste titre les auteurs (p. 19),

3 M. F. Smrth, Diogenes of Oinoanda, The Epicurean Inscription (with introduction,
translation and notes), Napoli, Bibliopolis, 1993, 660 p. [= SmitH (1993)].

* Gréce a I'obligeance de M.F. Smith, les traducteurs ont pu profiter de quelques
nouvelles lectures (celles-ci intéressent surtout les frs: 72 ; 74 ; 116; 129; 152),
publiées maintenant dans M.F. SmitH, The Philosophical Inscription of Diogenes of
Oinoanda (Osterreichische Akademie der Wissenschaften, Tituli Asiae Minoris,
Ergdnzungsband 20), Wien, 1996 (cette nouvelle édition s’adresse plutdt aux épigra-
phistes ; elle contient, en plus du texte, des dessins et des descriptions précises des
pierres et nombre de photographies) [= SmiTh (1996)]. Signalons encore une publication
postérieure a la traduction francaise : P. Gorbon, Epicurus in Lycia. The Second-Century
World of Diogenes of (Enoanda, Univ. of Michigan Press, Ann Arbor, 1996, 140 p.

> Mais il ne semble pas impossible de faire remonter la date de I'inscription a la
seconde moitié du 1°* s. av. J.-C. Une datation autour de 30 av. J.-C. se fonde sur
I’identification du Karos mentionné au fr. 122 avec Lucréce (Titus Lucretius Carus) ;
cf. en dernier lieu, L. CaNFORA, «Thaumasios Karos», in G. GIANNANTONI, M. GIGANTE
(éds), Epicureismo greco e romano (Atti del congresso internazionale Napoli, 19-26
maggio 1993), Napoli, 1996, t. II, p. 969-975.

6 Sur cette utopie, dont un trait remarquable est la suppression de I'esclavage, si
la restitution de Smith en II 1 est correcte, cf. SmitH (1993), p. 140-141 et ETIENNE-
O’MEARA, p. 101, n. 2 au fr. 56.



«LLA PHILOSOPHIE EPICURIENNE SUR PIERRE» 77

de beaux textes sur le cosmopolitisme de Diogene et sur sa philanthropie qui
s’étend non seulement a ses conci...toyens, mais aussi aux étrangers (frs 2 ;
3 et la note 13, p. 78 ; 119) et aux générations futures (fr. 3 IV-V ; cf. aussi
fr. 116)7.

Avant de proposer quelques remarques critiques sur la traduction francaise
des fragments et sur les notes qui I’accompagnent, nous voudrions, a titre
d’exemple et sans prétendre épuiser les richesses de ce texte, attirer 1’attention
sur quelques passages de I'inscription. En effet, faute d’une traduction fran-
caise intégrale, cette inscription n’a pas encore joui de toute I’attention qu’elle
mérite, du moins en dehors des milieux spécialisés.

Nous citerons pour commencer un passage de I'introduction a la physique
par quoi le visiteur devait sans doute commencer sa lecture. En bon médecin

des ames, I'auteur y formule son diagnostic et propose la médication appropriée
(fr. 3 IV-VI):

Puisque (...) la plupart <des hommes>, comme en <temps de> peste, sont malades
en commun a cause de la fausse opinion <qu’ils ont> sur les choses, — qu’ils <le>
deviennent toujours plus nombreux (c’est que, par imitation réciproque, ils se
transmettent la maladie comme des moutons), — qu'il [est] juste d aider [aussi] ceux
qui viendront [aprés] nous (car eux aussi sont des notres, méme s’ils ne sont pas
encore nés), et de plus, — qu’il est vraiment digne de I"amour qu'on porte aux
hommes (dAdvBpwmor) de venir aussi au secours® des étrangers de passage ;
puisque donc les secours <qu’apporte> notre écrit concernent un plus grand nombre
<de personnes>?, j'ai voulu, en me servant de ce portique (oTod!), mettre en
commun les [remedes] de salut dont nous-mémes avons fait [completement] I'ex-
périence. En effet, nous nous sommes libérés [des] craintes [qui nous tenaient] sans
raison, et, parmi les peines (AUtat), celles qui sont vides, nous les avons retranchées
entierement, tandis que celles qui sont naturelles, nous les avons réduites a vraiment
peu <de chose>, apres avoir rendu leur intensité toute petite [...

Toujours dans la partie consacrée a la physique, on est surpris de voir
Aristote rang€ parmi les sceptiques : «Aristote et ceux qui tiennent en honneur
la méme école qu’Aristote affirment que rien n’est objet de science» (fr. 5 I-
IH ' Si 'on ne veut pas accuser Diogéne d’ignorance, on invoquera «une

’ Le caractere exceptionnel de cette inscription a retenu |’attention de nombreux
savants depuis sa découverte. La bibliographie en est donc volumineuse ; on consultera
SmitH (1993), p. 19-32. )

% Le verbe grec est émukovpely ; auteur suggérait d’emblée au lecteur qu'Epicure
(' Eikoupos) était le secours attendu.

? Le comparatif oppose la majorité malade & un nombre restreint de personnes, pour
lesquelles un traitement personnalisé aurait été possible (cf. col. 1II).

10> AptoToTéAns (...) kal ol Tov alTov "AploToTélel vopi[{lovTes meplmaTov
oUbEY EmoTnTOr ¢aciy elvatr. Nous comprenons perivpaton dans le sens, bien attesté,
par exemple, chez I'épicurien Philodéme, d’école philosophique en général (notons que
la lecture vopilovTes n’est pas absolument siire) ; la traduction Etienne-O’Meara sonne
étrangement : «Aristote (...) et ceux qui acceptent la méme doctrine péripatéticienne que
lui».



78 JEAN-PIERRE SCHNEIDER

tradition inhérente au criticisme épicurien» (Etienne-O’Meara, p. 81, s ap-
puyant sur Smith (1993), p. 128-130). Comme la sensation, pour le Stagirite,
n’atteint que le particulier et qu’il n’y a pas pour lui de science du particulier,
un épicurien pouvait en conclure, de son point de vue, qu’il n’y a pas de science
possible ''. Quoi qu’il en soit de ce point, la critique du scepticisme qui suit
mérite d’étre relevée (le sceptique justifiait sa position en invoquant la rapidité
du flux de toutes choses qui €chappent ainsi & notre appréhension) : «De fait,
[ceux qui défendent] cette opinion n’[auraient jamais] pu dire — et c’est pré-
cisément de tels [€énoncés qu’ils proferent] —, qu’[a un moment donné| ceci
est [blanc], cela est noir, et qu’[a un autre moment] ceci n’est pas [blanc], cela
n’est pas noir, [s']ils [n’Javaient eu [auparavant] la connaissance '* (jdeLoar)
de la [nature] du blanc et de celle du noir.» (fr. 5 III)

Dans le fr. 16 appartenant encore a 1’abrégé sur la physique, Diogéne
présente, dans un passage concernant les dieux, la these de Protagoras, qu’il
identific a un athéisme dans le raisonnement suivant (fr. 16 II-III) :

<Protagoras> affirma qu’il ne savait pas si les dieux existaient. Or, cela revient a
dire qu’il savait qu’ils n’existaient pas. En effet, s’il avait opposé a la premiere
expression «ni non plus qu’ils n’existaient pas» '3, [peut-étre] ne serait-il pas loin
de tenir <la> une [périphrase] qui [ne] le ferait [pas passer| pour [éliminer] com-
pletement les dieux. Mais [il a dit] «... qu’ils existaient», [mais non] «... qu’ils
n’existaient pas».

Du point de vue logique, il est surprenant de voir Diogene réduire d’emblée
la formulation de la these (prétendue) de Protagoras a une formulation dog-
matique niant I'existence des dieux. Du point de vue doxographique, il est
remarquable que ce soit précisément la formulation corrigée par Diogene qui
nous a été transmise par la tradition '* comme la thése de Protagoras (aussi,
comme dans le cas de I'Aristote sceptique, peut-on voir ici un argument
traditionnel au sein de I’école épicurienne). On peut envisager la possibilité
que I"argument de Diogene s appuie sur la these sceptique traditionnelle, selon
laquelle toute «affirmation» doit se faire sous la double forme «x n’est pas plus

' Une justification proche de celle que je propose a été défendue par G.N. HorEmAN,
Diogenes of (Enoanda : A Commentary (Dissertation, University of Minnesota, 1976,
p. 189 (cité par Smrth (1993, p. 129). Pour d’autres interprétations, cf. SmitH (1993),
p. 128-130.

I2 Cette connaissance préalable est pour un épicurien la «prénotion» (provlhyi")
formée, grice a la mémoire, par des expériences singulieres répétées (cf. DioGENE
LaErceE, X 33).

13 Pour que la proposition composée soit symétrique, Diogéne aurait dii dire «ni
non plus s7ils n’existaient pas».

4 Protacoras, B 4 (D.-K. = Diogéne Laérce, IX 51 et Eusébe, P. E. XIV 3, 7):
«A propos des dieux, je ne peux savoir ni qu’ils existent ni qu’ils n’existent pas».

15 Cf. AristocLis DE MEessiNg (I s. av. - [ s. ap.), ap. Eusisg, P. E. XIV 18, 3 ;
Sextus Empiricus, Hyp. Pyrrh. 1 188-190 (sur le ob paiov) et 192 (sur I'ddaoctia) ;
Diogene Laérce IX 76.



«LA PHILOSOPHIE EPICURIENNE SUR PIERRE» 79

qu’il n’est pas» ou «ni x est ni x n’est pas» . Quoi qu’il en soit, comme le
relevent nos deux traducteurs '© & la suite de Smith (1993, p. 131), «sur le plan
pratique I"affirmation de I’agnosticisme équivaut», pour un épicurien, «a celle
de I"athéisme» 7.

Dans le passage suivant, emprunté a I’abrégé d’éthique, on pourra se rendre
compte de la difficulté qu’il y a a interpréter un fragment dont le contexte est
indéterminé. En effet, s’agit-il d’une discussion sur la crainte (p6Bos) de la
mort —comme semble le suggérer le premier exemple donn€ — , ou sur la crainte
des dieux? '® ou méme sur la crainte en général? !

. Mais en réalité]| cette crainte est [tantdt] claire tantOt obscure. Elle est claire
lorsque nous fuyons quelque chose <qui est> manifestement [un mal] comme le
feu, craignant, par lui, de trouver la mort ; elle est obscure lorsque, [étant] installée
et [cachée] dans <notre> nature, tandis que la pensée est occupée [a] autre <chose>,
[elle ... (fr. 35)

Il semble bien s’agir ici d’une distinction psychologique portant sur deux
manifestations de la crainte, I'une naturelle et justifiée — parce que fondée sur
la prénotion —, ['autre vaine ou vide et nécessitant d’étre extirpée comme non
rationnelle.

Enfin, nous donnons le fragment ot Diogene invoque la théorie du
clinamen. Rappelons que cette doctrine traditionnelle de I'épicurisme avait
pour fin de supprimer le déterminisme absolu (soulignons que le passage
appartient a ’abrégé de I'éthique, fr. 54).

...], et [il n’est pas possible] d’échapper & la [nécessité]® [...7 lignes ...]. Par
conséquent, une fois que la divination [est supprimée], quel autre indice <de I’exis-
tence> du destin (elpappé vn) subsiste-t-il? Si quelqu’un veut recourir a I"argument
de Démocrite en affirmant que les atomes n’ont aucun mouvement libre (€ Ae ubé pa),
parce qu’ils se heurtent les uns contre les autres, et que, par la, il apparait que toutes
<choses> se meuvent sous la contrainte de la nécessité (KaTnrayKaopé vws ), nous
lui répondrons : «[Ne] sais-tu [pas], qui que tu sois, qu’il y a aussi dans les atomes
un certain mouvement libre que Démocrite, lui, n’a pas découvert, mais qu’Epicure
a amené 2 la lumiéere, qui est <un mouvement> de déclinaison, comme il le montre
a partir des phénomenes?» Mais voici le plus important : <si> on croit au destin,
toute admonestation comme toute réprimande sont abolies et [on] ne [peut] pas
méme [punir justement] les méchants [...

' Op. cit., fr. 16, n. 5, p. 87.

I7 Le chrétien Eusebe reléve que Protagoras «s’était fait une réputation d’athée»
(@beov éxoaTto d6Eav P. E. XIV 3, 7).

I8 Cette deuxieme hypothése recoit la faveur de Smira (1993).

19 Le démonstratif («cette crainte») peut, sans doute, renvoyer d un traitement
général de la crainte exposé dans ce qui précédait.

20 Le contexte manque, mais il est clair que Diogéne critique une doctrine adverse
(sans doute celle des stoiciens).



80 JEAN-PIERRE SCHNEIDER

Il est certain que I'argument contre la mantique, dont nous n’avons que
la conclusion, visait les stoiciens *'. Pour ces derniers, la croyance en la validité
des prédictions et la doctrine de I’elpappévn congue comme un enchainement
infini de causes étaient solidaires %, au point qu’il suffisait a leurs adversaires
de mettre en cause la pertinence de cette croyance pour rendre caduque la
doctrine du destin tout entiere. Pour donner alors un fondement positif a la
responsabilité morale, Diogene, a la suite d’Epicure, fait appel & un mouvement
physique spontané¢ des atomes, qui peut se répéter indéfiniment, la
TapévkALoLs (ou le clinamen de Lucrece). Les €picuriens cherchent par la a
échapper au déterminisme mécaniste de Démocrite a qui 1ls avaient emprunté
la théorie atomiste. Notons que, si la critique contre le destin des stoiciens (et
contre la divination) avait été inaugurée par Epicure 23, celle-ci ira se renforcant
sous I'Empire ?*, aussi bien chez les épicuriens que dans les autres écoles,
comme on le voit par le trait€é Sur le destin (vers 200) du péripatéticien
Alexandre d’Aphrodise *°.

Comme on a pu s’en rendre compte, il était urgent de publier une traduction
francaise annotée de ce texte, dont la difficulté ne tient d’ailleurs pas seulement
a I’état fragmentaire dans lequel il nous est parvenu. Nous devons donc une
grande reconnaissance aux deux traducteurs pour ce travail difficile et néces-
saire. Dans ce qui suit, je présenterai quelques critiques, qui ne doivent tou-
tefois pas faire oublier qu’il ne s’agit pas 1a d’un travail de pure érudition, mais
d’un ouvrage destiné a un assez large public (la connaissance du grec n’est
pas requisc).

['usage des parentheses carrées pour marquer les passages, mots ou
phrases, perdus sur la pierre, mais que le contexte suggere, et des parentheses
pointues pour signaler les adjonctions exigées par le frangais, manque souvent

21 Dans les restes de |'ceuvre d’Epicure nous n’avons que peu de traces de cette
critique : cf. fr. 15 (p. 168) Arrighetti. On peut toutefois s’en faire une idée par la critique
qu’en faisait I’académicien Carnéade (ct. D. AmaND, Fatalisme et liberté dans |’Anti-
quité grecque, Louvain, 1945, p. 46-49).

22 Cf. SVF 11 939-944 (la section est intitulée par von Arnim «Vaticinatio probat
fati necessitatem».

23 Dans sa liste des ceuvres d’Epicure, Diogéne Laérce (X 28) mentionne un traité
Sur le destin. Cf. aussi Epicure, Lettre a Ménécée 133-134.

24 Cf. D. AMaND, Op. cit. p. 116 : «C’est au deuxieéme siecle de notre ere que la
lutte contre la doctrine de I'elpappévn atteignit son plus haut point de violence dans
les écoles philosophiques opposées au Portique.»

25 On peut aussi mentionner : I’épicurien (non orthodoxe) Diogénien (sans doute
du 1II° s.), dont Eusébe nous a conservé sa critique du destin selon Chrysippe (Eus. P.
E. IV 3; VI 8); le cynique (Enomaus (II¢ s. 7), dont des passages importants de ses
Charlatans démasqués ont été conservés également par Eusebe (cf. J. HAMMERSTAEDT,
Die Orakelkritik des Kynikers (Enomaus, Frankfurt am Main, 1988) ; Lucien (II* s.),
en particulier dans son dialogue Zeus réfuté.



«LA PHILOSOPHIE EPICURIENNE SUR PIERRE» 81

de précision et de rigueur *°. D’autre part, contrairement au choix explicite fait
par les auteurs, il et €t€ précieux de noter approximativement la longueur des
lacunes (ou seulement des plus longues) ; le lecteur ne peut en effet pas toujours
distinguer les cas ol il ne manque qu’un mot de ceux ot une dizaine de lignes
sont perdues, a moins d’avoir sous les yeux I’édition de Smith.

Cela nous amene d’ailleurs a une critique plus générale : souvent, pour la
compréhension du texte, le recours a I’édition anglaise s avere indispensable.
En effet, la traduction de certains fragments ne se comprend pas, ou mal, si
on ne se réfere pas aux restitutions proposées 2’ — parfois avec trop d’audace 2%,
il est vrai — par I’éditeur anglais et que les traducteurs ont choisi souvent, par
une prudence quelquefois excessive, de ne pas traduire (cf. par exemple frs :
20 I [il faut supposer une négation ou une expression négative commandant
la premiere phrase] ; 56 [la note | présuppose qu’on ait sous les yeux 1’édition
de Smith] ; 66 2 ; 67 ; 69 [d’autant plus difficile 2 comprendre que «émiettées»
doit se rapporter a «simulacres»] ; 116 [notons en particulier : Ta TooavTa VULV
é\lBoTonoapey ypdupata «nous avons transformé en pierres («a touch of
humour» dit Smith) un si grand nombre de lettres» ; d’autre part (note 3), il
est peu probable que Ta TooalTa ypdppaTta renvoie aux lettres (= missi-
ves) 0] 125 1).

Parfois, une trop grande littéralité nuit a la clarté (cf. par exemple, frs:
10 1V «les visions ... n’ont pas de sensations et de faculté de raisonnement» ;
ibid. ce n’est pas tant de la «joie» [eUppocivn, terme désignant les plaisirs dits
cinétiques, cf. p. 121, n. 3 au fr. 153] que nous procure la relation sexuelle,
que «du plaisir»).

On relevera aussi quelques impropriétés linguistiques qui génent la com-
préhension : e. g. frs: 8 «dissoutes» non «dissolues» ; 9 V «ceux-la» reprend
«les méthodes critiques» ; 15 III «qu’ils soient» non «qu’ils sont» ; 16 Il «ou
bien Protagoras exprime ...» non «soit ...» ; 17 III «faisant monter Triptoleme
sur un chariot» non «montant Triptoleme ...» ; 20 I «ceci» non «cela» ; 34 VI

6 Notons toutefois que, outre le fait que I'usage de nombreux signes diacritiques
ne rend pas la lecture aisée, comme on a pu s’en rendre compte, il est illusoire d’espérer
atteindre & une précision absolue dans ce domaine, en particulier dans I’emploi des
parenthéses carrées : que faire dans les cas, fréquents, ol seule une partie d'un mot est
lisible sur la pierre? Quel que soit le systéme que I’on adopte, le recours au texte original
et a son apparat critique est nécessaire pour une étude plus approfondie. Il edit été aussi
utile de distinguer les alinéas introduits par les traducteurs de ceux figurant sur la pierre
(en particulier 1a ou Diogéne sépare par ce moyen deux maximes [frs 97-116]).

27 Dans un cas au moins, les traducteurs semblent traduire un texte différent de celui
édité par Smrrh (1993) : fr. 16 111 3-11 («[mais puisqu’il disait] ...» (cf. apparat critique
de Smith [1993]).

28 Drailleurs, dans I’édition de 1996, qui s adresse plutdt a des épigraphistes, I'édi-
teur a renoncé aux restitutions les plus sujettes a caution.

29 Dans la dernigre phrase, «ou bien» traduit le texte de SMiTH (1996), I’hypothétique
(«si») n’est pas justifié et aprés «une» ajouter «seule terre» ou «terre unique».

30 Cf, SmrtH (1993), «letters» = I’ensemble des caractéres gravés ou bien I'écrit dans
sa totalité.



82 JEAN-PIERRE SCHNEIDER

«ces <affections> causes de trouble» non «ces troublantes affections» (idem,
p. 70 I); 60 1I «profane» non «laique». !

La traduction de ta vmomTd (fr. 35 «soupgons») et de 1y vrosia (fr. 15 TII
«suppositions») devrait €tre corrigée en fonction de la note aux frs 76-78
(p. 107) ; umodsia signifie plutdt «crainte» dans le contexte épicurien. Au fr. 74,
muatlver doit étre passif, actif étant transitif («pourquoi souffres-tu» ou
«pourquoi es-tu affecté [physiquement]»)*?. On peut encore se demander si
I’expression kaTd MnAd €07l Oela ¢ppovTidl «(considérons maintenant si la
situation des hommes) est concue a leur convenance par la providence divine»
(fr. 21 III), malgré la formule similaire du fr. 20 III, ne devrait pas étre traduite :
«... s’accorde avec une sollicitude divine».

Des sous-titres auraient sans doute facilité la lecture (cf. par exemple les
«synopsis» que Smith (1993) fait figurer, pour chacun des textes, avant ses
notes).

D’autre part, on aurait aimé que les notes, riches en réf€rences épicuriennes,
s attachent parfois davantage a expliciter I’argument 3, par exemple, fr. 15111 :
on aimerait mieux comprendre ce qui distingue les «visions évidentes»
(pdopaTa évapyn ; sans doute a propos des dieux) de celles dont I’ame se fait
une opinion «non vérifiée et fausse» (dvéleykTov kal Pevof ; fr. 9 V) ; faut-
il faire appel au critere de vérité appelé davtaoTik) €T BoAn THs davotas
(«appréhension immédiate de la pensée» [cf. p. 73, n. 1] ou plus précisément
«appréhension immédiate des images par la pensée»)? Méme remarque pour
les frs: 16; 30 III; 35; 67; 125 IL

Relevons cependant que, au-dela des critiques que nous avons formulées,
I’ouvrage mérite d’étre lu et médité : il s’agit d’un texte remarquable, non
seulement par son contenu doctrinal — et les nombreuses références indiquées
en notes par les auteurs invitent a un voyage instructif a travers tout 1’épicu-
risme —, mais aussi par la confiance sereine dont il témoigne dans I’efficacité
de I'activité philosophique.

31 Pour d’autres ambiguités, cf. p. 86, n. 7 : «[les dénka ] sont des phénomenes pour
lesquels on ne peut envisager qu’une seule explication», pour dire que ces phénomenes
sont susceptibles de recevoir plusieurs explications ; p. 121, n. 2 au fr. 153 : les «désirs
vains» (keval émbupiat), opposés aux «désirs naturels», sont dits «sans objet», or,
I’exemple donné (le désir de I’or) laisse entendre qu’ils sont vains ou vides, parce qu’ils
n’ont pas de limite et ne peuvent jamais étre comblés.

32 SmitH (1993), il est vrai, s’est trompé lui aussi (corrigé dans SmitH [1996]).

33 Cela était d’autant plus nécessaire que I’édition de Smrra (1993) peche largement
sur ce point.



	Études critiques : "la philosophie épicurienne sur pierre"

