
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 48 (1998)

Heft: 1

Artikel: Études critiques : "la philosophie épicurienne sur pierre"

Autor: Schneider, Jean-Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381564

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381564
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 130 1998). P. 75-82

«LA PHILOSOPHIE ÉPICURIENNE SUR PIERRE»

Jean-Pierre Schneider

Résumé

A I 'occasion de la parution de la traduction française des fragments de

l'inscription de l'épicurien Diogene d'Œnoanda, on a jugé bon d'attirer
l'attention sur ce texte souvent méconnu en présentant quelques passages

significatifs accompagnés de brefs commentaires. On conclut par quelques remarques

sur l'ouvrage en question.

par le truchement de cette inscription je dis ces
<choses> en pensant [agir], sans toutefois agir en

politicien, mais en cherchant à montrer que ce qui est

utile à <notre> nature, c'est-à-dire l'ataraxie, est la
même <chose> pour un <individu> et pour tous. '

En 1884, on découvrit sur le site de la petite cité d'Œnoanda en Lycie (Sud-
Ouest de l'Asie Mineure) les premières pierres portant une inscription
philosophique qu'on pourra attribuer plus tard à un certain Diogene. La découverte
de nouveaux fragments, jusqu'à aujourd'hui, nous permet de juger de l'importance

et de l'ampleur - environ 3,25 m. de haut2 sur pas moins de 80 m. de

long - de cette inscription exceptionnelle. C'est à la suite de la publication de

A. Etienne, D. O'Meara, La philosophie épicurienne sur pierre. Les fragments
de Diogene d'Œnoanda (Vestigia - 20), Fribourg/Paris, Editions universitaires/Cerf,
1996, 137 p.

1 Diogene d'Œnoanda, fr. 3 I (les traductions de Diogene que je propose ont
évidemment profité de la traduction mentionnée ci-dessus et de celle de Smith
mentionnée à la note 4 ; les signes diacritiques utilisés sont en général ceux de la traduction
Etienne-O'Meara : [ ] mot(s) illisible(s) sur la pierre et restitué(s) par Smith ; [...]
lacune ; < > mot(s) ajouté(s) pour la clarté de la traduction : texte non traduit ici) ;

cf. aussi fr. 30 I-II : «Nous n'favons] pas moins [voulu] réaliser [ceci] pour ceux qu'on
appelle des étrangers, mais qui ne le sont pas <en réalitéx C'est que. par rapport à

chaque section de la terre, il y a une patrie pour l'un, une autre pour un autre, mais

que, par rapport à la totalité de ce monde, toute la terre forme une seule patrie pour
tous <les hommes> et le monde est <pour eux> une seule maison.» Sur cette forme
de cosmopolitisme, cf. les remarques de Smith (1993), p. 139-140 [pour la référence

précise, cf. ma note 4],
2 Cf. Smith (1993). p. 92 Dans leur introduction (p. 13), les auteurs de la traduction

française indiquent «près de 4 m.». Il s'agit sans doute de la hauteur du mur lui-même.



76 JEAN-PIERRE SCHNEIDER

l'édition critique de ces fragments par Martin Ferguson Smith3 que A. Etienne
et D. O'Meara publient leur traduction, avec introduction, notes, bibliographie
sélective et index 4.

Il s'agit d'une inscription monumentale gravée peut-être autour de 120 ap.
J.-C.s sur le mur d'un portique de la cité par un citoyen sans doute aisé, âgé

et malade. Diogene est un philosophe épicurien qui, au crépuscule de sa vie,
veut transmettre publiquement le message salvateur d'Epicure.

L'inscription comporte plusieurs textes de nature différente : principalement

un abrégé de la physique épicurienne (comprenant aussi des considérations

d'epistemologie) et un abrégé d'éthique, formant ensemble un compendium

de la philosophie épicurienne, un écrit sur la vieillesse, plusieurs lettres,
dont l'une ou l'autre peut être attribuée à Epicure. On y trouve aussi une série
de maximes épicuriennes, dont la plupart figurent parmi les Maximes capitales
d'Epicure (cinq maximes sont nouvelles, mais très fragmentaires).

Les fragments découverts, souvent très mutilés, ne bouleversent pas notre

compréhension de l'épicurisme, mais développent certains points de doctrine
sans parallèle exact dans nos sources : sur la façon correcte de représenter les

dieux en sculpture (fr. 19, col. II), sur la conception d'une société utopique
(fr. 56)6, sur les explications possibles de la grêle (fr. 99), sur la vieillesse
(frs 137-179), sur la tripartition de la relation cause-effet établie en fonction
du temps, appliquée à la cause efficiente du plaisir : ce qui est surtout
remarquable ici, c'est l'affirmation que la cause peut être postérieure à son effet,
comme lorsque nous ressentons du plaisir à l'idée de la bonne réputation que
nous laisserons après notre mort (fr. 33). De plus, Diogene nous laisse un

témoignage sur la théorie du clinamen absente des restes de l'œuvre d'Epicure
(fr. 54). On y trouve aussi, comme le relèvent ajuste titre les auteurs (p. 19),

3 M. F. Smith, Diogenes ofOinoanda, The Epicurean Inscription (with introduction,
translation and notes), Napoli, Bibliopolis, 1993, 660 p. [= Smith (1993)].

4 Grâce à l'obligeance de M.F. Smith, les traducteurs ont pu profiter de quelques
nouvelles lectures (celles-ci intéressent surtout les frs: 72; 74; 116; 129; 152),

publiées maintenant dans M.F. Smith, The Philosophical Inscription of Diogenes of
Oinoanda (Österreichische Akademie der Wissenschaften, Tituli Asiae Minoris,
Ergänzungsband 20), Wien, 1996 (cette nouvelle édition s'adresse plutôt aux épigra-
phistes ; elle contient, en plus du texte, des dessins et des descriptions précises des

pierres et nombre de photographies) [= Smith (1996)|. Signalons encore une publication
postérieure à la traduction française : P. Gordon, Epicurus in Lycia. The Second-Century
World of Diogenes of Œnoanda, Univ. of Michigan Press, Ann Arbor, 1996, 140 p.

5 Mais il ne semble pas impossible de faire remonter la date de l'inscription à la

seconde moitié du 1er s. av. J.-C. Une datation autour de 30 av. J.-C. se fonde sur
l'identification du Karos mentionné au fr. 122 avec Lucrèce (Titus Lucretius Carus) ;

cf. en dernier lieu, L. Canfora, «Thaumasios Karos», in G. Giannantoni, M. Gigante
(éds), Epicureismo greco e romano (Atti del congresso internazionale Napoli, 19-26

maggio 1993), Napoli, 1996, t. II, p. 969-975.
6 Sur cette utopie, dont un trait remarquable est la suppression de l'esclavage, si

la restitution de Smith en II 1 est correcte, cf. Smith (1993), p. 140-141 et Etienne-
O'Meara, p. 101, n. 2 au fr. 56.



«LA PHILOSOPHIE EPICURIENNE SUR PIERRE» 77

de beaux textes sur le cosmopolitisme de Diogene et sur sa philanthropie qui
s'étend non seulement à ses conci...toyens, mais aussi aux étrangers (frs 2 ;

3 et la note 13, p. 78 ; 119) et aux générations futures (fr. 3 IV-V ; cf. aussi
fr. 116)7.

Avant de proposer quelques remarques critiques sur la traduction française
des fragments et sur les notes qui l'accompagnent, nous voudrions, à titre
d'exemple et sans prétendre épuiser les richesses de ce texte, attirer l'attention
sur quelques passages de l'inscription. En effet, faute d'une traduction
française intégrale, cette inscription n'a pas encore joui de toute l'attention qu'elle
mérite, du moins en dehors des milieux spécialisés.

Nous citerons pour commencer un passage de l'introduction à la physique

par quoi le visiteur devait sans doute commencer sa lecture. En bon médecin
des âmes, l'auteur y formule son diagnostic et propose la médication appropriée
(fr. 3 IV-VI) :

Puisque la plupart <des hommesx comme en <temps de> peste, sont malades
en commun à cause de la fausse opinion <qu'ils ont> sur les choses. - qu'ils <le>
deviennent toujours plus nombreux (c'est que, par imitation réciproque, ils se

transmettent la maladie comme des moutons). - qu'il [est] juste d'aider [aussi] ceux
qui viendront [après] nous (car eux aussi sont des nôtres, même s'ils ne sont pas
encore nés), et de plus. - qu'il est vraiment digne de l'amour qu'on porte aux
hommes (óiXdi'SpoTTov) de venir aussi au secours8 des étrangers de passage:
puisque donc les secours <qu'apporte> notre écrit concernent un plus grand nombre
<de personnes>9. j'ai voulu, en me servant de ce portique (oTod!). mettre en

commun les [remèdes] de salut dont nous-mêmes avons fait [complètement]
l'expérience. En effet, nous nous sommes libérés [des| craintes [qui nous tenaient] sans

raison, et. parmi les peines (XOrrou), celles qui sont vides, nous les avons retranchées
entièrement, tandis que celles qui sont naturelles, nous les avons réduites à vraiment

peu <de chose>. après avoir rendu leur intensité toute petite [...

Toujours dans la partie consacrée à la physique, on est surpris de voir
Aristote rangé parmi les sceptiques : «Aristote et ceux qui tiennent en honneur
la même école qu'Aristote affirment que rien n'est objet de science» (fr. 5 I-

II)l0. Si l'on ne veut pas accuser Diogene d'ignorance, on invoquera «une

7 Le caractère exceptionnel de cette inscription a retenu l'attention de nombreux
savants depuis sa découverte. La bibliographie en est donc volumineuse ; on consultera
Smith (1993), p. 19-32.

8 Le verbe grec est èTnKoupeîi' ; l'auteur suggérait d'emblée au lecteur qu'Epicure
(' LmKoupos") était le secours attendu.

9 Le comparatif oppose la majorité malade à un nombre restreint de personnes, pour
lesquelles un traitement personnalisé aurait été possible (cf. col. III).

'"'ApiaTOTéXqs" Kal oi tou aÙTÒr ' ApurnrréXei vopiff ]oi'Tes" TrspiTraTov
oùSÈv emcrrnTOv <f>aoav eivai. Nous comprenons perivpaton dans le sens, bien attesté,

par exemple, chez l'épicurien Philodème. d'école philosophique en général (notons que
la lecture vopifoi-'TCS" n'est pas absolument sûre) : la traduction Etienne-O'Meara sonne

étrangement : «Aristote et ceux qui acceptent la même doctrine péripatéticienne que
lui».



78 JEAN-PIERRE SCHNEIDER

tradition inhérente au criticisme épicurien» (Eticnne-O'Meara, p. 81,

s'appuyant sur Smith (1993), p. 128-130). Comme la sensation, pour le Stagirite,
n'atteint que le particulier et qu'il n'y a pas pour lui de science du particulier,
un épicurien pouvait en conclure, de son point de vue, qu'il n'y a pas de science

possible ". Quoi qu'il en soit de ce point, la critique du scepticisme qui suit
mérite d'être relevée (le sceptique justifiait sa position en invoquant la rapidité
du flux de toutes choses qui échappent ainsi à notre appréhension) : «De fait,
[ceux qui défendent] cette opinion n'[auraient jamais] pu dire - et c'est
précisément de tels [énoncés qu'ils profèrent] -, qu'[à un moment donné] ceci
est [blanc], cela est noir, et qu'[à un autre moment] ceci n'est pas [blanc], cela
n'est pas noir, [s']ils [n']avaient eu [auparavant] la connaissance l2 (fj&etcrav)
de la [nature] du blanc et de celle du noir.» (fr. 5 III)

Dans le fr. 16 appartenant encore à l'abrégé sur la physique, Diogene
présente, dans un passage concernant les dieux, la thèse de Protagoras, qu'il
identifie à un athéisme dans le raisonnement suivant (fr. 16 II-III) :

<Protagoras> affirma qu'il ne savait pas si les dieux existaient. Or, cela revient à

dire qu'il savait qu'ils n'existaient pas. En effet, s'il avait opposé à la première
expression «ni non plus qu'ils n'existaient pas» '3, [peut-être] ne serait-il pas loin
de tenir <là> une [périphrase] qui [ne] le ferait [pas passer] pour [éliminer]
complètement les dieux. Mais [il a dit] «... qu'ils existaient», [mais non| «... qu'ils
n'existaient pas».

Du point de vue logique, il est surprenant de voir Diogene réduire d'emblée
la formulation de la thèse (prétendue) de Protagoras à une formulation
dogmatique niant l'existence des dieux. Du point de vue doxographique, il est

remarquable que ce soit précisément la formulation corrigée par Diogene qui
nous a été transmise par la tradition l4 comme la thèse de Protagoras (aussi,

comme dans le cas de l'Aristote sceptique, peut-on voir ici un argument
traditionnel au sein de l'école épicurienne). On peut envisager la possibilité
que l'argument de Diogene s'appuie sur la thèse sceptique traditionnelle, selon

laquelle toute «affirmation» doit se faire sous la double forme «x n'est pas plus

1 ' Une justification proche de celle que je propose a été défendue par G.N. Hoffman.
Diogenes of Œnoanda : A Commentary (Dissertation, University of Minnesota, 1976,

p. 189 (cité par Smith (1993, p. 129). Pour d'autres interprétations, cf. Smith (1993),

p. 128-130.
12 Cette connaissance préalable est pour un épicurien la «prénotion» (provlhyi")

formée, grâce à la mémoire, par des expériences singulières répétées (cf. Diogene
Laërce. X 33).

13 Pour que la proposition composée soit symétrique. Diogene aurait dû dire «ni
non plus .s'ils n'existaient pas».

14 Protagoras. B 4 (D.-K. Diogene Laërce. IX 51 et Eusèbe. P. E. XIV 3. 7) :

«A propos des dieux, je ne peux savoir ni qu'ils existent ni qu'ils n'existent pas».
15 Cf. Aristocles de Messine (Ier s. av. - Ier s. ap.), ap. Eusèbe, P. E. XIV 18. 3 ;

Sextus Empiricus, Hyp. Pyrrh. I 188-190 (sur le où pâXXov) et 192 (sur l'àcf>aaia) ;

Diogene Laërce IX 76.



«LA PHILOSOPHIE EPICURIENNE SUR PIERRE» 79

qu'il n'est pas» ou «ni x est ni x n'est pas» 15. Quoi qu'il en soit, comme le
relèvent nos deux traducteurs 16à la suite de Smith (1993. p. 131), «sur le plan
pratique l'affirmation de l'agnosticisme équivaut», pour un épicurien, «à celle
de l'athéisme» 17.

Dans le passage suivant, emprunté à l'abrégé d'éthique, on pourra se rendre

compte de la difficulté qu'il y a à interpréter un fragment dont le contexte est
indéterminé. En effet, s'agit-il d'une discussion sur la crainte (cpoßos") de la

mort - comme semble le suggérer le premier exemple donné - ou sur la crainte
des dieux? I8 ou même sur la crainte en général? ly

Mais en réalité] cette crainte est [tantôt] claire tantôt obscure. Elle est claire
lorsque nous fuyons quelque chose <qui est> manifestement [un mal] comme le

feu, craignant, par lui. de trouver la mort : elle est obscure lorsque, [étant] installée
et [cachée] dans <notre> nature, tandis que la pensée est occupée [à] autre <chose>.
[elle (fr. 35)

Il semble bien s'agir ici d'une distinction psychologique portant sur deux
manifestations de la crainte, l'une naturelle et justifiée - parce que fondée sur
la prénotion - l'autre vaine ou vide et nécessitant d'être extirpée comme non
rationnelle.

Enfin, nous donnons le fragment où Diogene invoque la théorie du

clinamen. Rappelons que cette doctrine traditionnelle de l'épicurisme avait

pour fin de supprimer le déterminisme absolu (soulignons que le passage

appartient à l'abrégé de l'éthique, fr. 54).

...], et [il n'est pas possible] d'échapper à la [nécessité]20 [...7 lignes ...]. Par

conséquent, une fois que la divination [est supprimée|. quel autre indice <de l'exis-
tence> du destin (eiu.apqévq) subsiste-t-il? Si quelqu'un veut recourir à l'argument
de Démocrite en affirmant que les atomes n'ont aucun mouvement libre (cXeuOépa).

parce qu'ils se heurtent les uns contre les autres, et que. par là. il apparaît que toutes
<choses> se meuvent sous la contrainte de la nécessité (KaTnvayKaapevais"), nous
lui répondrons : «[Ne] sais-tu [pas], qui que tu sois, qu'il y a aussi dans les atomes

un certain mouvement libre que Démocrite. lui. n'a pas découvert, mais qu'Épicure
a amené à la lumière, qui est <un mouvement> de déclinaison, comme il le montre
à partir des phénomènes?» Mais voici le plus important : <si> on croit au destin,
toute admonestation comme toute réprimande sont abolies et [on] ne [peut] pas
même [punir justement] les méchants [...

If' Op. cit.. fr. 16. n. 5, p. 87.
17 Le chrétien Eusèbe relève que Protagoras «s'était fait une réputation d'athée»

(àaiov ÉKTijoaTo 86£av P. E. XIV 3. 7).
18 Cette deuxième hypothèse reçoit la faveur de Smith (1993).
19 Le démonstratif («cette crainte») peut, sans doute, renvoyer à un traitement

général de la crainte exposé dans ce qui précédait.
20 Le contexte manque, mais il est clair que Diogene critique une doctrine adverse

(sans doute celle des stoïciens).



80 JEAN-PIERRE SCHNEIDER

Il est certain que l'argument contre la mantique, dont nous n'avons que
la conclusion, visait les stoïciens2I. Pour ces derniers, la croyance en la validité
des prédictions et la doctrine de l'elpapLiéyq conçue comme un enchaînement

infini de causes étaient solidaires ~, au point qu'il suffisait à leurs adversaires
de mettre en cause la pertinence de cette croyance pour rendre caduque la

doctrine du destin tout entière. Pour donner alors un fondement positif à la

responsabilité morale, Diogene, à la suite d'Epicure, fait appel à un mouvement
physique spontané des atomes, qui peut se répéter indéfiniment, la

TTCtpéyKXioTS" (ou le clinamen de Lucrèce). Les épicuriens cherchent par là à

échapper au déterminisme mécaniste de Démocrite à qui ils avaient emprunté
la théorie atomiste. Notons que, si la critique contre le destin des stoïciens (et

contre la divination) avait été inaugurée par Epicure 23, celle-ci ira se renforçant
sous l'Empire 24, aussi bien chez les épicuriens que dans les autres écoles,

comme on le voit par le traité Sur le destin (vers 200) du péripatéticien
Alexandre d'Aphrodise 25.

Comme on a pu s'en rendre compte, il était urgent de publier une traduction

française annotée de ce texte, dont la difficulté ne tient d'ailleurs pas seulement
à l'état fragmentaire dans lequel il nous est parvenu. Nous devons donc une

grande reconnaissance aux deux traducteurs pour ce travail difficile et nécessaire.

Dans ce qui suit, je présenterai quelques critiques, qui ne doivent
toutefois pas faire oublier qu'il ne s'agit pas là d'un travail de pure érudition, mais

d'un ouvrage destiné à un assez large public (la connaissance du grec n'est

pas requise).
L'usage des parenthèses carrées pour marquer les passages, mots ou

phrases, perdus sur la pierre, mais que le contexte suggère, et des parenthèses

pointues pour signaler les adjonctions exigées par le français, manque souvent

21 Dans les restes de l'œuvre d'Epicure nous n'avons que peu de traces de cette

critique : cf. fr. 15 (p. 168) Arrighetti. On peut toutefois s'en faire une idée par la critique
qu'en faisait l'académicien Camèade (cf. D. Amand, Fatalisme et liberté clans l'Antiquité

grecque, Louvain, 1945, p. 46-49).
22 Cf. SVF II 939-944 (la section est intitulée par von Arnim «Vaticinano probat

fati necessitatem».
23 Dans sa liste des œuvres d'Epicure, Diogene Laërce (X 28) mentionne un traité

Sur le destin. Cf. aussi Epicure, Lettre à Ménécée 133-134.
24 Cf. D. Amand, Op. cit. p. 116 : «C'est au deuxième siècle de notre ère que la

lutte contre la doctrine de l'eipappéim atteignit son plus haut point de violence dans

les écoles philosophiques opposées au Portique.»
25 On peut aussi mentionner : l'épicurien (non orthodoxe) Diogénien (sans doute

du IIe s.), dont Eusèbe nous a conservé sa critique du destin selon Chrysippe (Eus. P.

E. IV 3 ; VI 8) ; le cynique Œnomaus (IIe s. dont des passages importants de ses

Charlatans démasqués ont été conservés également par Eusèbe (cf. J. Hammerstaedt,
Die Orakelkritik des Kynikers Œnomaus, Frankfurt am Main, 1988) ; Lucien (IIe s.),

en particulier dans son dialogue Zeus réfuté.



«LA PHILOSOPHIE EPICURIENNE SUR PIERRE» 81

de précision et de rigueur 2b. D'autre part, contrairement au choix explicite fait
par les auteurs, il eût été précieux de noter approximativement la longueur des

lacunes (ou seulement des plus longues) ; le lecteur ne peut en effet pas toujours
distinguer les cas où il ne manque qu'un mot de ceux où une dizaine de lignes
sont perdues, à moins d'avoir sous les yeux l'édition de Smith.

Cela nous amène d'ailleurs à une critique plus générale : souvent, pour la

compréhension du texte, le recours à l'édition anglaise s'avère indispensable.
En effet, la traduction de certains fragments ne se comprend pas, ou mal, si

on ne se réfère pas aux restitutions proposées 27 - parfois avec trop d'audace 28,

il est vrai - par l'éditeur anglais et que les traducteurs ont choisi souvent, par
une prudence quelquefois excessive, de ne pas traduire (cf. par exemple frs :

20 I [il faut supposer une négation ou une expression négative commandant
la première phrase] ; 56 [la note 1 présuppose qu'on ait sous les yeux l'édition
de Smith] ; 66 29

; 67 ; 69 [d'autant plus difficile à comprendre que «émiettées»

doit se rapporter à «simulacres»] ; 116 [notons en particulier : Ta Toaaîrra ùlû>
è\i6orroif|aapev ypdppaTa «nous avons transformé en pierres («a touch of
humour» dit Smith) un si grand nombre de lettres» ; d'autre part (note 3), il
est peu probable que Ta TOactÛTCt ypàppara renvoie aux lettres
missives)30] ; 125 I).

Parfois, une trop grande littéralité nuit à la clarté (cf. par exemple, frs :

10 IV «les visions n'ont pas de sensations et de faculté de raisonnement» ;

ibid. ce n'est pas tant de la «joie» [evcppoawT], terme désignant les plaisirs dits

cinétiques, cf. p. 121, n. 3 au fr. 153] que nous procure la relation sexuelle,

que «du plaisir»).
On relèvera aussi quelques impropriétés linguistiques qui gênent la

compréhension : e. g. frs : 8 «dissoutes» non «dissolues» ; 9 V «ceux-là» reprend
«les méthodes critiques» ; 15 III «qu'ils soient» non «qu'ils sont» ; 16 III «ou
bien Protagoras exprime ...» non «soit...» ; 17 III «faisant monter Triptolème
sur un chariot» non «montant Triptolème ...» ; 20 I «ceci» non «cela» ; 34 VI

26 Notons toutefois que, outre le fait que l'usage de nombreux signes diacritiques
ne rend pas la lecture aisée, comme on a pu s'en rendre compte, il est illusoire d'espérer
atteindre à une précision absolue dans ce domaine, en particulier dans l'emploi des

parenthèses carrées : que faire dans les cas, fréquents, où seule une partie d'un mot est

lisible sur la pierre? Quel que soit le système que l'on adopte, le recours au texte original
et à son apparat critique est nécessaire pour une étude plus approfondie. Il eût été aussi

utile de distinguer les alinéas introduits par les traducteurs de ceux figurant sur la pierre
(en particulier là où Diogene sépare par ce moyen deux maximes [frs 97-116]).

27 Dans un cas au moins, les traducteurs semblent traduire un texte différent de celui
édité par Smith (1993) : fr. 16 III 3-11 («[mais puisqu'il disait] ...» (cf. apparat critique
de Smith [1993]).

28 D'ailleurs, dans l'édition de 1996, qui s'adresse plutôt à des épigraphistes, l'éditeur

a renoncé aux restitutions les plus sujettes à caution.
29 Dans la dernière phrase, «ou bien» traduit le texte de Smith (1996), l'hypothétique

(«si») n'est pas justifié et après «une» ajouter «seule terre» ou «terre unique».
30 Cf. Smith (1993), «letters» l'ensemble des caractères gravés ou bien l'écrit dans

sa totalité.



82 JEAN-PIERRE SCHNEIDER

«ces <affections> causes de trouble» non «ces troublantes affections» (idem,

p. 70 I) ; 60 II «profane» non «laïque».31

La traduction de Ta ÛTTOTTTd (fr. 35 «soupçons») et de f) irrroiffta (fr. 15 III
«suppositions») devrait être corrigée en fonction de la note aux frs 76-78

(p. 107) : ÙTToifiia signifie plutôt «crainte» dans le contexte épicurien. Au fr. 74,
TTT|LLatvet doit être passif, l'actif étant transitif («pourquoi souffres-tu» ou

«pourquoi es-tu affecté [physiquement]»)32. On peut encore se demander si

l'expression KOTdXXqXa coti fieta d>povTl5i «(considérons maintenant si la

situation des hommes) est conçue à leur convenance par la providence divine»
(fr. 21 III). malgré la formule similaire du fr. 20 III, ne devrait pas être traduite :

«... s'accorde avec une sollicitude divine».
Des sous-titres auraient sans doute facilité la lecture (cf. par exemple les

«synopsis» que Smith (1993) fait figurer, pour chacun des textes, avant ses

notes).
D'autre part, on aurait aimé que les notes, riches en références épicuriennes,

s'attachent parfois davantage à expliciter l'argument 3\ par exemple, fr. 15 III :

on aimerait mieux comprendre ce qui distingue les «visions évidentes»

(4>dapaTa èvapyq ; sans doute à propos des dieux) de celles dont l'âme se fait
une opinion «non vérifiée et fausse» (àvéXeyKTOV Kal (jieuSfj ; fr. 9 V) ; faut-
il faire appel au critère de vérité appelé cfiavTctoTiKf] emßoXf] tìjs" 8iavoias"

(«appréhension immédiate de la pensée» [cf. p. 73, n. 1] ou plus précisément
«appréhension immédiate des images par la pensée»)? Même remarque pour
les frs: 16; 30 III; 35 ; 67 ; 125 II.

Relevons cependant que, au-delà des critiques que nous avons formulées,

l'ouvrage mérite d'être lu et médité : il s'agit d'un texte remarquable, non
seulement par son contenu doctrinal - et les nombreuses références indiquées
en notes par les auteurs invitent à un voyage instructif à travers tout l'épicurisme

- mais aussi par la confiance sereine dont il témoigne dans l'efficacité
de l'activité philosophique.

31 Pour d'autres ambiguïtés, cf. p. 86, n. 7 : «[les â&qXa] sont des phénomènes pour
lesquels on ne peut envisager qu'une seule explication», pour dire que ces phénomènes
sont susceptibles de recevoir plusieurs explications ; p. 121, n. 2 au fr. 153 : les «désirs
vains» (Keval èmouuiai), opposés aux «désirs naturels», sont dits «sans objet», or.

l'exemple donné (le désir de l'or) laisse entendre qu'ils sont vains ou vides, parce qu'ils
n'ont pas de limite et ne peuvent jamais être comblés.

32 Smith (1993), il est vrai, s'est trompé lui aussi (corrigé dans Smith [1996]).
33 Cela était d'autant plus nécessaire que l'édition de Smith (1993) pèche largement

sur ce point.


	Études critiques : "la philosophie épicurienne sur pierre"

