Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 48 (1998)

Heft: 1

Artikel: Etudes critiques : quand interpréter c'est - peut-étre - changer
Autor: Rigo, Bernard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381563

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381563
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 130 (1998), P. 65-73

ETUDES CRITIQUES

QUAND INTERPRETER
C’EST — PEUT-ETRE — CHANGER

BErRNARD RiGO

Résumeé

Si tout un chacun fait preuve de cette capacité de trouver un sens a ce qu’il
lit ou @ ce qui lui est dit, les choses deviennent moins évidentes quand il s’agit
de se pencher sur cette capacité elle-méme. Or, c¢’est a mieux comprendre ce
phénomene : comment du sens advient pour [’étre humain, que s'attachent les
différentes présentations réunies dans |’ouvrage étudié ci-dessous. Davantage,
c’est a montrer comment ce sens mobilise (nécessairement?) le lecteur ou
['auditeur, produisant en lui du changement.

Le recueil dont il sera question dans notre €tude réunit les actes d’un
Congres international d’herméneutique qui s’est déroulé a Neuchatel (Suisse)
du 12 au 14 septembre 1994, a I’occasion du vingtieme anniversaire de I'Ins-
titut de recherches herméneutiques et systématiques (IRHS) de la Faculté de
théologie de I'Université de cette ville. Ecrits par une majorité de théologiens,
mais aussi par un linguiste, un enseignant de littérature anglaise et un spécia-
liste de la communication, ces textes nous paraissent marquer une sorte de
tournant dans la question de 'interprétation.

En effet, s’inscrivant au terme de 1’ancien paradigme selon lequel un texte
ou une parole est cet objet qui contient son sens en lui-méme, sens que des
méthodes appropriées peuvent faire surgir pour le lecteur ou I’auditeur de fagon
tout a fait neutre et objective, ces ¢tudes integrent 1'1dée, qui s’ impose toujours
plus aujourd’hui, selon laquelle le lecteur ou I'auditeur participe activement
al’émergence du sens d’un texte ou d’une parole. Cette thése nouvelle apparait
de facon exemplaire sous la plume de I'un des auteurs : «Le sens du texte n’est
pas une dimension cachée quelque part dans le texte et qu’il s’ agirait de trouver,
puis d’exhumer. Le sens advient par [’acte méme de la lecture.» (J. Zumstein,
p. 82)

U P. BUHLER, C. KARAKASH (éds), Quand interpréter ¢'est changer. Pragmatique et
lectures de la Parole (Lieux théologiques — N° 28), Geneve, Labor et Fides, 1995, 262 p.



66 BERNARD RIGO

D’autre part, les actes de ce congres marquent également un tournant dans
I"histoire de I’herméneutique, en ce sens qu’ils integrent amplement les travaux
issus de ce que I’on appelle I'«Ecole de Palo Alto», qui ont mis en évidence
la «pragmatique» d’un texte ou d’une parole, a savoir qu’un texte ou une parole
a des effets sur le comportement du lecteur ou de I'auditeur. Cet aspect est
illustré non seulement par le choix du titre de 'ouvrage : Quand interpréter
¢’est changer, mais également par la participation de I'un des représentants
les plus illustres de cette école : Paul Watzlawick.

Si I'intérét provient de la richesse des treize contributions présentées dans
le cadre de ce congres, il nous est cependant difficile de faire justice ici a
chacune d’entre elles en détail. Aussi, nous nous proposons de cerner, dans
chacune, 'un ou l'autre des changements que nous avons décrits ci-dessus,
méme si cela donnera I'impression d’une lecture un peu réductrice.

1. De l'importance du lecteur

Tout d’abord, la premiere contribution, qui nous est proposée par
W.G. Jeanrond, nous invite a tourner le regard sur I"histoire de I’herméneutique
au début de ce siecle. Ainsi, nous découvrons qu’a cette époque, deux grands
courants herméneutiques s opposaient avec, comme représentants, d’un coté,
K. Barth pour qui le texte biblique étant la «parole méme de Dieu, [...]
I'interprétation de la Bible [ne peut des lors se faire que] sur le mode de
I'obéissance» (p. 16), et, de 'autre co6té, R. Bultmann, pour qui I'exégese
n’étant jamais «sans présupposition» (p. 17), «Dieu communique enti¢rement
par le va-et-vient de la communication humaine plutét que, comme Barth le
croyait, sur un mode a sens unique, de nature impérative, du texte au lecteur.»
(ibid.) Ainsi, Bultmann apparait comme le précurseur des theses qui,
aujourd’hui, se donnent comme évidentes pour de nombreux spécialistes.

La seconde contribution, due au linguiste J.-M. Adam, nous invite égale-
ment a renoncer a 1’'idée de I’existence d’un sens littéral qui serait contenu dans
le texte lui-méme et qu’il s agirait d’exhumer. En effet, «ce n’est que dans une
situation donnée (background knowledge) qu’un énoncé comme ‘Paul est en
train de tondre sa pelouse’, est interprétable comme reproche, éloge ou simple
renseignement, signalant que Paul travaille ou qu’il est en train de se détendre.»
(p. 41) C’est pourquoi, seul le contexte le plus pertinent sera susceptible de
donner au lecteur les indications pour la bonne maniere de comprendre un texte.
Or, pour 'auteur, méme si c’est la phrase elle-méme qui va déterminer ce
contexte, ce dernier n’est jamais extérieur au sujet puisqu’il y sera fait néces-
sairement appel a la mémoire du lecteur .

? Précisons que J.-M. Adam utilise dans sa contribution le concept de «pragmati-
que» de fagon spécifique (cf. le titre de sa contribution : «Pragmatique linguistique du
texte écrit») qui differe du sens donné a ce mot par I'Ecole de Palo Alto (ce dernier



QUAND INTERPRETER C’EST — PEUT-ETRE — CHANGER 67

L’intérét de la troisiéme contribution, que nous devons a H. Weder, est
d attirer notre attention sur ’histoire de la distorsion de I'interprétation d’un
texte biblique au cours des siecles. Ainsi, en recourant aux catégories théo-
logiques de I’Evangile (gratuité et joie) et de la Loi (exigence), I’auteur montre
comment un texte qui €tait interprété, dans un premier temps, d'un point de
vue évangélique, est ensuite relu en termes d’exigences adressées au lecteur.
«Par nature, la pensée 1égaliste comprend la parole de Jésus [...] comme une
exigence adressée a 'homme.» (p. 73) En effet, «la pensée légaliste redoute
ce sur quoi elle n’a pas prise.» (ibid.) Ici se pose la question de savoir si le
lecteur est libre de toute pensée Iégaliste dans sa lecture d’un texte (biblique
ou autre) ou si, nécessairement, elle prend a chaque fois le dessus. Or c’est
la I'un des enjeux majeurs découlant de la these de I'importance du rdle du
lecteur dans 'interprétation d’un texte (nous y reviendrons dans notre évalua-
tion critique)!

La quatrieme contribution permet d’aborder un autre enjeu majeur, a savoir
celui du risque du subjectivisme : son auteur, J. Zumstein, nous présente une
série de theses dont nous nous bornerons a retenir celles qui posent la question
de la vérité du texte. Ici, renongant définitivement a 1'idée positiviste d’une
veérit€é objective qu’il s’agirait d’exhumer et empruntant un concept cher a
I’épistémologue K. Popper et développé par Umberto Eco 3, J. Zumstein af-
firme : «La pertinence de la lecture d’un texte peut étre soumise a une pro-
cédure de falsification. Dans une telle hypothese, I'objectif ne consiste plus
a prouver que telle lecture est vraie, mais plutot a exclure les lectures fautives.
Une lecture est réputée falsifiée quand il est démontré qu’elle ne respecte pas
une des contraintes qui caractérisent le texte interprété.» (p. 82) Nous aimerions
quant & nous en savoir un peu plus sur ces «contraintes» inhérentes a un texte,
tout en nous demandant si cette possible falsification protege de fagon absolue
du risque de tout subjectivisme.

Venons-en maintenant plus brievement aux contributions réunies dans la
seconde partie de 1’ouvrage, qui illustrent elles aussi, a leur facon, la these
majeure et le premier axe autour duquel tourne le congrés de Neuchatel : a
savoir I'importance du lecteur dans I'interprétation, et cela en s’intéressant a
ces actes de lecture particuliers que sont les ceuvres d’art, la musique ou la
littérature. C'est tout d’abord la figure de Marie-Madeleine que B. Neipp
aborde au travers de la peinture de différentes périodes ; puis ¢’est I'interpré-
tation d’un texte biblique, le Magnificat, que M. Baumann décrypte dans la
musique composée par J.-S. Bach ; enfin I'événement biblique majeur de la
crucifixion est revisité au travers de quatre textes litt€raires en langue anglaise

sens étant celui retenu par I'ensemble des autres intervenants) ; en effet, pour la lin-
guistique, la pragmatique vise a I’étude des marques de la communication dans un texte,
qui en orientent la lecture, et non pas les effets de celle-ci sur le lecteur.

3 U. Eco, Lector in fabula ou la Coopération interprétative dans les textes nar-
ratifs, Paris, Grasset, 1985 (1979 pour I’édition italienne), 315 p. Du méme auteur : Les
limites de ['interprétation, Paris, Grasset, 1992.



68 BERNARD RIGO

présentés par P.-E. Monnin. A chaque fois, c’est le regard particulier des
artistes ou, pour €tre plus précis, un regard sur le regard des artistes qui nous
est ainsi proposé pour illustrer I'importance de I’interprétant dans 1’interpré-
tation, par-dela toute prétention a la vérité de celle-ci.

2. Pragmatique de la communication

Avec le second axe, il s’agit essentiellement de la prise en compte des
travaux de 1'Ecole de Palo Alto dans les contributions sulvantes, en commen-
cant tout d’abord par un rappel des théses majeures de cette Ecole par 1’apport
de P. Watzlawick lui-méme.

Pour cet auteur, en effet, le sens des choses, mais aussi le sens d’un texte
ou d'une parole, va dépendre du «regard» porté sur cette chose, ce texte ou
cette parole. Reprenant un mot attribué a A. Einstein, il rappelle que «c’est
la théorie qui décide de ce que nous pouvons observer.» (p. 143) Des lors, la
«vraie» réalité ne se donne jamais que dans les failles de toutes nos construc-
tions, que lorsque celles-ci nous conduisent a un échec nous obligeant a changer
notre point de vue pour €laborer de nouvelles constructions théoriques, et cela
dans un travail sans fin. Cependant, si I’homme contemporain perd ainsi sa
sécurité intellectuelle, il gagne la liberté et la responsabilité d’un changement
réel ainsi qu'un pouvoir de conciliation avec les autres hommes dotés de la
méme capacité que lui a construire leur propre réalité (cf. p. 148).

Ainsi, si la «réalité» n’est jamais qu’une construction ou encore une in-
terprétation de celle-ci, il est clair qu'un changement ne pourra jamais inter-
venir qu’au niveau de cette construction ou de cette interprétation. Or c’est ici
qu’intervient la thése majeure de I’Ecole de Palo Alto. En effet, s’ intéressant
de pres a la communication entre les humains (en particulier dans le cadre de
familles dont I’un des membres présente des signes de troubles psycho-com-
portementaux importants), I’auteur va, avec ses collegues, mettre en évidence
la «pragmatique» de toute communication, ¢’est-a-dire mettre en évidence ses
effets sur le comportement humain. Toute communication joue sur deux re-
gistres : celui du contenu et celui de la relation. «Car quelle que soit la maniere
dont nous formulons un message au niveau du contenu, il contient une défi-
nition de ma vision de la relation a la personne a laquelle je m’adresse»
(p. 140). A titre d’exemple, Watzlawick montre que le message «Entrée in-
terdite» ou le message «Veuillez, s.v.p., ne pas entrer» donne une impression
différente sur I’autorité inconnue qui a édicté ce message et du rapport de celle-
ci avec le destinataire du message.

Or ¢’est particuliérement a ce niveau que se construit notre vision du monde
ou encore le sens que nous donnons au monde qui nous entoure. De 1a 1’hy-
pothese thérapeutique, quand cette vision devient problématique, d’utiliser la
propriété «pragmatique» de toute communication humaine dans le but de
permettre un changement.



QUAND INTERPRETER C’EST — PEUT-ETRE - CHANGER 69

C’est cette qualité «pragmatique» de toute communication que vont repren-
dre les trois auteurs suivants, et cela sous 1’angle de leur discipline respective,
a savolr I'exégese, la dogmatique et la théologie pratique.

C’est ainsi que, chargé de représenter les disciplines bibliques, W. Rebell
affirme tout d’abord que n’importe quel texte biblique ne peut étre I’objet d’une
exégese pragmatique. Prenant I'exemple de sa lecture personnelle du livre de
Heidegger L’étre et le temps (cf. p. 156-157), il montre que seul un texte qui
s’adresse a I’existence méme du lecteur mérite de faire I’objet d’une exégese
pragmatique : «Les textes méritant une exégese pragmatique sont des textes
qui, en tant que systemes sémiotiques, sont en interaction avec des structures
psychiques. Ce sont des textes qui traitent d’expériences psychiques caracté-
ristiques et qui participent a la définition des chemins que nous devons em-
prunter intérieurement en tant qu’étres humains. Il arrive que ces textes exer-
cent un attrait magnétique sur nous ; toujours a nouveau, nous retournons a
eux.» (p. 157-158) Or si tous les textes bibliques ne relevent pas de cette
dimension pragmatique (1’épitre de Jacques par exemple, p. 161), il n’en reste
pas moins que les textes €lus se voient alors investis d’un pouvoir qui surprend :
«Le texte de Jean se comporte ici comme un thérapeute moderne qui, dans la
communication avec son client, introduit délibérément des ambiguités et des
absurdités. P. Watzlawick a montré que c’était précisément ces types de com-
munication qui étaient susceptibles d’obtenir des succes [c’est nous qui sou-
lignons] déconcertants.» (p. 169)

J.-D. Kraege, quant a lui, reprend et évalue plus particulierement le cons-
tructivisme de P. Watzlawick dans le cadre de la systématique. Et tout d’abord,
parce que le sens d’un texte ne peut jamais étre donné qu’a travers une
interaction entre celui-ci et le lecteur, interaction appelée cercle herméneutique
— car I’interaction va aussi bien du texte au lecteur que du lecteur au texte —
"auteur développe une idée analogue a celle des «failles de nos constructions»
chez Watzlawick (la ol la «réalité» se donne a voir comme a contrario ou par
la négative). «Ainsi n’est-il pas possible d’éliminer les préjugés-présupposes
pour abolir le cercle herméneutique classique. Il ne nous reste plus alors qu’a
chercher toutes les résistances d'un texte ou d’un événement a entrer dans nos
présupposés [¢’est nous qui soulignons] pour tenter peu a peu d’en cerner le
sens.» (p. 187). Ici I'auteur en tire les mémes conséquences que J. Zumstein
(cf. ci-dessus) : le positivisme n’étant plus défendable, le sens ne peut des lors
qu’émerger de falsifications infinies.

Cependant, J.-D. Kraege n’en reste pas a ce simple €tat des lieux, mais en
propose une lecture théologique : «Une relecture chrétienne de notre inscrip-
tion dans des cercles consistera alors a considérer ces cercles comme autant
de marques de notre état indépassable de créature.» (p. 187) Ce faisant, I’ auteur
conteste le peu de cas fait par I'Ecole de Palo Alto de la question de I’angoisse
existentielle générée par ce constructivisme qui signifie la fin de toute vérité
positive possible a propos de la réalité (cf. p. 187-188).



70 BERNARD RIGO

Davantage, la prise en charge de cette question de I’angoisse existentielle
ne peut se faire, selon J.-D. Kraege, que de I’extérieur, a travers la grice divine,
seule a méme de «créer la foi ex nihilo.» (p. 189) Ici, se référant a la catégorie
du paradoxe thérapeutique décrit par I'Ecole de Palo Alto, et a la suite de
Kierkegaard, 1'auteur rappelle que «la conscience croyante [...] recadre sa
situation : elle sait que Dieu est maitre de ces tourbillons et que, si elle n’arrive
pas elle-méme a les maitriser intellectuellement, elle peut en toute confiance
vivre dans ce cadre paradoxal comme Lui-méme est venu vivre en Jésus-Christ
de maniere radicalement paradoxale.» (p. 191)

La troisieme contribution est celle de P.-L. Dubied qui revient sur la
dimension de la pragmatique d’un texte du point de vue du théologien pratique.
Car, pour cet auteur, si I’herméneutique a pour objet de «proposer des inter-
prétations pour lesquelles elle requiert 1'adhésion des esprits raisonnables»
(p. 202), 1l s’agit encore, d’un point de vue pratique, de «faire appel a la
pragmatique afin que celle-ci lui enseigne 1'art de la communication existen-
ticlle capable d’offrir I'occasion du changement.» (p. 203)

Se référant a I’'usage des paraboles qu’a fait le Jésus historique, P. L. Dubied
prend exemple sur cette forme de communication pour illustrer son propos :
«Elle [la parabole] est une simple histoire qui invite son auditeur, avec son
monde, a s’y laisser aller pour se retrouver ailleurs, surpris, déplacé, trans-
formé, changé.» (p. 204) Cette puissance pragmatique de la parabole,
P.-L. Dubied croit également la retrouver dans d’autres formes de paroles de
Jésus. «L’injonction paradoxale : ‘Laisse les morts enterrer leurs morts’
(Mt 8,22) est bien propre a brouiller toutes les données, les catégories et les
criteres par lesquels, spontanément, chacun s’oriente dans la vie et dans le
monde.» (p. 205)

Il s’agit donc de redécouvrir ce pouvoir contenu dans les paroles de Jésus
pour s’en inspirer comme modele pour le prédicateur-communicateur, car
«lorsqu’il en va de la compréhension de soi, il ne suffit pas de transmettre le
sens d’un texte dégagé par les meilleures méthodes ; il convient avant tout
d’offrir & "auditeur, par une communication ajustée [c’est nous qui souli-
gnons], la place adéquate a la réception du message.» (p. 209)

3. Quel changement?

Sous le titre de «Finalités de I'interprétation», les deux dernieres contri-
butions s’inscrivent, elles aussi, dans la perspective ouverte par I’Ecole de Palo
Alto en se proposant de montrer maintenant quelle sorte de changement le texte
biblique induit.

Ainsi, pour O. Bayer, ce changement se situe au niveau du comportement
éthique. Par exemple, la parole de Jésus sur I’amour des ennemis (Mt 5,43-
48) ne peut pas ne pas transformer ses auditeurs : «Ce qui jaillit a la puissance
[c’est nous qui soulignons] de transformer les interpellés. Ils ne comprennent



QUAND INTERPRETER C’EST - PEUT-ETRE - CHANGER 71

pas sans se transformer par la méme occasion.» (p. 227) «Ainsi, ils ne restent
pas ce qu’ils sont. Et s’ils le demeurent, ils ne le demeurent pas naivement.
Ils connaissent maintenant leur essence humaine, ou mieux : leur vanité, qui
consiste a n’aimer que I’aimable et a ne s’assembler qu’avec le semblable.»
(p. 228) ‘Ainsi, le changement ne saurait relever de la seule intériorité (savoir),
mais engendre un agir, un comportement reconnaissable.

Pour Pierre Biihler, directeur de I'IRHS, dont la contribution servait éga-
lement de conclusion au congres et au livre, le véritable changement advient
dans la compréhension de soi du lecteur-interprete, au moment ou celui-ci se
découvre interprété par le texte lui-méme. A travers les significations que le
récit attache a son intrigue ou a ses personnages pouvant faire ’objet d’une
appropriation par le lecteur ou l’auditeur, «ce dernier se voit ainsi offrir
narrativement une refiguration de son moi, qui devient pour lui source d’une
quéte d’identité personnelle.» (p. 247)

Relevons pourtant que P. Biihler garde une certaine distance critique (que
ne semblent pas avoir les autres auteurs) a I’égard du pouvoir quasi magique
que d’aucuns attribuent a la communication (écrite ou orale). En effet, pour
P. Biihler «demeure ici un probleme herméneutique : celui de la résistance du
lecteur ou auditeur a I'offre narrative qui lui est faite.» (p. 248) Tout en
regrettant que I’auteur ne fasse que soulever le probléeme, on souscrira d’ores
et déja a la pertinence d’une telle mise en question.

Pour conclure : une évaluation critigue

Nous avons dit que les actes de ce congres marquaient une sorte de tournant
dans la réflexion herméneutique. D’une part, en mettant en évidence |'impor-
tance du role du lecteur quant a I’émergence du sens d’un texte. D autre part,
en reprenant les théses majeures défendues par I'Ecole de Palo Alto.

Mais ce tournant demande, nous semble-t-il, et rapidement, que 1'on se
demande qui est ce lecteur/auditeur, a la fois coauteur de I’émergence du sens
et objet de ce sens qui influe sur son comportement.

Or, cette réflexion est d’autant plus urgente que I’Bcole de Palo Alto, de
par ses propres a priori théoriques, n’a pas jugé bon de I'investir. En effet,
elle n’a pas trouvé important de combattre de front I'image de I’€tre humain
issue des travaux du pere de la psychanalyse, parce que, par hypothése, il n’était
pas nécessaire de se demander ce qu’était ’homme (ou plus précisément le
psychisme de I’étre humain) pour guérir les gens (cf. le concept fameux de
la «boite noire» 4). En négligeant cet aspect, elle laisse comme un vide «an-
thropologique».

* «A lorigine, ce concept a désigné certains types d’appareils électroniques pris
al’ennemi et qu’on ne pouvait ouvrir pour les étudier dans la crainte qu’ils ne renferment
des explosifs ; plus généralement ce concept s applique au hardware électronique,
devenu si complexe qu’il peut étre plus commode de laisser de coté I'étude de la



72 BERNARD RIGO

Certes, dans sa contribution P. Watzlawick perc¢oit également I’importance
de cette recherche quand il affirme que son point de vue épistémologique
appelle une «théorie de I’observateur» (cf. p. 144). Mais nous ne pensons pas
que celle-cireleve, comme il semble le suggérer, du seul domaine de la biologie
(ibid.). 1l serait judicieux de tenir compte, ici, de certaines recherches récentes
en sciences humaines qui ont su mettre en place une conception de 1'étre
humain qui dépasse celle de la psychanalyse. Nous pensons, par exemple, aux
travaux de I. Boszormenyi-Nagy ou encore d’Alice Miller qui ont, pour le
premier, mis en évidence ce puissant frein au changement qu’est le «sentiment
de loyauté» qui habite les individus, parfois pour leur plus grand malheur ; et,
pour la seconde, I'histoire personnelle de chacun constituée, parfois ou sou-
vent, par ces blessures dues a des comportements et/ou a des traitements
inadéquats subis et qui marquent de fagcon durable les individus au point de
bloquer toute évolution possible .

De plus, nous noterons que 1’axiome fondamental de I’Ecole de Palo Alto
selon lequel I'individu ne peut pas ne pas communiquer est actuellement I’ objet
d’une relativisation importante de la part de Janet Beavin-Bavelas qui consi-
dere que tout comportement n’est pas nécessairement communicatif et, par
conséquent, non plus nécessairement «pragmatique»! ©

C’est pourquoti, sur la base de ces deux critiques fondamentales, les reprises
faites par les théologiens se montrent fragiles. En particulier lorsqu’on pense
pouvoir parler de la «puissance» de transformation du message du Christ
(O. Bayer, p. 227), il n’est pas tenu compte des forces de «résistance» de
I’auditeur/lecteur. A défendre de facon non critique cette puissance, on risque
d’engendrer une sorte de nouveau désespoir, voire un sentiment de culpabilité,
au vu du désintérét manifeste de nos contemporains, chez toute personne ayant
a ceeur de transmettre le message chrétien, car il se verrait alors attribuer a
lui seul la responsabilité de cette indifférence par le fait qu’il n’aurait pas su

structure interne d’une machine pour se concentrer sur les relations spécifiques qui
existent entre 1’information introduite dans la machine et celle qui en sort [...] Ce
concept transposé en psychologie et en psychiatrie présente une utilité heuristique : il
n’est pas besoin en effet d’avoir recours a des hypotheses intra-psychiques, en fin de
compte invérifiables, et on peut se borner a observer les relations entre les entrées (input)
et les sorties (output) d’information, autrement dit & la communication.» P. WATZLAWICK,
J. HELmick-Beavin, D. Jackson, Une logique de la communication, Paris, Seuil, 1972
(1967 pour I'édition anglaise), p. 39.

> 1. BoszorRMENYI-NAGY, G. M. Sparck, Unsichtbare Bindungen. Die Dynamik
familicirer Systeme, Augsburg, Klett-Cotta, 1981 (éd. originale : Invisible Loyalties,
Brunner Mazel, 1984%), 426 p. : BoszorRMENYI-NAGY et KRASNER, Between Give and
Take, Brunner Mazel, 1986 ; A. MILLER, L enfant sous terreur, l'ignorance de I'adulte
et son prix, Paris, Aubier, 1986 (1981 pour I’édition allemande), 374 p.

6 J. BEAVIN-BAVELAS, Recherche sur les axiomes de «Une logique de la commu-
nication» in Fivaz-Depeursinge E. & coll. Texte et contexte dans la communication.
Cahiers critiques de thérapie familiale et de pratiques de réseaux, 13 (1991), p. 117-
132.



QUAND INTERPRETER C'EST — PEUT-ETRE — CHANGER 73

trouver la forme de «communication ajustée» (P.-L. Dubied, p. 209). Or, que
I’on sache, tous les auditeurs des paraboles de Jésus ne se sont pas convertis?

Davantage, cet optimisme au changement dont fait preuve 1'Ecole de Palo
Alto fait bien peu cas de I’histoire méme des sciences qui montre comment
une théorie nouvelle n’est pas, comme on le croit, acceptée aussi rapidement
par une communauté scientifique confrontée aux seules «failles de ses cons-
tructions théoriques» 7. Alors a plus forte raison lorsqu’il s’ agit de nos pré-
supposés herméneutiques (J.-D. Kraege, p. 187).

Pour le dire autrement, nous avons I'impression qu’apres avoir dii renoncer
au pouvoir de ’herméneute a dire la vérité du sens d’un texte, on se laisse
piéger par la tentation d’une autre forme de pouvoir : celle de penser qu’un
texte ou une parole va nécessairement produire du changement, et méme de
pouvoir dire de quel changement il va s’agir (changement d’ordre éthique pour
O. Bayer ou changement de la compréhension de soi avec P. Biihler).

I1 serait bon de se ressouvenir, ici, de ce vieux principe théologique du
«serf-arbitre» 8, non pas pour dire qu'un texte ou une parole ne saurait étre
I’occasion d’un changement possible (éthique et/ou existentiel), mais que ce
changement ou ce non-changement n’appartient ni au texte ni au lecteur/
auditeur, mais qu’il releve d’une dimension que J.-D. Kraege a appelée la
«grace (seule) capable de créer la foi ex nihilo» (p. 189).

C’est donc avec la méme modestie, comme pour la question de la vérité
du sens, que les théologiens (et les thérapeutes de tous bords!) devraient
marquer leur reprise de la thése de la «pragmatique de la communication», pour
en dire a la fois la richesse heuristique et les limites.

Cela étant posé, I’ensemble des textes réunis dans cet ouvrage reste une
référence importante pour qui veut comprendre comment un sens peut émerger
de cet acte de communication qu’est la lecture ou I’€coute et comment ce sens
peut — peut-étre — induire chez le lecteur ou 1'auditeur un changement.

7 T.S. KunN, La structure des révolutions scientifiques, Paris, Flammarion, 1983
(19702 pour I’édition américaine), 284 p.

8 Rappelons la contribution de H. Weder qui montre comment la pensée (natu-
rellement?) légaliste du lecteur/auditeur transforme ce qui était d’abord un Evangile
(gratuité et joie) en une nouvelle Loi (exigence)!



	Études critiques : quand interpréter c'est - peut-être - changer

