
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 48 (1998)

Heft: 1

Artikel: Études critiques : quand interpréter c'est - peut-être - changer

Autor: Rigo, Bernard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381563

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381563
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 130 (1998), P. 65-73

ETUDES CRITIQUES

QUAND INTERPRÉTER
C'EST - PEUT-ÊTRE - CHANGER

Bernard Rigo

Résumé

Si tout un chacun fait preuve de cette capacité de trouver un sens à ce qu 'il
lit ou à ce qui lui est dit, les choses deviennent moins évidentes quand il s agit
de se pencher sur cette capacité elle-même. Or. c 'est à mieux comprendre ce

phénomène : comment du sens advient pour l'être humain, que s'attachent les

différentes présentations réunies dans l'ouvrage étudié ci-dessous. Davantage,
c'est à montrer comment ce sens mobilise (nécessairement?) le lecteur ou
l'auditeur, produisant en lui du changement.

Le recueil dont il sera question dans notre étude réunit les actes d'un
Congrès international d'herméneutique qui s'est déroulé à Neuchâtel (Suisse)
du 12 au 14 septembre 1994, à l'occasion du vingtième anniversaire de l'Institut

de recherches herméneutiques et systématiques (IRHS) de la Faculté de

théologie de l'Université de cette ville. Écrits par une majorité de théologiens,
mais aussi par un linguiste, un enseignant de littérature anglaise et un spécialiste

de la communication, ces textes nous paraissent marquer une sorte de

tournant dans la question de l'interprétation.
En effet, s'inscrivant au terme de l'ancien paradigme selon lequel un texte

ou une parole est cet objet qui contient son sens en lui-même, sens que des

méthodes appropriées peuvent faire surgir pour le lecteur ou l'auditeur de façon
tout à fait neutre et objective, ces études intègrent l'idée, qui s'impose toujours
plus aujourd'hui, selon laquelle le lecteur ou l'auditeur participe activement
à l'émergence du sens d'un texte ou d'une parole. Cette thèse nouvelle apparaît
de façon exemplaire sous la plume de l'un des auteurs : «Le sens du texte n'est

pas une dimension cachée quelque part dans le texte et qu'il s'agirait de trouver,
puis d'exhumer. Le sens advient par l'acte même de la lecture.» (J. Zumstein,

p. 82)

1 P. Bühler. C. Karakash (éds). Quand interprêter c 'est changer. Pragmatique et
lectures de la Parole (Lieux théologiques - N° 28). Genève. Labor et Fides. 1995. 262 p.



66 BERNARD RIGO

D'autre part, les actes de ce congrès marquent également un tournant dans

l'histoire de l'herméneutique, en ce sens qu'ils intègrent amplement les travaux
issus de ce que l'on appelle l'«École de Palo Alto», qui ont mis en évidence
la «pragmatique» d'un texte ou d'une parole, à savoir qu'un texte ou une parole
a des effets sur le comportement du lecteur ou de l'auditeur. Cet aspect est
illustré non seulement par le choix du titre de l'ouvrage : Quand interpréter
c'est changer, mais également par la participation de l'un des représentants
les plus illustres de cette école : Paul Watzlawick.

Si l'intérêt provient de la richesse des treize contributions présentées dans

le cadre de ce congrès, il nous est cependant difficile de faire justice ici à

chacune d'entre elles en détail. Aussi, nous nous proposons de cerner, dans

chacune, l'un ou l'autre des changements que nous avons décrits ci-dessus,
même si cela donnera l'impression d'une lecture un peu réductrice.

1. De l'importance du lecteur

Tout d'abord, la première contribution, qui nous est proposée par
W.G. Jeanrond, nous invite à tourner le regard sur l'histoire de l'herméneutique
au début de ce siècle. Ainsi, nous découvrons qu'à cette époque, deux grands
courants herméneutiques s'opposaient avec, comme représentants, d'un côté,
K. Barth pour qui le texte biblique étant la «parole même de Dieu, [...]
l'interprétation de la Bible [ne peut dès lors se faire que] sur le mode de

l'obéissance» (p. 16), et, de l'autre côté, R. Bultmann, pour qui l'exégèse
n'étant jamais «sans presupposition» (p. 17), «Dieu communique entièrement

par le va-et-vient de la communication humaine plutôt que, comme Barth le

croyait, sur un mode à sens unique, de nature impérative, du texte au lecteur.»

(ibid.) Ainsi, Bultmann apparaît comme le précurseur des thèses qui,
aujourd'hui, se donnent comme évidentes pour de nombreux spécialistes.

La seconde contribution, due au linguiste J.-M. Adam, nous invite également

à renoncer à l'idée de l'existence d'un sens littéral qui serait contenu dans

le texte lui-même et qu'il s'agirait d'exhumer. En effet, «ce n'est que dans une
situation donnée (background knowledge) qu'un énoncé comme 'Paul est en

train de tondre sa pelouse', est interprétable comme reproche, éloge ou simple
renseignement, signalant que Paul travaille ou qu'il est en train de se détendre.»

(p. 41) C'est pourquoi, seul le contexte le plus pertinent sera susceptible de

donner au lecteur les indications pour la bonne manière de comprendre un texte.
Or, pour l'auteur, même si c'est la phrase elle-même qui va déterminer ce

contexte, ce dernier n'est jamais extérieur au sujet puisqu'il y sera fait
nécessairement appel à la mémoire du lecteur2.

2 Précisons que J.-M. Adam utilise dans sa contribution le concept de «pragmatique»

de façon spécifique (cf. le titre de sa contribution : «Pragmatique linguistique du
texte écrit») qui diffère du sens donné à ce mot par l'École de Palo Alto (ce dernier



QUAND INTERPRETER C'EST - PEUT-ETRE - CHANGER 67

L'intérêt de la troisième contribution, que nous devons à H. Weder, est
d'attirer notre attention sur l'histoire de la distorsion de l'interprétation d'un
texte biblique au cours des siècles. Ainsi, en recourant aux catégories
théologiques de l'Évangile (gratuité et joie) et de la Loi (exigence), l'auteur montre
comment un texte qui était interprété, dans un premier temps, d'un point de

vue évangélique, est ensuite relu en termes d'exigences adressées au lecteur.
«Par nature, la pensée légaliste comprend la parole de Jésus [...] comme une
exigence adressée à l'homme.» (p. 73) En effet, «la pensée légaliste redoute
ce sur quoi elle n'a pas prise.» (ibid.) Ici se pose la question de savoir si le
lecteur est libre de toute pensée légaliste dans sa lecture d'un texte (biblique
ou autre) ou si, nécessairement, elle prend à chaque fois le dessus. Or c'est
là l'un des enjeux majeurs découlant de la thèse de l'importance du rôle du
lecteur dans l'interprétation d'un texte (nous y reviendrons dans notre évaluation

critique)!
La quatrième contribution permet d'aborder un autre enjeu majeur, à savoir

celui du risque du subjectivisme : son auteur, J. Zumstein, nous présente une
série de thèses dont nous nous bornerons à retenir celles qui posent la question
de la vérité du texte. Ici, renonçant définitivement à l'idée positiviste d'une
vérité objective qu'il s'agirait d'exhumer et empruntant un concept cher à

l'épistémologue K. Popper et développé par Umberto Eco \ J. Zumstein
affirme : «La pertinence de la lecture d'un texte peut être soumise à une
procédure de falsification. Dans une telle hypothèse, l'objectif ne consiste plus
à prouver que telle lecture est vraie, mais plutôt à exclure les lectures fautives.
Une lecture est réputée falsifiée quand il est démontré qu'elle ne respecte pas

une des contraintes qui caractérisent le texte interprété.» (p. 82) Nous aimerions

quant à nous en savoir un peu plus sur ces «contraintes» inhérentes à un texte,
tout en nous demandant si cette possible falsification protège de façon absolue

du risque de tout subjectivisme.
Venons-en maintenant plus brièvement aux contributions réunies dans la

seconde partie de l'ouvrage, qui illustrent elles aussi, à leur façon, la thèse

majeure et le premier axe autour duquel tourne le congrès de Neuchâtel : à

savoir l'importance du lecteur dans l'interprétation, et cela en s'intéressant à

ces actes de lecture particuliers que sont les œuvres d'art, la musique ou la

littérature. C'est tout d'abord la figure de Marie-Madeleine que B. Neipp
aborde au travers de la peinture de différentes périodes ; puis c'est l'interprétation

d'un texte biblique, le Magnificat, que M. Baumann décrypte dans la

musique composée par J.-S. Bach ; enfin l'événement biblique majeur de la

crucifixion est revisité au travers de quatre textes littéraires en langue anglaise

sens étant celui retenu par l'ensemble des autres intervenants) ; en effet, pour la

linguistique, la pragmatique vise à l'étude des marques de la communication dans un texte,
qui en orientent la lecture, et non pas les effets de celle-ci sur le lecteur.

3 U. Eco, Lector in fabula ou la Coopération interprétative dans les textes
narratifs, Paris, Grasset, 1985 (1979 pour l'édition italienne), 315 p. Du même auteur : Les

limites de l'interprétation, Paris, Grasset, 1992.



68 BERNARD RIGO

présentés par P.-E. Monnin. À chaque fois, c'est le regard particulier des

artistes ou, pour être plus précis, un regard sur le regard des artistes qui nous
est ainsi proposé pour illustrer l'importance de l'interprétant dans l'interprétation,

par-delà toute prétention à la vérité de celle-ci.

2. Pragmatique de la communication

Avec le second axe, il s'agit essentiellement de la prise en compte des

travaux de l'École de Palo Alto dans les contributions suivantes, en commençant

tout d'abord par un rappel des thèses majeures de cette École par l'apport
de P. Watzlawick lui-même.

Pour cet auteur, en effet, le sens des choses, mais aussi le sens d'un texte
ou d'une parole, va dépendre du «regard» porté sur cette chose, ce texte ou
cette parole. Reprenant un mot attribué à A. Einstein, il rappelle que «c'est
la théorie qui décide de ce que nous pouvons observer.» (p. 143) Dès lors, la

«vraie» réalité ne se donne jamais que dans les failles de toutes nos constructions,

que lorsque celles-ci nous conduisent à un échec nous obligeant à changer
notre point de vue pour élaborer de nouvelles constructions théoriques, et cela
dans un travail sans fin. Cependant, si l'homme contemporain perd ainsi sa

sécurité intellectuelle, il gagne la liberté et la responsabilité d'un changement
réel ainsi qu'un pouvoir de conciliation avec les autres hommes dotés de la
même capacité que lui à construire leur propre réalité (cf. p. 148).

Ainsi, si la «réalité» n'est jamais qu'une construction ou encore une

interprétation de celle-ci, il est clair qu'un changement ne pourra jamais intervenir

qu'au niveau de cette construction ou de cette interprétation. Or c'est ici
qu'intervient la thèse majeure de l'École de Palo Alto. En effet, s'intéressant
de près à la communication entre les humains (en particulier dans le cadre de

familles dont l'un des membres présente des signes de troubles
psycho-comportementaux importants), l'auteur va, avec ses collègues, mettre en évidence
la «pragmatique» de toute communication, c'est-à-dire mettre en évidence ses

effets sur le comportement humain. Toute communication joue sur deux
registres : celui du contenu et celui de la relation. «Car quelle que soit la manière
dont nous formulons un message au niveau du contenu, il contient une
définition de ma vision de la relation à la personne à laquelle je m'adresse»

(p. 140). À titre d'exemple, Watzlawick montre que le message «Entrée
interdite» ou le message «Veuillez, s.v.p., ne pas entrer» donne une impression
différente sur l'autorité inconnue qui a édicté ce message et du rapport de celle-
ci avec le destinataire du message.

Or c'est particulièrement à ce niveau que se construit notre vision du monde

ou encore le sens que nous donnons au monde qui nous entoure. De là
l'hypothèse thérapeutique, quand cette vision devient problématique, d'utiliser la

propriété «pragmatique» de toute communication humaine dans le but de

permettre un changement.



QUAND INTERPRETER C'EST - PEUT-ÊTRE - CHANGER 69

C'est cette qualité «pragmatique» de toute communication que vont reprendre

les trois auteurs suivants, et cela sous l'angle de leur discipline respective,
à savoir l'exégèse, la dogmatique et la théologie pratique.

C'est ainsi que, chargé de représenter les disciplines bibliques, W. Rebell
affirme tout d'abord que n'importe quel texte biblique ne peut être l'objet d'une
exégèse pragmatique. Prenant l'exemple de sa lecture personnelle du livre de

Heidegger L'être et le temps (cf. p. 156-157), il montre que seul un texte qui
s'adresse à l'existence même du lecteur mérite de faire l'objet d'une exégèse
pragmatique : «Les textes méritant une exégèse pragmatique sont des textes

qui, en tant que systèmes sémiotiques, sont en interaction avec des structures
psychiques. Ce sont des textes qui traitent d'expériences psychiques
caractéristiques et qui participent à la définition des chemins que nous devons

emprunter intérieurement en tant qu'êtres humains. Il arrive que ces textes exercent

un attrait magnétique sur nous ; toujours à nouveau, nous retournons à

eux.» (p. 157-158) Or si tous les textes bibliques ne relèvent pas de cette
dimension pragmatique (l'épître de Jacques par exemple, p. 161), il n'en reste

pas moins que les textes élus se voient alors investis d'un pouvoir qui surprend :

«Le texte de Jean se comporte ici comme un thérapeute moderne qui, dans la

communication avec son client, introduit délibérément des ambiguïtés et des

absurdités. P. Watzlawick a montré que c'était précisément ces types de

communication qui étaient susceptibles d'obtenir des succès [c'est nous qui
soulignons] déconcertants.» (p. 169)

J.-D. Kraege, quant à lui, reprend et évalue plus particulièrement le
constructivisme de P. Watzlawick dans le cadre de la systématique. Et tout d'abord,

parce que le sens d'un texte ne peut jamais être donné qu'à travers une

interaction entre celui-ci et le lecteur, interaction appelée cercle herméneutique

- car l'interaction va aussi bien du texte au lecteur que du lecteur au texte -
l'auteur développe une idée analogue à celle des «failles de nos constructions»
chez Watzlawick (là où la «réalité» se donne à voir comme a contrario ou par
la négative). «Ainsi n'est-il pas possible d'éliminer les préjugés-présupposés

pour abolir le cercle herméneutique classique. Il ne nous reste plus alors qu'à
chercher toutes les résistances d'un texte ou d'un événement à entrer dans nos

présupposés [c'est nous qui soulignons] pour tenter peu à peu d'en cerner le

sens.» (p. 187). Ici l'auteur en tire les mêmes conséquences que J. Zumstein

(cf. ci-dessus) : le positivisme n'étant plus défendable, le sens ne peut dès lors

qu'émerger de falsifications infinies.

Cependant, J.-D. Kraege n'en reste pas à ce simple état des lieux, mais en

propose une lecture théologique : «Une relecture chrétienne de notre inscription

dans des cercles consistera alors à considérer ces cercles comme autant

de marques de notre état indépassable de créature.» (p. 187) Ce faisant, l'auteur

conteste le peu de cas fait par l'École de Palo Alto de la question de l'angoisse
existentielle générée par ce constructivisme qui signifie la fin de toute vérité

positive possible à propos de la réalité (cf. p. 187-188).



70 BERNARD RIGO

Davantage, la prise en charge de cette question de l'angoisse existentielle
ne peut se faire, selon J.-D. Kraege, que de l'extérieur, à travers la grâce divine,
seule à même de «créer la foi ex nihilo.» (p. 189) Ici, se référant à la catégorie
du paradoxe thérapeutique décrit par l'École de Palo Alto, et à la suite de

Kierkegaard, l'auteur rappelle que «la conscience croyante [...] recadre sa

situation : elle sait que Dieu est maître de ces tourbillons et que, si elle n'arrive
pas elle-même à les maîtriser intellectuellement, elle peut en toute confiance
vivre dans ce cadre paradoxal comme Lui-même est venu vivre en Jésus-Christ
de manière radicalement paradoxale.» (p. 191)

La troisième contribution est celle de P.-L. Dubied qui revient sur la

dimension de la pragmatique d'un texte du point de vue du théologien pratique.
Car, pour cet auteur, si l'herméneutique a pour objet de «proposer des

interprétations pour lesquelles elle requiert l'adhésion des esprits raisonnables»

(p. 202), il s'agit encore, d'un point de vue pratique, de «faire appel à la

pragmatique afin que celle-ci lui enseigne l'art de la communication existentielle

capable d'offrir l'occasion du changement.» (p. 203)
Se référant à l'usage des paraboles qu'a fait le Jésus historique, P. L. Dubied

prend exemple sur cette forme de communication pour illustrer son propos :

«Elle [la parabole] est une simple histoire qui invite son auditeur, avec son
monde, à s'y laisser aller pour se retrouver ailleurs, surpris, déplacé,
transformé, changé.» (p. 204) Cette puissance pragmatique de la parabole,
P.-L. Dubied croit également la retrouver dans d'autres formes de paroles de

Jésus. «L'injonction paradoxale : 'Laisse les morts enterrer leurs morts'
(Mt 8,22) est bien propre à brouiller toutes les données, les catégories et les

critères par lesquels, spontanément, chacun s'oriente dans la vie et dans le
monde.» (p. 205)

Il s'agit donc de redécouvrir ce pouvoir contenu dans les paroles de Jésus

pour s'en inspirer comme modèle pour le prédicateur-communicateur, car

«lorsqu'il en va de la compréhension de soi, il ne suffit pas de transmettre le

sens d'un texte dégagé par les meilleures méthodes ; il convient avant tout
d'offrir à l'auditeur, par une communication ajustée [c'est nous qui
soulignons], la place adéquate à la réception du message.» (p. 209)

3. Quel changement?

Sous le titre de «Finalités de l'interprétation», les deux dernières
contributions s'inscrivent, elles aussi, dans la perspective ouverte par l'École de Palo

Alto en se proposant de montrer maintenant quelle sorte de changement le texte

biblique induit.
Ainsi, pour O. Bayer, ce changement se situe au niveau du comportement

éthique. Par exemple, la parole de Jésus sur l'amour des ennemis (Mt 5,43-
48) ne peut pas ne pas transformer ses auditeurs : «Ce qui jaillit a la puissance
[c'est nous qui soulignons] de transformer les interpellés. Ils ne comprennent



QUAND INTERPRETER C'EST- PEUT-ETRE - CHANGER 71

pas sans se transformer par la même occasion.» (p. 227) «Ainsi, ils ne restent

pas ce qu'ils sont. Et s'ils le demeurent, ils ne le demeurent pas naïvement.
Ils connaissent maintenant leur essence humaine, ou mieux : leur vanité, qui
consiste à n'aimer que l'aimable et à ne s'assembler qu'avec le semblable.»

(p. 228) -Ainsi, le changement ne saurait relever de la seule intériorité (savoir),
mais engendre un agir, un comportement reconnaissable.

Pour Pierre Bühler, directeur de 1TRHS, dont la contribution servait
également de conclusion au congrès et au livre, le véritable changement advient
dans la compréhension de soi du lecteur-interprète, au moment où celui-ci se

découvre interprété par le texte lui-même. À travers les significations que le
récit attache à son intrigue ou à ses personnages pouvant faire l'objet d'une
appropriation par le lecteur ou l'auditeur, «ce dernier se voit ainsi offrir
narrativement une refiguration de son moi, qui devient pour lui source d'une
quête d'identité personnelle.» (p. 247)

Relevons pourtant que P. Bühler garde une certaine distance critique (que
ne semblent pas avoir les autres auteurs) à l'égard du pouvoir quasi magique

que d'aucuns attribuent à la communication (écrite ou orale). En effet, pour
P. Bühler «demeure ici un problème herméneutique : celui de la résistance du

lecteur ou auditeur à l'offre narrative qui lui est faite.» (p. 248) Tout en

regrettant que l'auteur ne fasse que soulever le problème, on souscrira d'ores
et déjà à la pertinence d'une telle mise en question.

Pour conclure : une évaluation critique

Nous avons dit que les actes de ce congrès marquaient une sorte de tournant
dans la réflexion herméneutique. D'une part, en mettant en évidence l'importance

du rôle du lecteur quant à l'émergence du sens d'un texte. D'autre part,
en reprenant les thèses majeures défendues par l'École de Palo Alto.

Mais ce tournant demande, nous semble-t-il, et rapidement, que l'on se

demande qui est ce lecteur/auditeur, à la fois coauteur de l'émergence du sens

et objet de ce sens qui influe sur son comportement.
Or, cette réflexion est d'autant plus urgente que l'École de Palo Alto, de

par ses propres a priori théoriques, n'a pas jugé bon de l'investir. En effet,
elle n'a pas trouvé important de combattre de front l'image de l'être humain
issue des travaux du père de la psychanalyse, parce que, par hypothèse, il n'était

pas nécessaire de se demander ce qu'était l'homme (ou plus précisément le

psychisme de l'être humain) pour guérir les gens (cf. le concept fameux de

la «boîte noire» 4). En négligeant cet aspect, elle laisse comme un vide

«anthropologique».

4 «À l'origine, ce concept a désigné certains types d'appareils électroniques pris
à l'ennemi et qu'on ne pouvait ouvrir pour les étudier dans la crainte qu'ils ne renferment
des explosifs ; plus généralement ce concept s'applique au hardware électronique,
devenu si complexe qu'il peut être plus commode de laisser de côté l'étude de la



72 BERNARD RIGO

Certes, dans sa contribution P. Watzlawick perçoit également l'importance
de cette recherche quand il affirme que son point de vue épistémologique
appelle une «théorie de l'observateur» (cf. p. 144). Mais nous ne pensons pas

que celle-ci relève, comme il semble le suggérer, du seul domaine de la biologie
(ibid.). Il serait judicieux de tenir compte, ici, de certaines recherches récentes

en sciences humaines qui ont su mettre en place une conception de l'être
humain qui dépasse celle de la psychanalyse. Nous pensons, par exemple, aux
travaux de I. Boszormenyi-Nagy ou encore d'Alice Miller qui ont, pour le

premier, mis en évidence ce puissant frein au changement qu'est le «sentiment
de loyauté» qui habite les individus, parfois pour leur plus grand malheur ; et,

pour la seconde, l'histoire personnelle de chacun constituée, parfois ou
souvent, par ces blessures dues à des comportements et/ou à des traitements

inadéquats subis et qui marquent de façon durable les individus au point de

bloquer toute évolution possible 5.

De plus, nous noterons que l'axiome fondamental de l'École de Palo Alto
selon lequel l'individu ne peut pas ne pas communiquer est actuellement l'objet
d'une relativisation importante de la part de Janet Beavin-Bavelas qui considère

que tout comportement n'est pas nécessairement communicatif et, par
conséquent, non plus nécessairement «pragmatique»! 6

C'est pourquoi, sur la base de ces deux critiques fondamentales, les reprises
faites par les théologiens se montrent fragiles. En particulier lorsqu'on pense

pouvoir parler de la «puissance» de transformation du message du Christ
(O. Bayer, p. 227), il n'est pas tenu compte des forces de «résistance» de

l'auditeur/lecteur. À défendre de façon non critique cette puissance, on risque
d'engendrer une sorte de nouveau désespoir, voire un sentiment de culpabilité,
au vu du désintérêt manifeste de nos contemporains, chez toute personne ayant
à cœur de transmettre le message chrétien, car il se verrait alors attribuer à

lui seul la responsabilité de cette indifférence par le fait qu'il n'aurait pas su

structure interne d'une machine pour se concentrer sur les relations spécifiques qui
existent entre l'information introduite dans la machine et celle qui en sort [...] Ce

concept transposé en psychologie et en psychiatrie présente une utilité heuristique : il
n'est pas besoin en effet d'avoir recours à des hypothèses intra-psychiques, en fin de

compte invérifiables, et on peut se borner à observer les relations entre les entrées (input)
et les sorties (output) d'information, autrement dit à la communication.» P. Watzlawick,
J. Helmick-Beavin, D. Jackson, Une logique de la communication, Paris, Seuil, 1972

(1967 pour l'édition anglaise), p. 39.
5 I. Boszormenyi-Nagy, G. M. Sparck, Unsichtbare Bindungen. Die Dynamik

familiärer Systeme, Augsburg, Klett-Cotta, 1981 (éd. originale : Invisible Loyalties,
Brunner Mazel, 19842), 426 p. ; Boszormenyi-Nagy et Krasner, Between Give and
Take, Brunner Mazel, 1986 ; A. Miller, L'enfant sous terreur, l'ignorance de l'adulte
et son prix, Paris, Aubier, 1986 (1981 pour l'édition allemande), 374 p.

6 J. Beavin-Bavelas, Recherche sur les axiomes de «Une logique de la
communication» in Fivaz-Depeursinge E. & coll. Texte et contexte dans la communication.
Cahiers critiques de thérapie familiale et de pratiques de réseaux, 13 (1991), p. 117-

132.



QUAND INTERPRETER C'EST- PEUT-ETRE - CHANGER 73

trouver la forme de «communication ajustée» (P.-L. Dubied, p. 209). Or, que
l'on sache, tous les auditeurs des paraboles de Jésus ne se sont pas convertis?

Davantage, cet optimisme au changement dont fait preuve l'École de Palo

Alto fait bien peu cas de l'histoire même des sciences qui montre comment
une théorie nouvelle n'est pas, comme on le croit, acceptée aussi rapidement

par une communauté scientifique confrontée aux seules «failles de ses
constructions théoriques» 7. Alors à plus forte raison lorsqu'il s'agit de nos
présupposés herméneutiques (J.-D. Kraege, p. 187).

Pour le dire autrement, nous avons l'impression qu'après avoir dû renoncer
au pouvoir de l'herméneute à dire la vérité du sens d'un texte, on se laisse

piéger par la tentation d'une autre forme de pouvoir : celle de penser qu'un
texte ou une parole va nécessairement produire du changement, et même de

pouvoir dire de quel changement il va s'agir (changement d'ordre éthique pour
O. Bayer ou changement de la compréhension de soi avec P. Bühler).

Il serait bon de se ressouvenir, ici, de ce vieux principe théologique du

«serf-arbitre» 8, non pas pour dire qu'un texte ou une parole ne saurait être

l'occasion d'un changement possible (éthique et/ou existentiel), mais que ce

changement ou ce non-changement n'appartient ni au texte ni au lecteur/

auditeur, mais qu'il relève d'une dimension que J.-D. Kraege a appelée la

«grâce (seule) capable de créer la foi ex nihilo» (p. 189).

C'est donc avec la même modestie, comme pour la question de la vérité
du sens, que les théologiens (et les thérapeutes de tous bords!) devraient

marquer leur reprise de la thèse de la «pragmatique de la communication», pour
en dire à la fois la richesse heuristique et les limites.

Cela étant posé, l'ensemble des textes réunis dans cet ouvrage reste une
référence importante pour qui veut comprendre comment un sens peut émerger
de cet acte de communication qu'est la lecture ou l'écoute et comment ce sens

peut - peut-être - induire chez le lecteur ou l'auditeur un changement.

7 T.S. Kuhn, La structure des révolutions scientifiques, Paris, Flammarion. 1983

(1970 2
pour l'édition américaine), 284 p.

8 Rappelons la contribution de H. Weder qui montre comment la pensée

(naturellement?) légaliste du lecteur/auditeur transforme ce qui était d'abord un Evangile
(gratuité et joie) en une nouvelle Loi (exigence)


	Études critiques : quand interpréter c'est - peut-être - changer

