Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 48 (1998)

Heft: 1

Artikel: Le New Age : entre institutionnalisation de la religion et "religiosité
vagabondante" : un regard de théologien

Autor: Gisel, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381562

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381562
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE 130 (1998), P. 51-64

LE NEW AGE

Entre institutionnalisation de la religion
et «religiosité vagabondante». Un regard de théologien *

PierrE GISEL

Résumé

Tant dans ses formes que dans les contenus mis en avant, le New Age apparait
aujourd’hui comme une protestation a I’égard de l'institutionnalisation tra-
ditionnelle du religieux en Occident. Cette protestation peut alors étre relue
comme symptomatique des rapports que noue le religieux a [’histoire et a la
société globale. L'article essaie d’en signaler tant les aspects problématiques
que les défis potentiellement stimulants.

Je n’aborderai pas ici le New Age au sens strict peut-€tre mais un peu
restreint d’'une mouvance repérable historiquement, qui serait née en 1962 et
dont on devrait signaler aujourd’hui la fin ou, pour le moins, et ce serait alors
mon option, la transformation. Sur ce point, on pourra se référer a Massimo
Introvigne : il a dit I’essentiel, qu’il connait mieux que moi, et qu’il connait
dans le détail des faits, des réseaux précis, des événements historiques et des
distributions géographiques '.

J appréhenderai ici le New Age de fagcon large. Comme symbole ou repere
d’une mouvance aux contours malléables, comme «métaréseau» de réseaux
déterminés, pour user du vocabulaire de Massimo Introvigne, voire comme
«nébuleuse mystico-ésotérique», pour parler cette fois comme Frangoise
Champion 2.

Appréhendé de fagon large, le New Age est assurément significatif. II I’est
dans ses thémes, tant ce qui s’y dit d’une quéte (que cristallise 1’expression

* Exposé donné le 27 mai 1997 dans le cadre d’une série interdisciplinaire sur le
New Age organisée par le «Département interfacultaire d’histoire et de sciences des
religions» de 1'Université de Lausanne.

L Cf. M. INTROVIGNE, Storia del New Age 1962-1992, Piacenza, Cristianita, 1994,
ainsi que le chapitre sur «Un supermaché du millénarisme : le New Age», in Les veilleurs
de I’Apocalypse. Millénarisme et nouvelles religions au seuil de I'an 2000 (Mille e non
piu mille, 1995), Paris, Claire Vigne, 1996, p. 177-211.

2 Cf. F. CuampioN, D. HERVIEU-LEGER (éds), De ’émotion en religion. Renouveaux
el traditions, Paris, Centurion, 1990, p. 17-69.



52 PIERRE GISEL

d’«&re du Verseau» %) que ce qui s’y marque d’un refus a I’égard de données
héritées (la tradition judéo-chrétienne ou I'«ere du Poisson»), méme si le
rapport noué¢ avec ces données héritées est, bien sir, un rapport que les an-
thropologues diraient «construit», et donc toujours un rapport reconstruit.

Le New Age n’est pas significatif dans ses themes seulement, il I’est aussi
au travers des formes qui sont les siennes, ou de I’absence de formes devrait-
on peut-étre justement dire, au plan du moins d’une institutionnalisation qui
soit effective et assurée comme telle.

Je suis théologien. Et un théologien inscrit dans la tradition chrétienne. Ma
situation n’est donc pas neutre, d’autant que le New Age se comprend juste-
ment, le plus souvent, en rupture ou en démarcation a I’égard du christianisme ;
par ailleurs, si le New Age connait bien slir des personnalités religieusement
charismatiques — des «gourous», diraient les journalistes —, il se déploie hors
d’un exercice proprement théologique, au sens ou notre tradition occidentale
I’a entendu, un tel exercice théologique étant méme plutdt récusé, apparaissant
inapproprié au type de vérité en jeu.

Ma situation n’est donc pas neutre — qui I’est? —, elle peut néanmoins se
révéler intéressante. A deux titres au moins.

Le théologien peut — d’abord — apporter une contribution qui a ses contours
propres, méme s’ils ne lui appartiennent pas de facon exclusive ; de par sa
formation et de par la tradition dans laquelle il est inscrit, le théologien peut
en effet étre plus attentif a tel ou tel aspect qui pourrait échapper a d’autres
chercheurs en matiere religieuse ou qui pourrait tout au moins étre sous-estimé
(la réciproque est bien siir tout aussi vraie : le théologien peut étre aveuglé ou
sous-estimer tel ou tel autre aspect).

Soulignons-le ou précisons-le : le théologien devrait pouvoir apporter ici
une contribution intéressante du fait de sa formation et de la discipline qui est
la sienne, indépendamment donc de son degré d’adhésion croyante a la tra-
dition dont il vient (en I’occurrence : le christianisme), et indépendamment
aussi des affirmations habituellement appelées théologiques, affirmations
doctrinales, ecclésiales ou autres.

Le théologien peut — ensuite — apporter un €clairage qui aura aussi ses
contours propres, mais qui portera cette fois plus directement sur les affirma-
tions religieuses comme telles, le matériel symbolique, les représentations,
I’éventuel dispositif doctrinal, etc. Ce sera la un autre type de considérations
que le premier évoqué, distinct, méme si I’on peut estimer, en une analyse
ultérieure, qu’il y a, entre eux deux, des liens.

Les deux regards évoqués commanderont les deux parties principales de
ma contribution.

Avant d’aborder la premiere partie, j’aimerais toutefois ajouter encore
quelques précisions, afin d’éviter — si faire se peut — certains malentendus. Je

> M. FERGUSON, Les enfants du Verseau. Pour un nouveau paradigme (The Aquarian
Conspiracy, 1980), Paris, Calmann-Lévy, 1981.



LE NEW AGE 53

a1 dit, je suis théologien ; je suis, en outre, lié au christianisme de maniére
assumée. Or, cela ne veut pas dire que je sois attaché a telle ou telle repré-
sentation ou ensemble de représentations, ou que je considére avoir a défendre
un systeme idéologique comme tel. Ce serait la en effet, a mes yeux, a la fois
une méconnaissance de ce qu’est le religieux et une déviation fonciére en ce
qui touche la compréhension interne de la théologie et du christianisme. La
vérité d’une religion — j’entends : sa force propre ou I’originalité de sa posture
quant a la maniere d’habiter, de recevoir ou de laisser se transformer le soi,
le monde, I’absolu ou les dieux — n’est pas réductible a ses représentations.
Il faut méme peut-étre dire plus : la vérité d une religion n’est pas liée a ses
représentations, ou tenir au moins que sa vérité ne fait pas nombre avec ses
représentations. Cela me parait a fortiori &tre le cas quand il est question des
grandes traditions religieuses historiques, qui ont traversé ou qui traversent
justement plusieurs cultures différentes. Il semble que cela dérange parfois les
croyants de le rappeler : le christianisme est culturellement syncrétiste (son
texte de référence, le texte biblique, I’est dailleurs déja) ; les schemes culturels
du christianisme de I’«Antiquité tardive» se donnant son corps doctrinal
(«christologique» : I’articulation d’un dénommé Jésus a la thématique cosmi-
que du Logos, la «double nature» du Christ, etc., ou «trinitaire» : une unité
de I’«essence» divine au travers d'une triplicité de «personnes subsistantes»)
ou ses formes institutionnelles en rapport a une «loi naturelle» ne sont pas les
schémes culturels de 1’Eglise du Moyen Age occidental (son systéme péniten-
tiel, ses étagements divers, son organisation du pouvoir et ses contestations),
ni ceux des Temps modernes (sa promotion de I"Eglise comme société propre ;
sa mise en avant de I’homme comme sujet moral, intellectuel et pratique), sans
compter qu’ils ne sont pas non plus — et encore moins — ceux de cette mouvance
hétérodoxe juive du I¢' siecle qui se dit ou qu’on dit, rétrospectivement, chré-
tienne. Il faudra s’en souvenir au moment d’aborder de front les différences
ou les similitudes possibles entre représentations d’héritage chrétien et repré-
sentations mises en avant dans le New Age.

Je suis théologien, et li¢ au christianisme. Il me fallait donc apporter cette
premiere précision, afin de baliser correctement le terrain de 1’approche.
J'ajoute deux précisions encore. Bréves, I'une et I'autre. La premiere pour
souligner que parler de la vérité d’une religion donnée, au sens ou j’ai ici
précisé ce terme, récuse toute exclusion bien sir, mais toute hiérarchisation
aussi. La vérité est, en ces matieres, nécessairement plurielle — heureusement! —
et la différence instructive. Il s’ensuit qu’aucune tradition ou mouvance ne
saurait épuiser la vérité du religieux.

Derni¢re remarque annoncée : le regard que je vais porter sur le New Age
tente d’en déchiffrer la donne comme réalité socio-culturelle globale, porteuse
de richesses, prometteuses, ou lourde de tentations, peut-€tre pernicieuses, mais
significatives d’une conjoncture globale justement. On se gardera pourtant de
penser qu’il y ait application directe possible entre le type de discernement et
d’appréciation valides a ce niveau-la et Iitinéraire des personnes inscrites dans



54 PIERRE GISEL

leurs chemins propres et singuliers a chaque fois. En matiere de vérité ou de
valeur, toute donnée religieuse est irréductiblement ambivalente : ce qui peut
¢tre dit prometteur a un niveau social et symbolique large peut étre occasion
de pathologie chez telle personne, et ce qui peut au contraire apparaitre lourd
de dangers au méme niveau global peut s’avérer étre I’occasion d’une progres-
sion forte sur I'itinéraire de tel ou tel.

1. New Age et institutionnalisation du religieux

Partons d’une €vidence. Le New Age n’est pas une Eglise. Et ne se veut
surtout pas tel. Non un corps d’appartenance circonscrit et particulier, mais une
vérité€ potentiellement universelle. Non une tradition historique renvoyant a un
moment valant comme fondateur, mais I’ouverture du présent a des forces ou
a des énergies de type cosmique. Non la mise en place d’un ordre de médiation,
a proposer et a réguler, mais la mise en rapport direct de chacun a sa vérité.

Globalement, le New Age cristallise un religieux hors institutionnalisation,
que ce soit au sens restreint d’institutions visibles et nommables, avec des
gestions de leurs pouvoirs internes et de leurs fronticres, ou que ce soit au sens
plus large d’un déploiement historique qui, en distinction a ou en confrontation
avec un donné alors dit naturel, donne corps et forme a ce tissu d’antécédence
ol vient s’inscrire toute décision, individuelle ou collective .

Le New Age ne se veut pas Eglise, ni ne se comprend comme institution-
nalisation du religieux. Aux yeux du théologien, il y a la une premiére donne,
significative, symptomatique aussi, a déchiffrer en tout cas.

Tout bien considéré et au sens strict, le théologien — a fortiori peut-étre
en christianisme et en tradition occidentale — a son lieu d’origine et d’exercice
propre au cceur d’une institutionnalisation du religieux, une institutionnalisa-
tion qui le requiert et a laquelle il contribue a donner forme. Un religieux de
type d’abord naturel peut avoir besoin de ritualité, pas tellement de théologiens.
Un religieux d’abord fait d’expérience, d’initiation et de cheminement a besoin
de maitres spirituels, mais, la non plus, pas tellement de théologiens. Il y a
théologie quand une religion s’inscrit dans une histoire différenciée, une
transculturation, et que la des lors nécessaire discontinuité des formes et des
représentations exige un travail propre a dire une identité a un autre niveau —
un niveau second et donc conquis via problématisation et différenciation — et
a assurer du coup une régulation au cceur d’un processus de transformations,
non de répétition justement.

Le théologien sait dés lors nativement — ou devrait savoir — la force et les
risques de I'institutionnalisation.

4 J’entends donc ici institutionnalisation en référence 3 Max Weber (¢’est le méme
sens chez Ernst Troeltsch).



LE NEWAGE 55

La force, ce peut €tre, je crois, un surcroit en termes d’émergence, de
constitution du sujet et de structuration du monde. Surcroit ambivalent bien
sir, mais non sans valeur. J'y reviendrai: c’est la que le New Age peut
notamment &tre mis en perspective critique.

Les risques, ¢’est, probablement, ce a quoi notre temps est particulierement
sensible — notamment, pour ce qui nous concerne ici, le New Age — et que,
globalement, il ne veut plus : risques de lier la vérité religieuse a I'institution
comme telle, de la comprendre des lors comme renvoyant a2 un moment
extérieur qui la légitime (un moment historique médiatisé par ou dans I’ins-
titution) et qui la soumette a des procédures normatives.

Ces risques sont de toujours. Le théologien ne devrait pas les sous-estimer.
Sauf a idéologiser I'institution comme telle — c’est le risque le plus grave, et
il est interne —, le théologien pensera la réalité religieuse en fonction d’une
dialectique °, dialectique entre le pole d’une donnée & jamais inassimilable :
le religieux, par définition en exces, relancant I’ histoire et chacun via protes-
tation, «mystique», «prophétique» ou «sauvage», et le pdle d'une inscription
en histoire et en socialité humaine : une religion de forme donnée, tant quant
a sa structuration interne que quant a la gestion de ses rapports externes avec
le «naturel», le «culturel» ou le «social», bref une institutionnalisation.

Cette dialectique n’a cessé de traverser notre tradition occidentale : cons-
titution de ce qui se nomme la «grande Eglise» et protestation «apocalyptique»
ou «enthousiaste» ; théologie positive et théologie négative ; données conci-
liaires ou doctrinales et expériences mystiques ; mouvement récurrent de ré-
formes, en lien notamment avec les ordres monastiques ; gestion différenciée
d’une référence au Christ et d’une rétérence a I’Esprit ; le joachimisme et ses
suites ; Port-Royal et le jansénisme contre un certain absolutisme au plan des
pouvoirs ; etc. ; en protestantisme : la Réforme magistérielle et la Réforme
radicale ; I’orthodoxie et le piétisme ; ’ancien et le néo-protestantisme ; les
«réveils» des XVIII® et XIX€ siecles ; les «renouveaux» du XX ; etc.

Aujourd’hui, le New Age est une mouvance religieuse hors institution. De
fait et quant a la vérité ou a la valeur de ce qui s’y affirme ou s’y cherche.
Ce n’est pas pour autant un surgissement neuf, une naissance immaculée, une
nouveauté sous tout rapport. Ni non plus la donne d’une conciliation univer-
selle, par-dela tout donné social déterminé.

Le New Age est historiquement et socialement situé. Je suis ici en affinité
avec Christoph Bochinger ©, non sans une référence commune a Ernst

3 En référence a E. Troeltsch, cf. P. GiseL, «Introduction : I. L’actualité de Ernst
Troeltsch», in E. TroELTSCH, Histoire des religions et destin de la théologie, Paris/
Geneve, Cerf/Labor et Fides, 1996, p. IX-XXXVII ; «L. institutionnalisation moderne
de la religion», Revue de I'histoire des religions 214/2, 1997, p. 153-182 ; «Théologie
de la création et mystique sont-elles compatibles?», Revue des sciences religieuses 71,
1997, p. 403-441.

® Cf. C. BoCHINGER, «New Age» und moderne Religion. Religionswissenschaftliche
Analysen, Giitersloh, Kaiser/Giitersloher Verlagshaus, 1994. Cet ouvrage et celul de



56 PIERRE GISEL

Troeltsch. Chacun sait que les themes et les symboles qui dessinent la mou-
vance New Age ressortissent a un trésor traditionnel, qu’il soit celui de 1’éso-
térisme européen ' ou qu’il soit plus emprunté a I'Orient. Cela n’est dailleurs
généralement pas contesté par les sympathisants, mis au bénéfice plutdt d’une
visée qu’on veut universaliste, sue ou pressentie de toujours. Mais il y a plus.
Tirés de traditions anciennes — elles-mémes indifférenciées et un peu aplaties — ,
les themes mis en avant sont en outre subrepticement modernisés ®. Et cela,
le plus souvent, a I'insu des sympathisants. L exemple ici souvent évoqué est
celul de la réincarnation, ou le mot qui désignait un destin malheureux dont
on aspire a sortir est mis en avant pour évoquer une chance supplémentaire
offerte sur un chemin de réalisation et de perfectionnement. Le New Age est
finalement, d’abord, une production religieuse de la modernité , surdéterminée
par la notion centrale d’accomplissement, la mise en avant de I'individu comme
tel, la rupture a I’endroit de son propre passé, voire une veine de type pan-
théiste '°. En outre et surtout, sur le fond d’une crise des institutions tradition-
nellement porteuses, le religieux opere ici une conjonction forte avec la science.
Globalement, dans le New Age, on ne croit pas ni n’a-t-on a croire ; on sait
Ou On a a savoir.

Concretement, le New Age me parait étre la forme que se donne spécifi-
quement en notre fin de XX° siecle une veine qui n’a cess€ d’accompagner
I"avénement de la modernité. Une «face des Lumiéres», rappelle Bochinger '
On peut citer ici un mouvement laique a la fin du Moyen Age, des héritages
mystiques, des mouvements spiritualistes, etc. A la fin du XIX¢ et au début

W. J. HANEGRAAFF, New Age Religion and Western Culture. Esotericism in the Mirror
of Secular Thought, Leiden-New York-Koln, Brill, 1996, me paraissent constituer les
références majeures sur le New Age.

7 Sur cet ésotérisme, on se reportera tout particulidrement au livre de W.J. HANEGRAAFF
cité supra note 6 et, par-dela, aux deux volumes de A. Faivre, Accés de ['ésotérisme
occidental, Paris, Gallimard, 1996 (le vol. I est une version revue de I’édition de 1986).
Cf. aussi C.-A. KELLER, D. MULLER, «Spiritualité» (avec bibliogr.), in Encyclopédie du
protestantisme (P. Gisev éd.), Paris/Geneve, Cerf/Labor et Fides, 1995, p. 1472-1490.

® La réception déformante de I’Orient par I’Occident a traversé tout le XIX¢ siecle,
cf., par exemple, R.-P. Drorr, Le culte du néant. Les philosophes et le Bouddha, Paris,
Seuil, 1997. Pour une vision a la fois plus large et faisant référence, W. HALBFASS, Indien
und Europa. Perspektiven ihrer geistigen Begegnung, Basel-Stuttgart, Schwabe, 1981
(version anglaise mise a jour : India and Europe. An Essay in Understanding, Albany,
State University of New York Press, 1988).

9 Cf. D. HervIEU-LEGER (avec la collaboration de F. CuampioN), Vers un nouveau
christianisme? Introduction a la sociologie du christianisme occidental, Paris, Cerf,
1986, p. 16 sq. et 224 sq. ; D. HErVIEU-LEGER, La religion pour mémoire, Paris, Cerf,
1993, p. 121 sq., 134-141.

10°Sur la veine panthéiste liée 4 la modernité, cf. P.-H. TavoiLLot, Le crépuscule
des Lumiéres. Les documents de la «querelle du panthéisme» (1780-1789), Paris, Cert,
1995, et bien des diagnostics de Ernst Troeltsch.

" Cf. supra note 6. En tension, cf. le travail de W.J. HANEGRAAFF cité dans la méme
note.



LE NEWAGE 57

du XX siecle, avant 1914-1918, on parlait de «religiosité vagabondante» pour
désigner une nébuleuse alternative, hors Eglises, individualiste et spiritualiste,
moderne & sa maniére, peu ou prou panthéiste !2,

Il y a maintenant & interpréter. A revenir, pour ce faire, a la dialectique
indiquée a propos de 'institutionnalisation du religieux. Rapportée a une vision
diachronique et a notre soci€té contemporaine, la mouvance New Age assure
une position critique a I’égard d’une institutionnalisation du religieux — le
christianisme moderne — qui s’est, le voulant ou non, repliée sur ses données
propres, ecclésiales ou bibliques, occupée a désigner ou a traduire une origine
historique devant valoir en tant que telle et a elle seule comme fondement et
légitimation. Faute d’une articulation fonciére a I’humain comme tel et faute
d’un horizon qui soit de pertinence globale, les formes traditionnelles du
christianisme sont aujourd’hui frappées de décrédibilisation et menacées de
sectarisation. Répugnant a assumer leur roéle comme étant fonction d’une
instance proprement religieuse, les théologies chrétiennes peinent a se présen-
ter autrement que sous la forme de savoirs (admis ou récusés) et leurs éthiques
parviennent difficilement a proposer des visions structurantes qui €échappe-
raient aux thématiques de la seule normativit€ (acceptée ou refusée).

Sur ces différents points, le New Age apparait comme une donne alternative.
Il doit des lors étre relu comme protestation a I'égard d’une cristallisation
institutionnelle donnée, mais aussi comme quéte de ce qui 8’y trouve insatisfait,
et, ainsi, comme 1invitation ou comme source de renouvellement, au moins
indirect. Je vais m’y efforcer dans ma seconde partie.

2. Le New Age comme occasion de renouvellement

Je reviendrai, en final, sur la question de I'institutionnalisation du religieux
soulevée a propos du New Age, et donc sur les rapports a ["histoire et a la société
globale. S’y cachent en effet, a mon sens, des enjeux spirituels. Mais j’avais
dit que la conjoncture New Age €tait significative non seulement dans ses
formes, mais dans ses themes également. C’est méme ce qui apparait d’abord.
Il est temps d’aborder ce registre.

Les themes, on les connait. Ils ont souvent ét€ évoqués. Enumérons-les
rapidement, sans prétention, mais en les mettant tout de suite en regard de ce
par rapport a quoi ils operent démarcation.

Il s’agit, d’abord, de rejoindre I"’humain en lui-méme, dans ses résonances
possibles et ses expériences propres, directement et sans intermédiaire. I1 s’agit,
ensuite, d’entrer dans une perspective unifiante, holiste dit-on souvent, ou ne
soient pas touchés que la raison (au surplus réduite a 1’analytique et a I'ins-
trumental) ou la seule décision morale, mais aussi le corps, les sens, I’affectivité
ou I’émotion, la mémoire, un en-deca ou un au-dela du conscient. La méme

12 Cf, E. TROELTSCH, op. cit. supra note 5, p. XIX, 412 sq., 455, 520 et 544 sq.



58 PIERRE GISEL

perspective unifiante coupera aussi avec tout anthropocentrisme pour restituer
I’humain a ses liens d’appartenance a la nature ou au cosmos. On passe alors
de la valorisation d’une position trop héroique, voire sacrificielle (ascese
intramondaine comprise), aux réinsertions dans des flux de vie souvent pensés
en référence a des métaphores maternelles, a des images de fluidité, de con-
ciliation et de coincidence, celles de la vie, positive, de la croissance, lourde
d’énergies, d’un élargissement, foncierement accueillant, d’un perfectionne-
ment, sans rupture. Surordonnant cet ensemble pluridimensionnel s’affirme
enfin le primat d’un esprit permettant I’avéenement de toutes les potentialités
cachées, dans la confiance, I’harmonie, hors condamnation. On ajoutera a ces
différents traits une nouvelle sensibilité aux symboles, voire aux rituels, le
retour d’'un monde moins désenchanté, ainsi que les marques d’une certaine
sagesse, coupant avec un exces de responsabilisation.

Fin de la modernité? Fin du christianisme? Un peu des deux — dans
I’intention —, mais 1l faut préciser.

Que le New Age marque une rupture a I’endroit de paradigmes centraux
de la modernité est indéniable. Au moins pour ce qui concerne un primat
accordé¢ a la raison instrumentale et analytique, a I’humain comme sujet investi
d’une tiche de maitrise constructive face au monde et a la société, a la
récusation de matrices religieuses réputées archaiques. Mais on sait que ce n’est
pas la toute la modernité (le romantisme et divers de ses avatars sont aussi une
production moderne) 3. Par ailleurs, si le New Age est souvent compté au
nombre des traits, parfois hétérogénes, qui dessineraient une postmodernité,
il serait tout a fait égarant d’oublier les rapports structurants qui lient modernité
et postmodernité (ce n’est pas sans raisons que certains parlent d’«ultra-
modernité» # ou de «surmodernité» '3). En I’occurrence, la donne individua-
liste, le motif d’un accomplissement, une frappe plus faite de déploiement
immanent que de recours a une transcendance, la substitution d’énoncés pro-
posés comme savoir a tout acte de foi sont, a I’évidence et pour dire le moins,
non sans lien intrinséque a la modernité.

On ne saurait en outre oublier les questions qui ne peuvent pas ne pas
resurgir d’une articulation du New Age au monde global — oh combien moderne
dans ses fonctionnements effectifs — et, a ce niveau-1a, en lien avec I’ensemble
de la donne religieuse, flt-elle tres diversifice. On sait d’ailleurs que la
mouvance New Age donne aujourd’ hui corps a des formes inchoatives d’ins-

'3 Cf. P. GiskL, «La postmodernité : mise en place et enjeux. Ouverture», in P. GISEL,
P. EvrarD (€ds), La théologie en postmodernité, Geneve, Labor et Fides, 1996, p. 11-
23. Pour le romantisme, c¢f. ma contribution «Pertinence du religieux et instance théo-
logique. Vers un dépassement des options confessionnelles», in M. Demaison (éd.), La
liberté du théologien. Hommage a Christian Duquoc, Paris, Cerf, 1995, p. 137-155.

14 Cf. F. BoesprLuG, F. DuNanp, J.-P. WiLLAIME (éds), Pour une mémoire des
religions, Paris, La Découverte, 1996, p. 54-59.

15 Cf. M. AUGE, Non-lieux. Introduction a une anthropologie de la surmodernité,
Paris, Seuil, 1992.



LE NEWAGE 59

titutionnalisation, en un temps ol un optimisme et un universalisme fonciers
semblent ne plus suffire ou étre en échec ; ceux qui parlent d’une fin du New
Age ont ce phénomene en point de mire. Parallelement, la présence forte de
bien des «nouveaux mouvements religieux» atteste que le New Age ne saurait,
sauf illusion, se présenter, méme dans sa plus grande et sa plus malléable
extension, comme la matrice apte a capter ou a symboliser le religieux en nos
sociétés présentes, modernes ou postmodernes.

Le New Age, fin de la modernité? Oui et non donc, et probablement pas —
en tout cas pas tel quel — comme la «reléve» du religieux pour nos sociétés
d’aujourd’hui, méme si le New Age est bien une expression typique de notre
temps, voire un symptome, tant dans sa face de refus que dans sa face de quéte
ou d’aspiration.

Le New Age signe-t-il la fin du christianisme? Il cristallise certes une part
du refus contemporain assigné au christianisme, tout au moins dans ses formes
et ses expressions modernes et présentes. Mais j’ai déja signalé que le chris-
tianisme avait connu, tout au long de son histoire, des formes trés différentes,
et que sa vérité ou sa valeur ne saurait se jouer sur le plan de ses formes, de
ses €nonceés et de ses représentations, méme si ce plan ne peut pas non plus
étre tenu pour purement et simplement indifférent.

Mise en perspective, objet d’écoute attentive et différenciée, la mouvance
New Age peut, ai-je aussi dit, féconder aujourd’hui ou relancer le christia-
nisme '°. Voie syncrétiste? Pas nécessairement. D’abord, je I’avais annoncé,
le syncrétisme est, culturellement, donc sur le plan des formes et des repré-
sentations, inhérent au christianisme historique, originairement '’. Seconde-
ment — n’en déplaise a ceux qui s’empressent de dénigrer ici, voire de
diaboliser —, ce qui peut apparaitre, dans les concrétions religieuses
d’aujourd’hui, comme du syncrétisme ou du «bricolage» pourrait aussi receler
ses cohérences de fait (les personnes se reconnaissant dans le New Age ou dans
d’autres recompositions religieuses ne sont quand méme pas plus schizoph-
renes que d’autres!), méme si I’on ne sait pas encore les dire et qu’on en reste
a un examen de la provenance des différents thémes ou motifs mobilisés. Si
’accusation de syncrétisme touche un point qui a une validité spirituelle —
existentielle et sociale aussi —, ¢’est au sens ou l'identité de chacun — et en

1o Pour des éléments de débat a partir du christianisme, éléments pour I'essentiel
critiques a I’égard du New Age, cf. Christus 164 hors-série : «Le Nouvel Age. Sortir
de la confusion», 1994 ¢, et J. VERNETTE, Le Nouvel Age. A l'aube de 'ére {Iu Verseau,
Paris, Téqui, 1990 (cf. aussi, du méme, Jésus dans la nouvelle religiosité. Esoterismes,
gnoses et sectes d’aujourd’hui, Paris, Desclée, 1987) ; pour une position plus ouverte
en ces matiéres, cf. C.-A. KELLER, Le New Age. Entre nouveauté et redécouverte (1990),
Geneve, Labor et Fides, 1991 2, ou G. SiecwaLt, Dogmatique pour la catholicité évan-
gélique, t. 11I/1 : Cosmologie théologique : sciences et philosophie de la culture, Paris/
Geneve, Cerf/Labor et Fides, 1996.

7 Cf. P. GiseL, «Syncrétisme» (avec bibliogr.), in Encyelopédie du protestantisme,
op. cit. supra note 7, p. 1506 sq.



60 PIERRE GISEL

rapport au social comme au culturel — doit bien se cristalliser ou se structurer ;
mais, bien compris, ce proces d’identité se noue selon des instances et des
modalités spécifiques, et il ne fait pas nombre, encore une fois, avec les
représentations au coeur desquelles il prend corps.

Relire le New Age comme invitation a renouveau ne me fait donc pas
probleme (ni intellectuellement, comme lecteur de ce qui se passe en matiere
de déploiements du religieux, ni théologiquement, adhésion au christianisme
comprise, adhésion critique bien sir). Au contraire. D autant qu’historique-
ment, les «renouveaux» ou les modifications du christianisme ont toujours €té
le fait d’'une double action : négociation avec son temps et relecture de son
passé, une double action nouée de front, en va-et-vient ou en interaction. S’y
Jouent toujours peu ou prou des stratégies d’adaptation, mé€me si les croyants
et les agents porteurs n’en sont pas nécessairement conscients ou, tout au
moins, ne le thématisent que rarement ainsi.

En outre et surtout, finalement, dans la tractation concrete, bien des motifs
ou des themes centraux de la mouvance New Age peuvent trouver des réso-
nances possibles au cceur du christianisme historique.

J aimerais rappeler tout d’abord, fermement, que le christianisme entend
bien rejoindre ’humain en lui-méme. Non pour le rendre dépendant d’une
donnée étrangere, extérieure, hétéronome et aliénante, mais en vue de sa
réalisation vraie : la réalisation de I’humain comme tel. Penser le contraire ne
peut qu’étre ’effet d’une illusion d’optique, due pour une part, effectivement,
a certaines des caractéristiques du christianisme en modernité (toutes confes-
stons confondues, occidentales j’entends, méme si, entre catholiques et pro-
testants, les modalités varient) et pour une part aux schemes culturels et
rationnels propres a la modernité et donc aux lectures qu’elle produit.

Sur le fond, penser le contraire serait oublier ou ne plus savoir penser que
ce qu’on appelle «salut», en christianisme, et qui peut effectivement entrainer
une position d’hétéronomie, a été travaillé de I'intérieur par tous les Peres des
premiers siecles en vue de le comprendre, de le valider, de le proposer et de
le vivre comme «récapitulation» de la création, non sur un mode purement
naturel et spontané, certes, mais bien comme reprise interne et comme accom-
plissement. Et c’est en lien avec ce dispositif central que le motif de la
transcendance a €galement €té retravaillé de 1’intérieur, profondément, pour
déboucher la aussi sur une compréhension qui ne soit pas celle d’un principe
simple, «théiste» comme on dit volontiers aujourd’hui 18 Le théme trinitaire
n’a pas d’autre lieu ni d’autre raison d’étre, de méme qu’il faut rattacher au

I8 Cf., entre beaucoup d’autres, P. TiLLich, Théologie systématique, t. 111 : L’exis-
tence et le Christ (1957), Lausanne, L’ Age d’Homme, 1980, p. 23 sq. ; E. JONGEL, Dieu
mystére du monde. Fondement de la théologie du Crucifié dans le débat entre théisme
et athéisme (1977), 2 vol., Paris, Cerf, 1983 ; 1. MovLTtMANN, Le Dieu crucifié. La croix
du Christ, fondement et critique de la théologie chrétienne (1972), Paris, Cerf, 1974,
p. 288-291.



LE NEWAGE 61

premier point évoqué la représentation christologique proposée selon 1'axe
d’une double nature, humaine et divine, et I’énoncé récurrent d’un engendre-
ment ou d’un avenement non seulement d’«en haut», mais a partir «de la chair
de Marie».

Jajouterais, ensuite, que le christianisme va de pair avec la théologie d’une
création positive et différenciée !°. I’y reviendrai. Se profilent la des enjeux
sous-jacents qui peuvent ou doivent marquer une comparaison différenciante
et peut-€tre tendue avec ce qui anime le plus centralement la mouvance
New Age. Mais i1l convient de rappeler, liminairement, que 1’humain est,
bibliquement, constitutivement inscrit dans une création qui ne se réduit pas
a cet humain, mais qui le préceéde au contraire et le dépasse. C’est cette non-
réduction qui commande la polarité entre, d’une part, une finitude originaire
de I’homme et une déhiscence historique qui obligent a se dresser toujours a
nouveau contre les possessions trop domestiquées ou contre les légitimations
trop assurées (d’ou la veine prophétique, contestataire, ou la tradition sapien-
tiale, distanciée) et, d’autre part, le motif d’une parenté difficile, sans immé-
diateté, investie d’histoire et de dramatique personnelle mais néanmoins
irrépressible, entre Dieu et ’humain : un humain fait «a 'image de Dieu»
(Gn 1,27), un Christ comme «nouvel Adam» (ct. Rm 5,12-21, mais aussi
Mt4,1-11) et icone ou «image de Dieu» (Col 1,15; IT Cor 4,4 ; cf. aussi
Ep 1,4 5q.), la représentation d’un eschatologique ot I’humain apparait plus
réaffirmé que ni€, plus réassuré, recréé, métamorphosé ou transformé que
dissous.

Il y a 1a, entre christianisme et New Age, a la fois des proximités et des
différences, comme il y en a eu entre christianisme et gnose >’ : n’oublions pas
que ce qui a pu rétrospectivement apparaitre aux affirmations les plus ortho-
doxes du christianisme comme la pierre angulaire de son dispositif doctrinal
et de son identité profonde — I’«homoousie», la similitude de nature entre le
Révélateur en figure humaine et le divin — avait d’abord été porté par des
mouvements gnostiques et alors condamné par la «grande Eglise».

Faut-il rappeler par ailleurs, enfin, qu’en ses formes classiques, le chris-
tianisme n’est rien sans un renvoi constant, méditatif et dialectique (cf. le jeu
des théologies négative et positive), avec I’ordre d’un mystere, dans ses donnes
sacramentaires (donc symboliques et rituelles), scripturales (ou la «lettre» est
’objet d’une relecture «en esprit», selon allégories et typologies), voire cos-
miques (ou le Don prime et subvertit I’étre en son étendue et en son déploie-

19" 1*ai souvent souligné ce théme, cf. La création (1980), Geneve, Labor et Fides,
1987 2, et «Théologie de la création : une nouvelle pertinence», Théologiques 2/1,
Montréal, 1994, p. 25-43.

20 Sur la gnose, cf. M. ScopELLO, Les gnostigues, Paris/Montréal, Cert/Fides, 1991 ;
M. Tarbpiey, J.-D. Dusots, Introduction a la littérature gnostique, t. 1 : Histoire du mot
«gnostique», instruments de travail, collections retrouvées avant 1945, Paris, Cert/Ed.
du C.N.R.S., 1986.



62 PIERRE GISEL

ment chronologique, sans oublier le theme majeur de la «participation», de
frappe platonicienne, li€¢ a un jeu de médiations et de différenciations, inscrites
dans le cosmos et striant la réception qu’on en fait ou qu’on est invité a en
faire, théme travaillé au surplus, en méme temps, par une problématique de
I'Un, «I’Un au-dela de I'étre» 2)?

Voila quelques €léments quant a des zones de proximités et de fécondations
possibles entre New Age et christianisme, susceptibles de nourrir tant une
relecture du christianisme — la matrice religieuse traditionnellement porteuse
en Occident — qu'un débat avec telles aspirations ou telles apories de notre
temps.

Pour les proximités, ici mises en avant via décentrements et
problématisations, 1l suffit. Reste, pour terminer cette seconde partie, avant
I’épilogue, a dire, entre New Age et christianisme, des différences qui résistent
et qui sont donc lourdes de certains enjeux a expliciter.

La confrontation va étre ici menée au niveau religieux (interreligieux et/
ou recompositions du religieux ou du croire). Les mises en perspective critiques
du New Age ne seront donc nullement fonction d’une orthodoxie doctrinale
(toujours plus ou moins autoréférée), ni fonction de données qui seraient, par
principe ou selon adhésion personnelle, propres a certains et non a d’autres
(textes sacrés, credo spécifique, moment fondateur, etc.). Les mises en pers-
pective visent, sur fond de confrontations de méme niveau, a faire apparaitre
des différences instructives en termes humains et de rationalité publique.

Du co6té du New Age, les aspirations sont, somme toute, assez claires :
€panouissement personnel, ouverture au cosmos, conciliation, sur un arriere-
plan restitué a wune certaine polyphonie interne ou a une certaine
multidimensionnalité peu ou prou organique. L’aspiration est a honorer.
Comme sont, a mon sens, a ratifier les refus corrélatifs de formes aujourd’hui
dominantes en christianisme. Mais si |’aspiration est a honorer, la modalité de
sa mise en ceuvre ne va pas sans options, assumeées ou non, qui requiérent,
d’abord, explicitation et, ensuite, débat.

Enongons sans attendre I’axe de débat. Il touche au couple différence et
similitude, ou altérité et identité€. C’est un axe qui traverse les réalités religieu-
ses en cause : le couple indiqué touche alors la maniere dont on comprend le
rapport de I’humain au divin, de I’humain au monde, de I’humain a soi. Et,
ici, a la différence du New Age, le christianisme me semble mettre en avant
une posture de fond selon laquelle si la différence n’est pas I'étrangeté (qui
requerrait une révélation extrinseque, une grace hétéronome et un corps ec-
clésial séparé pour en faire état et les gérer), elle est bel et bien, et comme

Cf. sur ces points tout particulierement la tradition du Pseudo-Denys, forte tout
au long du Moyen Age, et non seulement chez des auteurs réputés «mystiques», mais
aussi chez ceux qu’on appelle docteurs de I'Eglise, Thomas d’Aquin compris (sur ce
dernier, cf. G. LaronT, «Le ‘Parménide’ de Platon et Saint Thomas d’Aquin», in
P. GiseL, PH. SECRETAN (éds), Analogie et dialectique, Geneve, Labor et Fides, 1982,
p. 53-80).



LE NEWAGE 63

telle, féconde. Sur la triple face indiquée, et en interaction (non en télesco-
page) : le soi, le monde, Dieu 2.

Le couple indiqué — et pour en rester encore aux réalités proprement
religieuses — touche aussi ce qu’il en est, par exemple, de la transcendance et
de I'tmmanence. Pour la posture fonciére du christianisme, ¢’est certes au ceeur
de 'timmanence — en prise avec elle et non sans au surplus en valider la donne
— que toute identité humaine se joue en vérité, mais c’est selon un axe qui,
pour étre interne, ne lui en est pas moins hétérogeéne.

Pour le christianisme, le corps a corps avec la nature (qui est justement
ici un corps a corps) n’est donc pas simples épousailles, en tout cas pas fusion,
méme s’il y a secrete fécondation interne. Et 1’on parlera d’acceés a soi, via
décentrement et retour, plus que de simple épanouissement, de méme qu’on
parlera de naissance, plus que de simple réalisation d’une potentialité.

Il est de bon ton — et ce n’est pas sans valeur — de se référer aujourd’hui,
dans la mouvance New Age, a la mystique. Mais ce renvoi méme ne va pas
sans ambiguité : la mystique, en christianisme classique (cf. Grégoire de Nysse,
le Pseudo-Denys, Maitre Eckhart, Théreése d’Avila ou Jean de la Croix), n’est
rien hors d’une entrée en extériorité, hors d'une perte et d’un engendrement
qui, au plus intime de la rencontre, reste toujours en différence, parce que la
différence et I'exces qui s’y love sont au principe de ce qui est ici engendré,
créé ou recréé, de ce qui se trouve accus€ ou radicalis€, le désir pour tout dire.
L’existence est alors passage, non comme moment a dépasser, mais comme
lieu de I'étre, d’un €tre en surcroit a tout €tant ou en surcroit au cosmos.
Classiquement, on dit ce surcroit en termes de singularités et de personnes (au
niveau du divin comme de 1’humain). Ce sont certes la des images, mais elles
disent autre chose quant a I’homme et quant a son rapport aux autres que les
métaphores ici correspondantes du New Age, qui évoquent plutdt des forces
cosmiques ou naturelles justement, et deés lors plus anonymes.

Compris en profondeur, je crois que ¢’est le méme axe de débat qu’on vient
d’expliciter sommairement en matiere religieuse qui se retrouve au cceur des
rapports que les deux postures religieuses évoquées — la mouvance New Age
et le christianisme — nouent avec le monde historique et social.

Pour dire le moins, le rapport qu’entend nouer le New Age avec le monde
social est peu structurant. Ni quant au monde, plus ou moins laissé a lui-méme,
ni quant aux effets en retour qu’un investissement plus lourd de ces frontieres
pourrait avoir sur I’expression religieuse. J'ajouterais qu’il en va de méme du
rapport a I’histoire. Il apparait en effet, 1a encore, comme le rapport au social,
peu structurant. C’est que l'identité ne se noue pas, ici, dans un rapport
généalogique au passé — un rapport des lors différencié — qui permette d’as-
sumer, sans risque d’absolutisation, un présent dans sa particularité.

22 Traditionnellement, ¢’est 12 un des motifs centraux d’une théologie biblique et
chrétienne de la création (cf. supra note 19).



64 PIERRE GISEL

En profondeur, la faiblesse du rapport au monde social et une certaine
indifférence quant a I’histoire me paraissent aller de pair avec une thématique
religieuse en elle-méme foncierement conciliante et unitive. L’ une renvoie a
I’autre. Et I’on se retrouve ainsi avec un religieux plutdt «soft», comme disent
certains, voire finalement «narcissique», dit-on parfois.

Epilogue

On l"aura compris ou pressenti, I’abandon d’une problématique de 1I’ins-
titutionnalisation (sur sa double face, interne, de régulation et de
problématisation, et externe, de gestion dialectique des frontieres) est indicatif
d’un type religieux, type qu’en I’occurrence, un examen rapide des themes et
des dispositifs proposés confirme. C’est que la gestion de I'institutionnalisa-
tion, au-dela de ses aspects parfois peu encourageants ou moroses, est indi-
rectement lourde d’un enjeu proprement spirituel, aussi vrai que la prise en
compte et en charge du rapport a ce qui n’est pas comme tel religieux contribue
a casser les risques d’enfermement sur soi ou d’autosatisfaction que secrete
le religieux (en Occident en tout cas), et donc propre a lutter contre son
idéologisation, qu’elle soit «soft» ou plus dure. Du coup, le spirituel se trouve
provoqué, obligé de s’assumer dans sa différence, gagnant ainsi en radicalité
et en intensité du fait méme de ce qui, extérieurement, le limite. On ajoutera
que, de leur cOté, laissés a eux-mémes, tant le social que I’histoire, le plus
souvent, se «vengent».

Enfin, en Occident tout au moins et tout particulierement aujourd’hui, le
rapport au monde social, parcouru par des instances diverses de rationalité et
de régulation (scientifiques, politiques, etc.), oblige a une clarification quant
a ce qu’il en est du savoir, dans sa validité et ses limites, et a ce qu’il en est
du croire, dans sa validité et ses limites. Or c’est 1a, significativement a mon
sens, une thématique que non seulement le New Age prend peu en compte, mais
qu’il tend méme, de fait, a obturer, le religieux — ou la spiritualité, dit-on
souvent, pour s’engager moins, en fait de croire justement — étant présenté,
de fagcon avouée ou subreptice, comme savoir, savoir réservé ou redécouvert,
on n’ose méme pas dire ouvert moyennant initiation : s’il y a, dans le New Age,
reprise d’ésotérismes, c’est en effet selon un acces en principe public, hors
procédures spécifiquement religieuses en tout cas.

Personnellement, je crois qu’une clarification des statuts respectifs et des
rapports entre savoir et croire est d’une importance toute particuliere
aujourd’hui, tant sur le plan de la société globale que sur le plan de la com-
préhension interne de ce qui s’annonce de fait comme religieux. Que le New
Age fasse sur ce point plutdt I'impasse me parait a la fois significatif des
difficultés de nos réalités contemporaines et ne pouvoir des lors que réclamer
dépassement.



	Le New Age : entre institutionnalisation de la religion et "religiosité vagabondante" : un regard de théologien

