
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 48 (1998)

Heft: 1

Artikel: Le New Age : entre institutionnalisation de la religion et "religiosité
vagabondante" : un regard de théologien

Autor: Gisel, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381562

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381562
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE 130 1998), P. 51-64

LE NEW AGE

Entre institutionnalisation de la religion
et «religiosité vagabondante». Un regard de théologien

Pierre Gisel

Résumé

Tant dans ses formes que dans les contenus mis en avant, le New Age apparaît
aujourd'hui comme une protestation à l'égard de l'institutionnalisation
traditionnelle du religieux en Occident. Cette protestation peut alors être relue
comme symptomatique des rapports que noue le religieux ci l'histoire et à la
société globale. L'article essaie d'en signaler tant les aspects problématiques
que les défis potentiellement stimulants.

Je n'aborderai pas ici le New Age au sens strict peut-être mais un peu
restreint d'une mouvance repérable historiquement, qui serait née en 1962 et
dont on devrait signaler aujourd'hui la fin ou, pour le moins, et ce serait alors

mon option, la transformation. Sur ce point, on pourra se référer à Massimo
Introvigne : il a dit l'essentiel, qu'il connaît mieux que moi, et qu'il connaît
dans le détail des faits, des réseaux précis, des événements historiques et des

distributions géographiques '.

J'appréhenderai ici le New Age de façon large. Comme symbole ou repère
d'une mouvance aux contours malléables, comme «métaréseau» de réseaux

déterminés, pour user du vocabulaire de Massimo Introvigne, voire comme
«nébuleuse mystico-ésotérique», pour parler cette fois comme Françoise
Champion 2.

Appréhendé de façon large, le New Age est assurément significatif. Il l'est
dans ses thèmes, tant ce qui s'y dit d'une quête (que cristallise l'expression

* Exposé donné le 27 mai 1997 dans le cadre d'une série interdisciplinaire sur le
New Age organisée par le «Département interf'acultaire d'histoire et de sciences des

religions» de l'Université de Lausanne.
' Cf. M. Introvigne, Storia del New Age 1962-1992, Piacenza, Cristianità, 1994,

ainsi que le chapitre sur «Un supermaché du millénarisme : le New Age», in Les veilleurs
de l'Apocalypse. Millénarisme et nouvelles religions au seuil de Tan 2000 (Mille e non
più mille, 1995), Paris. Claire Vigne, 1996, p. 177-211.

2 Cf. F. Champion, D. Hervieu-Léger (éds). De l'émotion en religion. Renouveaux
et traditions, Paris, Centurion, 1990, p. 17-69.



52 PIERRE GISEL

d'«ère du Verseau»3) que ce qui s'y marque d'un refus à l'égard de données
héritées (la tradition judéo-chrétienne ou l'«ère du Poisson»), même si le

rapport noué avec ces données héritées est, bien sûr, un rapport que les

anthropologues diraient «construit», et donc toujours un rapport reconstruit.
Le New Age n'est pas significatif dans ses thèmes seulement, il l'est aussi

au travers des formes qui sont les siennes, ou de l'absence de formes devrait-

on peut-être justement dire, au plan du moins d'une institutionnalisation qui
soit effective et assurée comme telle.

Je suis théologien. Et un théologien inscrit dans la tradition chrétienne. Ma
situation n'est donc pas neutre, d'autant que le New Age se comprend justement,

le plus souvent, en rupture ou en démarcation à l'égard du christianisme ;

par ailleurs, si le New Age connaît bien sûr des personnalités religieusement
charismatiques - des «gourous», diraient les journalistes -, il se déploie hors
d'un exercice proprement théologique, au sens où notre tradition occidentale
l'a entendu, un tel exercice théologique étant même plutôt récusé, apparaissant
inapproprié au type de vérité en jeu.

Ma situation n'est donc pas neutre - qui l'est? -, elle peut néanmoins se

révéler intéressante. À deux titres au moins.
Le théologien peut - d'abord - apporter une contribution qui a ses contours

propres, même s'ils ne lui appartiennent pas de façon exclusive ; de par sa

formation et de par la tradition dans laquelle il est inscrit, le théologien peut
en effet être plus attentif à tel ou tel aspect qui pourrait échapper à d'autres
chercheurs en matière religieuse ou qui pourrait tout au moins être sous-estimé

(la réciproque est bien sûr tout aussi vraie : le théologien peut être aveuglé ou
sous-estimer tel ou tel autre aspect).

Soulignons-le ou précisons-le : le théologien devrait pouvoir apporter ici

une contribution intéressante du fait de sa formation et de la discipline qui est

la sienne, indépendamment donc de son degré d'adhésion croyante à la
tradition dont il vient (en l'occurrence : le christianisme), et indépendamment
aussi des affirmations habituellement appelées théologiques, affirmations
doctrinales, ecclésiales ou autres.

Le théologien peut - ensuite - apporter un éclairage qui aura aussi ses

contours propres, mais qui portera cette fois plus directement sur les affirmations

religieuses comme telles, le matériel symbolique, les représentations,
l'éventuel dispositif doctrinal, etc. Ce sera là un autre type de considérations

que le premier évoqué, distinct, même si l'on peut estimer, en une analyse

ultérieure, qu'il y a, entre eux deux, des liens.
Les deux regards évoqués commanderont les deux parties principales de

ma contribution.
Avant d'aborder la première partie, j'aimerais toutefois ajouter encore

quelques précisions, afin d'éviter - si faire se peut - certains malentendus. Je

3 M. Ferguson, Les enfants du Verseau. Pour un nouveau paradigme (The Aquarian
Conspiracy, 1980), Paris, Calmann-Lévy, 1981.



LE NEW AGE 53

l'ai dit, je suis théologien ; je suis, en outre, lié au christianisme de manière
assumée. Or, cela ne veut pas dire que je sois attaché à telle ou telle
représentation ou ensemble de représentations, ou que je considère avoir à défendre

un système idéologique comme tel. Ce serait là en effet, à mes yeux, à la fois
une méconnaissance de ce qu'est le religieux et une déviation foncière en ce

qui touche la compréhension interne de la théologie et du christianisme. La
vérité d'une religion - j'entends : sa force propre ou l'originalité de sa posture
quant à la manière d'habiter, de recevoir ou de laisser se transformer le soi,
le monde, l'absolu ou les dieux - n'est pas réductible à ses représentations.
Il faut même peut-être dire plus : la vérité d'une religion n'est pas liée à ses

représentations, ou tenir au moins que sa vérité ne fait pas nombre avec ses

représentations. Cela me paraît a fortiori être le cas quand il est question des

grandes traditions religieuses historiques, qui ont traversé ou qui traversent
justement plusieurs cultures différentes. Il semble que cela dérange parfois les

croyants de le rappeler : le christianisme est culturellement syncrétiste (son
texte de référence, le texte biblique, l'est d'ailleurs déjà) ; les schemes culturels
du christianisme de l'«Antiquité tardive» se donnant son corps doctrinal
(«christologique» : l'articulation d'un dénommé Jésus à la thématique cosmique

du Logos, la «double nature» du Christ, etc., ou «trinitaire» : une unité
de l'«essence» divine au travers d'une triplicité de «personnes subsistantes»)
ou ses formes institutionnelles en rapport à une «loi naturelle» ne sont pas les

schemes culturels de l'Église du Moyen Âge occidental (son système pénitcn-
tiel, ses étagements divers, son organisation du pouvoir et ses contestations),
ni ceux des Temps modernes (sa promotion de l'Église comme société propre ;

sa mise en avant de l'homme comme sujet moral, intellectuel et pratique), sans

compter qu'ils ne sont pas non plus - et encore moins - ceux de cette mouvance
hétérodoxe juive du Ie' siècle qui se dit ou qu'on dit, rétrospectivement,
chrétienne. Il faudra s'en souvenir au moment d'aborder de front les différences
ou les similitudes possibles entre représentations d'héritage chrétien et
représentations mises en avant dans le New Age.

Je suis théologien, et lié au christianisme. Il me fallait donc apporter cette

première précision, afin de baliser correctement le terrain de l'approche.
J'ajoute deux précisions encore. Brèves, l'une et l'autre. La première pour
souligner que parler de la vérité d'une religion donnée, au sens où j'ai ici
précisé ce terme, récuse toute exclusion bien sûr, mais toute hiérarchisation
aussi. La vérité est, en ces matières, nécessairement plurielle - heureusement! -
et la différence instructive. Il s'ensuit qu'aucune tradition ou mouvance ne

saurait épuiser la vérité du religieux.
Dernière remarque annoncée : le regard que je vais porter sur le New Age

tente d'en déchiffrer la donne comme réalité socio-culturelle globale, porteuse
de richesses, prometteuses, ou lourde de tentations, peut-être pernicieuses, mais

significatives d'une conjoncture globale justement. On se gardera pourtant de

penser qu'il y ait application directe possible entre le type de discernement et

d'appréciation valides à ce niveau-là et l'itinéraire des personnes inscrites dans



54 PIERRE GISEL

leurs chemins propres et singuliers à chaque fois. En matière de vérité ou de

valeur, toute donnée religieuse est irréductiblement ambivalente : ce qui peut
être dit prometteur à un niveau social et symbolique large peut être occasion
de pathologie chez telle personne, et ce qui peut au contraire apparaître lourd
de dangers au même niveau global peut s'avérer être l'occasion d'une progression

forte sur l'itinéraire de tel ou tel.

1. New Age et institutionnalisation du religieux

Partons d'une évidence. Le New Age n'est pas une Église. Et ne se veut
surtout pas tel. Non un corps d'appartenance circonscrit et particulier, mais une
vérité potentiellement universelle. Non une tradition historique renvoyant à un
moment valant comme fondateur, mais l'ouverture du présent à des forces ou
à des énergies de type cosmique. Non la mise en place d'un ordre de médiation,
à proposer et à réguler, mais la mise en rapport direct de chacun à sa vérité.

Globalement, le New Age cristallise un religieux hors institutionnalisation,
que ce soit au sens restreint d'institutions visibles et nommables, avec des

gestions de leurs pouvoirs internes et de leurs frontières, ou que ce soit au sens

plus large d'un déploiement historique qui, en distinction à ou en confrontation
avec un donné alors dit naturel, donne corps et forme à ce tissu d'antecedence
où vient s'inscrire toute décision, individuelle ou collective4.

Le New Age ne se veut pas Église, ni ne se comprend comme institutionnalisation

du religieux. Aux yeux du théologien, il y a là une première donne,

significative, symptomatique aussi, à déchiffrer en tout cas.
Tout bien considéré et au sens strict, le théologien - a fortiori peut-être

en christianisme et en tradition occidentale - a son lieu d'origine et d'exercice

propre au cœur d'une institutionnalisation du religieux, une institutionnalisation

qui le requiert et à laquelle il contribue à donner forme. Un religieux de

type d'abord naturel peut avoir besoin de ritualité, pas tellement de théologiens.
Un religieux d'abord fait d'expérience, d'initiation et de cheminement a besoin

de maîtres spirituels, mais, là non plus, pas tellement de théologiens. U y a

théologie quand une religion s'inscrit dans une histoire différenciée, une

transculturation, et que la dès lors nécessaire discontinuité des formes et des

représentations exige un travail propre à dire une identité à un autre niveau -
un niveau second et donc conquis via problcmatisation et différenciation - et

à assurer du coup une régulation au cœur d'un processus de transformations,
non de répétition justement.

Le théologien sait dès lors nativement - ou devrait savoir - la force et les

risques de l'institutionnalisation.

4 J'entends donc ici institutionnalisation en référence à Max Weber (c'est le même

sens chez Ernst Troeltsch).



LE NEW AGE 55

La force, ce peut être, je crois, un surcroît en termes d'émergence, de

constitution du sujet et de structuration du monde. Surcroît ambivalent bien
sûr, mais non sans valeur. J'y reviendrai : c'est là que le New Age peut
notamment être mis en perspective critique.

Les risques, c'est, probablement, ce à quoi notre temps est particulièrement
sensible - notamment, pour ce qui nous concerne ici, le New Age - et que,
globalement, il ne veut plus : risques de lier la vérité religieuse à l'institution
comme telle, de la comprendre dès lors comme renvoyant à un moment
extérieur qui la légitime (un moment historique médiatisé par ou dans

l'institution) et qui la soumette à des procédures normatives.
Ces risques sont de toujours. Le théologien ne devrait pas les sous-estimer.

Sauf à idéologiser l'institution comme telle - c'est le risque le plus grave, et
il est interne -, le théologien pensera la réalité religieuse en fonction d'une
dialectique 5, dialectique entre le pôle d'une donnée à jamais inassimilable :

le religieux, par définition en excès, relançant l'histoire et chacun via protestation,

«mystique», «prophétique» ou «sauvage», et le pôle d'une inscription
en histoire et en socialite humaine : une religion de forme donnée, tant quant
à sa structuration interne que quant à la gestion de ses rapports externes avec
le «naturel», le «culturel» ou le «social», bref une institutionnalisation.

Cette dialectique n'a cessé de traverser notre tradition occidentale :

constitution de ce qui se nomme la «grande Église» et protestation «apocalyptique»
ou «enthousiaste» ; théologie positive et théologie négative ; données conciliaires

ou doctrinales et expériences mystiques ; mouvement récurrent de

réformes, en lien notamment avec les ordres monastiques ; gestion différenciée
d'une référence au Christ et d'une référence à l'Esprit ; le joachimisme et ses

suites ; Port-Royal et le jansénisme contre un certain absolutisme au plan des

pouvoirs ; etc. ; en protestantisme : la Réforme magistérielle et la Réforme
radicale ; l'orthodoxie et le piétisme ; l'ancien et le néo-protestantisme ; les

«réveils» des XVIIIe et XIXe siècles ; les «renouveaux» du XXe ; etc.

Aujourd'hui, le New Age est une mouvance religieuse hors institution. De
fait et quant à la vérité ou à la valeur de ce qui s'y affirme ou s'y cherche.
Ce n'est pas pour autant un surgissement neuf, une naissance immaculée, une
nouveauté sous tout rapport. Ni non plus la donne d'une conciliation universelle,

par-delà tout donné social déterminé.
Le New Age est historiquement et socialement situé. Je suis ici en affinité

avec Christoph Bochinger6, non sans une référence commune à Ernst

5 En référence à E. Troeltsch, cf. P. Gisel, «Introduction : I. L'actualité de Ernst
Troeltsch», in E. Troeltsch, Histoire des religions et destin de la théologie, Paris/
Genève, Cerf/Labor et Fides, 1996, p. IX-XXXV1I : «L'institutionnalisation moderne
de la religion», Revue de l'histoire des religions 214/2. 1997, p. 153-182 ; «Théologie
de la création et mystique sont-elles compatibles?», Revue des sciences religieuses 11,
1997, p. 403-441.

6 Cf. C. Bochinger, «New Age» und moderne Religion. Religionswissenschaftliche
Analysen, Gütersloh, Kaiser/Gütersloher Verlagshaus, 1994. Cet ouvrage et celui de



56 PIERRE GISEL

Troeltsch. Chacun sait que les thèmes et les symboles qui dessinent la
mouvance New Age ressortissent à un trésor traditionnel, qu'il soit celui de

l'ésotérisme européen 7 ou qu'il soit plus emprunté à l'Orient. Cela n'est d'ailleurs
généralement pas contesté par les sympathisants, mis au bénéfice plutôt d'une
visée qu'on veut universaliste, sue ou pressentie de toujours. Mais il y a plus.
Tirés de traditions anciennes - elles-mêmes indifférenciées et un peu aplaties -,
les thèmes mis en avant sont en outre subrepticement modernisés 8. Et cela,
le plus souvent, à l'insu des sympathisants. L'exemple ici souvent évoqué est

celui de la réincarnation, où le mot qui désignait un destin malheureux dont
on aspire à sortir est mis en avant pour évoquer une chance supplémentaire
offerte sur un chemin de réalisation et de perfectionnement. Le New Age est

finalement, d'abord, une production religieuse de la modernité 9, surdéterminée

par la notion centrale d'accomplissement, la mise en avant de l'individu comme
tel, la rupture à l'endroit de son propre passé, voire une veine de type
panthéiste 10. En outre et surtout, sur le fond d'une crise des institutions
traditionnellement porteuses, le religieux opère ici une conjonction forte avec la science.

Globalement, dans le New Age, on ne croit pas ni n'a-t-on à croire ; on sait

ou on a à savoir.
Concrètement, le New Age me paraît être la forme que se donne

spécifiquement en notre fin de XXe siècle une veine qui n'a cessé d'accompagner
l'avènement de la modernité. Une «face des Lumières», rappelle Bochinger ".
On peut citer ici un mouvement laïque à la fin du Moyen Age, des héritages

mystiques, des mouvements spiritualistes, etc. À la fin du XIXe et au début

W. J. Hanegraaff, New Age Religion and Western Culture. Esotericism in the Mirror
of Secular Thought, Leiden-New York-Köln, Brill. 1996, me paraissent constituer les

références majeures sur le New Age.
7 Sur cet ésotérisme. on se reportera tout particulièrement au livre de W.J. Hanegraaff

cité supra note 6 et, par-delà, aux deux volumes de A. Faivre, Accès de l'ésotérisme
occidental, Paris, Gallimard, 1996 (le vol. I est une version revue de l'édition de 1986).
Cf. aussi C.-A. Keller, D. Müller, «Spiritualité» (avec bibliogr.), in Encyclopédie du

protestantisme (P. Gisel éd.), Paris/Genève, Cerf/Labor et Fides, 1995, p. 1472-1490.
8 La réception déformante de l'Orient par l'Occident a traversé tout le XIXe siècle,

cf., par exemple, R.-P. Droit, Le culte du néant. Les philosophes et le Bouddha, Paris,
Seuil, 1997. Pour une vision à la fois plus large et faisant référence, W. Halbfass, Indien
und Europa. Perspektiven ihrer geistigen Begegnung, Basel-Stuttgart, Schwabe, 1981

(version anglaise mise à jour : India and Europe. An Essay in Understanding, Albany,
State University of New York Press, 1988).

9 CL D. Hervieu-Léger (avec la collaboration de F. Champion). Vers un nouveau
christianisme? Introduction à la sociologie du christianisme occidental, Paris, Cerf,
1986, p. 16 sq. et 224 sq. ; D. Hervieu-Léger, La religion pour mémoire, Paris, Cerf,
1993, p. 121 sq., 134-141.

10 Sur la veine panthéiste liée à la modernité, cf. P.-H. Tavoillot. Le crépuscule
des Lumières. Les documents de la «quereUe du panthéisme» (1780-1789). Paris, Cerf,
1995, et bien des diagnostics de Ernst Troeltsch.

1 ' Cf. supra note 6. En tension, cf. le travail de W.J. Hanegraaff cité dans la même

note.



LE NEW AGE 57

du XXe siècle, avant 1914-1918, on parlait de «religiosité vagabondante» pour
désigner une nébuleuse alternative, hors Églises, individualiste et spiritualiste,
moderne à sa manière, peu ou prou panthéiste '2.

Il y a maintenant à interpréter. À revenir, pour ce faire, à la dialectique
indiquée à propos de l'institutionnalisation du religieux. Rapportée à une vision
diachronique et à notre société contemporaine, la mouvance New Age assure

une position critique à l'égard d'une institutionnalisation du religieux - le

christianisme moderne - qui s'est, le voulant ou non, repliée sur ses données

propres, ecclésiales ou bibliques, occupée à désigner ou à traduire une origine
historique devant valoir en tant que telle et à elle seule comme fondement et

légitimation. Faute d'une articulation foncière à l'humain comme tel et faute
d'un horizon qui soit de pertinence globale, les formes traditionnelles du

christianisme sont aujourd'hui frappées de décrédibilisation et menacées de

sectarisation. Répugnant à assumer leur rôle comme étant fonction d'une
instance proprement religieuse, les théologies chrétiennes peinent à se présenter

autrement que sous la forme de savoirs (admis ou récusés) et leurs éthiques
parviennent difficilement à proposer des visions structurantes qui échapperaient

aux thématiques de la seule normativité (acceptée ou refusée).
Sur ces différents points, le New Age apparaît comme une donne alternative.

Il doit dès lors être relu comme protestation à l'égard d'une cristallisation
institutionnelle donnée, mais aussi comme quête de ce qui s'y trouve insatisfait,
et, ainsi, comme invitation ou comme source de renouvellement, au moins
indirect. Je vais m'y efforcer dans ma seconde partie.

2. Le New Age comme occasion de renouvellement

Je reviendrai, en final, sur la question de l'institutionnalisation du religieux
soulevée à propos du New Age, et donc sur les rapports à l'histoire et à la société

globale. S'y cachent en effet, à mon sens, des enjeux spirituels. Mais j'avais
dit que la conjoncture New Age était significative non seulement dans ses

formes, mais dans ses thèmes également. C'est même ce qui apparaît d'abord.
Il est temps d'aborder ce registre.

Les thèmes, on les connaît. Ils ont souvent été évoqués. Énumérons-les

rapidement, sans prétention, mais en les mettant tout de suite en regard de ce

par rapport à quoi ils opèrent démarcation.
11 s'agit, d'abord, de rejoindre l'humain en lui-même, dans ses résonances

possibles et ses expériences propres, directement et sans intermédiaire. Il s'agit,
ensuite, d'entrer dans une perspective unifiante, holiste dit-on souvent, où ne

soient pas touchés que la raison (au surplus réduite à l'analytique et à

l'instrumental) ou la seule décision morale, mais aussi le corps, les sens, l'affectivité
ou l'émotion, la mémoire, un en-deçà ou un au-delà du conscient. La même

12 Cf. E. Troeltsch, op. cit. supra note 5, p. XIX, 412 sq., 455, 520 et 544 sq.



58 PIERRE GISEL

perspective unifiante coupera aussi avec tout anthropocentrisme pour restituer
l'humain à ses liens d'appartenance à la nature ou au cosmos. On passe alors
de la valorisation d'une position trop héroïque, voire sacrificielle (ascèse

intramondaine comprise), aux réinsertions dans des flux de vie souvent pensés

en référence à des métaphores maternelles, à des images de fluidité, de

conciliation et de coïncidence, celles de la vie, positive, de la croissance, lourde

d'énergies, d'un élargissement, foncièrement accueillant, d'un perfectionnement,

sans rupture. Surordonnant cet ensemble pluridimensionnel s'affirme
enfin le primat d'un esprit permettant l'avènement de toutes les potentialités
cachées, dans la confiance, l'harmonie, hors condamnation. On ajoutera à ces

différents traits une nouvelle sensibilité aux symboles, voire aux rituels, le

retour d'un monde moins désenchanté, ainsi que les marques d'une certaine

sagesse, coupant avec un excès de responsabilisation.
Fin de la modernité? Fin du christianisme? Un peu des deux - dans

l'intention -, mais il faut préciser.
Que le New Age marque une rupture à l'endroit de paradigmes centraux

de la modernité est indéniable. Au moins pour ce qui concerne un primat
accordé à la raison instrumentale et analytique, à l'humain comme sujet investi
d'une tâche de maîtrise constructive face au monde et à la société, à la

récusation de matrices religieuses réputées archaïques. Mais on sait que ce n'est

pas là toute la modernité (le romantisme et divers de ses avatars sont aussi une

production moderne)13. Par ailleurs, si le New Age est souvent compté au

nombre des traits, parfois hétérogènes, qui dessineraient une postmodemité,
il serait tout à fait égarant d'oublier les rapports structurants qui lient modernité
et postmodernité (ce n'est pas sans raisons que certains parlent d'«ultra-
modernité» l4 ou de «surmodernité» ls). En l'occurrence, la donne individualiste,

le motif d'un accomplissement, une frappe plus faite de déploiement
immanent que de recours à une transcendance, la substitution d'énoncés
proposés comme savoir à tout acte de foi sont, à l'évidence et pour dire le moins,

non sans lien intrinsèque à la modernité.
On ne saurait en outre oublier les questions qui ne peuvent pas ne pas

resurgir d'une articulation du New Age au monde global - oh combien moderne
dans ses fonctionnements effectifs - et, à ce niveau-là, en lien avec l'ensemble
de la donne religieuse, fût-elle très diversifiée. On sait d'ailleurs que la

mouvance New Age donne aujourd'hui corps à des formes inchoatives d'ins-

13 Cf. P. Gisel. «La postmodemité : mise en place et enjeux. Ouverture», in P. Gisel,
P. Evrard (éds), La théologie en postmodernité. Genève. Labor et Fides, 1996. p. 11-

23. Pour le romantisme, cf. ma contribution «Pertinence du religieux et instance
théologique. Vers un dépassement des options confessionnelles», in M. Demaison (éd.). La
liberté du théologien. Hommage à Christian Duquoc, Paris, Cerf. 1995, p. 137-155.

14 Cf. F. Boespflug, F. Dunand, J.-P. Willaime (éds), Pour une mémoire des

religions, Paris, La Découverte. 1996. p. 54-59.
15 Cf. M. Auge, Non-lieux. Introduction à une anthropologie de la surmodernité,

Paris, Seuil, 1992.



LE NEW AGE 59

titutionnalisation, en un temps où un optimisme et un universalisme fonciers
semblent ne plus suffire ou être en échec ; ceux qui parlent d'une fin du New
Age ont ce phénomène en point de mire. Parallèlement, la présence forte de

bien des «nouveaux mouvements religieux» atteste que le New Age ne saurait,
sauf illusion, se présenter, même dans sa plus grande et sa plus malléable
extension, comme la matrice apte à capter ou à symboliser le religieux en nos
sociétés présentes, modernes ou postmodernes.

Le New Age, fin de la modernité? Oui et non donc, et probablement pas -
en tout cas pas tel quel - comme la «relève» du religieux pour nos sociétés

d'aujourd'hui, même si le New Age est bien une expression typique de notre
temps, voire un symptôme, tant dans sa face de refus que dans sa face de quête
ou d'aspiration.

Le New Age signe-t-il la fin du christianisme? Il cristallise certes une part
du refus contemporain assigné au christianisme, tout au moins dans ses formes
et ses expressions modernes et présentes. Mais j'ai déjà signalé que le

christianisme avait connu, tout au long de son histoire, des formes très différentes,
et que sa vérité ou sa valeur ne saurait se jouer sur le plan de ses formes, de

ses énoncés et de ses représentations, même si ce plan ne peut pas non plus
être tenu pour purement et simplement indifférent.

Mise en perspective, objet d'écoute attentive et différenciée, la mouvance
New Age peut, ai-je aussi dit, féconder aujourd'hui ou relancer le christianisme

16. Voie syncrétiste? Pas nécessairement. D'abord, je l'avais annoncé,
le syncrétisme est, culturellement, donc sur le plan des formes et des

représentations, inhérent au christianisme historique, originairement l7. Secondement

- n'en déplaise à ceux qui s'empressent de dénigrer ici, voire de

diaboliser -, ce qui peut apparaître, dans les concrétions religieuses
d'aujourd'hui, comme du syncrétisme ou du «bricolage» pourrait aussi receler

ses cohérences de fait (les personnes se reconnaissant dans le New Age ou dans

d'autres recompositions religieuses ne sont quand même pas plus schizophrènes

que d'autres!), même si l'on ne sait pas encore les dire et qu'on en reste
à un examen de la provenance des différents thèmes ou motifs mobilisés. Si

l'accusation de syncrétisme touche un point qui a une validité spirituelle -
existentielle ct sociale aussi -, c'est au sens où l'identité de chacun - et en

16 Pour des éléments de débat à partir du christianisme, éléments pour l'essentiel
critiques à l'égard du New Age, cf. Christus 164 hors-série : «Le Nouvel Âge. Sortir
de la confusion», 1994 4, et J. Vernette, Le Nouvel Age. A l'aube de l'ère du Verseau,
Pans, Téqui, 1990 (cf. aussi, du même. Jésus dans la nouvelle religiosité. Ésotérismes,

gnoses et sectes d'aujourd'hui, Paris. Desclée. 1987) : pour une position plus ouverte
en ces matières, cf. C.-A. Keller, Le New Age. Entre nouveauté et redécouverte 1990).
Genève, Labor et Fides, 1991 2. ou G. Siegwalt, Dogmatique pour la catholicité
évangélique. t. III/1 : Cosmologie théologique : sciences et philosophie cle la culture. Paris/
Genève. Cerf/Labor et Fides. 1996.

17 Cf. P. Gisel, «Syncrétisme» (avec bibliogr.). in Encyclopédie du protestantisme,
op. cit. supra note 7. p. 1506 sq.



60 PIERRE GISEL

rapport au social comme au culturel - doit bien se cristalliser ou se structurer ;

mais, bien compris, ce procès d'identité se noue selon des instances et des

modalités spécifiques, et il ne fait pas nombre, encore une fois, avec les

représentations au cœur desquelles il prend corps.
Relire le New Age comme invitation à renouveau ne me fait donc pas

problème (ni intellectuellement, comme lecteur de ce qui se passe en matière
de déploiements du religieux, ni théologiquement, adhésion au christianisme

comprise, adhésion critique bien sûr). Au contraire. D'autant qu'historiquement,

les «renouveaux» ou les modifications du christianisme ont toujours été

le fait d'une double action : négociation avec son temps et relecture de son
passé, une double action nouée de front, en va-et-vient ou en interaction. S'y
jouent toujours peu ou prou des stratégies d'adaptation, même si les croyants
et les agents porteurs n'en sont pas nécessairement conscients ou. tout au

moins, ne le thématisent que rarement ainsi.
En outre et surtout, finalement, dans la tractation concrète, bien des motifs

ou des thèmes centraux de la mouvance New Age peuvent trouver des

résonances possibles au cœur du christianisme historique.
J'aimerais rappeler tout d'abord, fermement, que le christianisme entend

bien rejoindre l'humain en lui-même. Non pour le rendre dépendant d'une
donnée étrangère, extérieure, hétéronome et aliénante, mais en vue de sa

réalisation vraie : la réalisation de l'humain comme tel. Penser le contraire ne

peut qu'être l'effet d'une illusion d'optique, due pour une part, effectivement,
à certaines des caractéristiques du christianisme en modernité (toutes confessions

confondues, occidentales j'entends, même si, entre catholiques et

protestants, les modalités varient) et pour une part aux schemes culturels et

rationnels propres à la modernité et donc aux lectures qu'elle produit.
Sur le fond, penser le contraire serait oublier ou ne plus savoir penser que

ce qu'on appelle «salut», en christianisme, et qui peut effectivement entraîner

une position d'hétéronomie. a été travaillé de l'intérieur par tous les Pères des

premiers siècles en vue de le comprendre, de lc valider, de le proposer et de

le vivre comme «récapitulation» de la création, non sur un mode purement
naturel et spontané, certes, mais bien comme reprise interne et comme
accomplissement. Et c'est en lien avec ce dispositif central que le motif de la

transcendance a également été retravaillé de l'intérieur, profondément, pour
déboucher là aussi sur une compréhension qui ne soit pas celle d'un principe
simple, «théiste» comme on dit volontiers aujourd'hui '8. Le thème trinitaire
n'a pas d'autre lieu ni d'autre raison d'être, de même qu'il faut rattacher au

18 Cf.. entre beaucoup d'autres, P. Tillich. Théologie systématique, t. III : L'existence

et le Christ (1957), Lausanne. L'Âge d'Homme. 1980. p. 23 sq. : E. Jüngel, Dieu
mystère du monde. Fondement de la théologie du Crucifié dans le débat entre théisme
et athéisme (1977), 2 vol., Paris, Cerf, 1983 ; J. Moltmann, Le Dieu crucifié. La croix
du Christ, fondement et critique de la théologie chrétienne (1972), Paris. Cerf. 1974.

p. 288-291.



LE NEW AGE 61

premier point évoqué la représentation christologique proposée selon l'axe
d'une double nature, humaine et divine, et l'énoncé récurrent d'un engendrement

ou d'un avènement non seulement d'«en haut», mais à partir «de la chair
de Marie».

J'ajouterais, ensuite, que le christianisme va de pair avec la théologie d'une
création positive et différenciée l9. J'y reviendrai. Se profilent là des enjeux
sous-jacents qui peuvent ou doivent marquer une comparaison différenciante
et peut-être tendue avec ce qui anime le plus centralement la mouvance
New Age. Mais il convient de rappeler, liminairement, que l'humain est,

bibliquement, constitutivement inscrit dans une création qui ne se réduit pas
à cet humain, mais qui le précède au contraire et le dépasse. C'est cette non-
réduction qui commande la polarité entre, d'une part, une finitude originaire
de l'homme et une dehiscence historique qui obligent à se dresser toujours à

nouveau contre les possessions trop domestiquées ou contre les légitimations
trop assurées (d'où la veine prophétique, contestataire, ou la tradition sapientiale,

distanciée) et, d'autre part, le motif d'une parenté difficile, sans
immédiateté, investie d'histoire et de dramatique personnelle mais néanmoins

irrépressible, entre Dieu et l'humain : un humain fait «à l'image de Dieu»
(Gn 1,27), un Christ comme «nouvel Adam» (cf. Rm 5,12-21, mais aussi

Mt 4,1-11) et icône ou «image de Dieu» (Col 1,15 ; II Cor 4,4 ; cf. aussi

Ép 1,4 sq.), la représentation d'un eschatologique où l'humain apparaît plus
réaffirmé que nié, plus réassuré, recréé, métamorphosé ou transformé que
dissous.

Il y a là, entre christianisme et New Age, à la fois des proximités et des

différences, comme il y en a eu entre christianisme et gnose
2()

: n'oublions pas

que ce qui a pu rétrospectivement apparaître aux affirmations les plus orthodoxes

du christianisme comme la pierre angulaire de son dispositif doctrinal
et de son identité profonde - l'«homoousie», la similitude de nature entre le

Révélateur en figure humaine et le divin - avait d'abord été porté par des

mouvements gnostiques et alors condamné par la «grande Église».
Faut-il rappeler par ailleurs, enfin, qu'en ses formes classiques, le

christianisme n'est rien sans un renvoi constant, méditatif et dialectique (cf. le jeu
des théologies négative et positive), avec l'ordre d'un mystère, dans ses donnes

sacramentaires (donc symboliques et rituelles), scripturales (où la «lettre» est

l'objet d'une relecture «en esprit», selon allégories et typologies), voire
cosmiques (où le Don prime et subvertit l'être en son étendue et en son déploie-

19 J'ai souvent souligné ce thème, cf. La création (1980), Genève, Labor et Fides,
1987 2, et «Théologie de la création: une nouvelle pertinence», Théologiques 2/1,
Montréal, 1994, p. 25-43.

20 Sur la gnose, cf. M. Scopello, Les gnostiques, Pans/Montréal, Cerf/Fides, 1991 ;

M. Tardieu, J.-D. Dubois, Introduction à la littérature gnostique, t. I : Histoire du mot
«gnostique». instruments de travail, collections retrouvées avant 1945, Paris, Cerf/Ed.
du C.N.R.S.. 1986.



62 PIERRE GISEL

ment chronologique, sans oublier le thème majeur de la «participation», de

frappe platonicienne, lié à un jeu de médiations et de différenciations, inscrites
dans le cosmos et striant la réception qu'on en fait ou qu'on est invité à en

faire, thème travaillé au surplus, en même temps, par une problématique de

l'Un, «l'Un au-delà de l'être»21)?
Voilà quelques éléments quant à des zones de proximités et de fécondations

possibles entre New Age et christianisme, susceptibles de nourrir tant une
relecture du christianisme - la matrice religieuse traditionnellement porteuse
en Occident - qu'un débat avec telles aspirations ou telles apories de notre

temps.
Pour les proximités, ici mises en avant via décentrements et

problématisations, il suffit. Reste, pour terminer cette seconde partie, avant

l'épilogue, à dire, entre New Age et christianisme, des différences qui résistent
et qui sont donc lourdes de certains enjeux à expliciter.

La confrontation va être ici menée au niveau religieux (interreligieux et/

ou recompositions du religieux ou du croire). Les mises en perspective critiques
du New Age ne seront donc nullement fonction d'une orthodoxie doctrinale
(toujours plus ou moins autoréférée), ni fonction de données qui seraient, par
principe ou selon adhésion personnelle, propres à certains et non à d'autres
(textes sacrés, credo spécifique, moment fondateur, etc.). Les mises en
perspective visent, sur fond de confrontations de même niveau, à faire apparaître
des différences instructives en termes humains et de rationalité publique.

Du côté du New Age, les aspirations sont, somme toute, assez claires :

épanouissement personnel, ouverture au cosmos, conciliation, sur un arrière-

plan restitué à une certaine polyphonie interne ou à une certaine
multidimensionnalité peu ou prou organique. L'aspiration est à honorer.
Comme sont, à mon sens, à ratifier les refus corrélatifs de formes aujourd'hui
dominantes en christianisme. Mais si l'aspiration est à honorer, la modalité de

sa mise en œuvre ne va pas sans options, assumées ou non, qui requièrent,
d'abord, exphcitation et, ensuite, débat.

Énonçons sans attendre l'axe de débat. Il touche au couple différence et

similitude, ou altérité et identité. C'est un axe qui traverse les réalités religieuses

en cause : le couple indiqué touche alors la manière dont on comprend le

rapport de l'humain au divin, de l'humain au monde, de l'humain à soi. Et,
ici, à la différence du New Age, le christianisme me semble mettre en avant

une posture de fond selon laquelle si la différence n'est pas l'étrangeté (qui
requerrait une révélation extrinsèque, une grâce hétéronome et un corps
ecclésial séparé pour en faire état et les gérer), elle est bel et bien, et comme

Cf. sur ces points tout particulièrement la tradition du Pseudo-Denys, forte tout
au long du Moyen Âge, et non seulement chez des auteurs réputés «mystiques», mais
aussi chez ceux qu'on appelle docteurs de l'Eglise, Thomas d'Aquin compris (sur ce
dernier, cf. G. Lafont, «Le 'Parmenide' de Platon et Saint Thomas d'Aquin», in
P. Gisel, Ph. Secrétan (éds), Analogie et dialectique, Genève, Labor et Fides, 1982,

p. 53-80).



LE NEW AGE 63

telle, féconde. Sur la triple face indiquée, et en interaction (non en télescopage)

: le soi, le monde, Dieu 22.

Le couple indiqué - et pour en rester encore aux réalités proprement
religieuses - touche aussi ce qu'il en est, par exemple, de la transcendance et
de l'immanence. Pour la posture foncière du christianisme, c'est certes au cœur
de l'immanence - en prise avec elle et non sans au surplus en valider la donne

- que toute identité humaine se joue en vérité, mais c'est selon un axe qui,
pour être interne, ne lui en est pas moins hétérogène.

Pour le christianisme, le corps à corps avec la nature (qui est justement
ici un corps à corps) n'est donc pas simples épousailles, en tout cas pas fusion,
même s'il y a secrète fécondation interne. Et l'on parlera d'accès à soi, via
décentrement et retour, plus que de simple épanouissement, de même qu'on
parlera de naissance, plus que de simple réalisation d'une potentialité.

Il est de bon ton - et ce n'est pas sans valeur - de se référer aujourd'hui,
dans la mouvance New Age, à la mystique. Mais ce renvoi même ne va pas
sans ambiguïté : la mystique, en christianisme classique (cf. Grégoire de Nysse,
le Pseudo-Denys, Maître Eckhart, Thérèse d'Avila ou Jean de la Croix), n'est
rien hors d'une entrée en extériorité, hors d'une perte et d'un engendrement
qui, au plus intime de la rencontre, reste toujours en différence, parce que la

différence et l'excès qui s'y love sont au principe de ce qui est ici engendré,
créé ou recréé, de ce qui se trouve accusé ou radicalise, le désir pour tout dire.
L'existence est alors passage, non comme moment à dépasser, mais comme
lieu de l'être, d'un être en surcroît à tout étant ou en surcroît au cosmos.

Classiquement, on dit ce surcroît en termes de singularités et de personnes (au
niveau du divin comme de l'humain). Ce sont certes là des images, mais elles
disent autre chose quant à l'homme et quant à son rapport aux autres que les

métaphores ici correspondantes du New Age, qui évoquent plutôt des forces

cosmiques ou naturelles justement, et dès lors plus anonymes.
Compris en profondeur, je crois que c'est le même axe de débat qu'on vient

d'expliciter sommairement en matière religieuse qui se retrouve au cœur des

rapports que les deux postures religieuses évoquées - la mouvance New Age
et le christianisme - nouent avec le monde historique et social.

Pour dire le moins, le rapport qu'entend nouer le New Age avec le monde

social est peu structurant. Ni quant au monde, plus ou moins laissé à lui-même,
ni quant aux effets en retour qu'un investissement plus lourd de ces frontières

pourrait avoir sur l'expression religieuse. J'ajouterais qu'il en va de même du

rapport à l'histoire. Il apparaît en effet, là encore, comme le rapport au social,

peu structurant. C'est que l'identité ne se noue pas, ici, dans un rapport
généalogique au passé - un rapport dès lors différencié - qui permette
d'assumer, sans risque d'absolutisation, un présent dans sa particularité.

22 Traditionnellement, c'est là un des motifs centraux d'une théologie biblique et
chrétienne de la création (cf. supra note 19).



64 PIERRE GISEL

En profondeur, la faiblesse du rapport au monde social et une certaine
indifférence quant à l'histoire me paraissent aller de pair avec une thématique
religieuse en elle-même foncièrement conciliante et unitive. L'une renvoie à

l'autre. Et l'on se retrouve ainsi avec un religieux plutôt «soft», comme disent
certains, voire finalement «narcissique», dit-on parfois.

Épilogue

On l'aura compris ou pressenti, l'abandon d'une problématique de

l'institutionnalisation (sur sa double face, interne, de régulation et de

problématisation, et externe, de gestion dialectique des frontières) est indicatif
d'un type religieux, type qu'en l'occurrence, un examen rapide des thèmes et

des dispositifs proposés confirme. C'est que la gestion de l'institutionnalisation,

au-delà de ses aspects parfois peu encourageants ou moroses, est

indirectement lourde d'un enjeu proprement spirituel, aussi vrai que la prise en

compte et en charge du rapport à ce qui n'est pas comme tel religieux contribue
à casser les risques d'enfermement sur soi ou d'autosatisfaction que secrète

le religieux (en Occident en tout cas), et donc propre à lutter contre son

idéologisation, qu'elle soit «soft» ou plus dure. Du coup, le spirituel se trouve
provoqué, obligé de s'assumer dans sa différence, gagnant ainsi en radicalité
et en intensité du fait même de ce qui, extérieurement, le limite. On ajoutera

que, de leur côté, laissés à eux-mêmes, tant le social que l'histoire, le plus
souvent, se «vengent».

Enfin, en Occident tout au moins et tout particulièrement aujourd'hui, le

rapport au monde social, parcouru par des instances diverses de rationalité et

de régulation (scientifiques, politiques, etc.), oblige à une clarification quant
à ce qu'il en est du savoir, dans sa validité et ses limites, et à ce qu'il en est
du croire, dans sa validité et ses limites. Or c'est là, significativement à mon
sens, une thématique que non seulement le New Age prend peu en compte, mais

qu'il tend même, de fait, à obturer, le religieux - ou la spiritualité, dit-on
souvent, pour s'engager moins, en fait de croire justement - étant présenté,
de façon avouée ou subreptice, comme savoir, savoir réservé ou redécouvert,

on n'ose même pas dire ouvert moyennant initiation : s'il y a, dans le New Age,

reprise d'ésotérismes, c'est en effet selon un accès en principe public, hors

procédures spécifiquement religieuses en tout cas.

Personnellement, je crois qu'une clarification des statuts respectifs et des

rapports entre savoir et croire est d'une importance toute particulière
aujourd'hui, tant sur le plan de la société globale que sur le plan de la

compréhension interne de ce qui s'annonce de fait comme religieux. Que le New

Age fasse sur ce point plutôt l'impasse me paraît à la fois significatif des

difficultés de nos réalités contemporaines et ne pouvoir dès lors que réclamer

dépassement.


	Le New Age : entre institutionnalisation de la religion et "religiosité vagabondante" : un regard de théologien

