Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 48 (1998)

Heft: 4: L'utilitarisme en débat

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 130 (1998), P. 431-473

BIBLIOGRAPHIE

Luc Brisson, Platon. Les mots et les mythes. Comment et pourquoi Platon
nomma le mythe ?, éd. revue et mise a jour, Paris, La Découverte, 1994, 254 p.

Publié une premiére fois en 1982, cet ouvrage ne présente, dans 1’édition revue et
mise a jour, que peu de changements. Outre ’ajout d’un sous-titre dont le but est de
permettre «de saisir immédiatement la portée du livre» («Postface 4 la seconde édition»,
p. 221), il faut signaler la prise en considération des recherches les plus récentes sur
la question du mythe chez Platon dans les «Suppléments au texte» (p. 215-220) —
précisions que le lecteur aurait apprécié de voir signalées en marge du texte a ’aide
d’un astérisque comme cela se fait souvent. Relevons encore les «Suppléments a la
Bibliographie» (p. 207-214) qui présentent d’importantes références bibliographiques
pour les différents mythes pris séparément. Pour le reste, les theses demeurent les mémes
et n’ont pas perdu de leur actualité. Dans I'introduction, I'A. annonce d’emblée que
Platon constitue le terme de 1’évolution historique du sens de miithos : «Chez Platon,
en effet, le sens de miithos est fixé une fois pour toutes.» (p. 12). Il pose ensuite que
«lorsqu’il fait un usage premier du vocable miithos, Platon accomplit deux opérations :
I’une descriptive, I’autre critique», ¢’est-a-dire qu’il «décrit une pratique discursive d’un
certain type, tout en émettant un jugement sur son statut par rapport a celui d'une autre
pratique discursive», le discours philosophique (p. 12). De cette distinction des opéra-
tions accomplies par Platon vient la division de I"ouvrage en deux parties. Dans une
premiere partie («Le témoignage de Platon : la communication du mémorable»), I'A.
s’intéresse a |’opération descriptive de Platon & I'égard du mythe comme instance de
communication : il y montre en quelle mesure le mythe est «ce discours par lequel est
communiqué tout ce qu'une collectivité donnée conserve en mémoire de son passé et
transmet oralement d’une génération a 'autre, que ce discours ait été élaboré par un
technicien de la communication comme le poete, ou non.» (p. 12). S’inspirant pour une
part du modele classique de la communication proposé par Shannon-Weaver et s’ap-
puyant d’autre part sur le récit de la guerre entre I’ Athénes ancienne et I’ Atlantide (7Timée
et Critias), I'A. s’intéresse d’abord au «message» que constitue le mythe. Il poursuit
en traitant des «moyens de transmission» (oralité), de la «fabrication», de la «narration»
(émission) et de la «réception» du mythe (principalement affaire d audition). Il clot cette
premigre partie sur les notions d’«imitation» (a laquelle ressortit toujours I’activité mise
en ceuvre dans la communication d’un mythe dans la mesure ou ce dernier propose un
modele auquel le récepteur va tenter de s’identifier) et de «persuasion» (laquelle traduit
I’efficacité redoutable du mythe alliant le jeu & D'activité sérieuse et atteignant la
dimension sauvage de ’homme : son d&me appétitive, sensible seulement a la peine et
a la douleur). Dans la deuxiéme partie («La critique de Platon : le discours de et pour
I’autre»), I’A. démontre comment le philosophe grec congoit le mythe comme «un
remarquable instrument de persuasion» (p. 171) pour le philosophe et le 1égislateur dans
les champs de I’éthique et de la politique. Platon reconnait de fait une utilité au mythe
en I'intégrant & maintes reprises dans son propre discours (et cela malgré que le mythe
ne soit, a la différence du discours philosophique qui lui est en cela supérieur, ni un
discours vérifiable ni un discours argumentatif). La force de cette démonstration réside
dans une analyse lexicologique trés minutieuse et dont les résultats figurent dans les
Annexes 1 et 2. Terminons en soulignant I'importance de cette étude, ceuvre d’un
chercheur 4 qui nous devons, entre autres, de nouvelles traductions des Letrres, du

Histoire de
la philosophie



432 BIBLIOGRAPHIE

Phédre, du Timée et du Critias dans la collection GF. Si la question du mythe chez Platon
et, plus généralement, celle du concept méme de mythe, ne saurait étre réglée une fois
pour toutes, elle trouve ici une réponse trés convaincante — contre la «dissolution du
mythe» proclamée par M. Détienne (cf. p. 168 et 172), I'A. reconnait par exemple au
mythe sa dimension de «récit». En bref, il s’agit d’un ouvrage incontournable, un
«classique» dont la nouvelle édition méritait d’étre signalée.

ALEXANDRE ETIENNE

MyLEs BURNYEAT, Introduction au «Théététe» de Platon, trad. M. Narcy (Biblio-
theque du College International de Philosophie), Paris, P.U.F., 1998, 320 p.

M. Narcy met a la disposition des lecteurs francophones le commentaire de
M. Burnyeat sur le Théérete, véritable introduction, selon le projet initial, puisqu’elle
fait entrer dans la problématique platonicienne, mais aussi ceuvre philosophique a part
entiére, puisqu’elle excede le cadre de I’introduction pour proposer, en strates super-
posées, les diverses lectures historiques du dialogue et ses multiples lectures possibles
aujourd’hui, en particulier sous ’angle de la philosophie analytique. Aristote critique
d’Antistheéne, Berkley, Richard Price, Kant, Frege, Russell, Wittgenstein et Ryle sont
mis au défi d’apporter des solutions qui permettent au moins de sortir des apories
socratiques, a défaut de donner une définition du savoir. L’ A. ne privilégie pourtant pas
les options de la philosophie du langage au détriment des interprétations plus tradition-
nelles ; il rend en effet sensible la distance intellectuelle qui sépare chaque lecteur de
Platon et la remplit de débats philosophiques. Les apories du Théététe ne sont jamais
€cartées par I’A. ; au contraire de Théétete, il ne propose jamais de solution alternative
a la question socratique de savoir ce qu’est le savoir ; chaque situation problématique
est plutot exacerbée. Le Théétete apparait bien ainsi comme un dialogue sur I’erreur
et sur ses conditions de possibilité : les définitions du savoir proposées par Théétete sont
toutes non-pertinentes, car elles excluent toutes la possibilité de se tromper. L’usage
platonicien de la dialectique fait structurellement écho a la problématique de 1’éluci-
dation des conditions de possibilité de I'erreur ; en effet, la méthode adoptée est celle
des définitions successives et fausses proposées par Théétete, et la conclusion du
dialogue est un aveu d’impuissance qu’il ne sied pas d’interpréter comme un «échec»,
mais comme un «progrés» (p. 15). Le lecteur du XX siécle se demande toujours quelle
est la conception platonicienne du savoir et le «message ultime du dialogue, c’est:
essayons de formuler, de fagon détaillée, une meilleure réponse a la question “Qu’est-
ce que le savoir?’» (p. 312). A Dinstar de Socrate, I’A., loin de laisser le lecteur inactif,
le fait participer a I’enquéte ; il le sollicite, le défie, lui communique le mal de mer dont
souffrent les protagonistes du Théététe, et lui demande d’achever a sa place certains
raisonnements. Les trois tentatives de définition du savoir (le savoir c’est la perception,
le savoir c’est le jugement vrai, le savoir ¢’est le jugement vrai accompagné d’un logos),
invitent a I’examen épistémologique, sémantique, et logique, de nombreuses theéses. La
premiére partie du dialogue, la discussion de la doctrine de Protagoras, introduit la
thématique de la compétence et ouvre deux voies interprétatives: comme Berkley, on
peut supposer que, selon Platon, la théorie de Protagoras rend compte de la perception
et qu’ainsi la perception ne constitue aucun savoir, ou, comme Price et I’ A. (trés discret
sur ses choix), que Platon critique la théorie de Protagoras mais ne rejette pas la
perception, congue autrement, du champ de la connaissance. L’étude de la deuxiéme
partie prend la forme du «défi» : «trouvez le jugement faux qui fait croire qu’un
jugement faux est impossible» (p. 94), ce jugement faux étant justement «le savoir c’est
le jugement vrai». La lecture minutieuse de la troisieme partie du dialogue avance par
tests et erreurs successives, jusqu’a I’échec final de la tentative de définition du logos



BIBLIOGRAPHIE 433

qui doit accompagner le jugement vrai. Le lecteur aura cependant découvert que le tout
n’est pas la somme des parties, et ce qu’est un nombre pour Platon ; il aura surtout
apprécié I'usage discursif, épistémologique et logique, que I’A. fait des modgles du bloc
de cire, pour la mémoire, de la voliere, pour I’entendement, et des lettres et des syllabes,
pour le statut de la définition, comme analyse et classification.

CATHERINE PRALONG

MoniQuE Dixsaut (éd.), Contre Platon, t. 1 : Le platonisme dévoilé, Paris, Vrin,
1993, 464 p.; t. Il : Le platonisme renversé, Paris, Vrin, 1995, 322 p.

Les textes réunis par M. Dixsaut ont en commun de s’intéresser, a des titres divers,
a la question de 1’antiplatonisme. Aprés avoir rappelé dans son introduction générale
(«D’un antiplatonisme a I’autre», p. 9-25) que I’ «antiplatonisme» est bien réel, méme
s’il peut sembler de prime abord impossible dans la mesure ot il s’oppose & la pensée
d’un philosophe qui «ne parle jamais en son nom» (p. 9) et «voulait sans doute interdire
la contitution d’un ‘platonisme’ congu comme un ensemble de théses ou de dogmes»
(p. 11), Ed. expose clairement la double finalité des 29 études séparées en deux tomes :
«dessiner les figures de I’antiplatonisme et, a travers elles, déchiffrer celles du plato-
nisme» (p. 10). Le mot de I'Ed. est juste, qui parle de la «variable» (p. 11) qu’est le
platonisme : les lignes d’attaque des antiplatoniciens sont en effet si variées que I’on
ne saurait définir de fagon univoque le platonisme, pas plus d’ailleurs que I'anti-
platonisme. Concernant le «platonisme», comme le souligne I’ Ed., il faut en rechercher
I'essence ailleurs que dans les écrits de Platon : il faut aller chercher du c6té du «non-
dit» que les antiplatoniciens comme les platoniciens ne cessent de faire avouer a Platon,
les uns «par exécration», les autres «par vénération» (p. 11). Quant a la diversité des
antiplatonismes, elle n’interdit pas de proposer certains regroupements au niveau des
critiques ou, pour reprendre les termes de I'Ed., de <<d1%tr1buer les figures de
I’antiplatonisme selon deux grands principes», I'un consistant a «distinguer entre des
formes proprement philosophiques de réfutation et des attaques menées de I'extérieur»,
I’autre permettant «d’opérer une coupure chronologique, qui trouve son fondement dans
la révolution critique kantienne» (p. 11). C’est d’ailleurs sur la base du second principe
qu’est organisée la répartition des études en deux tomes. — Dans le tome I, une premiére
série d’études rassemblées sous le titre «Phantasticus Plato» illustre les deux premiéres
figures de I’ antlp]atomsme développées des le vivant de Platon. La premiére critique,
philosophique, émane d’ Aristote (mais aussi d’ Eplcure) et concerne I’usage abusif que
Platon a fait de la dialectique, ainsi que «sa confiance excessive au logos» a la suite
de la récusation de «tout ancrage de la pensée dans la sensation» et du refus du «verdict
de ’expérience» (p. 12) ; la seconde critique vise «l'idéologie» plutdt que la «philo-
sophie» de Platon et provient des socratiques qui ont, a la suite d’ Antisthéne, reproché
au philosophe athénien d’avoir professé «la transcendance ‘fantastique’ des Idées, du
Bien, de I'Un» sans remise en question de leur existence (p. 12). Cette premiere partie
est elle-méme subdivisée en deux sous-parties, selon qu’il est question des «contre-
platoniciens» (Antisthéne, Aristote, Epicure, Séneéque et Guillaume d’Ockham) ou des
«platoniciens perplexes» (Nouvelle Académie, Plotin et les n€oplatoniciens, Albert le
Grand). La deuxiéme partie concerne Platon «Calomniateur, comédien, plagiaire» ; elle
regroupe une série d’études illustrant davantage les attaques extérieures et les «deux
lignes principales et continues d’opposition» (p. 13), a savoir la défense de la rhétorique,
en vue d’une réhabilitation de la littérature contre la philosophie, et la polémique
chrétienne visant & subordonner la philosophie a la vraie théologie (cf. p. 14). — Le
tome II regroupe les études sur les antiplatoniciens qui ont développé leurs théses aprés



434 BIBLIOGRAPHIE

la réinterprétation kantienne de I’histoire de la philosophie, laquelle témoigne, selon
I’Ed., «d’une mutation concernant la nature de I’ opposition au platonisme» (p. 17). L'Ed.
souligne en effet qu’«a partir de Kant le sens du platonisme se fixe, avec tout ce que
cela comporte de clarification mais aussi de schématisation», avant de préciser que le
platonisme «devient un objet philosophiquement déterminé», a savoir «le nom propre
de la métaphysique» (p. 17). Une premiére série de textes présente des antiplatoniciens
qui, a la suite de Kant, n’attaquent plus ni ne combattent le «platonisme» a la fagon
de leurs prédécesseurs, mais cherchent davantage a le renverser et a le dépasser (Nietzs-
che, Heidegger, Wittgenstein). La deuxiéme partie porte sur d’autres formes d’anti-
platonismes et évoque les «Proces politiques». L’on peut y vérifier par I’exemple de
K. Popper combien Platon ne saurait laisser aucun lecteur indifférent — «comme si Platon
ne pouvait étre que divin ou diabolique», écrit I’'Ed. (p. 23). Quant  la troisiéme partie,
elle concerne le «Malaise dans I’interprétation», qu’il s agisse du parricide du Sophiste,
de la question des faux plaisirs dans le Philébe ou encore de 1’action dramatique du
Phédon. — Il n’est pas possible de présenter une a une les contributions. Aussi nous
limiterons-nous a signaler quatre études dont les titres sont révélateurs en eux-mémes
de la complexité de la question : «Albert le Grand ou |’antiplatonisme sans Platon» (par
A. de Libera, t. I, p. 247-271), «Platon contre Platon : le probleme de la rhétorique dans
les Discours platoniciens d’ Aelius Aristide» (par L. Pernot, t. I, p. 315-338), «Ludwig
Wittgenstein, un Platon sans platonisme» (par E. Rigal, t. I, p. 101-126) et «Le parricide
déguisé : Platon contre I’antiplatonisme parménidien» (par S. Scolnicov, t. II, p. 215-
234). - Au terme de la lecture, force est d’admettre avec I'Ed. qu’«on ne peut employer
ces mots, platonisme et antiplatonisme, qu’au pluriel» (p. 10). L’on se prend deés lors
a espérer qu’une nouvelle série d’études viendra compléter cette revue déja fort impo-
sante des antiplatonismes et des platonismes, en t¢émoignant par exemple d’un plus grand
intérét pour I'historien de la philosophie du XVIII® siecle J.J. Brucker. Concluons en
relevant que ces études tendraient a accorder un nouveau crédit a A.N. Whitehead qui,
dans Procés et réalité, affirmait que «le plus slr, pour caractériser la tradition philo-
sophique européenne en général, est de reconnaitre qu’elle consiste en une succession
d’apostilles a Platon» (trad. C. Charles et al., Paris, Gallimard, 1995, p. 98). Notons
que ce n’est sans doute pas un hasard si ce mot célebre apparait, en version anglaise
ou dans une paraphrase en frangais, dans les études de R. Wiehl sur «L.’anti-platonisme
de Nietzsche» (t. II, p. 28), de M. Villela-Petit sur «Heidegger, Platon et 1’art grec»
(t. IL, p. 77), de Ch.L. Griswold Jr. sur «Le libéralisme platonicien : de la perfection
individuelle comme fondement d’une théorie politique» (t. II, p. 155) et de C. Sini sur
«Platon et 'origine de la métaphysique» (t. 11, p. 293).

ALEXANDRE ETIENNE

Jonn J. CLEARY (€d.), The Perennial Tradition of Neoplatonism (Ancient and
Medieval Philosophy, De Wulf-Mansion Centre — Series [, Vol. XXIV),
Leuven, University Press, 1997, 578 p.

Pour le bicentenaire de la fondation du colleége irlandais S. Patrick de Maynooth,
le Département de Philosophie Ancienne a organisé, en juillet 1995, un important
colloque international sur le théme Mysticisme, rationalisme et empirisme dans la
tradition néo-platonicienne. Trente conférences, sur les cinquante qui furent prononcées,
ont été retenues et recueillies, dans ce volume, en douze chapitres, sous le titre nouveau
de La tradition pérenne du néo-platonisme. Les trois premiéres études s’attachent a
développer quelques-uns des thémes qui ont été longuement discutés dans I’ histoire de
la théologie néo-platonicienne : 1’éternité ou le commencement du monde en relation
avec la toute-puissance divine chez Alexandre d’ Aphrodise, Origene et Plotin (J. Pépin),



BIBLIOGRAPHIE 435

la spécificité de la recherche théologique et celle de la recherche philosophique chez
Origene et Plotin (Padraig O’Cleirigh), I'importance de la pratique religieuse paienne
chez Porphyre, a partir des fragments de la Philosophie des oracles et de la lettre 2 Anebo
(Andrew Smith). Si I’originalité de Plotin réside, comme on 1’a dit, dans son infidélité
au texte de Platon, cette infidélité impose a tous les lecteurs de Platon et de Plotin d’étre
reconnue et analysée. C’est ce que tentent de faire les deux conférenciers suivants :
Denis O’Brien dégage le sens spécifique que ces deux philosophes ont donné aux notions
d’immortalité et d’étre nécessaire, et Maria Isabel Santa Cruz expose I’exégese ploti-
nienne des genres de l'intelligible dans Ennéades VI, 1, 2, 3, traité qui peut étre lu
presque comme un commentaire des passages du Sophiste ou Platon présente la doctrine
des péyioTa yévn, que Plotin va situer au niveau de la deuxiéme hypostase, I'intel-
ligence. Etant donné que chez Plotin, le monde intelligible est une réalité de deuxizme
ordre et dérivée, dont la source, I'Un, est au-dela de 1’étre et de la pensée, les genres
de I'intelligible ne peuvent avoir du point de vue ontologique ainsi que du point de vue
de la prédication, ni la méme portée ni la méme importance que chez Platon, pour qui
ils appartiennent a la région la plus élevée de la réalité. L’interprétation du Sophiste
sur les cinq genres ne prend ainsi sens qu’a l'intérieur d’un syst¢me métaphysique
donné, celui de Plotin. Dans le troisiéme chapitre, qui prend en considération le nous
plotinien, Gérard Verbeke et Lloyd P. Gerson mettent en lumiére le lien chez Plotin
entre conscience individuelle et connaissance de soi. En effet, ce que Plotin appelle le
nous, c’est-a-dire la pensée pure et intuitive, le concert des esprits et en méme temps
le monde intelligible, est transcendant par rapport a notre conscience commune. Mais
c’est en un sens une transcendance de nous-mémes par rapport 2 nous-mémes. Au niveau
du nous, tout est intérieur a tout, omniprésence et transparence. Chacun est tout, sans
séparation ni confusion. Aussi, nous élever a la pensée pure, c’est nous éveiller a nous-
mémes, c’est entrer en notre moi le plus vrai, rejoindre notre principe singulier et
singularisant. Il n’y a donc pas que des genres et des especes dans le nous. L’ universalité
n’est pas exclusive de I'individualité. C’est bien le moi singulier qui est sauvé par la
médiation de 'intelligible. La philosophie selon Plotin est essentiellement critique parce
qu’elle est I'instrument de I’exigence mystique : tel est le théme du quatrieme chapitre.
En effet, toute I’orientation de la philosophie plotinienne nous oblige a croire que 1’ état
mystique n’est pas seulement devant nous, mais surtout derriere nous, qu’il n’est pas
seulement la fin, mais avant tout I’ origine de toute vie de I'esprit et de I'dme. Convaincue
donc qu’elle ne peut voir le principe que par le principe, I’dme du sage plotinien n’entrera
pas dans un autre, mais en elle-méme, et du fait qu’elle est en elle seule et non dans
I’étre, elle est dans I’Un. Entrer en 1’Un et entrer en soi, chez Plotin, est la méme chose.
Néanmoins cette équation n’implique aucun suicide psychologique, aucune perte de
I’identité de soi. Car si notre ame, selon Plotin, est toutes choses, si elle récapitule tous
les degrés de la procession, elle ne peut se rejoindre vraiment que si elle déploie le circuit
expressif intégral, les degrés de la procession n’étant pas en elle des étapes passageres,
mais des étages permanents qui contribuent a former sa structure (Gabriela Roxana
Carone). A propos de mystique encore, pour Deirdre Carabine, la maniére dont Plotin
et Grégoire de Nysse parlent du retour de I'ame & I'Un et de son union a lui — discours
qu’elle met en parallele dans son article — est si semblable qu’elle en conclut que le
Pére de I'Eglise ne peut pas ne pas avoir eu de contact avec la pensée du philosophe,
que ce contact ait été direct ou seulement indirect par I'intermédiaire de son frére Basile.
Au 5° chapitre, deux auteurs évoquent le sens de 1I’eudémonisme plotinien. En comparant
la doctrine du bonheur chez Aristote et Plotin, Frédéric Schroeder montre comment le
philosophe néoplatonicien s’accorde avec le Stagirite dans I’ Ethique a Nicomaque 1,8,
lorsqu’il pose que «bien vivre est la méme chose qu’étre heureux» (Ennéades 1,4). Qu’il
soit vrai que I’ame humaine, parce qu’elle s’est écartée de la vraie vie et qu’elle est
tombée dans 1’état le plus bas, soit descendue de 1’activité totalitaire a la plus partielle,
chacun peut s’en convaincre, pense Plotin. Et c’est justement cette conscience de



436 BIBLIOGRAPHIE

I’aliénation psychologique et ontologique qui peut et doit devenir la source de I’effort
pour se hausser de nouveau a ['universel et au Tout. La descente des ames dans les corps
leur fait acquérir en effet une expérience et une maturité qu’elles ne pouvaient posséder
autrement (Gary Gurtler). Du chapitre VII au chapitre XII, I'histoire de la pensée
néoplatonicienne défile sous nos yeux a partir des philosophes qui se sont réclamés de
Plotin : Albinus et la comparaison du cercle pour rendre compte de 1’unité de la doctrine
de Platon (Burkhard Reis), les néoplatonitiens tardifs et leur psychologie (Henri J.
Blumenthal), Proclus et la connaissance innée de 1’ame (Carlos Steel), Proclus et la
comparaison des logiques aristotélicienne et parménidienne (Dino Buzzeti), Amonius
et la théorie des yrvwoTikol Aoyol ou bien voepd €16n dans I'intellect (Elias Tempelis),
Damascius et la mise en ceuvre des deux notions de mpdodos et € miaTpodn (John Dillon).
Pour illustrer le rayonnement de la pensée néoplatonicienne chez les Péres de l’Eglise,
James McEvoy attire I’attention sur le role de la memoria dans les Confessions d’ Augus-
tin (Livre X) et sa source vraisemblable dans la doctrine de 1’anamnesis plotinienne,
et Thomas O’Loughlin analyse la mystique des nombres dans la tradition théologique
irlandaise avant Jean Scot Erigéne. Il nous fait découvrir les liens profonds qui relient
cette tradition aux commentaires traditionnels d’Augustin, Basile et Ambroise sur la
Genese et le Livre de la Sagesse, dans lesquels mesures, nombres et poids, mode d’étre,
forme et ordre définissent la structure métaphysique de 1’étre créé et sont des réalités
antérieures a ’ensemble de la création. Quant au néoplatonisme d’expression arabe,
Christina d’ Ancona examine sa source dans la paraphrase arabe des livres IV a VI des
Ennéades de Plotin, et Thomas Gaskill met en relief, & partir de 1’ceuvre d’Avicenne,
la complémentarité exemplaire des deux dimensions nécessaires de la logique et de la
mystique. Kenneth Seeskin, pour sa part, tente de dégager I'influence du platonisme
et du néoplatonisme sur Maimonide, qui n’est pas a ses yeux ’aristotélicien exclusif
qu’on en a fait. Nous abordons enfin I’influence du néoplatonisme sur Francis Bacon
(Stephen A. McKnight), dans 1’idéalisme hégélien (James A. Doull), dans I’empirisme
mystique d’Emerson (Russell B. Goodman), et chez A. H. Armstrong, dont Jay Bregman
rapproche la méthode et la pensée de celles du platonicien chrétien Synésius de Cyrene.
Un index complet des citations, auteurs anciens et thémes achevent de faire de cet
ouvrage une piece maitresse de la recherche en philosophie néoplatonicienne, dans ses
doctrines et son histoire.

JEAN BOREL

SAINT AUGUSTIN, (Euvres, t. 1 : Les Confessions précédées de Dialogues phi-
losophiques, sous la direction de Lucien Jerphagnon avec la collaboration
de Sophie Astic, Jean-Yves Boriaud, Patrice Cambronne, Jean-Louis
Dumas, Sophie Dupuy-Trudelle et Henri-Pierre Tardif de Lagneau (Biblio-
theque de la Pléiade — 448), Paris, Gallimard, 1998, 1530 p.

Le premier volume d’ceuvres d’Augustin de la Bibliothéque de la Pléiade s’ouvre
tout naturellement sur les premiers écrits de nature philosophique que le jeune rhéteur
composa a Cassiciacum ou, sur I’invitation de son ami Verecundus qui lui mettait sa
propriété a disposition, il s’était retiré avec quelques-uns de ses disciples en été 386.
Nous savons en effet que 1'entretien Contre les Académiciens a commencé le 9 novem-
bre pour se terminer, aprés une semaine d’interruption, trés tard dans la soirée du 21
novembre. La réfutation du scepticisme académique fut la grande découverte de ces
discussions, ainsi que la justification rationnelle de la notion de vérité, qui est le
fondement de la doctrine augustinienne de la sagesse. C’est dans les bains de la ferme
de Cassiciacum qu’en la froide journée du 13 novembre s’esquisse, en Augustin et ses



BIBLIOGRAPHIE 437

compagnons de retraite, le débat La vie heureuse, qui durera trois jours. Ce traité, sous
les apparences d’une discussion a batons rompus, est significatif car on y découvre
I’ébauche des themes les plus importants de I’ceuvre d’Augustin : les rapports entre
I'auctoritas et la ratio, entre le paganisme et le message biblique, le fait que la possession
de Dieu qui est participation 2 I’Etre méme, passe par une théorie de la connaissance,
c’est-a-dire que la vérité restaure I’homme dans sa véritable dimension en le rapprochant
de ce qui lui donne sa forme réelle et, enfin, la conciliation de tous ces thémes dans
une conception ontologique des rapports de I’homme a Dieu. L’Ordre, qui date encore
de la méme époque, est un traité programmatique d’essence plus pédagogique que
théologique qui décrit le cycle disciplinaire auquel I’esprit doit se soumettre pour
répondre aux grandes questions métaphysiques. La promesse dont le texte est porteur
est bien celle de la raison : la question du mal ne troublera plus celui qui aura ainsi
accédé a I’ordre par les matiéres ou il régne, et qui en exprime la réalité. Les Soliloques
—néologisme d’ Augustin pour nommer ce dialogue socratique entre son dme et sa raison
— sont le dernier ouvrage rédigé par Augustin pendant sa retraite de Cassiciacum, entre
novembre 386 et avril 387, qui marque son retour a Milan. «Dieu et I’ame, voila ce
que je veux connaitre», s’exclame Augustin au début du traité qui se déroule a la maniére
d’un traité d’épistémologie et débouche sur I'immortalité de I’Ame et sa béatitude en
Dieu. Les Solilogues, dans ce dédoublement constitutif de la pensée ou ils s’installent,
procurent en eux-mémes un avant-goit de la libération finale, que la série d’arguments
serrés du traité L'immortalité de [’adme qui suit permettra d’atteindre, arguments néces-
saires pour affermir la sérénité théorique d’Augustin. Formant triptyque avec les So-
liloques et | Immortalité de ['dme, la Dimension de ['dme est un dialogue de forme plus
traditionnelle. Augustin aborde la de maniére trés pédagogique, en renouant avec la
relation de maitre a disciple, le probléme de 1’ame en des termes accessibles. Il y
considere les figures géométriques comme base d’ou I’ame peut graduellement s’élever
jusqu’au non spatial, expose le mystére de I’'union de I'ame et du corps et celui de la
puissance unificatrice de 1’ame, et trace le tableau de toutes les manifestations de I’dme
en sept degrés, du plus humble, la vie, au plus élevé, le s€jour en Dieu. En conclusion,
Augustin rappelle que, si le péché est chute de I'ame en dessous de son rang, et par
conséquent violation de 1’ordre, seule la religion est le moyen de la réconciliation avec
Dieu et de la restauration de I’dme dans sa grandeur propre, au-dessus du corps. C’est
en Afrique qu’Augustin, de retour dans sa patrie rédige Le Maitre, en 389. Avec
Adéodat, son fils, il y dispute des mots et des choses, de la mémoire et de I’incapacité
du langage a transmettre la vérité. C’est dans ce dialogue qu’apparait pour la premiere
fois le theme du maitre intérieur, le Christ Verbe de Dieu, qui tiendra une place si
importante dans 1’ceuvre ultérieure. De ce contact avec le maitre intérieur, a I'écoute
duquel un maitre ne peut que disposer son disciple, naitra I'illumination : ce n’est donc
pas de I’extérieur que la vérité vient a I’dme, mais du dedans ou siege le Verbe lui-
méme qui est vérité. Introuvable depuis des années dans la Bibliothéque augustinienne,
jamais réédité depuis 1947, c’est un bonheur de pouvoir lire ici I'intégralité du célebre
traité sur La musique, qui est la derniere ceuvre profane d’ Augustin, rédigée elle aussi
aprés son retour a Carthage en 389. Commencant par la rythmique et la métrique,
Augustin en arrive a évoquer au livre VI les implications métaphysiques des harmonies
musicales. Ce passage de la musique sensible a la musique intelligible, cette reductio
pythagoricienne de la musique a la mathématique est importante aux yeux du Maitre
parce qu’elle permet A 1’ame de se fixer définitivement en Dieu, source de tous les
nombres. Nous trouvons encore dans cet ouvrage les deux traités intitulés Le mensonge,
qui date de 395, et Le libre arbitre, dont la rédaction s’étend sur quelques sept années
a partir de 387, traité qui se situe a la charniere des recherches philosophiques de
Cassiciacum et du souci exégétique. Plus que celle de tout autre texte, la lecture du Libre
arbitre convainc de la vérité de ce mot d’Etienne Gilson : «C’est & I'Ecriture que nous
devons une philosophie qui soit chrétienne, c’est a la tradition grecque que le christia-



438 BIBLIOGRAPHIE

nisme doit d’avoir une philosophie.» Le livre se termine enfin par le texte intégral des
Confessions traduites par Patrice Cambronne et qu’il n’est nullement besoin de présen-
ter, tant elles sont célebres. Les traducteurs se sont attachés a la lettre du texte, sans
perdre pour autant la fluidité de la phrase frangaise. C’est dire que ce recueil se lit comme
doit se lire un volume de la Pléiade, avec enchantement. Les notes sont bien faites, et
les introductions mettent en perspective de maniére précise et pour le grand public
chacun des traités. Mentionnons enfin les textes latins de base retenus pour cette édition :
Bibliothéque augustinienne, dont le texte a été établi d’aprés celui des bénédictins de
Saint-Maur (Paris, 1679-1700) pour les trois traités Contre les académiciens (R. Jolivet),
La vie heureuse (J. Doignon), La musique (G. Finaert et F.-J. Thonnard). Corpus
Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum (Vienne 1866-1911) pour L’Ordre (Vol. LXIII,
P. Knéll), Les Solilogues (Vol. LXXXIX, W. Hormann), L' Immortalité de |'dme (ibid.),
La Dimension de [’ame (ibid.). Corpus Christianorum, Series latina, Turnhout, Brepols,
1970 pour le Maitre (Vol. XXIX, K.D. Daur), Le libre arbitre (Ibid., W.M. Green), Les
Confessions (Vol. XXVII, L. Verheijen), Patrologie Latine, Migne, pour Le Mensonge
(Vol. XL). Un Index des noms de personnes, noms de lieu et titres d’ceuvres, ainsi qu’un
répertoire expliquant les plus importantes notions philosophiques et religieuses d” Augustin
achevent de faire de ce premier volume un ouvrage de grande qualité.

JEAN BOREL

GouLveN Mabkc, Le Dieu d’Augustin (Philosophie & Théologie), Paris, Cerf,
1998, 214 p.

Eminent spécialiste de 1'ceuvre d’ Augustin, G. Madec a été invité il y a quelques
années a rédiger un article sur «Dieu» pour I’encyclopédie Augustinus-Lexikon, en cours
de parution. Quelque peu frustré par les lenteurs inhérentes a des projets aussi monu-
mentaux, il décida de publier une version allégée et allongée de cet article, qui lui
permettrait d’atteindre un public moins spécialisé. Le présent ouvrage est le résultat de
cette réécriture. — L’exposé que G. Madec propose dans ce volume doit & son caractere
encyclopédique d’étre entierement centré sur la conception qu’Augustin s’est faite de
Dieu, et de ne traiter qu’incidemment de themes proches qui font I’objet d’ autres articles
dans I’Augustinus-Lexikon, comme la Trinité, le Christ ou la Providence (p. 22 n. 52).
Ce qu’il en perd par la méme en ampleur, il le gagne en acuité. D’une remarquable clarté,
I’étude de G. Madec s’ouvre sur des questions de terminologie pour se prolonger par
un bref rappel de I’expérience qu’ Augustin a eue de Dieu, depuis son enfance jusqu’aux
Confessions. La derniére partie, la plus riche, analyse la «théologie biblique» de I’évéque
d’Hippone. Le lecteur attentif percevra au fil de cet exposé que le portrait d’ Augustin
que I’A. retrace n’est pas consensuel : a la différence d’autres savants, G. Madec refuse
(avec raison) de considérer la conversion et I’accession a la prétrise d’ Augustin comme
une crise profonde dans laquelle il aurait dramatiquement renoncé a un brillant avenir ;
il rejette toute vision de 1’ceuvre d’Augustin comme élaboration progressive d’un sys-
teme théologique ; il n’admet pas que 1’on puisse considérer la pensée de I'évéque
d’Hippone comme un syncrétisme entre christianisme et platonisme, sous le prétexte
fallacieux qu’Augustin emprunte des catégories de pensée aux philosophes de son
temps. — Quelques pages, ajoutées a I’article de base, élargissent le propos de plusieurs
maniéres. Un avant-propos (p. 7-23) évoque les jugements a I’emporte-piece émis par
J. Duquesne sur Augustin dans son Dieu de Jésus ; il est a craindre que ces quelques
pages ne puissent atteindre leur but, car les enjeux du débat sont parfois implicites, et
les réponses apportées par G. Madec insuffisamment profilées. Un utile rappel bio-
bibliographique sur I'évéque d’Hippone suit cet avant-propos. L’exposé didactique sur
Dieu se clot sur des «libres-propos» (qui abordent bien plus clairement que 'avant-



BIBLIOGRAPHIE 439

propos les problémes posés par I’ Augustin de la tradition), sur la traduction du sermon
pascal Denis II sur Gn 1,1 (un superbe texte dans lequel apparaissent la plupart des
thématiques analysées par G. Madec au cours de son étude), sur une bibliographie et
un index. — L’ouvrage contient d’assez nombreuses fautes de mise en page (interlignage
irrégulier, guillemets et espaces mal placés) et plusieurs coquilles (signalons seulement
p.- 93 n. 53 W. Simon au lieu de S. Simon, et p. 171 Jn 8,35 au lieu de Jn 8,25). 1l
reste, en outre, quelques traces de la version primitive, plus académique, sous la forme
de quelques citations latines non traduites et de titres d’ceuvres antiques sommairement
abrégées. La bibliographie ne recense pas tous les travaux cités dans I’ouvrage, certaines
références données en note sous une forme concise n’étant ainsi pas explicitées (cf. les
articles de J. Pépin, p. 106 n. 25 et p. 124 n. 31) ; la traduction frangaise de I’ouvrage
de G. L. Prestige (Dieu dans la pensée patristique, Paris, Aubier, 1955) aurait gagné
a étre signalée.

REMI GOUNELLE

Kurt FrascH, Was ist Zeit? Augustinus von Hippo. Das XI. Buch der Confes-
siones. Historisch-philosophische Studie. Text — Ubersetzung — Kommen-
tar, Frankfurt am Main, V. Klostermann, 1993, 438 p.

L’A. est bien connu des médiévistes pour sa volonté de considérer les philosophes
dans leur contexte historique, sans les juger a [’aune d’un philosophe particulier. 11 fait
de méme pour les probleémes philosophiques qu’il cherche a replacer a leur lieu de
naissance. Il a eu I’occasion de justifier sa position et d’illustrer sa vision de I’histoire
de la philosophie (médiévale) dans les nombreux ouvrages qui €émaillent sa vie de
chercheur et de professeur de philosophie. Aussi ne faut-il pas s’étonner que, dans ce
nouvel ouvrage, I’ A. vise moins a actualiser Augustin qu’a déterminer jusqu’ou I'évéque
d’Hippone s’est avancé dans le probléme du temps. L’ A. estime fondamental de revenir
a la source, a savoir le livre XI des Confessions rédigé vers 398, et, concernant la théorie
augustinienne du temps, de la caractériser «dans son contenu philosophique et dans la
situation historique» au travers d’une longue étude introductive qui se veut «historique
et philosophante» (p. 9). Cette étude s’appuie sur certains des résultats du commentaire
détaillé qui constitue 1'autre volet encadrant le texte latin (dans I'éd. de L. Verheijen,
Corpus Christianorum, Series Latina 27, Turnhout 1981) et la nouvelle traduction dans
laquelle I’ A. insére fort a propos les références scripturaires et n’hésite pas a I’ occasion
a rappeler entre parentheéses le terme latin rendu en allemand. (Rappelons que I’ A. avait
publié en 1989 & Stuttgart sa propre traduction des Confessions.) L’étude introductive
se compose de sept parties qui traitent tour a tour des moments de modernité de la théorie
augustinienne du temps, de sa présence et de son actualisation dans la philosophie du
XX¢ siecle (Bergson, Paul Yorck von Wartenburg, Husserl, Heidegger, Wittgenstein et
Russell), de la structure et du «lieu littéraire» des Confessions, des autres écrits d’ Augus-
tin concernant le probleme du temps (Conf. XII-XIIl, De Genesi ad litteram, De Civitate
Dei), du rapport d’Augustin a la tradition (Platon, Aristote, Sextus Empiricus, Plotin
et Séneque), de la réception d’Augustin dans les débats médiévaux sur le temps (de
Robert Grosseteste a Dietrich de Freiberg en passant par Albert le Grand, Gilles de
Rome, Henri de Gand et Vital du Four), finalement de 1’appréciation philosophique de
la conception augustinienne du temps sous divers aspects, rhétorique et stylistique aussi
bien que moral et religieux, ou encore ontologique, etc. Quant commentaire, il se
distingue de ceux de E.P. Meijering (Leiden, 1979) et de J.J. O’ Donnell (Oxford, 1992)
notamment par sa volonté d’approfondir les prémisses du texte d’Augustin et de pro-
poser une discussion plus intensive sur le plan philosophique, ainsi que par la prise en



440 BIBLIOGRAPHIE

considération des débats médiévaux qui, sans jouir d’un privilege au niveau de I’inter-
prétation, n’en offrent pas moins une possibilité de prendre ses distances d’avec les
schémas interprétatifs d’un Bergson ou d’un Heidegger. L’A. se défend en effet a
diverses reprises de tenter une quelconque actualisation d’Augustin! Terminons en
soulignant que 1’on ne saurait résumer en une ou deux phrases les précieux apports de
cet ouvrage, pas plus que I’on ne saurait réduire la théorie du temps d’Augustin a une
simple formule, sans risquer d’en présenter une image fausse et trompeuse. C’est
maintenant au lecteur d’emprunter cette voie d’acces au livre XI des Confessions que
nous offre I’A., a propos duquel il faut relever une fois encore qu’il nous conduit tres
avant dans la compréhension philosophique de la problématique du temps chez
Augustin.

ALEXANDRE ETIENNE

AuvcusTiNnus, Uber Schau und Gegenwart des unsichtbaren Gottes, Texte mit
Einfiihrung und Ubersetzung von Erich Naab (Mystik in Geschichte und
Gegenwart, Abteilung I, Christliche Mystik — Band 14), Stuttgart-Bad
Cannstatt, Frommann-Holzboog, 1998, 298 p.

L’A. fait I’analyse et donne la traduction allemande de cing textes importants
d’Augustin sur le theme de la vision et de la présence de Dieu. Le texte latin, repris
par procédé photomécanique, se trouve dans I’édition critique des ceuvres completes
d’Augustin établie par Alois Goldbacher dans le Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum
Latinorum, parue a Vienne entre 1866 et 1911. Ces cing textes sont les suivants : De
videndo Deo liber, qui correspond a la lettre 147 adressée & une certaine Pauline (CSEL
44, p. 274-331), la lettre 148, destinée a Fortunatien, évéque de Sicca (CSEL 44, p.
332-347), le De praesentia Dei liber ou lettre 187 envoyée a Dardanus, Préfet des Gaules
(CSEL 57, p. 81-119), et, enfin, la lertre 92 a Italica (CSEL 34/2 p. 436-444) et la lettre
92 A a Cyprien (CSEL 34/2, p. 444 sq.). S’il est un probléme qui a longuement et
fréquemment occupé Augustin, c’est bien celui de la vision de Dieu par les élus, mais
il n’est jamais parvenu a une solution définitive. Dans chacun des textes, sa pensée se
cherche et revient souvent sur les mémes citations tirées des Ecritures : la promesse
de la vision de Dieu par les cceurs purs (Mt 5,8), I’affirmation johannique de la vision
de Dieu tel qu’Il est, lorsque les élus seront semblables & Lui (I In 3,2) et I'invocation
paulinienne au «Roi des siécles, Dieu incorruptible, invisible» (I Tim 1,17). Sans
parvenir a réunir ces trois affirmations contradictoires de la visibilité de Dieu par les
ceeurs purs tel qu’Il est tout en demeurant invisible, ce qui prime dans les deux grandes
lettres 147 et 148, de I’année 413, est d’abord que Dieu ne sera jamais visible par nos
yeux corporels. Des yeux humains, des yeux corporels ne peuvent pas voir celui qui,
de sa nature, est invisible ; et pour appuyer sa theése sur d’indiscutables autorités,
Augustin accumule une série de témoignages d’ Ambroise de Milan, Jérdme, Athanase
d’Alexandrie et de bien d’autres encore. Et la conclusion est bien que «nous sommes
absolument certains de la vision de Dieu selon I’homme intérieur, et si notre corps devait
subir une transformation assez merveilleuse pour voir Dieu, cette vision corporelle ne
pourrait pas enlever la premiére, mais s’ajouterait a elle. Il vaut donc mieux affirmer
ce dont nous ne saurions douter, que "homme intérieur verra Dieu, celui qui seul peut
voir I’amour, a ’éloge duquel il est dit «Dieu est Amour» (p. 212, §17, 1. 26 a §18,
I. 8). D’intéressants apercus sont donnés par I’A. sur le livre XII du De Genesi ad
litteram et sur le livre XXII de la Cité de Dieu, oi Augustin hiérarchise les différents
genres de visions et défend I’infaillibilité de la vision intellectuelle, laquelle atteint son
objet par une co-présence qui n’a plus besoin de messagers ni de succédanés. La



BIBLIOGRAPHIE 441

traduction allemande de I'A. est aussi précise et littérale que possible. Les citations
bibliques et les noms de personnes se trouvent rassemblés dans deux index en fin de
volume.

JEAN BOREL

BrIAN StTOCK, Augustine the Reader. Meditation, Self-Knowledge and the
Ethics of Interpretation, Cambridge, Mass.-London, The Belknap Press of
Harvard University Press, London, 1996, 463 p.

La recherche de Brian Stock s’inscrit dans la lignée des travaux qui tentent de
clarifier I’évolution intellectuelle et la méthode de travail d’ Augustin. Titre et sous-titre
définissent bien le but poursuivi : rejoindre Augustin non seulement dans les lectures
faites depuis son enfance jusqu’a I’dge adulte, mais aussi dans I’acte lui-méme de lire,
de comprendre, de méditer, d’assimiler, d’interpréter, et dans la conscience de soi que
toutes ces lectures et méditations ont peu a peu structurée. L’analyse des Livres [ a IX
des Confessions constitue la premiére partie du livre, car c’est la qu’Augustin a livré
le plus clairement ses intentions fondamentales et les méthodes de travail dont il a usé
pour les mettre en ceuvre. De la lecture de I'Hortensius de Cicéron a celle des écrits
néoplatoniciens, en passant par les Catégories d’ Aristote, les Novem disciplinarum libri
de Varron sur les arts libéraux, les Opiniones omnium philosophorum de Cornelius
Celsus, le Liber de Philosophia de Varron, les écrits de Plotin, Jamblique et Porphyre,
nous pouvons suivre le développement progressif et la perfection croissante de la
formation philosophique du jeune rhéteur. Et comme ces lectures répondaient chaque
fois a des problemes personnels et suscitaient par conséquent une réflexion originale,
on ne s’étonne pas, dit I'A., qu”Augustin soit devenu un authentique philosophe. Il le
devait a cette double exigence de la qualité de I'information qu’il voulait, et du désir
que I'acuité de son intelligence activait en lui de toujours mettre sa pensée en accord
avec sa vie. Dans la seconde partie, I’ A. étend son investigation a quelques autres traités
plus systématiques, ol s’ajoute I’apport de la lecture des Ecritures et des Péres, spé-
cialement d’ Ambroise de Milan. On y devine ainsi la puissance de travail exceptionnelle
qu’Augustin n’a jamais cessé de manifester et qui 1’a rendu capable de reconnaitre de
manicre rapide les grandes idées d’un ouvrage, d’en entrevoir immédiatement les
multiples conséquences, de comparer, d’opposer et de systématiser les argumentations
et les conclusions. C’est bien en ayant fait siens tant de mouvements complexes de
pensée, dont sa mémoire a su garder la richesse, qu’Augustin a pu au fil des années
créer cet ensemble unique dans ['histoire de la pensée chrétienne qu’est son ceuvre en
perpétuel devenir, et dont il est souvent impossible de décomposer toutes les sources.

JEAN BOREL

PIERRE MACHEREY, Introduction a l’Ethique de Spinoza (Les grands livres de
la philosophie), Paris, P.U.F., 1998, vii + 385 p.

Ce volume est le cinquieéme et dernier de la série que P. Macherey a consacrée aux
cinq parties de 1’ Ethique de Spinoza. 1l s’agit d’une €tude d’introduction a la lecture
de la premigre partie de I'Ethique. Le sujet n’est pas nouveau assurément, le de Deo
étant de toutes les parties de I’Ethique celle qui a depuis toujours suscité le plus grand
nombre de commentaires et d’interprétations, dont I'une des plus fameuses reste la



442 BIBLIOGRAPHIE

volumineuse lecture faite par M. Gueroult. En quoi le livre de P. Macherey se distingue-
t-il des autres? L’A. ne prétend pas «donner une nouvelle interprétation», ni fournir,
a la maniére de Gueroult, une analyse exhaustive de chaque proposition : son objectif
est d’avantage de fournir un outil de travail et un guide qui permette au lecteur de
I’ Ethique d’avancer avec plus d’aisance dans le réseau des propositions. Les indications
données par Macherey visent avant tout a souligner les lignes essentielles du raison-
nement de Spinoza et & tisser des liens entre tel et tel passage de I’ Ethigue ; en revanche,
le texte n’est jamais étudié dans sa dimension historique et dans ses liens avec d’autres
auteurs. L’analyse suit le fil du texte de Spinoza. Aprés une breve introduction qui
présente les principales originalités de la philosophie dans I’Ethigue (I'ordre géomé-
trique, la définition de Dieu), vient ’analyse des définitions et axiomes qui ouvrent
I’Ethique. Le livre se divise ensuite en deux parties, I'une sur la nature de Dieu (ce que
Dieu est), I"autre sur la puissance de Dieu (ce que Dieu fait), qui correspondent res-
pectivement aux propositions une a quinze et seize a trente-six du de Deo. Les septante
dernieres pages du livre sont consacrées a une longue étude du fameux Appendice sur
les préjugés liés a la pensée finaliste. D'une facon générale, la lecture de I’ouvrage de
Macherey est intéressante et enrichissante, et il y a de nombreuses remarques originales
éparpillées au cours du texte. Il y a en effet de la part de I’A. un certain effort pour
reformuler la lecture traditionnelle des rapports de la substance aux modes dans des
termes plus satisfaisants. Mais cet effort reste tout a fait embryonnaire, et les nombreuses
intuitions de I’A. ne sont pas suivies de I’analyse approfondie et systématique requise
pour une telle entreprise. On reste donc sur sa faim, et on aurait préféré que I’A. avance
plus franchement dans une direction qui n’est le plus souvent que suggérée a la surface
du texte. Il reste a noter que Macherey a publié ce volume sur la premiere partie de
I’Ethigue a la suite des quatre autres, et que la cinquiéme partie fut publiée en premier
(en 1992). L auteur se justifie de cet ordre parce que selon lui, I"Ethigue n’est pas du
tout un texte construit selon un mouvement linéaire, mais au contraire selon «une
circularité de mouvement», ot les derniéres propositions renvoient aux premieres, elles-
mémes n’étant pleinement compréhensibles qu’a partir des dernieres. C’est dans cet
esprit que Macherey a mené son entreprise de relecture détaillée de chacun des livres
de I'Ethique, qui s’achéve par le commencement avec ce dernier volume publié cette
année.

AMBROISE LOMBARD

PuiLippe Cassuto, Spinoza et les Commentateurs juifs (Publication de 1'Uni-
versité de Provence), Aix-en-Provence, 1998, 240 p.

Cet ouvrage est programmatique en ce sens que I’A. n’étudie que les 59 premieres
citations que Spinoza fait de la Bible dans le premier chapitre de son Traité Théologico-
Politique, qui en contient plus de 400 dans ses vingt chapitres. Il veut ainsi fournir au
lecteur philosophe le maximum d’éléments susceptibles de I’aider a saisir I’importance
et le role des citations bibliques dans cette ceuvre, et leur conséquence sur la pensée
philosophique de Spinoza. Pour chaque citation, I'A. donne le texte hébraique, puisque
I’on sait que Spinoza disposait de la Bible rabbinique éditée par Daniel Bomberg en
1517. De ce texte hébraique, il fait une traduction aussi littérale que possible, pour ouvrir
les voies interprétatives des Targums et des commentaires ultérieurs. Il donne ensuite
le texte latin de I’ editio princeps du TTP de 1670, avec son contexte immédiat qui s’avere
la plupart du temps éclairant, puis le texte araméen des Targums (Ongelos, Yerushalmi
et Yonatan) suivi de leur traduction frangaise et, enfin, le texte hébreu des commen-



BIBLIOGRAPHIE 443

tateurs Rashi, Rashbam (Samuel ben Meir), Abraham Ibn Ezra, Radaq (David Kimhi),
Ramban (Nahmanide) et Ralbag (Levi ben Gershom), avec la traduction. Il ressort de
cette étude de détail que Spinoza est resté infiniment plus proche des sources tradition-
nelles qu’on ne I'a souvent cru. Et méme s’il approchait la Bible en historien, il a
constamment repris la tradition juive qui avait passé par I’Espagne islamique, celle de
la pluralité des commentaires et des mondes qu’ils dévoilent, s’inscrivant ainsi contre
les syntheéses de Thomas d”Aquin et de Maimonide qu’il jugeait abusives.

JEaN BOREL

PIERRE-JEAN LABARRIERE, Poiétiques. Quand I'utopie se fait histoire (Philoso-
phie d’aujourd’hui), Paris, P.U.F., 1998, 327 p.

Bien qu’il se lise pour lui-méme, I’ouvrage s’inscrit dans un itinéraire philosophique
(non encore achevé) entrepris par I’A. il y a quelque vingt ans. Ses douze chapitres
gardent la discrete empreinte d’un enseignement universitaire situé dans la mouvance
de la dialectique hégélienne. La terminologie est de méme souche, parfois reformulée
au contact de certains post-modernes (Heidegger, Derrida). Parti d’une avouée «fasci-
nation de I’Un» (p. 11) dans une acception non réductive, I’A. s’attache a la
«monstration» — nous ne sommes pas dans le domaine de la preuve — d’un périple
logique, I’aller et retour de la pensée réflexive dont le geste central émerge d’un noyau
paradoxal, u-topique (illocal) et a-temporel. Cette émergence et la remontée vers des
figures de sens alimentent notre texte. «Les» poiétiques sont autant de possibilités
d’expressions comprises dans toutes leurs conditions, véri-fiées (faites vraies) par I agir
de I’esprit humain et forgeant leur style dans une profondeur phréatique commune. Les
domaines pris en compte sont la philosophie, la poésie et la mystique, représentées par
des textes de Hegel, Dante et Maitre Eckhart — cités successivement a chaque nouvelle
étude comme des figures magistrales que I'’A. commente de fagon avisée et parfois
novatrice. Les questions de base portent sur le rapport entre I'intériorité et 1’extériorité
et la relation de I’Un et du multiple. De fait, on les retrouve a chaque étape de I’ accession
au réel effectif selon Hegel et a I'expression vive de ce réel selon la visée de I'A. Quel
statut revétent dans ce contexte les structures telles que I'espace et le temps? Méme
si toutes deux consacrent le droit de I'extériorité, 1'UUn garde sur elles une préséance
logique dans son «irréalité réalisante» (p. 41). L’A., augmenté de ses références de
choix, avance sur la corde raide du paradoxe avec une étonnante cohérence. La condition
et la mesure (chap. iii), deux concepts intrinseéquement relationnels, sont étudiés dans
le jeu complexe de leur relation a eux-mémes et de leur présupposition réciproque. C’est
I’occasion pour I’A. d’'un beau développement sur le moyen terme du syllogisme
hégélien, projeté sur le Purgatoire de Dante, «lieu de tous les dynamismes, achévement
inachevé, tension sans hite vers un certain déja-la» (p. 78). Abordant les «formes de
I'imaginaire» (chap. iv) qui balisent le champ de la conscience, I'A. s’applique a montrer
A travers quelles médiations elles sont produites, quels sont les gestes qui font «liberté
de nécessité comprise» (p. 91) et comment tout le proces d’appropriation historique par
le sujet culmine dans «I’épiphanie du sensible» (p. 105), figure écrite et mémorable.
Dans sa cinquieéme legon, I’ A. ramasse toute la problématique dans I"articulation du tout
— totalité-mouvement et non totalité somme (p. 115) — et de la partie — élément ou
moment —, et assure une défense en régle de la logique dialectique en précisant point
par point ses caractéristiques face a ce qui est donné comme une «logique des solides».
Il procéde alors a la revue de plusieurs figures traditionnelles — le cercle et le point ;
le nombre ; demeure, habitation, séjour ; les quatre éléments : de terre et d’eau, d’air
et de feu ; la quintessence — saisies dans cette logique fluide, née des arcanes d’une



444 BIBLIOGRAPHIE

matrice u-topique dite aussi logique fondamentale par I’ A. Au centre du dernier chapitre,
un «€loge de la naissance» (théme privilégié de Maitre Eckhart) reprend tout le processus
de création et rend hommage aux «inventeurs d’humanité» (p. 299) — ici le philosophe,
le poete et le mystique — ces «déconstructeurs» (nous nous éloignons de Hegel) qui osent
traverser les «passes de nuit» (p. vi) originaires pour ré-engendrer un réel pétri d’esprit.
Le livre, placé initialement sous 1’égide de la philosophie, voit son ultime conclusion
dans le schéma d’un Mont Carmel de saint Jean de la Croix. Un sceau mystique qui
n’est suivi d’aucun index. On peut le regretter.

ELiANE MULLER

JacQues D’Honpt, Hegel. Biographie (Les vies des philosophes), Paris,
Calmann-Lévy, 1998, 424 p.

La premiere biographie de Hegel en langue frangaise nous est livrée par un auteur
que la vie du philosophe intrigue depuis longtemps, plusieurs de ses écrits en témoignent.
Dans 1’avant-propos (et dans le style audacieux et plein de verve qui le caractérise),
J. d’Hondt annonce au lecteur... «le Hegel nouveau»! Ce n’est pas la vaine présomption :
en un siecle et de demi, les «conditions» — dont Hegel disait qu’elles devaient étre toutes
présentes pour que se manifeste la Chose méme — ont augmenté en nombre et en qualité ;
le savoir historique s’est décanté, I’esprit du temps n’est plus le méme, de nouveaux
documents ont été exhumés, tout cela modifie I'information globale et induit une
nouvelle lecture des textes qui faisaient autorité jusqu’ici. Dans son désir passionné de
cerner le vrai Hegel (le Hegel en chair et en os, «arrimé» 4 son temps), de lui restituer
ses vraies qualités autant que ses vraies faiblesses, I’A. méne 1’enquéte a la maniere
d’un détective éclairé. Les diverses censures de la correspondance, des traductions et
des biographies sont éventées et expliquées, les silences parlent ; les hypotheses sont
passées au crible de la déduction logique. La plus grande attention est accordée au réseau
des relations entretenues par le philosophe a chaque étape de sa vie, de nombreux
documents annexes alimentent la réflexion, en recoupent les résultats. L’ensemble, a
vrai dire, respire plus I’esprit cartésien que la dialectique hégélienne. L’auteur du «Hegel
secret» s’incline cependant, des zones d’ombre subsistent : y a-t-il un Hegel mystifi-
cateur ou seulement un homme en butte aux menaces d’un régime politique ; ou sont
les preuves formelles de son engagement dans la franc-magonnerie ; ce «choléra sans
symptdmes extérieurs» est-il bien la cause de sa mort? La liste est loin d’étre exhaustive.
Des vingt chapitres que compte 1’ouvrage, c’est le premier qui relate et discute la mort
de Hegel et ses étranges parametres. Dans la suite, la chronologie retrouvée fait place
ponctuellement a I’examen approfondi de faits et d’événements cruciaux (le poéme
«Eleusis», le monarque hégélien, le fils naturel...) pour la compréhension de I’homme
et du philosophe car I’A. est sensible aux résonances de la vie sur I’ceuvre. En effet,
méme si J. d’"Hondt proceéde «en derniére instance» a plusieurs réhabilitations quant aux
convictions libérales — voire révolutionnaires — de Hegel,  la sincérité des soutiens qu’il
offre, au courage de certaines de ses interventions, il ne cache pas que pour le biographe
diligent, les flous de 1’époque et les réels tracas de cette existence donnent des «chi-
quenaudes» (p. 397) a la construction philosophique. Ils compromettent la consistance
du systeme (p. 239) et le sérieux de la dialectique (p. 81). Cet avis-la fera-t-il I’'una-
nimité? Ce n’est pas la préoccupation de I’A ; ce qu’il veut, c’est restituer au monde
philosophique «une figure de Hegel a la fois inquiétante et séduisante, vivante.» Il I'a
fait, ¢’est indubitable. Un important index des noms propres clot ce travail d’envergure.

ELIANE MULLER



BIBLIOGRAPHIE 445

MARTIN STINGELIN, «Unsere ganze Philosophie ist Berichtigung des Sprach-
gebrauchs». Friedrich Nietzsches Lichtenberg-Rezeption im Spannungs-
feld zwischen Sprachkritik (Rhetorik) und historischer Kritik (Genealogie)
(Figuren — Bd 3), Miinchen, Fink, 1996, 255 p.

Cette étude dense et fouillée nous propose de lire Nietzsche a travers sa réception
de I'ceuvre de Georg Christoph Lichtenberg (1742-1799), physicien expérimental,
homme de lettres et Aufkldrer trés connu de son temps. L’A. comble ainsi une lacune
importante dans la critique nietzschéenne (qui a étonnamment négligé cette affinité
€lective jusqu’a alors) et réussit, dans le contexte de cette réception, non seulement 2
démontrer la connexion forte entre I’ceuvre précoce et tardive de Nietzsche, mais aussi
a situer sa relation controversée avec les Lumiéres dans une nouvelle perspective.
~ 8i la philosophie de Nietzsche a vécu sa derniére renaissance a travers la pensée
postmoderne, c’est notamment grace a la critique du langage. C’est la aussi son point
commun avec Lichtenberg dont la conception de I’Aufkldirung s’ articule comme critique
langagiere de I'Idéalisme (p. 17). L’ Aufkidirung de Lichtenberg et de Nietzsche conver-
gent dans le refus d’une raison absolue qui serait dépouillée des contradictions de sa
configuration linguistique et de la contingence de ses circonstances historiques.
~ L’ceuvre de Lichtenberg que Nietzsche connait depuis 1867 et probablement par
I'intermédiaire de Schopenhauer et son livre Parerga und Paralipomena, exercera une
influence notable et durable sur I’auteur du Zarathoustra a partir de I'année 1873, période
de rédaction de Vérité et mensonge dans un sens extramoral. Ce texte posthume, noyau
de la critique du langage nietzschéenne, partage avec les Vermischte Schriften (1867)
de Lichtenberg la critique du langage conceptuel qui, par des processus d’abréviation,
identifie les individua avec des genera et species. La connaissance est cette illusion qui
provient de I'oubli qu’elle émane d’un langage trompeur basé sur des conventions
rhétoriques. Nietzsche rejoint Lichtenberg non seulement dans sa réhabilitation de la
métaphore, mais encore, dans son ceuvre tardive, dans la conception d’une philosophie
comme «ajustement de I'usage de la langue» («Berichtigung des Sprachgebrauchs») qui
aboutit & une critique de la connaissance. Contre Descartes et son cogifo, Lichtenberg
et Nietzsche mettent en question I’autonomie du sujet et la loi de la causalité. Les deux
erreurs sont conditionnées par la grammaire figée qui soumet toute expression a la
structure syntaxique en sujet-prédicat-objet et qui présuppose pour toute action un agent
(p. 122). Les deux penseurs affirment le caractére hypothétique de toute réflexion
philosophique (p. 126), ce qui exige une nouvelle anthropologie qui s’étend finalement
a I’homme méme ; elle s’approche de sa nature de fagon expérimentale (Lichtenberg)
et interprétative (Nietzsche). La forme ouverte de I’aphorisme, caractéristique des deux
penseurs, témoigne de ce scepticisme a I'égard de tout déterminisme rationnel. — En
appendice, une documentation critique compleéte visualise les traces de lecture (souli-
gnements, annotations de Nietzsche dans I’édition utilisée des Vermischte Schriften)
ainsi que les citations et allusions qui se référent dans son ceuvre a Lichtenberg, faisant
de cette étude un solide instrument de travail.

PeTER GASSER

RoLr KunN, Husserls Begriff der Passivitit. Kritik der passiven Synthesis in
der genetischen Phinomenologie, Freiburg-Miinchen, Alber, 1998, 572 p.

L’ouvrage de Rolf Kiihn Husserls Begriff der Passivitdt me parait de la premiere
importance dans le domaine de la recherche phénoménologique et mérite sans conteste
une attention particuliere. Je soulignerai six arguments susceptibles d’appuyer cette
affirmation. 1) L’opportunité d'une telle recherche dans un contexte de relance des

Philosophie
contemporaine



446 BIBLIOGRAPHIE

études husserliennes d’une part, mais aussi dans un contexte ot les études systématiques
sur les concepts-clés de cette ceuvre majeure font défaut pour décrire les enjeux phi-
losophiques de la démarche husserlienne. 2) Le choix judicieux du concept de passivité
qui est a la fois une question difficile de la phénoménologie husserlienne, mais aussi
le meilleur point de vue pour en ressaisir I’originalité, sans répéter une fois encore les
lecons trop connues de la réduction et de 1'intersubjectivité ni interroger le cceur de
I'innovation épistémologique de Husserl permettant de situer la réponse phénoméno-
logique face a 1'idéalisme transcendantal. 3) L’apport de I’A. lui-méme a cette problé-
matique phénoménologique qui en fait I'un des phénoménologues les plus habilités a
traiter de ce sujet grace a sa connaissance des recherches phénoménologiques de Michel
Henry. Celles-ci I'ont orienté vers une phénoménologie radicale de la vie au-dela des
schémas objectivants de I’épochalité et du logocentrisme, selon un itinéraire que la
préface de I'ouvrage ne manque pas de rappeler. 4) Le choix d’une approche systéma-
tique et génétique centrée sur un concept plutdt que sur un théme ou sur une opération
phénoménologique. Ce choix permet une reprise de la construction phénoménologique
a la fois analytique et sélective, sans excursus méthodologique fastidieux, en étant donc
toujours directement attaché a la chose méme dont il est question! De plus, une cons-
tellation de concepts prend forme autour de cette perspective et donne un éclairage
nouveau sur des sujets de dispute dans la tradition interprétative de Husserl, tels le
Présent vivant, I’auto-affection, ’intropathie passive et les structures pré-intentionnelles
de la sensibilité. 5) Un débat élargi et approfondi avec la grande tradition phénoméno-
logique qui ne restreint pas le propos de I’ouvrage a une exégese serrée de Husserl, mais
ouvre sur la philosophie contemporaine par I’entremise de Heidegger, Derrida, Merleau-
Ponty et Lévinas, des références qui attestent aussi du croisement chez I’ A. des traditions
allemande et francaise. 6) L’engagement de I’A. pour une proposition phénoméno-
logique propre qui permet de dépasser le commentaire raisonné et révélé. Au-dela de
I'interprete averti, apparait le philosophe de haute stature, capable de poursuivre la
tradition dans laquelle il s’inscrit et de proposer une voie originale et féconde pour des
recherches ultérieures, celle ouverte par une «contre-réduction» radicalisée donnant
acces au champ de la «passivité non intentionnelle». Cette voie fournit du méme coup
une réplique réellement phénoménologique aux tentatives cognitivistes de justifier une
naturalisation de I'intentionnalité. L’A. renoue de cette maniére avec un des themes
centraux de l’idéalisme fichtéen, celui d’une constitution de la conscience par les
tendances (Trieb) de la vie originaire en elle, un theme que I’on pourrait aussi croiser
sans difficulté avec la théorie des puissances (Potenz) de Schelling. — C’est dire combien
cet ouvrage nous ramene directement au point d’Archimeéde de I’entreprise transcen-
dentale de la philosophie moderne, tout en ouvrant la voie d’une réplique phénoméno-
logique aux prétendus dépassements actuels du transcendantalisme par une théorie
naturaliste de I’intentionnalité. Bref, nous saluons ainsi un ouvrage dont I’intérét dépasse
sans conteste son domaine de spécialisation.

MARC MAESSCHALCK

PuiLippE CAPELLE, Philosophie et théologie dans la pensée de Martin Heidegger
(Philosophie & Théologie), Paris, Cerf, 1998, 275 p.

Face a la multiplicité des travaux consacrés sous un angle ou un autre a la question
et que rappelle I’introduction, la thése de cet ouvrage est que la pensée de Heidegger
s’est constituée dans la tension entre la philosophie et la théologie (p. 10 sq., 241 sq.),
comme le montre une lecture 2 la fois systématique et historique de son ceuvre. Apres
avoir dégagé les trois spheres de signification des concepts de théologie et de philosophie
chez Heidegger, I’A. les reconduit aux trois topiques de leur rapport : la premiere, plus



BIBLIOGRAPHIE 447

particulicrement centrée sur la conférence de 1927 intitulée Phénoménologie et théo-
logie, concerne la relation entre philosophie et théologie scripturaire, la seconde con-
cerne le lien entre philosophie et onto-théologie sur lequel revient en particulier La
constitution onto-théo-logique de la métaphysique de 1957, et la derniére le rapport entre
«pensée de I'étre et attente du dieu». L’explication de chacune de ces trois topiques
interroge, du point de vue de la théologie, aussi bien les choix exégétiques — celui par
exemple qui conduit a restreindre le corpus biblique au seul Nouveau Testament — et
la «caractérisation hétive» du propre de «la» théologie, dans la mesure ou il est loin
d’étre évident de ramener la pluralité de ses figures a 1’unité, que la fagon dont est congu
le «dieu» inconnu qui, seul, serait susceptible de nous sauver. La seconde partie de
I'essai est consacrée a une analyse plus généalogique de cette pensée, de 1’ «enracine-
ment» originairement catholique de celle-ci, & la «dette» de Heidegger vis-a-vis de la
théologie protestante lorsqu’il en vient a penser une herméneutique de la facticité. Par
rapport a I’ampleur d’une telle tiche qui implique non seulement de revenir a la lecture
heideggérienne d’Augustin, de Luther, d’Eckhart ou de Kierkegaard comme des théo-
logies d’Overbeck ou de Bultmann par exemple, mais appelle aussi une confrontation
avec des figures et des expressions originales de la pensée théologique d’Occident et
d’Orient et un approfondissement des premiéres confrontations déja tentées entre la
pensée heideggérienne du théologique et le massif de la pensée hébraique, la modeste
dimension de cet ouvrage ne doit pas tromper. Si celui-ci définit les termes dans lesquels
se pose la question de fagon a susciter chez le lecteur le désir d’aller aux textes auxquels
il est précisément renvoyé, les objections par lesquelles s’achévent les trois premiers
chapitres se présentent explicitement comme un programme de recherches. D’un autre
coté, cet ouvrage déborde aussi le cadre d’une analyse interne de la pensée heideggé-
rienne, en particulier dans I’épilogue qui s’achéve par I'invitation a poursuivre et a
approfondir, a partir de la problématique du retrait de I’interrogation relative au propre
aussi bien du philosophique et du théologique dans ce qu’ils ont d’irréductible que de
leur relation en tant qu’ils s’inscrivent tous deux dans le «es gibt ou se donnent la terre
et le ciel, les divins et les mortels» (p. 243).

Jean-CLAUDE GENS

CHRISTINE DE Bauw, L’envers du sujet. Lire autrement Emmanuel Lévinas,
Bruxelles, Ousia, 1997, 395 p.

C’est au nom d’une perspective herméneutique que I’ A. nous propose ici de «lire
autrement Emmanuel Lévinas». Elle confesse d’emblée, dans son introduction, qu’elle
doit & Ricceur «1’orientation profonde de son travail» (p. 12). Elle entend restituer a la
subjectivité une certaine «profondeur herméneutique», la profondeur d’une «tiche» qui
est rapport a soi, mais également processus temporel et historique, récit. Toutefois, sa
lecture ne prétend pas simplement critiquer Lévinas dans une perspective étrangére a
celui-ci. 11 s’agit bien plutdt de mettre a jour, dans le texte méme de Lévinas, des
problémes et des incohérences qui pointeraient en direction d’un possible développe-
ment éthico-herméneutique de la subjectivité, cela tout en conservant les présupposés
de base de la pensée de Lévinas : séparation, asymétrie et affectivité notamment. Sa
lecture critique s’organise en trois volets successifs : tout d’abord (chap. I) une analyse
de la violence chez Lévinas. L’A. montre comment I’absence de traitement explicite
de ce qu’elle nomme conflictualité, en tant que dimension intégrée a la détermination
du sujet, se traduit alors par un curieux retour de celle-ci — retour non élaboré qui «hante»
le texte — & travers les métaphores de la persécution et de la culpabilité, qui décrivent
chez Lévinas I’affection par autrui. Le deuxieéme volet (chap. II) est consacré au trai-
tement de la réflexion et du rapport 2 soi. A travers 1’évolution qui va de Totalité et



448 BIBLIOGRAPHIE

infini & Autrement qu'étre, I’ A. montre comment Lévinas évacue toute forme de rapport
a soi, toujours présenté comme dérivé et secondaire vis-a-vis de I’affect originaire, ce
dernier instituant un sujet qui ne s’est jamais posé au préalable, et qui n’a aucune distance
vis-a-vis de soi. L’A. s’engage dans un premier temps a critiquer cette absence de
traitement, mais s’attache aussi a montrer la nécessité de ce rapport et de cette distance
a I'intérieur méme de la pensée de Lévinas, et cela sans contredire ses principes de base.
Enfin, dans un troisieme chapitre, I’ A. s’intéresse a la question du genre, abordée a partir
de la différence sexuelle. De méme qu’il reconduit la conflictualité a une opposition
dialectique solidaire de I’étre, ou qu’il considere la réflexion comme une auto-position
a réduire pour retrouver |’ affect du sujet par autrui, Lévinas considére la notion de genre
comme un effacement de I'irréductibilité du sujet et d’autrui par leur inscription dans
un champ commun. Cependant, I’A. montre que la question de la sexuation, comme
lieu privilégié de la différence irréductible de I’autre, permet d’envisager a neuf la
question du genre et de la génération. Si Lévinas aborde bien les thémes de 1a féminité
et de la génération (4 travers ses analyses de I’Eros et de la filialité), il occulterait
néanmoins leur portée. En fait, I’A. entend réinscrire ces trois dimensions — conflic-
tualité, réflexion, sexuation — dans le processus de subjectivation, processus éthico-
herméneutique. Ces dimensions, Lévinas les aurait négligées dans son refus de toute
«logique du report» (report des propriétés du sujet sur les coordonnées de 1’étre), et de
tout discours anthropologique, trop vite dépassés vers une éthique fondamentale. Mais
le risque encouru par ce refus, ou du moins par I’occultation de ces dimensions her-
méneutiques, se traduirait par un retour en sous-main d’une forme — inversée — de toute-
puissance du sujet dans la culpabilisation, et de totalisation par la responsabilité éthique.
La conception éthico-herméneutique de 1’ A. trouve son illustration la plus convaincante
dans I'ultime chapitre de I’ouvrage (IV). Elle y propose une reconstruction narratolo-
gique et pragmatique, des notions lévinassiennes de substitution et d’asymétrie, appli-
quée aux rapports entretenus par le texte méme de Lévinas avec son lecteur. L intrigue
qui lie le moi a autrui se fait alors processus herméneutique, intégrant I’asymétrie de
la relation éthique au travail interprétatif du rapport a soi et a I’ceuvre. Avec une grande
précision dans la lecture des textes, I’A. ne se contente pas de soulever des questions
importantes (celle de la violence des descriptions lévinassiennes notamment), mais
suggere également des pistes et des développements possibles (cf. par exemple sa lecture
du récit biblique du sacrifice d’Isaac au chap. II). On peut toutefois regretter certaines
facilités argumentatives, liées avant tout a I’utilisation par moments d’une grille de type
psychanalytique, for¢ant quelque peu le décodage des contenus «refoulés» par le texte
commenté.

MICHEL VANNI

JosE MARIA AGUIRRE ORAA, Raison critique ou Raison herméneutique? Une
analyse de la controverse entre Habermas et Gadamer, préface par Jean
Ladriere (Passages), Paris/Vitoria, Cerf/Eset, 1998, 381 p.

Dans une patiente lecture des éléments constitutifs du débat entre Gadamer, défen-
seur d’une raison herméneutique, et Habermas, représentant de 1’Ecole de Francfort et
adepte d’une raison critique, I’A. en analyse les enjeux pour mieux cerner la tiche et
le projet constitutif de la raison dans le monde contemporain. Sans minimiser les
oppositions irréductibles, issues des influences subies, I’A. montre que dans les deux
contextes, il y a une vision judicieuse de la tiche de la raison, mais toujours limitée
et partielle. S’il penche pour la théorie habermasienne d’une critique visant «I’éman-
cipation de ’homme de tous les pouvoirs oppresseurs» afin de «constituer une société
rationnelle, libre et juste» (p. 147), il n’en fait pas moins état de la nécessité d’une raison



BIBLIOGRAPHIE 449

herméneutique pour interpréter le présent. L'ouvrage débute par une présentation des
contextes dans lesquels les optiques de Gadamer et Habermas sont nées. Proposant une
histoire de 1’herméneutique de Schleiermacher a Heidegger en passant par Dilthey
(ch. 1), I’A. analyse les emprunts effectués par Gadamer a cette évolution de 1’hermé-
neutique. Il montre en particulier comment Gadamer rejette 1’historicisme, se défie de
la raison de I’Aufklidrung et opte pour une conception herméneutique a caractére on-
tologique préparée par Heidegger (ch. 3). Par une présentation du profil historique et
de la thématique de 1’Ecole de Francfort (ch. 2), il dévoile le projet habermasien d’une
poursuite de 1’émancipation a 1’égard des pouvoirs oppresseurs et analyse comment
Habermas, tout en se situant dans la ligne du marxisme, ouvre la voie a la critique (ch. 4).
L’A. tente la définition suivante de la conception habermasienne : «La philosophie est
une autoréflexion radicale et critique qui, animée par son intérét émancipatoire, assume
avec décision un role de gardien de la rationalité tant dans le domaine cognitif-instru-
mental que dans les domaines pratico-politique et expressivo-esthétique.» (p. 168) Si
Habermas ne cesse d’affirmer le pouvoir de la réflexion critique et met en question
I"universalité de I’ herméneutique, dans le cadre d’une réflexion sur les sciences sociales
ou I’herméneutique reste tributaire d’une vision assimilatrice du passé sans ouverture
sur un avenir socialement plus juste, il reconnait cependant que 1’herméneutique apporte
quelques éléments (valeur du préjugé, limitation de la raison, sens de I’historicité,
horizons de sens) qui jouent un rdle dans son concept de théorie critique ; il propose
alors un «reconstructionnisme herméneutique» (ch. 5). Gadamer, lui, réaffirme contre
les attaques de Habermas I'universalité de I’herméneutique. Il proceéde a un affinement
des concepts constitutifs de sa position, concepts qui ont souvent été mésinterprétés.
Ainsi la référence a la tradition n’est nullement un attachement stérile au passé, mais
un regard toujours en situation sur un passé qui est aussi conditionné par ce regard. Et
il tente de montrer que cette vision constitue aussi une ouverture au présent et au futur.
(ch. 6) La pertinence de la lecture proposée ici d’un débat essentiel entre tradition et
avenir, entre pensée «lectrice» et pensée émancipatrice ou anticipatrice, ou points de
convergence et lieux de divergence sont bien mis en évidence, transparait dans les
conclusions du livre. Refusant 1’opposition pure et simple des points de vue, tout autant
qu’un syncrétisme stérile pour toute pensée axée sur le monde et soucieuse de 1'interpréter
et de le transformer, I’ A. ouvre quelques «horizons de pensée» qui méritent d’étre explorés.

JACQUES SCHOUWEY

WILLIAM JAMES, La signification de la vérité. Une suite au pragmatisme, tra-
duction renouvelée par le collectif DPHI (Antilogies/Ecrits philosophi-
ques), Lausanne, Antipodes, 1998, 196 p.

La plupart des ouvrages de William James parus au début du siécle ont €t€ rapi-
dement traduits en frangais dans le contexte d’un engouement, aussi bien en Amérique
qu’en Europe, pour le pragmatisme. En France, c’est surtout par I'intermédiaire de
Bergson que le pragmatisme fut discuté. Publié¢ en 1909, The Meaning of Truth a été
traduit en 1913 sous le titre de L'idée de vérité. Cet ouvrage a cependant rapidement
disparu des librairies, tombant dans le méme oubli que le pragmatisme. Ce n’est donc
pas le moindre des intéréts de cette traduction renouvelée que de remettre a disposition
ce texte parmi les plus célebres du philosophe américain. Le collectif DPHI, qui introduit
La signification de la vérité, a retravaillé I’ancienne traduction de 1913 qui portait la
marque d’un climat intellectuel dominé par I’intuitionnisme bergsonien (cf. le titre).
Cette nouvelle édition présente en outre un index et compléte I'appareil de notes
bibliographiques. Mais il s"agissait surtout pour DPHI, comme I’explique I'introduction
(«La vérité en effet»), de renouveler I'intérét pour le pragmatisme, et particulierement



450 BIBLIOGRAPHIE

pour celui de James, indiquant en conclusion que «la description jamesienne de la vérité
s’apparente [...] a la transformation déconstructive de la philosophie». Souvent négligés,
les textes de James gagnent en tout cas a étre lus, et spécialement ce recueil d’articles
qui couvre une large période de sa production. Centrés sur sa théorie de la vérité comme
événement et comme effet produit, les différents articles permettent un acces direct au
cceur du pragmatisme selon James. Ainsi, de celui placé en ouverture du volume, «La
fonction cognitive», James a dit qu’il était «la source et ’origine de tout son pragma-
tisme» (cité en Introduction, p. 13). Le chapitre VIII, «La description de la vérité et
ceux qui I’entendent mal», présente des réponses parfois virulentes de ses détracteurs,
entre autres a ceux qui «parlent de notre conception comme si elle était exclusivement
a I'usage des ingénieurs, des médecins, des financiers, et d’une facon générale des
hommes d’action» (p. 126). Et a co6té d’adresses polémiques a de subtils professeurs
qui sans James seraient oubliés («Le professeur Pratt et la vérité», «Le professeur Hébert
et le pragmatisme»), dans «Deux critiques anglais» (chap. XIV) le lecteur pourra trouver
la trace d’un vif débat avec Bertrand Russell (qui avait fait un compte rendu plutét séveére
des théories de James dans un article intitulé «Transatlantic Truth»). On trouvera aussi
dans ces différents textes un style et un ton inhabituel en philosophie, parfois assez
réjouissant : «Mes efforts pour faire des adeptes de ma conception de la vérité semblent
aboutir [...] a un échec presque total. Apres un tel accueil, un philosophe ordinaire se
sentirait découragé, et un vulgaire pécheur colérique maudirait Dieu et mourrait» (p. 99).
On s’en doute, James ne se décourage pas et ne manque pas d’humour pour mettre en scene,
dans un ultime dialogue, le lecteur dans le role de I’ Antipragmatiste qui pose des questions au
Pragmatiste. Le collectif DPHI, auteur de travaux sur les questions du style et de I'écriture ainsi
que sur la problématique du langage, inaugure par cette traduction une nouvelle collection
philosophique (Antilogies), qui annonce un recueil d’études sur James.

LAURENT CARRAZ

Francis WoLFF, Dire le monde, Paris, P.U.F., 1997, 219 p.

Sans doute ne semble-t-il plus possible aujourd’hui de pratiquer la philosophie
comme on le fit parfois, en se donnant a connaitre certains objets particuliers du monde.
On sait comment certains en ont conclu que la philosophie €tait désormais donnée dans
son histoire. D autres pourtant, dont ce livre essaie de poursuivre de quelque facon les
tentatives, ont proposé des alternatives susceptibles de «sauver la philosophie de sa mort
annoncée». C’est ainsi que la phénoménologie et la philosophie analytique ont chacune
4 leur maniere opéré un renversement de perspective, en cherchant moins a connaitre
certains objets du monde qu’a connaitre, selon la terminologie de I'A., ceux qui «font
monde», tels la conscience ou le langage. Ainsi, pour la phénoménologie, la conscience
«fait monde» en ce sens que tout objet est «dans» la conscience ou est «visé» par elle,
alors que pour les héritiers de Russell, des énoncés atomiques, que 1’on peut analyser,
forment I’expérience premiere du monde. Loin de tenter une improbable synthése de
ces deux courants de pensée, I’A. tente plutdt de prélever sur chacun d’eux un aspect
partiel pour élaborer a leur suite une position nouvelle : il retient de la phénoménologie,
le souci d’interroger notre rapport au monde ; et de 1’analyse, la lecon selon laquelle
le langage met le monde en ordre. La theése la plus générale de I’ouvrage est alors la
suivante : «Rien n’est “dans le monde” qui ne soit “dans le langage” et rien ne constitue
“le langage qui ne constitue le monde.» (p. 15) Pour I’A., ¢’est une position «critique»
en ce sens qu’elle affirme I'impossibilité de dire le monde «en soi», puisqu’il n’existe
«pour nous» que dans le langage. L’A. reprend alors quelques questions ou problemes
traditionnels et tente de les éclairer & la lumiere de ce nouveau criticisme. Par une analyse
souvent intéressante, I’A. aboutit & une série de conclusions parfois sommaires qu’il



BIBLIOGRAPHIE 451

résume en style dogmatique dans sa conclusion : si notre monde n’est pas contradictoire,
c’est que nous devons pouvoir nommer des choses et nous entendre sur elles ; si notre
monde est médian entre un monde d’événements changeants et un monde de choses
toujours identiques a leur essence, c’est que notre langage n’est ni un langage pur de
noms, ni un langage pur de verbes, mais un entrelacs ; si notre monde est hétérogéne
et lie des événements nouveaux a des choses qui demeurent, c’est que notre langage
est prédicatif ; etc... On aura compris qu’avec cette position «critique», il s’agit de
substituer a une position sur le monde une position qui dégage des conditions permettant
de le dire. De ce point de vue, les «arrieres-mondes» idéaux de la métaphysique
apparaissent comme produites par la disjonction de la structure prédicative de notre
monde (les choses d’un c6té, les événements de I'autre), alors que «notre monde
critique» est hétérogene, parce que nous le disons. C’est ce a quoi la métaphysique serait
nécessairement aveugle, dans I’illusion qu’elle est que le monde existe sans étre dit
— illusion découlant d’ailleurs de la nécessaire transparence du langage au monde sans
laquelle on ne pourrait pas en parler. Pourtant, la thése de la co-appartenance du monde
et du langage que ce livre partage avec presque toute la philosophie contemporaine
consiste inévitablement a poser le langage comme un objet et a supposer un réel
transcendant (le réel-en-tant-qu’il-n’est-pas-affecté-par-le-langage), de fagon a pouvoir
alors fonder la relation du monde et du langage. Malgré certaines apparences, le propos
de ce livre est donc fort éloigné de la voie de Wittgenstein, qui affirme comme on sait
la relation interne du monde et du langage, c’est-a-dire la connexion dans le langage
méme du linguistique et du non-linguistique. De ce dernier point de vue au moins, Dire
le monde ne peut apparaitre que comme une construction métaphysique.

JEAN-FRANCOIS AENISHANSLIN

JACQUES BOUVERESSE, La demande philosophique, Paris, L'Eclat, 1996, 174 p.

Cette belle lecon inaugurale de I’A. au Collége de France en octobre 1995 com-
mence par une saine remarque : «[.a demande philosophique, lorsqu’elle est correcte-
ment comprise, n’est pas aussi impossible a satisfaire qu’on le dit.» Mais on attend a
tort de la philosophie qu’elle contribue a satisfaire la nostalgie de la croyance. Ethique-
ment satirique, 1’A. fustige les «héritiers de Socrate a la TV ou dans les cafés» et
I’évaluation qu’on en fait en fonction du nombre d’exemplaires vendus et du prestige
médiatique obtenu, et il dénonce la fausse grandeur dont industrialisation et journalisme
font la publicité. La philosophie authentique, humble et rigoureuse, se tient au courant
des progrés des sciences et «contribue spécifiquement & la recherche de la vérité».
L’analyse du langage est condition nécessaire et tout a fait déterminante. Approcher la
philosophie de la pensée par la philosophie du langage constitue la théorie de la
signification : «les formes d’organisation perceptuelles fournissent au langage ses maté-
riaux et le premier usage de ce dernier est de communiquer la perception. Mais les
catégories du langage introduisent des possibilités nouvelles». Nos expériences percep-
tuelles sont conceptualisées et susceptibles de conduire a des jugements, alors que celles
des animaux ne le sont pas. Selon Kant, I’entendement n’intuitionne pas et les sens ne
pensent pas ; «la connaissance ne peut résulter que de la réunion des deux» ; Leibniz
concevait une spontanéité rationnelle ; Wittgenstein s’intéresse a la fagon dont on voit
les choses et ce qu’on exige d’elles, et il réfléchit sur ce qu’'on appelle «solution». Les
philosophies sont vivantes parce qu’elles peuvent étre réécrites souvent sous I'influence
des événements de la science ; la sagesse consisterait en «un état ol I’on ne serait plus
tourmenté ni pressé de choisir entre options», sachant opérer des conversions, renoncer
a des formes de mythologie, et cherchant nécessité et éthique dans les fondements
ordinaires de la pratique de la vie par un réalisme simple et non métaphysique. Wit-



452 BIBLIOGRAPHIE

tgenstein observe que la langue ordinaire manque d’univocité, ne se préoccupe pas assez
de la consistance, et que nous sommes en désaccord avec nos formes d’expression au
sujet de faits métaphysiques peut-étre inexistants. Pour Vuillemin et Granger, la pluralité
des philosophies rend le concept de vérité philosophique inadéquat au sens ordinaire.
La prétention a la vérité exclusive est illusion de croire que le réel philosophique
préexiste au systeme qui le construit. Schlick pense que «par la philosophie, des pro-
positions sont clarifiées, tandis que par la science, elles sont vérifiées». Pour Rorty, on
décrit x selon les relations aux besoins, a la conscience, au langage. «En qualifiant une
représentation de vraie, nous décernons un titre honorifique a celle qui se révele la plus
utile.» L’ A. propose la formule : «Ni Kant ni Darwin seulement» ; la réalité ne dépend
ni de Pesprit, ni des besoins des hommes seulement. Enfin, s’il y a un droit a la
philosophie, il y a aussi un devoir envers elle : celui de ne pas I'imposer comme une
croyance, mais de lui garder I’ attention la plus pure, la plus honnéte, de bon sens, de raison.

CrLAUDE Droz

JAcQuUESs BOUVERESSE, Le philosophe et le réel. Entretiens avec J.-J. Rosat, Paris,
Hachette, 1998, 263 p.

Ces riches entretiens évoquent bien le philosophe dans toutes ses compétences,
ouvert tant aux sciences qu’a la littérature. Bien sr, la raison est toujours ’unique
instrument du penseur comme du citoyen ordinaire ; par elle seule on peut espérer la
démocratie. Mais I’ironie est précieuse aussi, gardienne d’une «philosophie anti-héroi-
que» et préservant d’un rationalisme excessif. Si la raison n’est pas premiére, c’est elle
qui canalise et oriente I’énergie. Quant a la satire, elle stimule la lucidité selon Lich-
tenberg qui, comme Musil et Kraus, représente une valeur de référence pour I’ A. Plutot
que de rechercher obstinément un fondement philosophique, il faut tout faire pour
comprendre les jeux de langage : par eux on comprendra I’esprit et non I’inverse. Depuis
I’enfance, I’A. eut ce souci d’observation honnéte, et il redit ici combien 1’ont révolté
malhonnéteté et corruption des milieux intellectuel et journalistique. Nietzsche est cité
comme «ironiste impitoyable» contre «tous les faux-fuyants, les idéaux mensongers, les
mystifications moralisatrices», mais refusé comme défenseur des forts et ennemi de la
démocratie. L’A. combat 1'idéalisme «qui nie la réalité concréte au profit de réalités
qui pourraient bien n’étre que fictions et chimeres», et croit a «la priorité de la nature
sur la culture». La connaissance objective n’annule pas le langage des sensations,
pratique voire poétique. Un beau chapitre retrace 1’itinéraire menant 1’ A. des plateaux
du Jura a Paris : la famille paysanne de neuf enfants, le pére «sage, dénué d’envie,
chantant du matin au soir en travaillant», la mére, certes nerveuse mais «d’une sainteté
laique», tous deux donnant une éducation d’honnéteté fonciere et de courage dans la
simplicité («le matin on se lavait a I’évier avant d’aller 4 I’école»). Apres petit et grand
séminaire, Normale Sup, agrégation, licences et doctorats, I’A. est nommé professeur
a la Sorbonne, au College de France enfin. Roger Martin, Vuillemin, Granger I'aident
a découvrir Frege, Russell, Wittgenstein, Carnap ; il retient I’essentiel de Bachelard et
Canguilhem, voit I'importance de Bolzano, et fait son choix (tout en maintenant un front
largement ouvert, de Musil aux sciences dures) : il privilégie la philosophie du langage
comme pont entre la philosophie traditionnelle et la philosophie analytique. Premiers
écrits dans Critique en 1967 et série d’ouvrages a chaque fois marquants, de La parole
malheureuse (1971) a Dire et ne rien dire (1997). Faisant I’expérience des limites du
langage, I’ A. souhaite «qu’on se guérisse du besoin de métaphysique» en I’éduquant :
reconnaitre le besoin réel derriére le besoin imaginaire. Comprendre ce que font les
hommes avec les mots, «d’une certaine fagon, le langage, c’est I’esprit lui-méme». L’ A.
souléve aussi la question du réalisme en mathématiques : ne pas penser que «le vrai



BIBLIOGRAPHIE 453

réel serait autre que celui dans lequel nous vivons et agissons» ; on peut étre réaliste
pour les objets physiques et antiréaliste en mathématiques. En philosophie des sciences,
I’enjeu reste toujours la vérité a rapprocher de la réalité objective ; une conversion doit
permettre de regarder de prés «I’usage que nous faisons de la notion de vérité». Quant
a I’histoire et la morale, I’A. pense que la compréhension la plus juste de la situation
de I’homme, on la trouve dans les Essais de Musil et dans L’homme sans qualités :
I’histoire a besoin d’une direction, non d’un but ; il faut un minimum d’énergie et de
sens de 1’ organisation pour les tdches du moment. Et celle de la philosophie est d’exercer
le métier «avec sobriété, rigueur, efficacité», en se méfiant des arguments purement
verbaux, attentif au «fonctionnement réel du langage dans des situations concrétes»,
souhaitant «une sagesse qui n’implique nullement I’approbation de la réalité telle qu’elle
est et tout ce qu’elle comporte de désordre, de violence, d’injustice et de misére» : il
faut un compromis entre le détachement et une naturelle révolte qui est un devoir.

CLAUDE Droz

VINCENT DESCOMBES, Les institutions du sens, Paris, Minuit, 1996, 350 p.

Cet ouvrage est la suite d’un précédent travail, paru sous le titre La denrée mentale
(Paris, 1995). Mais il peut étre lu de maniére autonome grice a un tres long préambule.
D’ou une composition singuliére qui n’est pas une géne, et la différence marquée entre
le premier tiers et les deux autres tiers de ’ouvrage : le préambule brosse une vaste
synthése problématique autour de I’intentionnalité¢, comprise comme caractere des
phénomenes de I'esprit ; la suite, qui fait le corps de I’entreprise, traite du holisme
structural que requiert I’analyse de ces mémes phénomenes. Le chapitre 13 (en fait, le
premier chapitre de ce second ouvrage) analyse les divers sens contemporains du
holisme et fixe le débat : contre le holisme collectiviste (qui considére le tout comme
un individu composé d’individus), il convient de défendre 1'idée d’un holisme structural.
La discussion est d’abord développée d’une maniere générale : le holisme collectiviste
est un pseudo-holisme qui, acceptant 1’idée d’individus collectifs et 1’atomisme sous-
jacent qui la supporte, est incapable de décrire les relations entre les individus au sein
du tout (chap. 14). L’on analyse ensuite la notion de structure, entendant par 1a une
complexité réelle ot il y a une dépendance réelle entre des parties réelles ; en prenant
appui sur des distinctions élaborées par Pierre d’Espagne on établit que, lorsque le sujet
de la proposition est le tout donné comme tel, c’est en fonction d’un ordre du sens que
les parties (qu’on ne peut donc traiter comme des éléments) entrent en relation (chap.
15). 1l faut alors lever I’objection russellienne que le seul moyen de sauver la relation
contre les entreprises monistes est de la traiter comme une relation externe entre des
éléments (le chap. 16 reprend la discussion Bradley/Leibniz/Russell). Le chapitre 17
peut alors développer la logique de la relation sur laquelle repose tout I’ouvrage : cette
logique est recherchée chez Peirce, dans la distinction entre les relations dyadiques et
les relations triadiques ; de quoi 1’on retient deux choses : une relation plurielle ne peut
pas étre reconstruite a partir de relations duelles ; et le domaine mental ou intentionnel
ne peut jamais &tre analyse dyadiquement, mais seulement polyadiquement. A partir de
1a on comprend mieux la raison d’étre du long préambule initial et le développement
des derniers chapitres. Le chapitre 18 étudie 1’exemple par excellence de la relation
triadique : celle du don, celle de donateur & donataire, et cela par la médiation de la
chose donnée. L’étude de cette médiation montre que la relation triadique comporte et
des relations réelles (cette chose-ci est donnée a cette personne-la) et des relations
intentionnelles gouvernées par des régles. La faute de Lévi-Strauss dans sa critique de
Mauss est de vouloir rapporter I’intentionnel au naturel, les représentations collectives
a des structures psychiques inconscientes ; il faut en effet conserver aux représentations
collectives qui forment 1’esprit objectif d’une société leur caractere intentionnel. On



454 BIBLIOGRAPHIE

reprend alors a nouveaux frais la question de I’intention et 1’on établit que le sujet des
institutions de la vie sociale est le systeme formé par les parties d'une relation triadique
et leur objet commun (chap. 19). De la suit une nouvelle compréhension de 1’intention-
nalité : une pensée dépend certes d’un sujet pensant ; mais comment comprendre une
pensée identique (Ia méme chez plusieurs sujets)? A quoi I’on répond que les individus
sont certainement les auteurs des phrases qu’ils construisent, mais ils ne sont pas les
auteurs du sens de ces phrases, sens impersonnel et institué par 1’esprit objectif, car
précisément dépendant des institutions du sens (on élimine donc la considération de
I'intersubjectivité). — Il est difficile de rendre la richesse de cet ouvrage. D’abord, &
chaque pas fait I'on est mené a de nouvelles considérations fondamentales, sans que
I’économie du tout soit affaiblie. Ensuite, Vincent Descombes est un homme de finesse
et de culture. Finesse : I’ouvrage abonde en analyses ou le détail ne fait jamais perdre
de vue la fin poursuivie, et cela dans des registres extrémement variés : ici une étude
des propositions ou le sujet est un tout, 1a une reprise d’Aristote, la le détail des débats
sur le noeme husserlien, la encore 1’analyse structurale du don, etc. Culture : ¢’est un
réel plaisir de suivre I’A. sur tous ses chemins, ses raccourcis et ses longueurs, et de
comprendre peu a peu, au fil de ses déambulations philosophiques, comment il compose
son propos. Il n’y a pas d’anathéme sectaire : il s’agit bien ici de philosophie de I’esprit,
et pourtant il peut &tre bon de consulter la philosophie continentale et méme a I’occasion
Hegel... — Vincent Descombes propose une philosophie réaliste : il combat tour a tour
le transcendentalisme husserlien (en posant que la relation intentionnelle est certes
irréductible a une relation réelle, mais qu’elle a besoin d’une relation réelle pour base),
le formalisme qui veut que la structure soit une forme gnoséologique, le nominalisme
inscrit dans le holisme collectiviste (lequel ne fait pas de la relation une dépendance
réelle des parties). Mais ce réalisme : dans le tout de la vie de I’esprit, les relations réelles
et les relations intentionnelles se conjuguent; point n’est besoin de considérer de
maniere distributive les intentions des sujets : les institutions et les reégles reposent sur
des idées communes qui constituent 1’esprit objectif ; le sujet des institutions est le tout,
le systeme lui-méme liant ses parties sur un mode triadique — ce réalisme, dis-je, n’est-
il pas sans recul, n’ayant d’autre titre que d’étre précisément réaliste? Husserl soumet
la description de la vie intentionnelle a la réduction transcendentale, la philosophie
analytique impose que les objets du discours soient saisis dans les formes du discours :
a chaque fois, une procédure critique (on peut évidemment discuter de sa validité) est
mise en ceuvre. Le réalisme peut-il se contenter d’&tre positif? Ce n’est assurément pas
une infamie. Et Vincent Descombes I’enrichit de toute I'intelligence de sa culture
philosophique, des médiations critiques qu’il introduit, de toute la force de la construc-
tion qu’il propose. Mais ultimement, la preuve de cette philosophie de I'esprit n’est-
elle pas le simple «c’est ainsi» de la description? Est-on si loin du réalisme structural
de Lévi-Strauss? Et si I'on veut écarter le naturalisme de ce dernier, quel sens donner
a la réalisation des relations intentionnelles dans les structures impersonnelles de 1’esprit
objectif? Il faut lire cet excellent ouvrage ; le bonheur de philosopher n’est pas si fréquent.

MICHEL MALHERBE

MARc NEUBERG (€d.), La responsabilité. Questions philosophiques (Philoso-
phie morale), Paris, P.U.F., 1997, 286 p.

Cet ouvrage est un recueil d’articles, la plupart traduits en frangais pour la premicre
fois. Les deux parties, intitulées respectivement «La question des fondements» et «La
question des limites», présentent d’une part les conceptions de la responsabilité de
M. Schlick, R. M. Chisholm, H. Frankfurt, H. L. A. Hart, H. Bergson, J.-P. Sartre,
P. F. Strawson et P. Fauconnet, et d’autre part certaines questions connexes a celles de



BIBLIOGRAPHIE 455

la responsabilité, comme la distinction entre faire et laisser faire (P. Foot, J.J. Thomson,
J. Rachels, R. Spaemann), le lien entre progrés technique et responsabilité (H. Jonas,
W. Ch. Zimmerli) et la responsabilité collective (M. Neuberg). L’intention de M. Neu-
berg étant de présenter des textes clairs, et qui prennent le probléme a bras le corps,
cet objectif est atteint. Ce qui surprend le plus dans cet ouvrage, ¢’est I'extréme variété
des doctrines exposées. Les divergences entre les auteurs classiques présentés dans la
premiere partie sont déja trés conséquentes, et celles qui séparent les auteurs de la
seconde partie le sont également. Des questions comme la différence morale entre
["action et I'omission, entre I’acte de charité et celui de justice, entre I’ intention qui guide
une action et les conséquences «réelles» d’une action sont constamment agitées, et ce
de facon si pertinente que 1’on voit mal comment une synthése de tous les éléments
valables avancés pourrait étre effectuée. L’article de M. Neuberg est le seul a traiter
d’un probleme important, a savoir celui de la responsabilité collective. I le fait de facon
tres claire, en expliquant bien les deux «deux faits spécifiquement modernes» qui ont
provoqué I"attention des philosophes, a savoir la «constatation qu’une grande partie de
la vie active de I’homme moderne s’insére dans des structures collectives (entreprises,
administrations) dont le fonctionnement complexe emporte souvent les actes individuels
vers des conséquences difficiles a prévoir et a controler» et le fait qu'aujourd’hui
personne n’ignore que «dans son propre pays, et surtout dans les pays pauvres, des gens
vont mal et ont besoin d’aide. Par ailleurs, tout le monde connait I’existence de moyens
d’assistance, mis en ceuvre notamment par des organismes humanitaires.» (p. 254) Quel
genre de responsabilité avons-nous dans ces deux cas? Les réponses de M. Neuberg
sont tres modérées. Il pense que I’on ne peut pas blamer ou punir une collectivité en
tant que telle ; tout jugement moral concerne nécessairement des individus, et, a ce titre,
on ne peut ni exclure que le blame ou la punition épargne le responsable, ni soustraire
les individus qui travaillent pour de telles structures collectives a une situation qui peut
induire une schizophrénie morale. Dans le cas de la «prise a témoin collective» de la
«souffrance a distance» (p. 254) nous n’avons, en tant qu’individu, aucune responsabilité
dans la mesure ou nous n’avons pas la possibilité de controler si d’autres ont déja agi,
ou agissent maintenant, pour faire diminuer cette souffrance. Agir dans ce genre de cas
releve pour M. Neuberg de la «beauté morale» (p. 273). Cette these n’est pas tout a
fait correcte. C’est sans doute vrai que nous ne devons pas tout faire, tout simplement
parce que nous ne le pouvons pas. Mais celui qui, systématiquement, ne fait jamais rien
pour autrui est a mon avis tout a fait en-dessous d’un acquittement moral. Dans notre
monde, ne rien donner aux pauvres, de chez nous ou d’ailleurs, que ce soit par des actes
de charité ou par un combat politique, méme s’ils sont minimes, ponctuels, est mora-
lement condamnable parce qu’une telle attitude signifie une incapacité totale de soli-
darité. Pour conclure : celui qui cherche de quoi nourrir sa réflexion trouvera de la
satisfaction a lire cet ouvrage. Celui qui cherche a stabiliser ou a renforcer ses convic-
tions en matiére de responsabilité n’y trouvera aucune aide ni réconfort.

CATHERINE LOETSCHER

GIUsEPPE SCARPAT (éd.), Libro della Sapienza, testo, traduzione, introduzione
e commento a cura di G. Scarpat, t. IT (Biblica. Testi e studi — 3), Brescia,

Paideia 1996, 546 p.

Voici le deuxiéme volume consacré a la Sagesse par Giuseppe Scarpat, qui $’occupe
ici des chapitres 7 4 12 du livre deuterocanonique avec son habituelle maitrise. La
méthodologie suivie et les hypotheses de fond sont évidemment les mémes que celles
du premier volume, paru en 1989 : il s’agit d’un texte critique (quoique fondé¢ sur
I’édition de Ziegler) accompagné de sa traduction italienne et d’un commentaire

Histoire de
la théologie



456 BIBLIOGRAPHIE

philologique sans concurrents, chaque chapitre étant précédé d’importantes introduc-
tions, claires et intéressantes, ou la pensée de 1'auteur de la Sagesse est discutée et
comparée a celle de son milieu culturel, le judaisme alexandrin du milieu du premier
siecle de notre ere pour Scarpat. Suivent, en guise d’appendice, les mémes chapitres
de la Vetus latina, présentés en texte critique (basé sur 1’édition des bénédictins de
Rome) avec un commentaire philologique. Pour ce qui concerne le texte, présenté sans
apparat critique, ses variantes par rapport a 1’édition de Ziegler sont 19 en tout et, si
en 6 cas Scarpat restaure la lecon de Rahlfs, dans les 13 restants il choisit son texte
contre 'accord de Rahlfs et Ziegler, en donnant toujours ses motivations dans le
commentaire (cf. p. 16). Au texte latin il apporte deux corrections (p. 492). Mais les
vrais résultats de ce commentaire philologique sont les explications des difficultés du
texte et du sens exact des termes grecs, que Scarpat peut proposer griace a des fouilles
poussées dans le vocabulaire de la Septante, de Philon et de la littérature classique (dont
les exemples sont innombrables), pour aboutir souvent & une nouvelle explication ou
traduction. On peut croire que ce remarquable commentaire textuel fera foi pour bien
des années. Mais ce qui le rend encore plus irremplacable sont les introductions aux
chapitres : on y trouvera, abordées par le biais des theémes développés dans le texte grec,
une mine d’informations sur le milieu hellénistique d’Alexandrie, sur Philon et sur les
écoles philosophiques, sur les croyances religieuses, les théories scientifiques ainsi que
les doctrines juives de I’époque. Cet ensemble remarquable d’études nous fait comprendre
la pensée du texte grec (et I’hypothese défendue par Scarpat en faveur d’une datation basse
se trouve ainsi renforcée), mais il se révele en méme temps profitable tant pour le chercheur
du Nouveau Testament que pour le patristicien, car il constitue une sorte d’introduction
a la pensée alexandrine juive et grecque du premier siécle de notre ére. Il ne nous reste
qu’a attendre le dernier volume de cette ceuvre, avec ses index et sa bibliographie compléte.

CLAUDIO ZAMAGNI

Eric OsBORN, The Emergence of Christian Theology, Cambridge, Cambridge
University Press, 1993, xviii + 334 p.

L’ouvrage d’Eric Osborn s’interroge sur la genése de la théologie chrétienne, et
I’analyse sur la base des écrits de cinq auteurs du II¢ siécle (Justin, Athénagore, Irénée
de Lyon, Clément d’Alexandrie, Tertullien). Apres avoir présenté les diverses forces
politiques, sociales et intellectuelles auxquelles les chrétiens étaient soumis en ce temps-
14, ainsi que les matériaux qu’ils pouvaient trouver chez les philosophes et dans la Bible
(p. 1-109), I’A. s’attache a reconstruire la pensée des écrivains qu’il a choisi d’étudier,
en s’appuyant sur les réponses qu’ils ont apportées a la question de 1'unicité de Dieu :
«Dieu est cause premiére et consummator. Il est Fils dans le Pere et Pere dans le Fils.
Il est le premier principe de physique, d’éthique et de logique» (p. 36). — E. Osborn
prétend «analyser chaque écrivain dans les termes des probléemes qu’il affronte et des
réponses qu’il donne» (p. 291). On est d’autant plus surpris que la grille de lecture qu’il
impose aux Péres ne soit pas davantage justifiée : est-il si évident que les chrétiens du
II¢ sieécle, en bloc, ont voulu répondre a la question d’un unique Dieu qui soit premier
principe de la physique, de 1’éthique et de la logique? Ne pas s’interroger davantage
sur la validité de la grille de lecture choisie, n’est-ce pas faire trop rapidement fi du
«lobby anti-philosophique» (sic) dont le lecteur n’apprend d’ailleurs que tardivement
I’existence (p. 68 n. 72)? Un tel manque révéle une tendance plus profonde de I’ensem-
ble de I’ouvrage : toute vision non philosophique de la foi chrétienne y est rejetée, la
préférence allant clairement 2 un message «rationnel, nomiste», qui se trouverait déja
chez I’apdtre Jacques (p. 32). C’est ainsi, par exemple, que le gnosticisme serait fon-
cierement illogique et déraisonnable, n’aurait rien & voir avec la genése de la théologie



BIBLIOGRAPHIE 457

chrétienne, et que I'importance qui lui est donnée dans la recherche sur les origines du
christianisme s’expliquerait seulement par la voracité d’éditeurs en manque de nour-
riture (p. 14-20). Ce portrait du gnosticisme est de nos jours scientifiquement indéfen-
dable, comme d’ailleurs celui de I’arianisme donné p. 289 (celui du judaisme tardif,
p. 23-33, et du platonisme, p. 41 sq., n’étant pas entierement convainquants) ; E. Osborn
doit en étre conscient, qui s’explique sur ce point avec agressivité, sans éviter des
comparaisons douteuses (cf. surtout p. 18). L’accent que I’A. met sur la rationalité 1’a
€galement conduit a ranger la mystique aux cotés de la gnose (p. 26). — Il semble que,
sous couvert d’un travail scientifique, I’A. se soit laissé aller a une discréte apologie
du christianisme comme philosophie, peut-étre sous I'influence des écrivains antiques
dont il est le spécialiste. Cette dimension apologétique apparait clairement dans la
conclusion, ot E. Osborn évalue 1'apport des Peres du II° siecle par rapport a ceux du
IV¢siécle : «I'importance du rationalisme est la surprise principale, et I’ apport principal»
du II° siecle «a I’histoire qui suit, et, en vérité, au XX° siecle, qui s’est laissé entrainé
si facilement loin de la raison» (p. 293). Une telle perspective nuit malheureusement
a la qualité scientifique de cet ouvrage, qui contient toutefois des panoramas de la
théologie du II° siécle qui pourront €tre utiles (2 condition de lire de bout en bout des
accumulations d’informations dont on ne comprend qu’in fine la raison d’étre).

REMI GOUNELLE

GREGOIRE DE NAZIANZE, Les cing discours sur Dieu, traduction et notes de
P. Gallay, introduction et guide thématique par A.-G. Hamman (Les Peres
dans la Foi — 61), Paris, Migne, 1995, 189 p.

Grégoire de Nazianze a prononcé les cinq discours dits «théologiques» (c’est-a-dire
les discours 27 a 31) en 380 a Constantinople, devant un auditoire composé d’admi-
rateurs aussi bien que de détracteurs (cf. 1.2). 1l a par la suite retravaillé les propos qu’il
avait alors tenus pour former un tout cohérent (le deuxieme discours, superbe, semblant
avoir été ajouté aprés coup). Pour le lecteur moderne, le résultat forme un fort intéressant
panorama des débats qui avaient cours dans les dernieres décennies du IV® siecle sur
le Pere, le Fils et I’Esprit. — Aprés une introduction qui aurait pu présenter de fagon
plus neutre les hérétiques contre lesquels Grégoire se bat, figure une traduction de ces
cinq traités. Nous avouons ne pas comprendre pourquoi I’éditeur a choisi de reprendre,
sous une forme modifiée, la traduction que P. Gallay a publiée en 1942, et non celle
qu’il a donnée en 1978 dans la collection «Sources Chrétiennes». Quoi qu’il en soit,
cette traduction est globalement trés claire, méme si elle est malencontreusement obs-
curcie par des sous-titres qui ne correspondent souvent pas aux textes auxquels ils se
rapportent (cf. p. ex. p. 47-49) ; le repérage des citations bibliques n’est, en outre, pas
exhaustif. — L’annotation facilite utilement la lecture d’un texte parfois ardu, mais aurait
pu étre plus abondante dans la seconde partie du volume. Il n’est pas utile d’entrer dans
le détail de telle ou telle remarque (signalons seulement p. 32, n. 23 : «attacher les
mains» signifie-t-il vraiment soumettre nos actions a I’ascése? Cf. I.1, ot la méme
expression est employée dans un sens sensiblement différent dans un contexte sembla-
ble). Globalement, nous avons été supris de ce que P. Gallay semble oublier dans
plusieurs notes que 1’évéque de Nazianze n’est pas un Pére latin (cf. surtout p. 41, n. 5 :
Grégoire n’emploie pas des images pour plaire a son public oriental, comme le dit I'A. ;
il est lui-méme oriental et emploie des procédés rhétoriques de son milieu! ; cf. aussi
p. 147, n. 33, sur la question de la Vulgate) ; d’autre part, Grégoire ne se bat pas tant
contre Platon en personne, dont il connait les écrits, que contre ceux qui s’en réclament
encore de son temps ; il est dommage que I’annotation ne le fasse pas mieux ressortir
(cf. p. ex. p. 90, n. 17). — Les index sur lequels s’achévent ce volume sont a manier avec



458 BIBLIOGRAPHIE

une extréme prudence. Les notes de bas de page n’ont en eftet pas été indexées, a de rares
exceptions pres ; cela est d’autant plus dommageable que les versets qui font I’objet des
développements de Grégoire sont ici ou la donnés dans les seules notes (cf. p. ex. p. 110,
n. 8). En outre, la collation du volume a été faite avec un manque de soin manifeste, comme
en témoigne le grand nombre d’erreurs et de lacunes. Ainsi, pour nous limiter a4 1'index
des références bibliques, nous avons repéré les problémes suivants au hasard de notre
lecture : I1.21 ne cite pas 1 Rois 3,13, mais 3,12 ; IV.4 ne renvoie pas a Lc 1,33-35, mais
a 1,33 ; 1V, 18 ne cite pas Pr 30,29-30, mais 30,29.31 ; aucune référence ne correspond
a Ac 16,20 ; Qo 7,23, cité en I1.21 n’est pas indexé, pas plus que Is 42,1, Jn 10,36 et Ph
2,8 (II1.18), 2 Co 2,12 (11.20), Ga 3,28 (IV.6), He 10,38 (IIL.1) ; sous Jn 20,17, ajouter
II1.18. Du c6té de I'index des noms propres, la situation n’est guére meilleure. Le manque
de soin apporté a la préparation de ce volume transparait jusque dans la table des matieres, qui
donne, pour les discours 2 et 5, des titres différents de ceux qui figurent dans le corps du volume.

REM1I GOUNELLE

Lucie KAENNEL, Luther était-il antisémite? (Entrée libre — 38), Geneve, Labor
et Fides, 1997, 110 p.

Les propos sur les Juifs tenus par le Réformateur sont relativement connus et la
question de son antisémitisme n’est donc pas dénuée de pertinence. L’ A. s’attaque donc
a ce point épineux de la pensée luthérienne et de ses incidences plus larges, dont
I’histoire récente a laissé quelques traces, tout en reconnaissant que le terme d’antisé-
mitisme, apparu récemment, peut paraitre anachronique, Luther se situant entre deux
époques, celle du Moyen-Age et celle des Temps modernes. De méme vaut-il la peine,
précisel’ A. en introduction, de distinguer antisémitisme et antijudaisme. Deux grandes
parties s organisent d’une part autour des données historiques et d’autre part autour de
la réception des propos luthériens. Un premier volet donne quelques points de repere
sur la condition des Juifs a I’époque médiévale, montrant que c’est au XI® siecle que
se situe le début des persécutions et des accusations des autorités chrétiennes. Le XVI®
siecle semble cependant infléchir cet acharnement, reconnaissant notamment 1’apport
intellectuel juif. Un second volet s attache aux propos du Réformateur, analysés avec
rigueur et concision. On y découvre que c’est le centre de sa théologie, symbolisé par
la figure christique, qui provoque I’exaspération de Luther quant aux Juifs, accusés de
ne pas avoir reconnu Jésus comme le messie. Dans son interprétation de 1’épitre aux
Romains, il ressort que 1’élection du peuple juif ne le dispense pas de la foi en Christ,
méme si les chrétiens doivent étre empreints de compassion envers d’éventuels futurs
convertis. En effet, une volonté certaine de conversion anime le Réformateur qui critique
par ailleurs I’influence de I’exégése rabbinique ou la pratique de ’'usure. Mais c’est sans
doute son livre Von den Juden und ihren Liigen qui s’avere le plus extréme, le plus
«odieux» aussi (cf. p. 54 sq.). La deuxiéme partie ouvre au monde juif du X VI siecle,
a ses attentes messianiques et a 1’intérét certain du judaisme pour le protestantisme par
le biais de nombreuses conversions. Avant une conclusion qui renvoie a la «reprise
réflexive» d’un héritage luthérien ambigu au moins sur ce point-1a, I’ A. examine 1’ uti-
lisation abusive des écrits du Réformateur, jusque dans les débordements du nazisme.
Au terme de ce parcours, alertement mené, les quelques interrogations des dernieres
pages permettent de dépasser la question spécifique de I’antisémitisme luthérien pour
rebondir sur celle du regard porté sur autrui, surtout lorsque cet autrui fonctionne comme
bouc émissaire séculaire. Détail de présentation, on s’étonnera du mélange entre les
références bibliographiques citées dans le corps du texte et celles données en note. En tous
les cas cela ne géne en aucune maniére la lecture de cet ouvrage nécessaire et pertinent.

ISABELLE GRAESSLE



BIBLIOGRAPHIE 459

MicHEL DENEKEN, La Foi pascale. Rendre compte de la Résurrection de Jésus
aujourd’hui, Paris, Cerf, 1997, 675 p.

Apres H. Kessler (catholique) et B. Klappert (protestant) voici I’étude monumentale
en frangais du maitre de conférences a la faculté de théologie catholique de Strasbourg.
Prometteur, le dos de la couverture indique que «ce livre représente le meilleur état
actuel de la recherche sur cette question centrale du christianisme». Son épaisseur, ses
vingt pages de bibliographie (qui oublient cependant I’importante étude de Dalferth),
I"apparat critique et I’index laissent penser que ce jugement se justifie. Le lecteur
trouvera en effet une discussion extensive de bien des options défendues sans que I’A.
n’abandonne jamais ce qui fait la trame de son ouvrage : que la résurrection de Jésus
est le fondement de la christologie autant que 1’origine historique de la foi et de la
théologie, que le tombeau vide (interprété comme une conséquence de la foi pascale)
confirme en creux les apparitions du Ressuscité, que celles-ci désignent 1’expérience
pascale a proprement parler. L’A. allie donc I’exégése biblique avec la réflexion dog-
matique. Son projet entraine une disposition du livre en trois parties : la résurrection
comme (1) probleme théologique (la foi pascale chez des auteurs modernes ; recherche
d’une herméneutique pascale ; place de la résurrection dans la christologie), (2) évé-
nement qui suscite des récits et des langages nouveaux (étude du kérygme ; des traditions
du tombeau vide et des apparitions ; sémantique pascale) ; (3) transmission de I'expé-
rience des témoins qui est de I’ordre de la révélation (spécificité de I'expérience ; nature
de la foi pascale ; la résurrection comme révélation eschatologique trinitaire). Le résultat
de cette démonstration conduit & une radicalisation de la foi au Dieu créateur et sauveur.
Certes, on ne minimisera pas la mise en valeur du lieu théologique de la résurrection.
Pour le lecteur protestant que je suis, le questionnement herméneutique pourrait cepen-
dant s’étendre a une prise en compte plus approfondie du monde ambiant (judaisme,
héllenisme) d’une part et des difficultés que la conscience moderne éprouve en se
débattant avec ce sujet d’autre part (les questions intéressantes des p. 94-96 sont-clles
véritablement abordées par la suite?). Mais surtout : la dialectique «croix-résurrection»
ne saurait étre assumée en privilégiant trop unilatéralement le pole de la résurrection
méme si je suis d’accord avec Deneken que I'inverse ne vaut guere mieux (p. 206 sq.).
Le livre pourrait étre plus alléchant si I'A. y avait mis un peu de sel protestant (pourquoi
Késemann joue-t-il un role si mineur?) méme si son choix de rester dans le cadre de
la doctrine catholique est parfaitement respectable. D ailleurs, ou ce caractere catholique
transparait-il plus précisément? Dans la thése exégétique selon laquelle la christologie
a son origine dans la résurrection plutot qu’ailleurs? Cette thése n’est pas si originale
puisque on n’a cessé¢ d’affirmer que la christologie n’est pensable qu’aprés Paques
méme si l’on a souligné le lien avec Jésus le prédicateur. La these de Deneken me semble
tout au plus un peu unilatérale. J’admire néanmoins son ouvrage et son information mais
je n’y reconnais pas un guide infaillible pour une théologie de la résurrection.

KLAUSPETER BLASER

J. WENTZEL VAN HUYSSTEEN, Essays in Postfoundationalist Theology, Grand
Rapids, Michigan/Cambridge U.K., Eerdmans, 1997, 285 p.

Apres la critique du fondationalisme et de I’expressivisme dans le post-libéralisme
(école de Yale, Lindbeck) voici la critique de ce non-fondationalisme y compris les
diverses formes de fondationalisme dans le «postfondationalisme», dernier courant
américain touchant au domaine de la théologie philosophique dont le souci principal
est le statut épistémologique des énoncés bibliques, théologiques et religieuses. Le
présent ouvrage de van Huyssteen (McCord Professor of Theology and Science a

Théologie
contemporaine



460 BIBLIOGRAPHIE

Princeton Seminary, auteur de divers livres récents et importants) s’inscrit parfaitement
dans ce débat en y contribuant de fagon significative. Voici trois bréves considérations
pour fonder cet avis. 1) Reprenant la discussion a propos du statut scientifique de la
théologie des années soixante-dix (voir les chapitres sur Pannenberg ou Sauter), I'A.
inscrit cependant ses réflexions dans la situation postmoderne créée par le pluralisme
et caractérisée a ses yeux par 1’opposition entre les fondationalismes (absolutismes,
autoritarismes, fondamentalismes) philosophiques, scientifiques ou religieuses d’une
part et les relativismes (fidéismes, sectarismes, confessionalismes) narratifs d’autre part.
Si les premiers sont desormais intenables et naifs, les deuxiémes le sont tout autant et
s’averent inadéquats aux exigences épistémologiques, en particulier celle de I’intelli-
gibilité du discours. La position de I’A. se situe d’emblée du c6té de I’herméneutique
plutdt que du coté de la linguistique tout en saluant les efforts visant a sortir de I’impasse.
2) Estimant que de part et d’autre on ne répond pas adéquatement a cette exigence et
de plus on se refére a une situation philosophique desormais dépassée, I’ A. qualifie sa
position propre en termes de post-fondationalisme, de réalisme critique, de narrativité
impure, et d’autres encore. C’est en cherchant a surmonter la dichotomie théologie-
science (cette derniere comprise au sens large) qu’il examine les discours respectifs des
deux tendances qui contiennent des «affirmations cognitives sur le méme monde»
(cognitive claims about the same world). Puisque aucune expérience, fit-elle de I’ordre
de la cognition religieuse, ne nous est directement accessible en dehors de la médiation
interprétative et puisque toute observation empirique présuppose des théories préalables
ainsi qu’une participation relationnelle de la part du chercheur, il y a des «remarkable
epistemological overlaps because of the shared ressources of human rationality» (p. 18).
Il est curieux que le nom de Polany ne soit pas mentionné une seule fois pas plus que
celui d’Habermas d’ailleurs! 3) Dans cette perspective, van Huyssteen nous fournit des
chapitres contenant des thématiques fort originales, des mises au point extrémement
éclairantes, des résumés de débats trés pertinents ou simplement des formules heureuses.
Le non-spécialiste appréciera 1’aspect anglo-saxon et américain du débat, vu les réfé-
rences faites a des auteurs le plus souvent peu connus dans I’espace francophone, mais
il se demandera également pourquoi Foucault, Derrida, Lyotard, etc., n’y figurent point
(Ricceur constitue une référence importante dans I’un des chapitres). — Tout en admettant
que I’entreprise de I’A. soit effectivement nécessaire et bienvenue par rapport a la
situation intellectuelle actuelle, je me demande néanmoins a qui profite en définitive
cette apologétique philosophiquement épurée du discours théologique et biblique (qui
reste chez cet A. relativement classique). «Parler de Dieu d’une maniere épistémo-
logiquement fiable» (to refer to God in an epistemologically reliable way, p. 133), est-
ce un programme qui enléve ou qui confirme la provocation que la théologie, méme si
elle ne se situe qu’a un troisieme niveau apres 1’expérience de la foi et le langage de la
foi, a mission de transmettre n’en déplaise a toutes les sciences y compris celle de I'A.?

KLAUSPETER BLASER

PiErRRE-OLIVIER MONTEIL, La Grdce et le Désordre. Entretiens sur la modernité
et le protestantisme (Autres Temps — 7), Geneve, Labor et Fides, 1998, 231 p.

Partant de la crise qui plonge les sociétés modernes en plein désarroi, le maitre
d’ceuvre de cet ouvrage, responsable par ailleurs de la revue Autres Temps, souhaite
reprendre la question des mutations problématiques de 1’histoire contemporaine. Sans
vouloir brouiller les pistes ou, a I’inverse, sans vraiment désirer mettre quelque ordre
dans une complexité évidente, Pierre-Olivier Monteil prend le parti d’une lecture et
d’une interrogation protestantes. C’est a partir de ce point de vue qu’il interroge quel-
ques-unes des réflexions actuelles sur le monde contemporain, voulant par la méme



BIBLIOGRAPHIE 461

«porter a I’explicite certains des soubassements religieux de la modernité» (p. 8). Ainsi
un lecteur protestant, plutt optimiste par nature, dialogue successivement avec des
intellectuels, des philosophes et des théologiens, non dans une démarche de revendi-
cation identitaire mais d’approfondissement et d’élargissement. En premier lieu, il
convenait de préciser les contours du protestantisme moderne. C’est I’objet du premier
entretien avec Jean-Paul Willaime, sociologue attentif aux paradoxes d’une tradition
protestante riche, éclatée et précaire. Jean Baubérot donne I’occasion de revenir ensuite
aux liens particuliers que le protestantisme entretient avec le pluralisme religieux et plus
particulierement avec la laicité frangaise. Suivent alors quatre dialogues qui s’éloignent,
en apparence, de la spheére protestante pour s’attacher a la question de la modernité.
Marcel Gauchet nuance ici son processus de «désenchantement du monde», fortement
exploité depuis sa mise en place, et remet dynamiquement en question la contribution
de la Réforme a la modernité. Pierre Manent, issu du catholicisme frangais, revient sur
son ouvrage La cité de I’homme (Fayard, 1994) et met en avant les lenteurs du pro-
testantisme. Marc Augé applique une méthodologie comparatiste ; ainsi son point de
vue anthropologique permet une mise en situation efficace du protestantisme dans le
cadre de ce qu’il appelle la «surmodernité». Quant a Olivier Mongin, il propose quelques
pistes pour un christianisme placé au cceur des démocraties modernes. L’une de ces
trajectoires croise la question du corps, sans doute a réinvestir. Dans une derniére partie,
trois théologiens philosophes réagissent aux propos déja explicités et proposent leurs
propres interprétations de la modernité. Olivier Abel bouscule certains principes pro-
testants au prix d’une incessante et salutaire interrogation et retourne a quelques ques-
tions éthiques pour mieux les relativiser. Pierre Gisel marque les grandes tentations du
christianisme actuel et en appelle a un retour au lieu théologique de la création comme
A une constante recherche de spiritualité. A la question, sous-jacente 2 ’ensemble des
entretiens, de I’issue a la crise de la modernité, Pierre Biihler, déjouant les faux dilem-
mes, répond par la démarche herméneutique, rendue ici par la thématique de I'épreuve
et le mode de I’humour. Au terme de cet ouvrage reste la nécessaire digestion de tant
d’énoncés divers, parfois contradictoires. La ligne directrice d’une interrogation pro-
testante, donnée savoureusement au fil de ces entretiens, permet ce passage vers sa
propre mise en route. Comme ultime viatique, Pierre-Olivier Monteil donne en fin de
parcours plus qu'un résumé et autre chose qu'une synthése. En effet, les réflexions
originales qui concluent ce recueil, destinées essentiellement & «habiter» la situation
contemporaine, ouvrent sur I’enfance retrouvée, I'individualisme surmonté, le soupgon
rythmé par la promesse. De quoi continuer a penser une modernité a laquelle le pro-
testantisme a sans doute encore quelque chose a offrir.

ISABELLE GRAESSLE

JeaN CoMBY, ALICE GOMBAULT, DONNA SINGLES (€ds), Au tournant de I’ histoire
chrétiennes et chrétiens vivent de nouvelles alliances. Actes du Collogue,
Université catholique de Lyon (1997), Lyon, Profac, 1998, 239 p.

Pour féter les dix ans du Centre Femmes et Christianisme de Lyon, ce dernier,
associé 2 la Faculté de théologie et au mouvement Femmes et Hommes dans I'Eglise,
organisait en mars 1997 un colloque pluridisciplinaire autour des nouvelles alliances
entre masculin et féminin. Le présent ouvrage, divisé en textes d’ouverture, dialogues
et ateliers, se veut résolument optimiste quant a I’émergence de ces nouvelles confi-
gurations génériques. Pourtant, lucidement, la plupart des auteurs montrent bien les
points d’achoppement pour aboutir a une égalité paritaire, en Eglise et en théologie, des
hommes et des femmes. D’un cOté, «il se passe quelque chose», méme en terrain
ecclésial apparemment fermé dans le catholicisme romain, et d’un autre coté, il semble
qu'il y ait encore beaucoup 2 faire. Naviguant entre ces deux bornes, I'ouvrage donne un



462 BIBLIOGRAPHIE

apercu global et propose quelques pistes pour un horizon dégagé. On s’étonnera simplement
de I’engouement francais pour la thématique du partenariat, véritable panacée ici, alors qu’il
semble de plus en plus remis en question ailleurs. D’autres voix d’acces a I'égalité et a la
reconnaissance mutuelle s’averent sans doute possibles, encore faudrait-il les travailler.

[SABELLE GRAESSLE

CHRISTIANNE MEROZ, Trois femmes d’espérance. Miryam, Anne, Houlda,
Poliez-le-Grand, Moulin, 1998, 80 p.

Apres avoir montré la richesse et I’apport de quelques «femmes libre» (cf. Des femmes
libres. Sarah, Agar, Rébecca, Rachel et Léa, chez le méme éditeur, 1988), I'A., sceur de
la communauté de Grandchamp, s’attache avec ce nouvel ouvrage bref mais dense a des
figures de prophétesses, peu nombreuses au regard des grands noms masculins qui jalon-
nent la Bible hébraique. Au-dela des caractéristiques spécifiques a chacune de ces trois
femmes d’exception, I’ A. met en valeur quelques thématiques dans lesquelles nombre de
lectrices se retrouveront : la place a conquérir, souvent avec difficulté, la révolte contre
la fatalité, un itinéraire spirituel a inventer, une parole différente a articuler. A I'image
de ces ancétres prophétesses, I’A. prépare, elle aussi, ’avenir, formant & une attention
renouvelée aux actuelles voix prophétiques, collectives autant qu’individuelles.

ISABELLE GRAESSLE

Francoise LAutMmaN (éd.), Ni Eve ni Marie. Luttes et incertitudes des héritiéres
de la Bible (Histoire et société — 36), Geneve, Labor et Fides, 1997, 352 p.

Depuis quelques années déja, celles et ceux qui ancrent leur recherche dans le champ
pluridisciplinaire des «Etudes Femmes-Etudes Genre» (sur le modele anglo-saxon des
Women Studies Gender Studies) trouvent a leur disposition des ouvrages collectifs a
la fois complets et fragmentés. Ce récent essai n’échappe pas a larégle, regroupant divers
articles a la fois historiques, théologiques et plus particulierement ecclésiologiques,
sociologiques et comparatistes de diverses traditions religieuses. Malgré I'inévitable
éclatement des thémes, I’ensemble apparait d’excellente facture, associant des grands
noms et des études sérieuses. Devant I'impossibilité de citer toutes les recherches, il
suffira de dire que la premiere partie aborde les enjeux de la construction et de la maitrise
des représentations féminines, que la deuxiéme traite de la marche, difficile, vers les
ministéres au féminin, que la troisieme se centre sur la question particuliere des reli-
gieuses et que la derniere élargit au judaisme et a I’islam, avant de conclure par la
question globale de I'identité religieuse du point de vue du genre : est-elle innée ou
acquise? Les sociologues répondent et ouvrent, a partir de leurs réponses, de nouveaux
champs de recherches pour les théologiennes de demain.

ISABELLE GRAESSLE

PIERRE-OLIVIER BRESSOUD, Eglise et couple a petits pas. Vers une réévaluation
théologique des formes de cohabitation contemporaines, Fribourg, Editions
Universitaires, 1998, 199 p.

Traitant du sujet de la cohabitation, I’A. entreprend de dresser un vaste panorama
tant de 1’évolution socio-historique (premiere partie) que de 1’approche théologique



BIBLIOGRAPHIE 463

modulée selon les documents et les options (deuxiéme partie). La mutation sociologique
a provoqué une véritable révolution anthropologique, entrainant notamment un chan-
gement de perspective concernant la sexualité. Ce sont alors de nouvelles formes de
conjugalité qui apparaissent, dont la cohabitation. La deuxiéme partie présente claire-
ment les vues du magistére catholique, avec ses aspects positifs — dont la mise en annexe
de valeurs autrefois primordiales comme la fécondité, au profit du seul amour humain —
et son impossibilité actuelle a avancer sa réflexion sur le mariage, et son sacrement.
L’A. propose alors quelques pistes d’avenir, montrant que la théologie contemporaine
est capable de mieux, autrement dit d’un discours plus en phase avec les mouvements
sociologiques actuels. Bien documentée, bien écrite, cette étude tout en finesse fait
preuve d’une grande ouverture. Espérons qu’elle sera lue et entendue par ceux qui sont
a méme de provoquer I’évolution souhaitée par I'A.

ISABELLE GRAESSLE

MARCELLO AZEVEDO, The Consecrated Life. Crossroads and Directions,
Maryknoll, N.Y., Orbis Books, 1995, 141 p. [Original portugais : Vidas
Consagradas, Rumos e Encruzilhadas, Sdo Paulo, Edi¢des Loyola, 1993]

«La vraie source [de la vie religieuse] est une réinterprétation €vangélique et
charismatique de la réalité complexe de ce monde, des sociétés et cultures dans lesquels
nous sommes appelé a exprimer notre consécration et notre mission», constate I’ A. qui
fut missiologue a la Grégorienne (p. 135). Du début de I’ouvrage jusqu’a la derniére
ligne, le terme «consécration» semble &tre identique a «vocation» a travers 1’appel de
Dieu. Etant donné que M. Azevedo lui-méme vient d’arriver a sa cinquantieme année
de vie consacrée, son analyse, partant de I'intérieur de la vie religieuse, semble €tre
une sorte de bilan personnel (p. 136). L’objectif principal de I’ouvrage, la mission
renouvelée, apparait déja dans la table des matieres, clairement définie en trois grandes
parties : «Vocation et consécration pour la mission», «Consécration et mission», «Mis-
sion et consécration». Il n’est guére étonnant que la vie religieuse trouve son sens le
plus profond dans la mission. «Il est crucial que la force créatrice du mystere pascal
devient active dans I’évangélisation a travers le Saint-Esprit. Celle-ci nous donne I’éner-
gie pour aller en mission jusqu’aux extrémités de la terre pour témoigner et servir, pour
communiquer et partager, pour précher, pour revendiquer et transformer. Ceci est notre
mission chrétienne» (p. 23). M. Azevedo ne se lasse pas de souligner qu’une telle
vocation a la mission n’est pas réservée aux religieux, mais s’adresse a chaque chrétien
et que la vie consacrée n’est qu'une fagon parmi d’autres d’y répondre (p. 3 ; p. 12;
p. 24). Le défi de I’ere postconciliaire par rapport a la mission consiste en effet en «un
devoir de construire une nouvelle communauté humaine dans ce monde», car I'incar-
nation de la Rédemption amene 2 la conviction que «la foi chrétienne ne peut agir sans
cette perspective éthique», qui est avant tout «l’option pour le pauvre» (p. 53). Ayant
une partie de ces racines au Brésil, I'A. se réfere ici aux pauvres de I'’Amérique latine,
opprimés et défavorisés du systéme politico-social du «Tiers-Monde», qui devraient
eux-mémes pouvoir devenir les auteurs de leur propre évangélisation, les «sujets de leur
propre libération et de la transformation du monde» (p. 58). Malgré son regard critique
sur la mission et sur la vie consacrée, I’A. s’ abstient d’accuser les crimes de la conquista
commis au nom de la mission chrétienne. Son regard est dirigé en avant : la «... mission
aujourd’hui est seulement viable et effective si elle est éclairée par une sensibilité pour
les facteurs sociaux et anthropologiques» (p. 91). Aujourd’hui, ¢’est le pauvre lui-méme
qui peut apprendre quelque chose aux chrétiens du premier monde, lesquels devraient
s’ouvrir afin d’étre enrichis par ceux qui sont apparemment inférieurs et pauvres. «lls
[les pauvres] peuvent devenir la semence de la nouvelle sagesse et de la nouvelle



464 BIBLIOGRAPHIE

humanité, d"un désir de transcendance et d’une vie pleine et renouvelée» (p. 105). Dans
cette ouverture du Nord pour le Sud, Marcello Azevedo voit a la fois un défi et une
chance de réaliser ce qui semble étre sa grande vision de ’espoir : la transformation
du monde actuel en un seul monde juste et solidaire. — Nous ne trouvons probablement
pas ici un ouvrage qui peut répondre aux exigences académiques (pas de bibliographie
ni de notes de bas de page). Toutefois, il a sa valeur propre, vu que chaque page est
un témoignage de la conviction croyante de I’A.

MARTINA SCHMIDT

Guipo VERGAUWEN (€d.), Le christianisme: nuée de témoins — beauté du témoi-
gnage (Cahiers (Ecuméniques — 33), Fribourg, Editions Universitaires,
1998, 147 p.

Cet ouvrage réunit un cycle de conférences sur le theme du témoignage en cecu-
ménisme. L’accent porte donc sur des expériences concretes et sur des expressions
religieuses artistiques plutot que sur des questions doctrinales. L’ouvrage se construit
atour de deux axes pour chacune des trois confessions représentées (catholique-romaine,
protestante, orthodoxe) : premiérement la présentation d’un personnage marquant a la
fois pour sa confession et pour I'ceccuménisme ; deuxiemement une réflexion artistique.
La conclusion de I'ouvrage est plus délibérément systématique. Du c6té catholique-
romain, J. Famérée présente le théologien Yves Congar, a la fois de maniére biogra-
phique et dans sa contribution au débat cecuménique (en particulier avant Vatican II).
Congar montre trés tot des intéréts évidents pour la question de I'unité de I'Eglise. Son
ecclésiologie est marquée par un souci d’incarnation qui se traduit dans une ouverture
a I’égard du monde et de ses interrogations, et par une réflexion sur la catholicité (une
«Eglise aux dimensions mémes de 'univers», p. 23). D’autre part, il insiste — peut-€tre
sans suffisamment problématiser la question — sur un retour aux sources historiques
communes, aux origines du christianisme, méme si la réalité de I'Eglise dépasse la
conscience que I’on en a (p. 24). On peut s’interroger sur le fait que F. ne mentionne
pas les difficultés rencontrées par Congar au sein de sa propre Eglise durant cette
période. L’article suivant, de J.-D. Balet, présente le chant grégorien sous un angle
historique — permettant ainsi de se débarrasser de 1’illusion d’une tradition grégorienne
unique et unifiée — et fondamental. Ce second aspect est malheureusement trop court
et peu développé du point de vue cecuménique, peut-étre a cause de 1’angle abordé
(pourquoi I’abandon du chant grégorien aprés Vatican 117, p. 44), plus spécifiquement
catholique. Le protestantisme est évoqué dans la présentation que fait B. Biirki de Sceur
Genevieve, meére de la communauté de Grandchamp (Suisse) de 1952 a 1961. La
perspective est essentiellement biographique et, par la méme, peu doctrinale. L’enga-
gement cecuménique de Sceur Geneviéve parait s’étre manifesté avant tout sur le plan
pratique et non théorique. Est-ce a dire — comme semble le faire B. (p. 59) — que ce
type d’engagement répond mieux & la volonté de Dieu en vue du Royaume qu’une
réflexion de type fondamental? L’article de B. Reymond sur I’architecture de I'Eglise
réformée reprend la question classique et polémique de la visibilité protestante. Il montre
que I'iconoclasme protestant n’a pas été total mais sélectif (p. 67), et qu’il est li€ au
refus de I'idolatrie. R. explore le fait que la théologie se donne a dire dans I’archi-
tecture religieuse et termine sur l’évocation d’un centre paroissial cecuménique.
B. Hallensleben évoque Serge Boulgakov (1871-1944), théologien orthodoxe russe.
Boulgakov est un homme 2 la croisée des cultures occidentale et orientale, et fort proche,
dans son expérience, de 1’anglicanisme. Sa perspective cecuménique est marquée par
un discernement de ce qui est déja commun aux Eglises et une invitation lucide & un
certain sacrifice obligatoire sur la route de I’unité (perspective prophétique). I. Baumer,



BIBLIOGRAPHIE 465

quant a lui, présente brillamment et de fagcon détaillée les ictnes et leur théologie, a
la fois a un niveau réflexif et a 'aide d’exemples. L’art iconographique de chaque
tradition reflete bien I’effort, exprimé a chaque fois différemment, de dire 1’indicible.
G. Vergauwen conclut quant a lui cette série de conférences par une réflexion sur I’état
actuel et les tiches de I’cecuménisme, réflexion largement inspirée de 1’encyclique Ut
unum sint (1995) et des différents rapports du COE. L’ensemble de cet ouvrage péche
peut-Etre par sa démarche de départ : au-dela d’une présentation particuliére de chaque
tradition, les conséquences ou ouvertures cecuméniques ne sont que trop rarement
€voquées. Une plus grande prise de risque sur le plan théologique aurait pu étre
intéressante.

NicoLas CHARRIERE

ANTOINE VERGOTE, «Tu aimeras le Seigneur ton Dieu...». L’identité chrétienne.
Paris/Montréal, Cerf/Médiaspaul, 1997, 254 p.

—, La psychanalyse a ['épreuve de la sublimation, Paris, Cerf, 1997, 278 p.

Antoine Vergote est psychanalyste et théologien. Les deux ouvrages qu’il a publiés
récemment illustrent ces deux versants. «Tu aimeras le Seigneur ton Dieu...» se présente
avant tout comme une réflexion théologique. L’A. veut y préciser la spécificité de la
religion chrétienne. Elle se situe, & son avis, dans I’amour que Dieu requiert de 1’étre
humain des la création. Mais, du fait que I’étre humain ne peut apprendre a connaitre
et a aimer que progressivement, le chap. 2 invite & comprendre la révélation en Jésus-
Christ comme résultant d’une succession d’étapes dont la premiere serait I’expérience
de Moise au désert, celle de I’autorévélation de Dieu (Ex 3,1-15). Les étapes suivantes
sont ponctuées par les notions de sainteté, d’alliance, de création, et par la figure de
Job, qui préparent la venue de Jésus abordée au travers de deux textes principaux, Jn 1
et Ph 2 (chap. 3). Le chap. 4 expose ensuite ce qui caractérise I’amour entre Dieu et
I’humain, puis les chap. 5 et 6 en montrent le déploiement selon trois axes : I’amour
pour le monde per¢cu comme création divine, I’amour orienté par la personne de Jésus
Christ (aimer en lui, comme lui, par lui), et 'amour orienté vers les autres humains,
y compris ses conséquences éthiques. L’ensemble de la réflexion est placé dans le
contexte de ce que I'A. appelle le malaise chrétien, malaise qui proviendrait de la
difficulté des chrétiens a oser se démarquer par rapport a d’autres religions ou courants
religieux. En cherchant & redire pour 1’étre humain moderne la spécificité de 1'identité
chrétienne, I'A. revendique un exclusivisme de la foi au Dieu de la Bible, exclusivisme
qui se conjugue avec conviction et pas nécessairement avec intolérance. Le principal
reproche que 1’on peut adresser a I’ouvrage est de passer sans précaution de «la religion
biblique» a I’ «identité chrétienne». Car si I’A. reléve avec raison que 1’amour de Dieu
est désigné par Jésus lui-méme comme premier commandement (Mc 12,29), il ne peut
faire autrement que remonter a I'origine vétérotestamentaire du commandement
(Dt 6,4). Cependant, lorsqu’il en fait non seulement un proprium de la religion chrétienne
mais la caractéristique principale de son identité, il néglige complétement le fait que le
judaisme a tous les droits de développer la méme revendication. Comment des lors ne
pas ressentir un certain «malaise chrétien» face a un discours qui s’approprie de maniére
si exclusive un bien qu’il posséde en partage avec une autre tradition religieuse?

Dans La psychanalyse a I'épreuve de la sublimation, c’est la voix du psychanalyste
qui domine. Freud avait besoin du concept de sublimation pour montrer comment les
productions culturelles que sont I’art, la science, la religion, 1’éthique, se rattachent au
monde pulsionnel. Ainsi, la sublimation se présente selon lui comme I'un des quatre
destins de la pulsion, & coté du refoulement, du renversement dans le contraire et du



466 BIBLIOGRAPHIE

retournement contre la personne propre. Mais I’optique qui est la sienne étant princi-
palement 1'étude des pathologies, les démarches créatrices ne trouvent pas une place
effective dans sa théorie. Vergote démontre avec beaucoup de clarté comment le dé-
terminisme causal qui marque les différentes étapes de la théorie freudienne exclut par
principe tout espace pour I'imprévisible, ce qui conduit & ne voir dans les faits de
civilisation que I’expression de névroses cachées : la sublimation échange un but sexuel
contre un but plus élévé qui est en général un travail culturel. Jung, qui a bien vu le
probléme, ne le résout cependant pas de maniere plus convaincante, puisqu’il ne fait
que remplacer le déterminisme réducteur de Freud par un déterminisme plus englobant
ou les productions culturelles sont commandées par une téléologie inscrite dans la nature
du psychisme. Cette critique effectuée, I’A. présente en conclusion de son ouvrage sa
propre articulation du concept de sublimation avec les autres concepts de la théorie
analytique, autrement dit «une métapsychologie de la sublimation a I’aide des concepts
freudiens repensés» (p. 239). Il s’agit de préserver la possibilité de la «rupture créatrice»,
c’est-a-dire d’une expression humaine qui ne réponde pas au principe de nécessité. Cela
I’ameéne a opérer une distinction nette entre libido et pulsion sexuelle : «la libido n’est
pas encore a I’origine la pulsion sexuelle [...] celle-ci ne se formera que progressive-
ment» (p. 257). La libido désigne uniquement le dynamisme psychologique fondamental
régi par le principe de plaisir ; elle ne doit pas étre confondue avec la sexualité. C’est
le narcissisme qui «transforme la libido pour une part en pulsion sexuelle, pour une part
en dynamisme qui se déploie en d’autres activités» (p. 262). Et c’est a ce niveau que
s’observe la sublimation, dans le dépassement de la sensualité. — La grande qualité de
cet ouvrage est d’aborder de front un probleme laissé ouvert par Freud, non seulement
en €clairant les a priori qui empéchaient Freud de le résoudre, mais en offrant une
solution interne au systeme freudien. Quant a la solution indiquée, sa force est de ne
pas se limiter a un aménagement local des concepts, mais d’oser réorganiser I’ensemble
du systtme en modifiant la théorie des pulsions pour la rendre compatible avec un
concept de sublimation qui donne enfin toute sa mesure.

PIERRE-Y VES BRANDT

JEAN-MICHEL HirT, Vestiges du dieu. Athéisme et religiosité, Paris, Grasset,
1998, 248 p.

L’A. part du constat quasi clinique selon lequel I’homme serait aujourd”hui «malade
de dieu», d’un dieu sur lequel la progression de 1’athéisme n’aurait eu qu’une prise
superficielle. Comme psychanalyste, il se propose de prolonger le questionnement légué
par Freud, pour mieux comprendre pourquoi I’attrait pour le religieux s’enracine si
profondément dans le psychisme humain. Dans une premiere partie, il met en évidence,
au travers d’exemples littéraires et de quelques (trop) courtes vignettes cliniques, 1’im-
patience exaspérée, |’espérance quasi messianique inscrite au cceur du psychisme. Une
belle méditation sur la temporalité le conduit a montrer comment la mise en acte d’une
telle attente dans la relation thérapeutique en appelle a la découverte de la «consistance
psychique du présent» : I'immortalité fétichique a laquelle aspire I’inconscient peut se
voir selon lui ébranlée par I’irruption éphémere d’un «présent intemporel» (p. 72). L’A.
reprend ensuite d’une maniére assez originale le dossier bien connu de I’interprétation
freudienne de la religion. I propose une lecture qui inscrit 1’athéisme de Freud dans
la filiation du siécle des Lumiéres. Il souligne par ailleurs la maniére dont Freud prend
trés au sérieux la fonction de la religion, tant d’un point de vue psychologique (rendre
la détresse supportable), que culturel (réguler les exigences pulsionnelles rivales). La
déconstruction rationnelle de la religion ne passerait donc pas chez Freud par une
banalisation, mais se jouerait au contraire dans la confrontation a la terreur sacrée contre



BIBLIOGRAPHIE 467

laquelle la passion religieuse se construit ; il s’agirait pour lui de lutter contre I’interdit
de penser qui fait «du corps de la mere et des volontés du pére des matiéres intouchables»
(p. 164). Dans une derniére partie, I’A. montre la nécessité d’analyser non seulement
la religiosité superficielle, mais également la foi comme «€vénement intérieur». Alors
que Freud estime que cette analyse n’est pas nécessaire, I’A. considére que «quand
I’événement intérieur concerne des personnages aussi considérables que Paul de Tarse
ou Moise, il n’est plus possible de s’en débarrasser & si bon compte» (p. 177). A partir
d’une lecture de S. Weil, I'A. dégage la maniére dont un tel événement intérieur
«instaure une rupture avec la réalité objectale du monde, et (permet) le passage d’un
moi défini par ses objets 2 un moi voué au désir» (p. 200). Cela le conduit ensuite a
développer une lecture originale de la parabole du bon samaritain. Il met en évidence
le désir, voire la tentation éveillés a la vue de I’autre, dont il est possible de s’emparer.
C’est en soutenant I’exces contenu dans une telle relation qu’il deviendrait possible
d’accéder a la jouissance, non pas de consommer |’objet, mais de devenir sujet de son
propre désir. L’A. montre pour terminer comment ['athéisme mystique prolonge la
conquéte rationnelle de Freud: «devenir le compagnon d’incroyance de Freud ne
conduit qu’a un seuil, soit renoncer au désir de croire pour se libérer de I’objet de la
croyance, soit soutenir ce désir, mais renoncer a son objet. Chacun y répondant en sa
chair et en son nom est renvoyé a I’économie de 'invisible qui lui est destinée» (p. 227).
Du point de vue psychanalytique, on peut peut-étre regretter que les réflexions cliniques
de la premiére partie (s inspirant en particulier de D. W. Winnicott et de N. Abraham)
ne soient que peu exploitées dans la suite de 1’ouvrage, plutét marqué par une pensée
lacanienne. Ce travail se présente d’ailleurs moins comme une exposé théorique sys-
tématique, que comme une méditation fécondée par la clinique et la littérature :
A. Artaud, C. Baudelaire, D. Sade (parmi d’autres) sont en effet tour a tour convoqués
pour donner a penser, et a... panser le désir et ses avatars religieux.

EMMANUEL SCHWAB

GI0VANNI DEIANA, Il giorno dell’espiazione. Il kippur nella tradizione biblica
(Supplementi alla Rivista Biblica — 30), Bologna, Dehoniane, 1995, 218 p.

Cet ouvrage propose une nouvelle enquéte sur le sens du rituel vétérotestamentaire
du Kippour, c’est-a-dire de I’expiation. Le texte-clé de ce rituel se trouve dans le texte
de Lv 16 qui décrit le jour du Grand Pardon. L'A. consacre une exégeése exhaustive
d’une soixantaine de pages  ce chapitre, commentant verset aprés verset. Cette exégese
est suivie de I'analyse de textes parallgles, & savoir Lv 23,26-32; 25,9; Nb 29,7-11 ; Es
30,10. Lv 16 fait apparaitre un style archaique, ce qui peut indiquer la reprise d'un rituel
ancien. Selon I’A., le noyau de ce chapitre se trouve dans les versets 3, 5-10. Il s’agit
a l'origine d’un rituel de pénitence. Le premier ajout au texte consiste en par un rituel
pour la purification du sanctuaire (v. 14-19). L’insertion des v. 20-22 transforme le bouc
de I’ancien rituel en un bouc émissaire. D’autres interventions rédactionnelles sont
décelables, les v. 29-34 constituent le dernier ajout. Dans sa forme actuelle, Lv 16 est
un texte tardif, datant sans doute de 1'époque hellénistique. Le terminus ad quem de
sa formation est fourni par le rouleau du Temple de Qumran (II° siecle avant J.-C.),
qui semble connaitre Lv 16 dans sa forme actuelle. En annexe, le lecteur trouve trois
excursus substantiels. Le premier retrace la transformation du bouc d’expiation en bouc
émissaire. Selon I'A., cette transformation s’explique par I’influence de 1'Hellénisme.
Dans les cultes dionysiaques, le bouc apparait comme victime et symbole du dieu. L'A.
imagine en effet que durant I’époque hellénistique, Yhwh aurait ét€ identifi¢ a Dyonisos.
Le deuxieme excursus traite de I'identité d’«Azazel», vers lequel le bouc est envoye.
Selon I'A., ce mot (dont I’orthographe hébraique doit étre corrigée selon les attestations
de Qumran) est & rapprocher du nom d’une divinité appelé Azizo, dont le culte était

Sciences
bibliques



468 BIBLIOGRAPHIE

populaire a Palmyre et parmi les Nabatéens. Au III° siécle, des scribes juifs hostiles
a I’hellénisme auraient transformé cette divinité pour en faire un étre démoniaque. Le
dernier excursus est consacré a la théologie du kippur qui, selon I’A., a connu une
évolution. La catastrophe de I’exil étant considérée comme conséquence du péché du
peuple, il fallait d’abord un rite d’expiation pour se libérer de ce péché (c’est la fonction
originelle de Lv 16). L’introduction du bouc émissaire s’inspire de la tradition grecque
des pharmakoi. L.’ ouvrage se termine par la bibliographie et deux index (textes bibli-
ques, auteurs). Il s’agit d’un livre trés stimulant, puisque I'A. s’efforce de lire Lv 16
dans le contexte de la culture hellénistique, ce qui, 2 ma connaissance, est une nou-
veauté. Il reste bien sfir a vérifier si tous les paralleles proposés sont pertinents et
certaines hypotheses ont peu d’appui dans nos sources. Malgré ces remarques, on ne
peut que recommander la lecture de cet ouvrage. Espérons que la langue dans laquelle
il est écrit n’empéchera pas le débat que 1'A. veut inaugurer.

THoMmAs ROMER

OLIVIER BAUER, Le jeu de Dieu et de Jonas. Grille de lecture pour un livre
déroutant, Poliez-le-Grand (CH), Moulin, 1996, 84 p.

Ce bref ouvrage propose une lecture originale et stimulante du livre de Jonas. Bauer
y applique la théorie des jeux aux péripéties du prophéte. Les joueurs principaux sont
Jonas et Dieu, a c6té desquels interviennent d’autres protagonistes, les bateliers et les
habitants de Ninive. La théorie des jeux analyse les choix et les stratégies que les joueurs
mettent en place afin d’optimiser leurs résultats en fonction de leurs objectifs et des
choix de leurs partenaires ou adversaires. Ainsi face a la décision de Jonas de fuir I’ordre
initial donné par Dieu (Jon 1,1-3), ce dernier est contraint de modifier sa stratégie par
rapport a la situation qu’il aurait préférée (que Jonas aille directement a Ninive). Dieu
est en outre obligé de choisir entre punir on ne pas punir Jonas, entre continuer avec
ce prophéte ou en choisir un autre. Bauer montre qu’au cours de toute 1’histoire, Dieu
optimise ses choix afin de réaliser le meilleur résultat possible pour les hommes et pour
lui-mé&me, qui est bienveillant par nature. Ce livre défend — a partir du texte de Jonas —
une théologie qui affirme que I’homme n’est pas une marionnette dans les mains d’un
Dieu tout-puissant mais qu’il est véritablement libre de ses choix dans le vaste jeu de
la vie. En dépit du caractére extrémement intéressant de cet essai, le recenseur n’a pas
été convaincu par I'interprétation proposée du mécontentement de Jonas face a la levée
de la sanction divine qu’il avait annoncée aux habitants de Ninive. Bauer estime que
Jonas ne «regrette pas que Dieu ait épargné Ninive» par jalousie ou par égoisme. Mais
que le prophéte déplore «que le Seigneur se soit moqué de lui. Qu’avait-il donc besoin
de I’envoyer a Ninive pour la menacer d’un chatiment qu’il n’aurait exécuté en aucun
cas?» (cf. p. 64-65). Or, sur ce point, Bauer semble négliger deux autres «joueurs» :
"auteur et le destinataire du texte. Ces derniers savent I’un et 1’ autre que Dieu peut punir
Ninive. En effet, comme Bauer le fait remarquer avec raison, ils vivent apres la des-
truction de Ninive en 612 (cf. p. 22). Si Dieu peut punir Ninive et que I’épisode de
Jonas n’aboutit pas a la destruction de la cité, c’est a cause du choix libre des Ninivites
de se repentir. Dans la logique de I’auteur du texte, Jonas ne peut donc pas considérer
sa mission comme une mascarade divine. Deés lors, I'interprétation du livre de Jonas
comme une critique ironique de I’ attitude d’un prophéte préférant assister aux massacres
des pécheurs plutdt qu’a leur repentir parait donc devoir étre maintenue. On pourrait
d’ailleurs montrer, toujours grice a la théorie des jeux, qu’a la fin du livre de Jonas,
I’attitude du prophete témoigne d’un refus de jouer avec un partenaire divin jugé trop
bon vis-a-vis des autres joueurs (Jon 4,2-3). En dépit de ces quelques remarques, on
appréciera le caractére trés prometteur de la méthode de lecture proposée par Bauer.



BIBLIOGRAPHIE 469

Elle mériterait sans nul doute d’étre appliquée & nombre d’autres textes bibliques. Une
telle approche ouvrirait, par exemple, des perspectives particulidrement intéressantes
pour comprendre un texte comme Genése 22.

JEAN-DANIEL MAcCCHI

DANIEL Lys, Des contresens du bonheur ou I'implacable lucidité de Qohéleth,
Poliez-le Grand, Moulin, 1998, 79 p.

Grand connaisseur du livre de Qohélet, I’ A. a admirablement réussi a donner une
clé de lecture pour entrer dans ce «bien étrange» texte biblique. Aprés quelques remar-
ques d’«introduction», il présente cinq textes fondamentaux (Qo 1,1-3; 1,4-11; 1,13-
2,11;2,12-26 ; 3,1-15) pour conduire le lecteur & une «conclusion» : Qohéleth a dessiné
une «révélation en creux» (p. 74) qui n’a recu son accomplissement positif qu’avec
«lI’événement ‘Jésus’» (p. 75). — Et si le lecteur n’est pas chrétien?

MARTIN Rose

Francois Bovon, PiERRE GEOLTRAIN (éds), Ecrits apocryphes chrétiens (Biblio-
theque de la Pléiade), Paris, Gallimard, 1997, 1782 p.

Le volume consacré aux écrits apocryphes chrétiens qui vient de paraitre dans la
prestigieuse collection de la Pléiade peut a juste titre étre considéré comme un événe-
ment majeur dans I’édition de la littérature religieuse. En effet, pour la premiere fois,
le public francophone a acces sous la forme d’un seul volume a la traduction de la plupart
des écrits apocryphes anciens (certains écrits n’ont pas été retenus, car ils sont partie
intégrante d’autres corpus : ainsi la Didacheg, les Péres apostoliques, les pseudépigraphes
du Nouveau Testament, ou la plupart des manuscrits de Nag Hammadi). Ce que
Hennecke puis Schneemelcher en Allemagne, James puis Elliot en Grande Bretagne,
Erbetta et Moraldi en Italie, Santos Otero en Espagne et les bollandistes en Belgique
ont offert a leur public respectif, un groupe de chercheurs majoritairement frangais et
suisses, dirigé en premier lieu par Francois Bovon et Pierre Geoltrain, le donne
aujourd’hui au lecteur francophone. Se refusant a définir les écrits retenus par leur seule
relation au Nouveau Testament, les éditeurs ont renoncé a I’appellation classique «apo-
cryphes du Nouveau Testament» pour lui substituer celle d’«écrits apocryphes chré-
tiens». Comment les définir? «Ce sont des textes qui ont consigné des traditions mémo-
riales concernant des personnages ou des événements bibliques, des figures du chris-
tianisme ou de la tradition juive, tel Isaie ou Esdras ; [...] ce sont des écrits de genres
variés, d’époques et de provenances diverses, conservés dans de nombreux manuscrits
[...] en toutes sortes de langues» (p. XX). Ce premier volume se limite aux premiers
siécles du christianisme (il sera suivi d’un second qui présentera les €crits apocryphes
chrétiens des sicles ultérieurs jusqu’au Moyen Age). Il comprend trois parties prin-
cipales. Une premiére partie intitulée «Jésus et Marie» rassemble en premier lieu les
évangiles apocryphes (p. ex. I’Evangile selon Thomas ou celui de Pierre) et les fragments
évangéliques (p. ex. les papyrus Oxyrhinque ou les évangiles judéo-chrétiens). Une
seconde partie nommée «Visions et révélations» fait découvrir les apocalypses apocry-
phes (p. ex. les Odes de Salomon ou I’ Apocalypse de Pierre), tandis qu'une troisieme
appelée «Sur Jean-Baptiste et les apdtres» présente pour I'essentiel les Actes apocryphes
des apdtres (p. ex. les Actes d”André, de Jean, de Pierre, de Paul, de Philippe et de
Thomas). Ce volume s’avére étre un précieux instrument de travail. D’une part, une
riche introduction générale (p. XVII-LVIII) permet au lecteur de mieux comprendre le



470 BIBLIOGRAPHIE

phénomene de la littérature apocryphe chrétienne, et ce en abordant trois problémes :
qu’est-ce qu’un €crit apocryphe? comment et dans quelles conditions les apocryphes
chrétiens ont-ils €té transmis? quelles étaient leurs fonctions? D autre part, chacun des
quarante-neuf €crits fait 1’objet d’une présentation qui comprend trois éléments : une
bréve «introduction» analyse I'ceuvre du point de vue littéraire, historique et théologi-
que, une «note sur le texte» aborde les problemes liés a 1’établissement du texte, tandis
qu’une «bibliographie» signale les éditions et traductions de I’écrit traité ainsi que les
études qui lui ont été consacrées. Suit une traduction soigneusement annotée. Des index
détaillés permettent une consultation aisée du volume. L’établissement, 1’édition, la
traduction et la présentation raisonnée des sources est sans doute la tAiche majeure des
historiens et des exégetes des origines du christianisme. En ce sens, le travail de haut
niveau scientifique accompli par «l’Association pour I’étude de la littérature apocryphe
chrétienne» mérite la reconnaissance de tous les chercheurs et de tous les lecteurs
passionnés par I’étude de la littérature chrétienne primitive.

JEAN ZUMSTEIN

PiERRE LETOURNEAU, Jésus, Fils de ['Homme et Fils de Dieu. Jean 2,23-3,36
et la double christologie johannique (Recherches, nouvelle série — 27),
Montréal/Paris, Bellarmin/Cerf, 1993, 474 p.

Dans cet ouvrage, I’A. s’attache aux correspondances, souvent relevées, entre les deux
témoignages de Jean le Baptiste (Jn 1, 19-34 et 3,22-36) et les deux miracles de Cana
(2,1-11 et 4,43-54). L’approche des parallélismes est structuraliste. Complétée par une
étude des correspondances thématiques, elle permet d’aborder ce qui serait la fonction
herméneutique des contradictions, souvent notées, entre les deux christologies
johanniques : bien loin de témoigner de quelque incohérence, ou encore de I’existence de
strates rédactionnelles distinctes, cette double christologie viserait a souligner les limites
de toute approche messianique classique. On aurait affaire & une composition cohérente,
dont I'objectif serait de montrer que Jésus est a la fois Fils de I’homme et Fils de Dieu,
prophéte et Messie. L’attachement de 1I'A. aux analyses structuralistes donne lieu a une
prolifération, souvent déconcertante, de tableaux. Quant aux annexes, elles recelent parfois
des surprises, comme cette hypothése d’un Jean connaissant la tradition pré-synoptique
avant méme la rédaction finale de Marc, ou encore d’une théologie johannique proche
de celle de Matthieu, plus encore que de Marc ou de Luc. On notera aussi, toujours dans
les annexes, un excellent développement sur la proximité du ego eimi du Jésus johannique
et du ani hou prononcé par Dieu dans le deuxiéme Esaie. Hormis ces hypotheses auda-
cieuses, ce livre est un exemple parfait de ce que doit étre, du point de vue du strict
académisme, I’«ouvrage savant». S’il ne s’avere pas sans intérét, il risque de conforter
dans leur point de vue tous ceux qui jugent la lecture des évangiles préférables a celle
de tout commentaire. C’est dommage. C’est peut-étre aussi le signe d’une certaine époque
de I’exégese, produite par le sentiment que tout fut dit, au royaume de I”historico-critique. ..

PiERRE-Y VES RUFF

CORRIGENDUM
Article de DanitL BRUHLMEIER, «Considérations sur I’esprit de commerce»,
RThPh 130/3 (1998), p. 306, 1. 30 : au lieu de «optimales, lire «sous-optimale»
(«L’intervention de I’Etat est par contre exigée dans les domaines ol il y a
allocation sous-optimale ou abus manifestes [...]»)




	Bibliographie

