
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 48 (1998)

Heft: 4: L'utilitarisme en débat

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 130 (1998), P. 431-473

BIBLIOGRAPHIE

Luc Brisson, Piaton. Les mots et les mythes. Comment et pourquoi Platon Histoire de

nomma le mythe éd. revue et mise à jour, Paris, La Découverte, 1994,254 p. la philosophie

Publié une première fois en 1982, cet ouvrage ne présente, dans l'édition revue et
mise à jour, que peu de changements. Outre l'ajout d'un sous-titre dont le but est de

permettre «de saisir immédiatement la portée du livre» («Postface à la seconde édition»,
p. 221), il faut signaler la prise en considération des recherches les plus récentes sur
la question du mythe chez Platon dans les «Suppléments au texte» (p. 215-220) -
précisions que le lecteur aurait apprécié de voir signalées en marge du texte à l'aide
d'un astérisque comme cela se fait souvent. Relevons encore les «Suppléments à la

Bibliographie» (p. 207-214) qui présentent d'importantes références bibliographiques
pour les différents mythes pris séparément. Pour le reste, les thèses demeurent les mêmes
et n'ont pas perdu de leur actualité. Dans l'introduction, l'A. annonce d'emblée que
Platon constitue le terme de l'évolution historique du sens de muthos : «Chez Platon,
en effet, le sens de muthos est fixé une fois pour toutes.» (p. 12). Il pose ensuite que
«lorsqu'il fait un usage premier du vocable muthos, Platon accomplit deux opérations :

l'une descriptive, l'autre critique», c'est-à-dire qu'il «décrit une pratique discursive d'un
certain type, tout en émettant un jugement sur son statut par rapport à celui d'une autre
pratique discursive», le discours philosophique (p. 12). De cette distinction des opérations

accomplies par Platon vient la division de l'ouvrage en deux parties. Dans une
première partie («Le témoignage de Platon : la communication du mémorable»), l'A.
s'intéresse à l'opération descriptive de Platon à l'égard du mythe comme instance de

communication : il y montre en quelle mesure le mythe est «ce discours par lequel est

communiqué tout ce qu'une collectivité donnée conserve en mémoire de son passé et

transmet oralement d'une génération à l'autre, que ce discours ait été élaboré par un
technicien de la communication comme le poète, ou non.» (p. 12). S'inspirant pour une

part du modèle classique de la communication proposé par Shannon-Weaver et
s'appuyant d'autre part sur le récit de la guerre entre l'Athènes ancienne et l'Atlantide (Timée
et Critias), l'A. s'intéresse d'abord au «message» que constitue le mythe. Il poursuit
en traitant des «moyens de transmission» (oralité), de la «fabrication», de la «narration»
(émission) et de la «réception» du mythe (principalement affaire d'audition). Il clôt cette

première partie sur les notions d'«imitation» (à laquelle ressortit toujours l'activité mise

en œuvre dans la communication d'un mythe dans la mesure où ce dernier propose un
modèle auquel le récepteur va tenter de s'identifier) et de «persuasion» (laquelle traduit
l'efficacité redoutable du mythe alliant le jeu à l'activité sérieuse et atteignant la
dimension sauvage de l'homme : son âme appetitive, sensible seulement à la peine et

à la douleur). Dans la deuxième partie («La critique de Platon : le discours de et pour
l'autre»), l'A. démontre comment le philosophe grec conçoit le mythe comme «un
remarquable instrument de persuasion» (p. 171) pour le philosophe et le législateur dans
les champs de l'éthique et de la politique. Platon reconnaît de fait une utilité au mythe
en l'intégrant à maintes reprises dans son propre discours (et cela malgré que le mythe
ne soit, à la différence du discours philosophique qui lui est en cela supérieur, ni un
discours verifiable ni un discours argumentatif)- La force de cette démonstration réside
dans une analyse lcxicologique très minutieuse et dont les résultats figurent dans les

Annexes 1 et 2. Terminons en soulignant l'importance de cette étude, œuvre d'un
chercheur à qui nous devons, entre autres, de nouvelles traductions des Lettres, du



432 BIBLIOGRAPHIE

Phèdre, du Timée et du Critias dans la collection GF. Si la question du mythe chez Platon
et, plus généralement, celle du concept même de mythe, ne saurait être réglée une fois

pour toutes, elle trouve ici une réponse très convaincante - contre la «dissolution du

mythe» proclamée par M. Détienne (cf. p. 168 et 172), l'A. reconnaît par exemple au

mythe sa dimension de «récit». En bref, il s'agit d'un ouvrage incontournable, un
«classique» dont la nouvelle édition méritait d'être signalée.

Alexandre Etienne

Myles Burnyeat, Introduction au «Théétète» de Platon, trad. M. Narcy (Biblio¬
thèque du Collège International de Philosophie), Paris, P.U.F.. 1998, 320 p.

M. Narcy met à la disposition des lecteurs francophones le commentaire de

M. Burnyeat sur le Théétète. véritable introduction, selon le projet initial, puisqu'elle
fait entrer dans la problématique platonicienne, mais aussi œuvre philosophique à part
entière, puisqu'elle excède le cadre de l'introduction pour proposer, en strates
superposées, les diverses lectures historiques du dialogue et ses multiples lectures possibles
aujourd'hui, en particulier sous l'angle de la philosophie analytique. Aristote critique
d'Antisthène. Berkley. Richard Price, Kant. Frege. Russell, Wittgenstein et Ryle sont
mis au défi d'apporter des solutions qui permettent au moins de sortir des apories
socratiques, à défaut de donner une définition du savoir. L'A. ne privilégie pourtant pas
les options de la philosophie du langage au détriment des interprétations plus traditionnelles

; il rend en effet sensible la distance intellectuelle qui sépare chaque lecteur de

Platon et la remplit de débats philosophiques. Les apories du Théétète ne sont jamais
écartées par l'A. ; au contraire de Théétète. il ne propose jamais de solution alternative
à la question socratique de savoir ce qu'est le savoir ; chaque situation problématique
est plutôt exacerbée. Le Théétète apparaît bien ainsi comme un dialogue sur l'erreur
et sur ses conditions de possibilité : les définitions du savoir proposées par Théétète sont
toutes non-pertinentes, car elles excluent toutes la possibilité de se tromper. L'usage
platonicien de la dialectique fait structurellement écho à la problématique de l'élucidation

des conditions de possibilité de l'erreur ; en effet, la méthode adoptée est celle
des définitions successives et fausses proposées par Théétète, et la conclusion du

dialogue est un aveu d'impuissance qu'il ne sied pas d'interpréter comme un «échec»,
mais comme un «progrès» (p. 15). Le lecteur du XXe siècle se demande toujours quelle
est la conception platonicienne du savoir et le «message ultime du dialogue, c'est:

essayons de formuler, de façon détaillée, une meilleure réponse à la question "Qu'est-
ce que le savoir?"» (p. 312). À l'instar de Socrate, l'A., loin de laisser le lecteur inactif,
le fait participer à l'enquête ; il le sollicite, le défie, lui communique le mal de mer dont
souffrent les protagonistes du Théétète, et lui demande d'achever à sa place certains
raisonnements. Les trois tentatives de définition du savoir (le savoir c'est la perception,
le savoir c'est le jugement vrai, le savoir c'est le jugement vrai accompagné d'un logos),
invitent à l'examen épistémologique, sémantique, et logique, de nombreuses thèses. La
première partie du dialogue, la discussion de la doctrine de Protagoras, introduit la

thématique de la compétence et ouvre deux voies interprétatives: comme Berkley, on

peut supposer que. selon Platon, la théorie de Protagoras rend compte de la perception
et qu'ainsi la perception ne constitue aucun savoir, ou, comme Price et l'A. (très discret
sur ses choix), que Platon critique la théorie de Protagoras mais ne rejette pas la

perception, conçue autrement, du champ de la connaissance. L'étude de la deuxième

partie prend la forme du «défi» : «trouvez le jugement faux qui fait croire qu'un
jugement faux est impossible» (p. 94), ce jugement faux étant justement «le savoir c'est
le jugement vrai». La lecture minutieuse de la troisième partie du dialogue avance par
tests et erreurs successives, jusqu'à l'échec final de la tentative de définition du logos



BIBLIOGRAPHIE 433

qui doit accompagner le jugement vrai. Le lecteur aura cependant découvert que le tout
n'est pas la somme des parties, et ce qu'est un nombre pour Platon ; il aura surtout
apprécié l'usage discursif, épistémologique et logique, que l'A. fait des modèles du bloc
de cire, pour la mémoire, de la volière, pour l'entendement, et des lettres et des syllabes,
pour le statut de la définition, comme analyse et classification.

Catherine Pralong

Monique Dixsaut (éd.), Contre Platon, 1.1 : Le platonisme dévoilé, Paris, Vrin,
1993, 464 p. ; t. II : Le platonisme renversé, Paris, Vrin, 1995, 322 p.

Les textes réunis par M. Dixsaut ont en commun de s'intéresser, à des titres divers,
à la question de l'antiplatonisme. Après avoir rappelé dans son introduction générale
(«D'un antiplatonisme à l'autre», p. 9-25) que 1'«antiplatonisme» est bien réel, même
s'il peut sembler de prime abord impossible dans la mesure où il s'oppose à la pensée
d'un philosophe qui «ne parle jamais en son nom» (p. 9) et «voulait sans doute interdire
la contitution d'un 'platonisme' conçu comme un ensemble de thèses ou de dogmes»
(p. 11), l'Ed. expose clairement la double finalité des 29 études séparées en deux tomes :

«dessiner les figures de l'antiplatonisme et, à travers elles, déchiffrer celles du
platonisme» (p. 10). Le mot de l'Ed. est juste, qui parle de la «variable» (p. 11) qu'est le

platonisme : les lignes d'attaque des antiplatoniciens sont en effet si variées que l'on
ne saurait définir de façon univoque le platonisme, pas plus d'ailleurs que
l'antiplatonisme. Concernant le «platonisme», comme le souligne l'Ed., il faut en rechercher
l'essence ailleurs que dans les écrits de Platon : il faut aller chercher du côté du «non-
dit» que les antiplatoniciens comme les platoniciens ne cessent de faire avouer à Platon,
les uns «par exécration», les autres «par vénération» (p. 11). Quant à la diversité des

antiplatonismes, elle n'interdit pas de proposer certains regroupements au niveau des

critiques ou, pour reprendre les termes de l'Ed., de «distribuer les figures de

l'antiplatonisme selon deux grands principes», l'un consistant à «distinguer entre des

formes proprement philosophiques de réfutation et des attaques menées de l'extérieur»,
l'autre permettant «d'opérer une coupure chronologique, qui trouve son fondement dans
la révolution critique kantienne» (p. 11). C'est d'ailleurs sur la base du second principe
qu'est organisée la répartition des études en deux tomes. - Dans le tome I, une première
série d'études rassemblées sous le titre «Phantasticus Plato» illustre les deux premières
figures de l'antiplatonisme développées dès le vivant de Platon. La première critique,
philosophique, émane d'Aristote (mais aussi d'Epicure) et concerne l'usage abusif que
Platon a fait de la dialectique, ainsi que «sa confiance excessive au logos» à la suite
de la récusation de «tout ancrage de la pensée dans la sensation» et du refus du «verdict
de l'expérience» (p. 12) ; la seconde critique vise «l'idéologie» plutôt que la
«philosophie» de Platon et provient des socratiques qui ont, à la suite d'Antisthène, reproché
au philosophe athénien d'avoir professé «la transcendance 'fantastique' des Idées, du

Bien, de l'Un» sans remise en question de leur existence (p. 12). Cette première partie
est elle-même subdivisée en deux sous-parties, selon qu'il est question des «contre-
platoniciens» (Antisthène, Aristote, Epicure, Sénèque et Guillaume d'Ockham) ou des

«platoniciens perplexes» (Nouvelle Académie, Plotin et les néoplatoniciens, Albert le

Grand). La deuxième partie concerne Platon «Calomniateur, comédien, plagiaire» ; elle

regroupe une série d'études illustrant davantage les attaques extérieures et les «deux

lignes principales et continues d'opposition» (p. 13), à savoir la défense de la rhétorique,
en vue d'une réhabilitation de la littérature contre la philosophie, et la polémique
chrétienne visant à subordonner la philosophie à la vraie théologie (cf. p. 14). - Le
tome II regroupe les études sur les antiplatoniciens qui ont développé leurs thèses après



434 BIBLIOGRAPHIE

la réinterprétation kantienne de l'histoire de la philosophie, laquelle témoigne, selon
l'Ed., «d'une mutation concernant la nature de l'opposition au platonisme» (p. 17). L'Ed.
souligne en effet qu'«à partir de Kant le sens du platonisme se fixe, avec tout ce que
cela comporte de clarification mais aussi de schématisation», avant de préciser que le

platonisme «devient un objet philosophiquement déterminé», à savoir «le nom propre
de la métaphysique» (p. 17). Une première série de textes présente des antiplatoniciens
qui, à la suite de Kant, n'attaquent plus ni ne combattent le «platonisme» à la façon
de leurs prédécesseurs, mais cherchent davantage à le renverser et à le dépasser (Nietzsche,

Heidegger, Wittgenstein). La deuxième partie porte sur d'autres formes d'anti-
platonismes et évoque les «Procès politiques». L'on peut y vérifier par l'exemple de
K. Popper combien Platon ne saurait laisser aucun lecteur indifférent - «comme si Platon
ne pouvait être que divin ou diabolique», écrit l'Ed. (p. 23). Quant à la troisième partie,
elle concerne le «Malaise dans l'interprétation», qu'il s'agisse du parricide du Sophiste,
de la question des faux plaisirs dans le Philèbe ou encore de l'action dramatique du
Phédon. - Il n'est pas possible de présenter une à une les contributions. Aussi nous
limiterons-nous à signaler quatre études dont les titres sont révélateurs en eux-mêmes
de la complexité de la question : «Albert le Grand ou l'antiplatonisme sans Platon» (par
A. de Libera, 1.1, p. 247-271), «Platon contre Platon : le problème de la rhétorique dans
les Discours platoniciens d'Aelius Aristide» (par L. Pernot, t. I, p. 315-338), «Ludwig
Wittgenstein, un Platon sans platonisme» (par E. Rigai, t. II, p. 101-126) et «Le parricide
déguisé : Platon contre l'antiplatonisme parménidien» (par S. Scolnicov, t. II, p. 215-
234). - Au terme de la lecture, force est d'admettre avec l'Ed. qu'«on ne peut employer
ces mots, platonisme et antiplatonisme, qu'au pluriel» (p. 10). L'on se prend dès lors
à espérer qu'une nouvelle série d'études viendra compléter cette revue déjà fort imposante

des antiplatonism.es et des platonismes, en témoignant par exemple d'un plus grand
intérêt pour l'historien de la philosophie du XVIIIe siècle J.J. Brucker. Concluons en
relevant que ces études tendraient à accorder un nouveau crédit à A.N. Whitehead qui,
dans Procès et réalité, affirmait que «le plus sûr, pour caractériser la tradition
philosophique européenne en général, est de reconnaître qu'elle consiste en une succession

d'apostilles à Platon» (trad. C. Charles et al, Paris, Gallimard, 1995, p. 98). Notons
que ce n'est sans doute pas un hasard si ce mot célèbre apparaît, en version anglaise
ou dans une paraphrase en français, dans les études de R. Wiehl sur «L'anti-platonisme
de Nietzsche» (t. II, p. 28), de M. Villela-Petit sur «Heidegger, Platon et l'art grec»
(t. II, p. 77), de Ch.L. Griswold Jr. sur «Le libéralisme platonicien : de la perfection
individuelle comme fondement d'une théorie politique» (t. II, p. 155) et de C. Sini sur
«Platon et l'origine de la métaphysique» (t. II, p. 293).

Alexandre Etienne

John J. Cleary (éd.), The Perennial Tradition of Neoplatonism (Ancient and

Medieval Philosophy, De Wulf-Mansion Centre - Series I, Vol. XXIV),
Leuven, University Press, 1997, 578 p.

Pour le bicentenaire de la fondation du collège irlandais S. Patrick de Maynooth,
le Département de Philosophie Ancienne a organisé, en juillet 1995, un important
colloque international sur le thème Mysticisme, rationalisme et empirisme dans la
tradition néo-platonicienne. Trente conférences, sur les cinquante qui furent prononcées,
ont été retenues et recueillies, dans ce volume, en douze chapitres, sous le titre nouveau
de La tradition pérenne du néo-platonisme. Les trois premières études s'attachent à

développer quelques-uns des thèmes qui ont été longuement discutés dans l'histoire de

la théologie néo-platonicienne : l'éternité ou le commencement du monde en relation
avec la toute-puissance divine chez Alexandre d'Aphrodise, Origene et Plotin (J. Pépin),



BIBLIOGRAPHIE 435

la spécificité de la recherche théologique et celle de la recherche philosophique chez.

Origene et Plotin (Padraig O'Cleirigh), l'importance de la pratique religieuse païenne
chez Porphyre, à partir des fragments de la Philosophie des oracles et de la lettre à Anebo
(Andrew Smith). Si l'originalité de Plotin réside, comme on l'a dit, dans son infidélité
au texte de Platon, cette infidélité impose à tous les lecteurs de Platon et de Plotin d'être
reconnue et analysée. C'est ce que tentent de faire les deux conférenciers suivants :

Denis O'Brien dégage le sens spécifique que ces deux philosophes ont donné aux notions
d'immortalité et d'être nécessaire, et Maria Isabel Santa Cruz expose l'exégèse
plotinienne des genres de l'intelligible dans Ennéades VI, 1, 2, 3, traité qui peut être lu

presque comme un commentaire des passages du Sophiste où Platon présente la doctrine
des péyicrra yévn, que Plotin va situer au niveau de la deuxième hypostase,
l'intelligence. Étant donné que chez Plotin, le monde intelligible est une réalité de deuxième
ordre et dérivée, dont la source, l'Un, est au-delà de l'être et de la pensée, les genres
de l'intelligible ne peuvent avoir du point de vue ontologique ainsi que du point de vue
de la prédication, ni la même portée ni la même importance que chez Platon, pour qui
ils appartiennent à la région la plus élevée de la réalité. L'interprétation du Sophiste
sur les cinq genres ne prend ainsi sens qu'à l'intérieur d'un système métaphysique
donné, celui de Plotin. Dans le troisième chapitre, qui prend en considération le nous
plotinien, Gérard Verbeke et Lloyd P. Gerson mettent en lumière le lien chez Plotin
entre conscience individuelle et connaissance de soi. En effet, ce que Plotin appelle le

nous, c'est-à-dire la pensée pure et intuitive, le concert des esprits et en même temps
le monde intelligible, est transcendant par rapport à notre conscience commune. Mais
c'est en un sens une transcendance de nous-mêmes par rapport à nous-mêmes. Au niveau
du nous, tout est intérieur à tout, omniprésence et transparence. Chacun est tout, sans

séparation ni confusion. Aussi, nous élever à la pensée pure, c'est nous éveiller à nous-
mêmes, c'est entrer en notre moi le plus vrai, rejoindre notre principe singulier et

singularisant. Il n'y a donc pas que des genres et des espèces dans le nous. L'universalité
n'est pas exclusive de l'individualité. C'est bien le moi singulier qui est sauvé par la
médiation de l'intelligible. La philosophie selon Plotin est essentiellement critique parce
qu'elle est l'instrument de l'exigence mystique : tel est le thème du quatrième chapitre.
En effet, toute l'orientation de la philosophie plotinienne nous oblige à croire que l'état
mystique n'est pas seulement devant nous, mais surtout derrière nous, qu'il n'est pas
seulement la fin, mais avant tout l'origine de toute vie de l'esprit et de l'âme. Convaincue
donc qu'elle ne peut voir le principe que par le principe, l'âme du sage plotinien n'entrera
pas dans un autre, mais en elle-même, et du fait qu'elle est en elle seule et non dans

l'être, elle est dans l'Un. Entrer en l'Un et entrer en soi, chez Plotin, est la même chose.
Néanmoins cette équation n'implique aucun suicide psychologique, aucune perte de

l'identité de soi. Car si notre âme, selon Plotin, est toutes choses, si elle récapitule tous
les degrés de la procession, elle ne peut se rejoindre vraiment que si elle déploie le circuit
expressif intégral, les degrés de la procession n'étant pas en elle des étapes passagères,
mais des étages permanents qui contribuent à former sa structure (Gabriela Roxana
Carone). À propos de mystique encore, pour Deirdre Carabine, la manière dont Plotin
et Grégoire de Nysse parlent du retour de l'âme à l'Un et de son union à lui - discours

qu'elle met en parallèle dans son article - est si semblable qu'elle en conclut que le

Père de l'Église ne peut pas ne pas avoir eu de contact avec la pensée du philosophe,
que ce contact ait été direct ou seulement indirect par l'intermédiaire de son frère Basile.
Au 5e chapitre, deux auteurs évoquent le sens de l'eudémonisme plotinien. En comparant
la doctrine du bonheur chez Aristote et Plotin, Frédéric Schroeder montre comment le

philosophe néoplatonicien s'accorde avec le Stagirite dans l'Éthique à Nicomaque 1,8,

lorsqu'il pose que «bien vivre est la même chose qu'être heureux» (Ennéades 1,4). Qu'il
soit vrai que l'âme humaine, parce qu'elle s'est écartée de la vraie vie et qu'elle est

tombée dans l'état le plus bas, soit descendue de l'activité totalitaire à la plus partielle,
chacun peut s'en convaincre, pense Plotin. Et c'est justement cette conscience de



436 BIBLIOGRAPHIE

l'aliénation psychologique et ontologique qui peut et doit devenir la source de l'effort
pour se hausser de nouveau à l'universel et au Tout. La descente des âmes dans les corps
leur fait acquérir en effet une expérience et une maturité qu'elles ne pouvaient posséder
autrement (Gary Gurtler). Du chapitre VII au chapitre XII, l'histoire de la pensée
néoplatonicienne défile sous nos yeux à partir des philosophes qui se sont réclamés de
Plotin : Albinus et la comparaison du cercle pour rendre compte de l'unité de la doctrine
de Platon (Burkhard Reis), les néoplatonitiens tardifs et leur psychologie (Henri J.

Blumenthal), Proclus et la connaissance innée de l'âme (Carlos Steel), Proclus et la

comparaison des logiques aristotélicienne et parménidienne (Dino Buzzeti), Amonius
et la théorie des wuxttikoî Xoyot ou bien voepd éiSq dans l'intellect (Elias Tempelis),
Damascius et la mise en œuvre des deux notions de irpooSoç et èmaTpo<f>r) (John Dillon).
Pour illustrer le rayonnement de la pensée néoplatonicienne chez les Pères de l'Église,
James McEvoy attire l'attention sur le rôle de la memoria dans les Confessions d'Augustin

(Livre X) et sa source vraisemblable dans la doctrine de Yanamnesis plotinienne,
et Thomas O'Loughlin analyse la mystique des nombres dans la tradition théologique
irlandaise avant Jean Scot Erigène. Il nous fait découvrir les liens profonds qui relient
cette tradition aux commentaires traditionnels d'Augustin, Basile et Ambroise sur la
Genèse et le Livre de la Sagesse, dans lesquels mesures, nombres et poids, mode d'être,
forme et ordre définissent la structure métaphysique de l'être créé et sont des réalités
antérieures à l'ensemble de la création. Quant au néoplatonisme d'expression arabe,
Christina d'Ancona examine sa source dans la paraphrase arabe des livres IV à VI des

Ennéades de Plotin, et Thomas Gaskill met en relief, à partir de l'œuvre d'Avicenne,
la complémentarité exemplaire des deux dimensions nécessaires de la logique et de la

mystique. Kenneth Seeskin, pour sa part, tente de dégager l'influence du platonisme
et du néoplatonisme sur Maïmonide, qui n'est pas à ses yeux l'aristotélicien exclusif
qu'on en a fait. Nous abordons enfin l'influence du néoplatonisme sur Francis Bacon
(Stephen A. McKnight), dans l'idéalisme hégélien (James A. Doull), dans l'empirisme
mystique d'Emerson (Russell B. Goodman), et chez A. H. Armstrong, dont Jay Bregman
rapproche la méthode et la pensée de celles du platonicien chrétien Synésius de Cyrène.
Un index complet des citations, auteurs anciens et thèmes achèvent de faire de cet

ouvrage une pièce maîtresse de la recherche en philosophie néoplatonicienne, dans ses

doctrines et son histoire.

Jean Borel

Saint Augustin, Œuvres, t. I : Les Confessions précédées de Dialogues phi¬

losophiques, sous la direction de Lucien Jerphagnon avec la collaboration
de Sophie Astic, Jean-Yves Boriaud, Patrice Cambronne, Jean-Louis

Dumas, Sophie Dupuy-Trudelle et Henri-Pierre Tardif de Lagneau (Bibliothèque

de la Pléiade - 448), Paris, Gallimard, 1998, 1530 p.

Le premier volume d'œuvres d'Augustin de la Bibliothèque de la Pléiade s'ouvre
tout naturellement sur les premiers écrits de nature philosophique que le jeune rhéteur

composa à Cassiciacum où, sur l'invitation de son ami Verecundus qui lui mettait sa

propriété à disposition, il s'était retiré avec quelques-uns de ses disciples en été 386.

Nous savons en effet que l'entretien Contre les Académiciens a commencé le 9 novembre

pour se terminer, après une semaine d'interruption, très tard dans la soirée du 21

novembre. La réfutation du scepticisme académique fut la grande découverte de ces

discussions, ainsi que la justification rationnelle de la notion de vérité, qui est le

fondement de la doctrine augustinienne de la sagesse. C'est dans les bains de la ferme
de Cassiciacum qu'en la froide journée du 13 novembre s'esquisse, en Augustin et ses



BIBLIOGRAPHIE 437

compagnons de retraite, le débat La vie heureuse, qui durera trois jours. Ce traité, sous
les apparences d'une discussion à bâtons rompus, est significatif car on y découvre
l'ébauche des thèmes les plus importants de l'œuvre d'Augustin : les rapports entre
Yauctoritas et la ratio, entre le paganisme et le message biblique, le fait que la possession
de Dieu qui est participation à l'Être même, passe par une théorie de la connaissance,
c'est-à-dire que la vérité restaure l'homme dans sa véritable dimension en le rapprochant
de ce qui lui donne sa forme réelle et, enfin, la conciliation de tous ces thèmes dans

une conception ontologique des rapports de l'homme à Dieu. L'Ordre, qui date encore
de la même époque, est un traité programmatique d'essence plus pédagogique que
théologique qui décrit le cycle disciplinaire auquel l'esprit doit se soumettre pour
répondre aux grandes questions métaphysiques. La promesse dont le texte est porteur
est bien celle de la raison : la question du mal ne troublera plus celui qui aura ainsi
accédé à l'ordre par les matières où il règne, et qui en exprime la réalité. Les Soliloques
- néologisme d'Augustin pour nommer ce dialogue socratique entre son âme et sa raison

- sont le dernier ouvrage rédigé par Augustin pendant sa retraite de Cassiciacum, entre
novembre 386 et avril 387, qui marque son retour à Milan. «Dieu et l'âme, voilà ce

que je veux connaître», s'exclame Augustin au début du traité qui se déroule à la manière
d'un traité d'epistemologie et débouche sur l'immortalité de l'âme et sa béatitude en
Dieu. Les Soliloques, dans ce dédoublement constitutif de la pensée où ils s'installent,
procurent en eux-mêmes un avant-goût de la libération finale, que la série d'arguments
serrés du traité L'immortalité de l'âme qui suit permettra d'atteindre, arguments nécessaires

pour affermir la sérénité théorique d'Augustin. Formant triptyque avec les

Soliloques et Y Immortalité de Tâme, la Dimension de Tâme est un dialogue de forme plus
traditionnelle. Augustin aborde là de manière très pédagogique, en renouant avec la
relation de maître à disciple, le problème de l'âme en des termes accessibles. Il y
considère les figures géométriques comme base d'où l'âme peut graduellement s'élever
jusqu'au non spatial, expose le mystère de l'union de l'âme et du corps et celui de la

puissance unificatrice de l'âme, et trace le tableau de toutes les manifestations de l'âme
en sept degrés, du plus humble, la vie, au plus élevé, le séjour en Dieu. En conclusion,
Augustin rappelle que, si le péché est chute de l'âme en dessous de son rang, et par
conséquent violation de l'ordre, seule la religion est le moyen de la réconciliation avec
Dieu et de la restauration de l'âme dans sa grandeur propre, au-dessus du corps. C'est
en Afrique qu'Augustin, de retour dans sa patrie rédige Le Maître, en 389. Avec
Adéodat, son fils, il y dispute des mots et des choses, de la mémoire et de l'incapacité
du langage à transmettre la vérité. C'est dans ce dialogue qu'apparaît pour la première
fois le thème du maître intérieur, le Christ Verbe de Dieu, qui tiendra une place si

importante dans l'œuvre ultérieure. De ce contact avec le maître intérieur, à l'écoute
duquel un maître ne peut que disposer son disciple, naîtra l'illumination : ce n'est donc

pas de l'extérieur que la vérité vient à l'âme, mais du dedans où siège le Verbe lui-
même qui est vérité. Introuvable depuis des années dans la Bibliothèque augustinienne,
jamais réédité depuis 1947, c'est un bonheur de pouvoir lire ici l'intégralité du célèbre
traité sur La musique, qui est la dernière œuvre profane d'Augustin, rédigée elle aussi

après son retour à Carthage en 389. Commençant par la rythmique et la métrique,
Augustin en arrive à évoquer au livre VI les implications métaphysiques des harmonies
musicales. Ce passage de la musique sensible à la musique intelligible, cette reductio

pythagoricienne de la musique à la mathématique est importante aux yeux du Maître

parce qu'elle permet à l'àme de se fixer définitivement en Dieu, source de tous les

nombres. Nous trouvons encore dans cet ouvrage les deux traités intitulés Le mensonge,
qui date de 395, et Le libre arbitre, dont la rédaction s'étend sur quelques sept années

à partir de 387, traité qui se situe à la charnière des recherches philosophiques de

Cassiciacum et du souci exégétique. Plus que celle de tout autre texte, la lecture du Libre
arbitre convainc de la vérité de ce mot d'Etienne Gilson : «C'est à l'Écriture que nous
devons une philosophie qui soit chrétienne, c'est à la tradition grecque que le christia-



438 BIBLIOGRAPHIE

nisme doit d'avoir une philosophie.» Le livre se termine enfin par le texte intégral des

Confessions traduites par Patrice Cambronne et qu'il n'est nullement besoin de présenter,

tant elles sont célèbres. Les traducteurs se sont attachés à la lettre du texte, sans

perdre pour autant la fluidité de la phrase française. C'est dire que ce recueil se lit comme
doit se lire un volume de la Pléiade, avec enchantement. Les notes sont bien faites, et
les introductions mettent en perspective de manière précise et pour le grand public
chacun des traités. Mentionnons enfin les textes latins de base retenus pour cette édition :

Bibliothèque augustinienne, dont le texte a été établi d'après celui des bénédictins de

Saint-Maur (Paris, 1679-1700) pour les trois traités Contre les académiciens (R. Jolivet).
La vie heureuse (J. Doignon), La musique (G. Finaert et F.-J. Thonnard). Corpus
Scriptorum Ecelesiasticorum Latinorum (Vienne 1866-1911) pour L'Ordre (Vol. LXIII,
P. Knôll), Les Soliloques (Vol. LXXXIX, W. Hörmann), L'Immortalité de Tâme (ibid.),
La Dimension de Tâme (ibid.). Corpus Christianorum, Series latina, Turnhout, Brepols,
1970 pour le Maître (Vol. XXIX, K.D. Daur), Le libre arbitre (Ibid., W.M. Green), Us
Confessions (Vol. XXVII, L. Verheijen), Patrologie Latine, Migne, pour Le Mensonge
(Vol. XL). Un Index des noms de personnes, noms de lieu et titres d'œuvres, ainsi qu'un
répertoire expliquant les plus importantes notions philosophiques et religieuses d'Augustin
achèvent de faire de ce premier volume un ouvrage de grande qualité.

Jean Borel

Goulven Madec, Le Dieu d'Augustin (Philosophie & Théologie), Paris, Cerf,
1998, 214 p.

Eminent spécialiste de l'œuvre d'Augustin, G. Madec a été invité il y a quelques
années à rédiger un article sur «Dieu» pour l'encyclopédie Augustinus-Lexikon, en cours
de parution. Quelque peu frustré par les lenteurs inhérentes à des projets aussi
monumentaux, il décida de publier une version allégée et allongée de cet article, qui lui
permettrait d'atteindre un public moins spécialisé. Le présent ouvrage est le résultat de

cette réécriture. - L'exposé que G. Madec propose dans ce volume doit à son caractère

encyclopédique d'être entièrement centré sur la conception qu'Augustin s'est faite de

Dieu, et de ne traiter qu'incidemment de thèmes proches qui font l'objet d'autres articles
dans YAugustinus-Lexikon, comme la Trinité, le Christ ou la Providence (p. 22 n. 52).
Ce qu'il en perd par là même en ampleur, il le gagne en acuité. D'une remarquable clarté,
l'étude de G. Madec s'ouvre sur des questions de terminologie pour se prolonger par
un bref rappel de l'expérience qu'Augustin a eue de Dieu, depuis son enfance jusqu'aux
Confessions. La dernière partie, la plus riche, analyse la «théologie biblique» de l'évêque
d'Hippone. Le lecteur attentif percevra au fil de cet exposé que le portrait d'Augustin
que l'A. retrace n'est pas consensuel : à la différence d'autres savants, G. Madec refuse
(avec raison) de considérer la conversion et l'accession à la prêtrise d'Augustin comme
une crise profonde dans laquelle il aurait dramatiquement renoncé à un brillant avenir ;

il rejette toute vision de l'œuvre d'Augustin comme élaboration progressive d'un
système théologique ; il n'admet pas que l'on puisse considérer la pensée de l'évêque
d'Hippone comme un syncrétisme entre christianisme et platonisme, sous le prétexte
fallacieux qu'Augustin emprunte des catégories de pensée aux philosophes de son

temps. - Quelques pages, ajoutées à l'article de base, élargissent le propos de plusieurs
manières. Un avant-propos (p. 7-23) évoque les jugements à l'emporte-pièce émis par
J. Duquesne sur Augustin dans son Dieu de Jésus ; il est à craindre que ces quelques

pages ne puissent atteindre leur but, car les enjeux du débat sont parfois implicites, et

les réponses apportées par G. Madec insuffisamment profilées. Un utile rappel
biobibliographique sur l'évêque d'Hippone suit cet avant-propos. L'exposé didactique sur
Dieu se clôt sur des «libres-propos» (qui abordent bien plus clairement que l'avant-



BIBLIOGRAPHIE 439

propos les problèmes posés par l'Augustin de la tradition), sur la traduction du sermon
pascal Denis II sur Gn 1,1 (un superbe texte dans lequel apparaissent la plupart des

thématiques analysées par G. Madec au cours de son étude), sur une bibliographie et
un index. - L'ouvrage contient d'assez nombreuses fautes de mise en page (interlignage
irrégulier, guillemets et espaces mal placés) et plusieurs coquilles (signalons seulement
p. 93 n. 53 W. Simon au lieu de S. Simon, et p. 171 Jn 8,35 au lieu de Jn 8,25). Il
reste, en outre, quelques traces de la version primitive, plus académique, sous la forme
de quelques citations latines non traduites et de titres d'œuvres antiques sommairement
abrégées. La bibliographie ne recense pas tous les travaux cités dans l'ouvrage, certaines
références données en note sous une forme concise n'étant ainsi pas explicitées (cf. les
articles de J. Pépin, p. 106 n. 25 et p. 124 n. 31) ; la traduction française de l'ouvrage
de G. L. Prestige (Dieu dans la pensée patristique. Paris, Aubier, 1955) aurait gagné
à être signalée.

Rémi Gounelle

Kurt Flasch, Was ist Zeit? Augustinus von Hippo. Das XI. Buch der Confes-
siones. Historisch-philosophische Studie. Text - Übersetzung - Kommentar,

Frankfurt am Main, V. Klostermann, 1993, 438 p.

L'A. est bien connu des médiévistes pour sa volonté de considérer les philosophes
dans leur contexte historique, sans les juger à l'aune d'un philosophe particulier. Il fait
de même pour les problèmes philosophiques qu'il cherche à replacer à leur lieu de
naissance. Il a eu l'occasion de justifier sa position et d'illustrer sa vision de l'histoire
de la philosophie (médiévale) dans les nombreux ouvrages qui émaillent sa vie de
chercheur et de professeur de philosophie. Aussi ne faut-il pas s'étonner que, dans ce
nouvel ouvrage, l'A. vise moins à actualiser Augustin qu'à déterminer jusqu'où l'évêque
d'Hippone s'est avancé dans le problème du temps. L'A. estime fondamental de revenir
à la source, à savoir le livre XI des Confessions rédigé vers 398, et, concernant la théorie
augustinienne du temps, de la caractériser «dans son contenu philosophique et dans la
situation historique» au travers d'une longue étude introductive qui se veut «historique
et philosophante» (p. 9). Cette étude s'appuie sur certains des résultats du commentaire
détaillé qui constitue l'autre volet encadrant le texte latin (dans l'éd. de L. Verheijen,
Corpus Christianorum, Series Latina 27, Turnhout 1981) et la nouvelle traduction dans

laquelle l'A. insère fort à propos les références scripturaires et n'hésite pas à l'occasion
à rappeler entre parenthèses le terme latin rendu en allemand. (Rappelons que l'A. avait
publié en 1989 à Stuttgart sa propre traduction des Confessions.) L'étude introductive
se compose de sept parties qui traitent tour à tour des moments de modernité de la théorie
augustinienne du temps, de sa présence et de son actualisation dans la philosophie du
XXe siècle (Bergson, Paul Yorck von Wartenburg. Husserl, Heidegger, Wittgenstein et

Russell), de la structure et du «lieu littéraire» des Confessions, des autres écrits d'Augustin

concernant le problème du temps (Conf. XII-XIII, De Genesi ad litteram. De Civitate
Dei), du rapport d'Augustin à la tradition (Platon, Aristote, Sextus Empiricus, Plotin
et Sénèque), de la réception d'Augustin dans les débats médiévaux sur le temps (de
Robert Grosseteste à Dietrich de Freiberg en passant par Albert le Grand, Gilles de

Rome, Henri de Gand et Vital du Four), finalement de l'appréciation philosophique de

la conception augustinienne du temps sous divers aspects, rhétorique et stylistique aussi
bien que moral et religieux, ou encore ontologique, etc. Quant commentaire, il se

distingue de ceux de E.P. Meijering (Leiden, 1979) et de J.J. O'Donnell (Oxford, 1992)

notamment par sa volonté d'approfondir les prémisses du texte d'Augustin et de

proposer une discussion plus intensive sur le plan philosophique, ainsi que par la prise en



440 BIBLIOGRAPHIE

considération des débats médiévaux qui, sans jouir d'un privilège au niveau de
l'interprétation, n'en offrent pas moins une possibilité de prendre ses distances d'avec les
schémas interprétatifs d'un Bergson ou d'un Heidegger. L'A. se défend en effet à

diverses reprises de tenter une quelconque actualisation d'Augustin! Terminons en

soulignant que l'on ne saurait résumer en une ou deux phrases les précieux apports de

cet ouvrage, pas plus que l'on ne saurait réduire la théorie du temps d'Augustin à une
simple formule, sans risquer d'en présenter une image fausse et trompeuse. C'est
maintenant au lecteur d'emprunter cette voie d'accès au livre XI des Confessions que
nous offre l'A., à propos duquel il faut relever une fois encore qu'il nous conduit très

avant dans la compréhension philosophique de la problématique du temps chez

Augustin.

Alexandre Etienne

Augustinus, Über Schau und Gegenwart des unsichtbaren Gottes, Texte mit
Einführung und Übersetzung von Erich Naab (Mystik in Geschichte und

Gegenwart, Abteilung I, Christliche Mystik - Band 14), Stuttgart-Bad
Cannstatt, Frommann-Holzboog, 1998, 298 p.

L'A. fait l'analyse et donne la traduction allemande de cinq textes importants
d'Augustin sur le thème de la vision et de la présence de Dieu. Le texte latin, repris
par procédé photomécanique, se trouve dans l'édition critique des œuvres complètes
d'Augustin établie par Alois Goldbacher dans le Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum
Latinorum, parue à Vienne entre 1866 et 1911. Ces cinq textes sont les suivants : De
videndo Deo liber, qui correspond à la lettre 147 adressée à une certaine Pauline (CSEL
44, p. 274-331), la lettre 148, destinée à Fortunatien, évêque de Sicca (CSEL 44, p.
332-347), le De praesentia Dei liber ou lettre 187 envoyée à Dardanus, Préfet des Gaules
(CSEL 57, p. 81-119), et, enfin, la lettre 92 à Italica (CSEL 34/2 p. 436-444) et la lettre
92 A a Cyprien (CSEL 34/2, p. 444 sq.). S'il est un problème qui a longuement et

fréquemment occupé Augustin, c'est bien celui de la vision de Dieu par les élus, mais
il n'est jamais parvenu à une solution définitive. Dans chacun des textes, sa pensée se

cherche et revient souvent sur les mêmes citations tirées des Ecritures : la promesse
de la vision de Dieu par les cœurs purs (Mt 5,8), l'affirmation johannique de la vision
de Dieu tel qu'il est, lorsque les élus seront semblables à Lui (I Jn 3,2) et l'invocation
paulinienne au «Roi des siècles, Dieu incorruptible, invisible» (I Tim 1,17). Sans

parvenir à réunir ces trois affirmations contradictoires de la visibilité de Dieu par ies

cœurs purs tel qu'il est tout en demeurant invisible, ce qui prime dans les deux grandes
lettres 147 et 148, de l'année 413, est d'abord que Dieu ne sera jamais visible par nos

yeux corporels. Des yeux humains, des yeux corporels ne peuvent pas voir celui qui,
de sa nature, est invisible ; et pour appuyer sa thèse sur d'indiscutables autorités,
Augustin accumule une série de témoignages d'Ambroise de Milan, Jérôme, Athanase
d'Alexandrie et de bien d'autres encore. Et la conclusion est bien que «nous sommes
absolument certains de la vision de Dieu selon l'homme intérieur, et si notre corps devait
subir une transformation assez merveilleuse pour voir Dieu, cette vision corporelle ne

pourrait pas enlever la première, mais s'ajouterait à elle. Il vaut donc mieux affirmer
ce dont nous ne saurions douter, que l'homme intérieur verra Dieu, celui qui seul peut
voir l'amour, à l'éloge duquel il est dit «Dieu est Amour» (p. 212, §17, 1. 26 à §18,
1. 8). D'intéressants aperçus sont donnés par l'A. sur le livre XII du De Genesi ad
Titteram et sur le livre XXII de la Cité de Dieu, où Augustin hiérarchise les différents

genres de visions et défend l'infaillibilité de la vision intellectuelle, laquelle atteint son

objet par une co-présence qui n'a plus besoin de messagers ni de succédanés. La



BIBLIOGRAPHIE 441

traduction allemande de l'A. est aussi précise et littérale que possible. Les citations
bibliques et les noms de personnes se trouvent rassemblés dans deux index en fin de
volume.

Jean Borel

Brian Stock, Augustine the Reader. Meditation, Self-Knowledge and the

Ethics of Interpretation, Cambridge, Mass.-London, The Belknap Press of
Harvard University Press, London, 1996, 463 p.

La recherche de Brian Stock s'inscrit dans la lignée des travaux qui tentent de

clarifier l'évolution intellectuelle et la méthode de travail d'Augustin. Titre et sous-titre
définissent bien le but poursuivi : rejoindre Augustin non seulement dans les lectures
faites depuis son enfance jusqu'à l'âge adulte, mais aussi dans l'acte lui-même de lire,
de comprendre, de méditer, d'assimiler, d'interpréter, et dans la conscience de soi que
toutes ces lectures et méditations ont peu à peu structurée. L'analyse des Livres I à IX
des Confessions constitue la première partie du livre, car c'est là qu'Augustin a livré
le plus clairement ses intentions fondamentales et les méthodes de travail dont il a usé

pour les mettre en œuvre. De la lecture de YHortensius de Cicéron à celle des écrits
néoplatoniciens, en passant par les Catégories d'Aristote, les Novem disciplinarum libri
de Varron sur les arts libéraux, les Opiniones omnium philosophorum de Cornelius
Celsus. le Liber de Philosophia de Varron, les écrits de Plotin, Jamblique et Porphyre,
nous pouvons suivre le développement progressif et la perfection croissante de la
formation philosophique du jeune rhéteur. Et comme ces lectures répondaient chaque
fois à des problèmes personnels et suscitaient par conséquent une réflexion originale,
on ne s'étonne pas. dit l'A.. qu'Augustin soit devenu un authentique philosophe. Il le
devait à cette double exigence de la qualité de l'information qu'il voulait, et du désir

que l'acuité de son intelligence activait en lui de toujours mettre sa pensée en accord
avec sa vie. Dans la seconde partie, l'A. étend son investigation à quelques autres traités

plus systématiques, où s'ajoute l'apport de la lecture des Écritures et des Pères,
spécialement d'Ambroise de Milan. On y devine ainsi la puissance de travail exceptionnelle
qu'Augustin n'a jamais cessé de manifester et qui l'a rendu capable de reconnaître de

manière rapide les grandes idées d'un ouvrage, d'en entrevoir immédiatement les

multiples conséquences, de comparer, d'opposer et de systématiser les argumentations
et les conclusions. C'est bien en ayant fait siens tant de mouvements complexes de

pensée, dont sa mémoire a su garder la richesse, qu'Augustin a pu au fil des années

créer cet ensemble unique dans l'histoire de la pensée chrétienne qu'est son œuvre en
perpétuel devenir, et dont il est souvent impossible de décomposer toutes les sources.

Jean Borel

Pierre Macherey, Introduction à l'Éthique de Spinoza (Les grands livres de

la philosophie). Paris, P.U.F., 1998. vii + 385 p.

Ce volume est le cinquième et dernier de la série que P. Macherey a consacrée aux

cinq parties de l'Éthique de Spinoza. Il s'agit d'une étude d'introduction à la lecture
de la première partie de l'Éthique. Le sujet n'est pas nouveau assurément, le de Deo
étant de toutes les parties de l'Éthique celle qui a depuis toujours suscité le plus grand
nombre de commentaires et d'interprétations, dont l'une des plus fameuses reste la



442 BIBLIOGRAPHIE

volumineuse lecture faite par M. Guéroult. En quoi le livre de P. Macherey se distingue-
t-il des autres? L'A. ne prétend pas «donner une nouvelle interprétation», ni fournir,
à la manière de Guéroult. une analyse exhaustive de chaque proposition : son objectif
est d'avantage de fournir un outil de travail et un guide qui permette au lecteur de

l'Ethique d'avancer avec plus d'aisance dans le réseau des propositions. Les indications
données par Macherey visent avant tout à souligner les lignes essentielles du
raisonnement de Spinoza et à tisser des liens entre tel et tel passage de l'Éthique ; en revanche,
le texte n'est jamais étudié dans sa dimension historique et dans ses liens avec d'autres
auteurs. L'analyse suit le fil du texte de Spinoza. Après une brève introduction qui
présente les principales originalités de la philosophie dans l'Éthique (l'ordre géométrique,

la définition de Dieu), vient l'analyse des définitions et axiomes qui ouvrent
l'Éthique. Le livre se divise ensuite en deux parties, l'une sur la nature de Dieu (ce que
Dieu est), l'autre sur la puissance de Dieu (ce que Dieu fait), qui correspondent
respectivement aux propositions une à quinze et seize à trente-six du de Deo. Les septante
dernières pages du livre sont consacrées à une longue étude du fameux Appendice sur
les préjugés liés à la pensée finaliste. D'une façon générale, la lecture de l'ouvrage de

Macherey est intéressante et enrichissante, et il y a de nombreuses remarques originales
éparpillées au cours du texte. Il y a en effet de la part de l'A. un certain effort pour
reformuler la lecture traditionnelle des rapports de la substance aux modes dans des

termes plus satisfaisants. Mais cet effort reste tout à fait embryonnaire, et les nombreuses
intuitions de l'A. ne sont pas suivies de l'analyse approfondie et systématique requise
pour une telle entreprise. On reste donc sur sa faim, et on aurait préféré que l'A. avance
plus franchement dans une direction qui n'est le plus souvent que suggérée à la surface
du texte. Il reste à noter que Macherey a publié ce volume sur la première partie de

l'Éthique à la suite des quatre autres, et que la cinquième partie fut publiée en premier
(en 1992). L'auteur se justifie de cet ordre parce que selon lui, l'Éthique n'est pas du
tout un texte construit selon un mouvement linéaire, mais au contraire selon «une
circularité de mouvement», où les dernières propositions renvoient aux premières, elles-
mêmes n'étant pleinement compréhensibles qu'à partir des dernières. C'est dans cet
esprit que Macherey a mené son entreprise de relecture détaillée de chacun des livres
de l'Éthique, qui s'achève par le commencement avec ce dernier volume publié cette
année.

Ambroise Lombard

Philippe Cassuto, Spinoza et les Commentateurs juifs (Publication de l'Uni¬
versité de Provence), Aix-en-Provence, 1998, 240 p.

Cet ouvrage est programmatique en ce sens que l'A. n'étudie que les 59 premières
citations que Spinoza fait de la Bible dans le premier chapitre de son Traité Théologico-
Politique, qui en contient plus de 400 dans ses vingt chapitres. Il veut ainsi fournir au

lecteur philosophe le maximum d'éléments susceptibles de l'aider à saisir l'importance
et le rôle des citations bibliques dans cette œuvre, et leur conséquence sur la pensée

philosophique de Spinoza. Pour chaque citation, l'A. donne le texte hébraïque, puisque
l'on sait que Spinoza disposait de la Bible rabbinique éditée par Daniel Bomberg en
1517. De ce texte hébraïque, il fait une traduction aussi littérale que possible, pour ouvrir
les voies interprétatives des Targums et des commentaires ultérieurs. Il donne ensuite
le texte latin de Y editio princeps du 7TP de 1670, avec son contexte immédiat qui s'avère
la plupart du temps éclairant, puis le texte araméen des Targums (Onqelos, Yerushalmi
et Yonatan) suivi de leur traduction française et, enfin, le texte hébreu des commen-



BIBLIOGRAPHIE 443

tateurs Rashi, Rashbam (Samuel ben Meir), Abraham Ibn Ezra. Radaq (David Kimhi).
Ramban (Nahmanide) et Ralbag (Levi ben Gershom), avec la traduction. II ressort de
cette étude de détail que Spinoza est resté infiniment plus proche des sources traditionnelles

qu'on ne l'a souvent cru. Et même s'il approchait la Bible en historien, il a

constamment repris la tradition juive qui avait passé par l'Espagne islamique, celle de
la pluralité des commentaires et des mondes qu'ils dévoilent, s'inscrivant ainsi contre
les synthèses de Thomas d'Aquin et de Maïmonide qu'il jugeait abusives.

Jean Borei.

Pierre-Jean Labarrière, Poïétiques. Quand l'utopie se fait histoire (Philoso¬
phie d'aujourd'hui), Paris, P.U.F.. 1998, 327 p.

Bien qu'il se lise pour lui-même, l'ouvrage s'inscrit dans un itinéraire philosophique
(non encore achevé) entrepris par l'A. il y a quelque vingt ans. Ses douze chapitres
gardent la discrète empreinte d'un enseignement universitaire situé dans la mouvance
de la dialectique hégélienne. La terminologie est de même souche, parfois reformulée
au contact de certains post-modernes (Heidegger, Derrida). Parti d'une avouée «fascination

de l'Un» (p. U) dans une acception non reductive, l'A. s'attache à la
«monstration» - nous ne sommes pas dans le domaine de la preuve - d'un périple
logique, l'aller et retour de la pensée reflexive dont le geste central émerge d'un noyau
paradoxal, u-topique (illocal) et a-temporel. Cette émergence et la remontée vers des

figures de sens alimentent notre texte. «Les» poïétiques sont autant de possibilités
d'expressions comprises dans toutes leurs conditions, véri-fiées (faites vraies) par l'agir
de l'esprit humain et forgeant leur style dans une profondeur phréatique commune. Les
domaines pris en compte sont la philosophie, la poésie et la mystique, représentées par
des textes de Hegel, Dante et Maître Eckhart - cités successivement à chaque nouvelle
étude comme des figures magistrales que l'A. commente de façon avisée et parfois
novatrice. Les questions de base portent sur le rapport entre l'intériorité et l'extériorité
et la relation de l'Un et du multiple. Défait, on les retrouve à chaque étape de l'accession
au réel effectif selon Hegel et à l'expression vive de ce réel selon la visée de l'A. Quel
statut revêtent dans ce contexte les structures telles que l'espace et le temps? Même
si toutes deux consacrent le droit de l'extériorité. l'Un garde sur elles une préséance
logique dans son «irréalité réalisante» (p. 41). L'A., augmenté de ses références de

choix, avance sur la corde raide du paradoxe avec une étonnante cohérence. La condition
et la mesure (chap. iii). deux concepts intrinsèquement relationnels, sont étudiés dans
le jeu complexe de leur relation à eux-mêmes et de leur présupposition réciproque. C'est
l'occasion pour l'A. d'un beau développement sur le moyen terme du syllogisme
hégélien, projeté sur le Purgatoire de Dante, «lieu de tous les dynamismes. achèvement
inachevé, tension sans hâte vers un certain déjà-là» (p. 78). Abordant les «formes de

l'imaginaire» (chap. iv)qui balisent le champ de la conscience, l'A. s'applique à montrer
à travers quelles médiations elles sont produites, quels sont les gestes qui font «liberté
de nécessité comprise» (p. 91) et comment tout le procès d'appropriation historique palle

sujet culmine dans «l'épiphanie du sensible» (p. 105), figure écrite et mémorable.
Dans sa cinquième leçon, l'A. ramasse toute la problématique dans l'articulation du tout

- totalité-mouvement et non totalité somme (p. 115) - et de la partie - élément ou

moment-, et assure une défense en règle de la logique dialectique en précisant point

par point ses caractéristiques face à ce qui est donné comme une «logique des solides».
U procède alors à la revue de plusieurs figures traditionnelles - le cercle et le point :

le nombre : demeure, habitation, séjour ; les quatre éléments : de terre et d'eau, d'air
et de feu ; la quintessence - saisies dans cette logique fluide, née des arcanes d'une



444 BIBLIOGRAPHIE

matrice u-topique dite aussi logiquefondamentale par l'A. Au centre du dernier chapitre,
un «éloge de la naissance» (thème privilégié de Maître Eckhart) reprend tout le processus
de création et rend hommage aux «inventeurs d'humanité» (p. 299) - ici le philosophe,
le poète et le mystique - ces «déconstructeurs» (nous nous éloignons de Hegel) qui osent
traverser les «passes de nuit» (p. vi) originaires pour ré-engendrer un réel pétri d'esprit.
Le livre, placé initialement sous l'égide de la philosophie, voit son ultime conclusion
dans le schéma d'un Mont Carmel de saint Jean de la Croix. Un sceau mystique qui
n'est suivi d'aucun index. On peut le regretter.

Eliane Müller

Jacques d'Hondt, Hegel. Biographie (Les vies des philosophes), Paris,

Calmann-Lévy, 1998, 424 p.

La première biographie de Hegel en langue française nous est livrée par un auteur

que la vie du philosophe intrigue depuis longtemps, plusieurs de ses écrits en témoignent.
Dans l'avant-propos (et dans le style audacieux et plein de verve qui le caractérise),
J. d'Hondt annonce au lecteur... «le Hegel nouveau»! Ce n'est pas là vaine présomption :

en un siècle et de demi, les «conditions» - dont Hegel disait qu'elles devaient être toutes
présentes pour que se manifeste la Chose même - ont augmenté en nombre et en qualité ;

le savoir historique s'est décanté, l'esprit du temps n'est plus le même, de nouveaux
documents ont été exhumés, tout cela modifie l'information globale et induit une
nouvelle lecture des textes qui faisaient autorité jusqu'ici. Dans son désir passionné de

cerner le vrai Hegel (le Hegel en chair et en os, «arrimé» à son temps), de lui restituer
ses vraies qualités autant que ses vraies faiblesses, l'A. mène l'enquête à la manière
d'un détective éclairé. Les diverses censures de la correspondance, des traductions et
des biographies sont éventées et expliquées, les silences parlent ; les hypothèses sont
passées au crible de la déduction logique. La plus grande attention est accordée au réseau
des relations entretenues par le philosophe à chaque étape de sa vie, de nombreux
documents annexes alimentent la réflexion, en recoupent les résultats. L'ensemble, à

vrai dire, respire plus l'esprit cartésien que la dialectique hégélienne. L'auteur du «Hegel
secret» s'incline cependant, des zones d'ombre subsistent : y a-t-il un Hegel mystificateur

ou seulement un homme en butte aux menaces d'un régime politique ; où sont
les preuves formelles de son engagement dans la franc-maçonnerie ; ce «choléra sans

symptômes extérieurs» est-il bien la cause de sa mort? La liste est loin d'être exhaustive.
Des vingt chapitres que compte l'ouvrage, c'est le premier qui relate et discute la mort
de Hegel et ses étranges paramètres. Dans la suite, la chronologie retrouvée fait place
ponctuellement à l'examen approfondi de faits et d'événements cruciaux (le poème
«Eleusis», le monarque hégélien, le fils naturel...) pour la compréhension de l'homme
et du philosophe car l'A. est sensible aux résonances de la vie sur l'œuvre. En effet,
même si J. d'Hondt procède «en dernière instance» à plusieurs réhabilitations quant aux
convictions libérales - voire révolutionnaires - de Hegel, à la sincérité des soutiens qu'il
offre, au courage de certaines de ses interventions, il ne cache pas que pour le biographe
diligent, les flous de l'époque et les réels tracas de cette existence donnent des

«chiquenaudes» (p. 397) à la construction philosophique. Ils compromettent la consistance
du système (p. 239) et le sérieux de la dialectique (p. 81). Cet avis-là fera-t-il
l'unanimité? Ce n'est pas la préoccupation de l'A ; ce qu'il veut, c'est restituer au monde

philosophique «une figure de Hegel à la fois inquiétante et séduisante, vivante.» Il l'a
fait, c'est indubitable. Un important index des noms propres clôt ce travail d'envergure.

Eliane Müller



BIBLIOGRAPHIE 445

Martin Stingelin. «Unsere ganze Philosophie ist Berichtigung des Sprach¬
gebrauchs». Friedrich Nietzsches Lichtenberg-Rezeption im Spannungsfeld

zwischen Sprachkritik (Rhetorik) und historischer Kritik (Genealogie)
(Figuren - Bd 3). München. Fink. 1996, 255 p.

Cette étude dense et fouillée nous propose de lire Nietzsche à travers sa réception
de l'œuvre de Georg Christoph Lichtenberg (1742-1799). physicien expérimental,
homme de lettres et Aufklärer très connu de son temps. L'A. comble ainsi une lacune
importante dans la critique nietzschéenne (qui a étonnamment négligé cette affinité
élective jusqu'à alors) et réussit, dans le contexte de cette réception, non seulement à

démontrer la connexion forte entre l'œuvre précoce et tardive de Nietzsche, mais aussi
à situer sa relation controversée avec les Lumières dans une nouvelle perspective.
- Si la philosophie de Nietzsche a vécu sa dernière renaissance à travers la pensée
postmoderne, c'est notamment grâce à la critique du langage. C'est là aussi son point
commun avec Lichtenberg dont la conception de YAufklärung s'articule comme critique
langagière de l'Idéalisme (p. 17). L'Aufklärung de Lichtenberg et de Nietzsche convergent

dans le refus d'une raison absolue qui serait dépouillée des contradictions de sa

configuration linguistique et de la contingence de ses circonstances historiques.
- L'œuvre de Lichtenberg que Nietzsche connaît depuis 1867 et probablement par
l'intermédiaire de Schopenhauer et son livre Parerga und Paralipomena. exercera une
influence notable et durable sur l'auteur du Zarathoustra à partir de l'année 1873. période
de rédaction de Vérité et mensonge dans un sens extramoral. Ce texte posthume, noyau
de la critique du langage nietzschéenne, partage avec les Vermischte Schriften (1867)
de Lichtenberg la critique du langage conceptuel qui. par des processus d'abréviation,
identifie les individua avec des genera et species. La connaissance est cette illusion qui
provient de l'oubli qu'elle émane d'un langage trompeur basé sur des conventions
rhétoriques. Nietzsche rejoint Lichtenberg non seulement dans sa réhabilitation de la
métaphore, mais encore, dans son œuvre tardive, dans la conception d'une philosophie
comme «ajustement de l'usage de la langue» («Berichtigung des Sprachgebrauchs») qui
aboutit à une critique de la connaissance. Contre Descartes et son cogito. Lichtenberg
et Nietzsche mettent en question l'autonomie du sujet et la loi de la causalité. Les deux
erreurs sont conditionnées par la grammaire figée qui soumet toute expression à la
structure syntaxique en sujet-prédicat-objet et qui présuppose pour toute action un agent
(p. 122). Les deux penseurs affirment le caractère hypothétique de toute réflexion
philosophique (p. 126), ce qui exige une nouvelle anthropologie qui s'étend finalement
à l'homme même : elle s'approche de sa nature de façon expérimentale (Lichtenberg)
et interprétative (Nietzsche). La forme ouverte de l'aphorisme, caractéristique des deux

penseurs, témoigne de ce scepticisme à l'égard de tout déterminisme rationnel. - En

appendice, une documentation critique complète visualise les traces de lecture
(soulignements, annotations de Nietzsche dans l'édition utilisée des Vermischte Schriften)
ainsi que les citations et allusions qui se réfèrent dans son œuvre à Lichtenberg, faisant
de cette étude un solide instrument de travail.

Peter Gasser

Rolf Kühn, Husserls Begriff der Passivität. Kritik der passiven Synthesis in Philosophie
der genetischen Phänomenologie, Freiburg-München, Alber. 1998, 572 p. contemporaine

L'ouvrage de Rolf Kühn Husserls Begriff der Passivität me paraît de la première
importance dans le domaine de la recherche phénoménologique et mérite sans conteste

une attention particulière. Je soulignerai six arguments susceptibles d'appuyer cette
affirmation. 1) L'opportunité d'une telle recherche dans un contexte de relance des



446 BIBLIOGRAPHIE

études husserliennes d'une part, mais aussi dans un contexte où les études systématiques
sur les concepts-clés de cette œuvre majeure font défaut pour décrire les enjeux
philosophiques de la démarche husserlienne. 2) Le choix judicieux du concept de passivité
qui est à la fois une question difficile de la phénoménologie husserlienne, mais aussi
le meilleur point de vue pour en ressaisir l'originalité, sans répéter une fois encore les

leçons trop connues de la réduction et de l'intersubjectivité ni interroger le cœur de

l'innovation épistémologique de Husserl permettant de situer la réponse phénoménologique

face à l'idéalisme transcendantal. 3) L'apport de TA. lui-même à cette
problématique phénoménologique qui en fait l'un des phénoménologues les plus habilités à

traiter de ce sujet grâce à sa connaissance des recherches phénoménologiques de Michel
Henry. Celles-ci l'ont orienté vers une phénoménologie radicale de la vie au-delà des

schémas objectivants de l'épochalité et du logocentrisme, selon un itinéraire que la

préface de l'ouvrage ne manque pas de rappeler. 4) Le choix d'une approche systématique

et génétique centrée sur un concept plutôt que sur un thème ou sur une opération
phénoménologique. Ce choix permet une reprise de la construction phénoménologique
à la fois analytique et sélective, sans excursus méthodologique fastidieux, en étant donc

toujours directement attaché à la chose même dont il est question! De plus, une
constellation de concepts prend forme autour de cette perspective et donne un éclairage
nouveau sur des sujets de dispute dans fa tradition interprétative de Husserl, tels le

Présent vivant, l'auto-affection, l'intropathie passive et les structures pré-intentionnelles
de la sensibilité. 5) Un débat élargi et approfondi avec la grande tradition phénoménologique

qui ne restreint pas le propos de l'ouvrage à une exégèse serrée de Husserl, mais

ouvre sur la philosophie contemporaine par l'entremise de Heidegger, Derrida, Merleau-
Ponty et Lévinas, des références qui attestent aussi du croisement chez l'A. des traditions
allemande et française. 6) L'engagement de TA. pour une proposition phénoménologique

propre qui permet de dépasser le commentaire raisonné et révélé. Au-delà de

l'interprète averti, apparaît le philosophe de haute stature, capable de poursuivre la
tradition dans laquelle il s'inscrit et de proposer une voie originale et féconde pour des

recherches ultérieures, celle ouverte par une «contre-réduction» radicalisée donnant
accès au champ de la «passivité non intentionnelle». Cette voie fournit du même coup
une réplique réellement phénoménologique aux tentatives cognitivistes de justifier une
naturalisation de l'intentionnalité. L'A. renoue de cette manière avec un des thèmes

centraux de l'idéalisme fichtéen, celui d'une constitution de la conscience par les

tendances (Trieb) de la vie originaire en elle, un thème que l'on pourrait aussi croiser
sans difficulté avec la théorie des puissances (Potenz) de Schelling. - C'est dire combien
cet ouvrage nous ramène directement au point d'Archimede de l'entreprise transcendentale

de la philosophie moderne, tout en ouvrant la voie d'une réplique phénoménologique

aux prétendus dépassements actuels du transcendantalisme par une théorie
naturaliste de l'intentionnalité. Bref, nous saluons ainsi un ouvrage dont l'intérêt dépasse
sans conteste son domaine de spécialisation.

Marc Maesschalck

Philippe Capelle, Philosophie et théologie dans la pensée de Martin Heidegger
(Philosophie & Théologie), Paris, Cerf, 1998, 275 p.

Face à la multiplicité des travaux consacrés sous un angle ou un autre à la question
et que rappelle l'introduction, la thèse de cet ouvrage est que la pensée de Heidegger
s'est constituée dans la tension entre la philosophie et la théologie (p. 10 sq., 241 sq.),

comme le montre une lecture à la fois systématique et historique de son œuvre. Après
avoir dégagé les trois sphères de signification des concepts de théologie et de philosophie
chez Heidegger, l'A. les reconduit aux trois topiques de leur rapport : la première, plus



BIBLIOGRAPHIE 447

particulièrement centrée sur la conférence de 1927 intitulée Phénoménologie et
théologie, concerne la relation entre philosophie et théologie scripturaire, la seconde
concerne le lien entre philosophie et onto-théologie sur lequel revient en particulier La
constitution onto-théo-logique de la métaphysique de 1957, et la dernière le rapport entre
«pensée de l'être et attente du dieu». L'explication de chacune de ces trois topiques
interroge, du point de vue de la théologie, aussi bien les choix exégétiques - celui par
exemple qui conduit à restreindre le corpus biblique au seul Nouveau Testament - et
la «caractérisation hâtive» du propre de «la» théologie, dans la mesure où il est loin
d'être évident de ramener la pluralité de ses figures à l'unité, que la façon dont est conçu
le «dieu» inconnu qui, seul, serait susceptible de nous sauver. La seconde partie de
l'essai est consacrée à une analyse plus généalogique de cette pensée, de l'«enracine-
ment» originairement catholique de celle-ci, à la «dette» de Heidegger vis-à-vis de la
théologie protestante lorsqu'il en vient à penser une herméneutique de la facticité. Par

rapport à l'ampleur d'une telle tâche qui implique non seulement de revenir à la lecture
heideggerienne d'Augustin, de Luther, d'Eckhart ou de Kierkegaard comme des
théologies d'Overbeck ou de Bultmann par exemple, mais appelle aussi une confrontation
avec des figures et des expressions originales de la pensée théologique d'Occident et
d'Orient et un approfondissement des premières confrontations déjà tentées entre la

pensée heideggerienne du théologique et le massif de la pensée hébraïque, la modeste
dimension de cet ouvrage ne doit pas tromper. Si celui-ci définit les termes dans lesquels
se pose la question de façon à susciter chez le lecteur le désir d'aller aux textes auxquels
il est précisément renvoyé, les objections par lesquelles s'achèvent les trois premiers
chapitres se présentent explicitement comme un programme de recherches. D'un autre
côté, cet ouvrage déborde aussi le cadre d'une analyse interne de la pensée heideggerienne,

en particulier dans l'épilogue qui s'achève par l'invitation à poursuivre et à

approfondir, à partir de la problématique du retrait de l'interrogation relative au propre
aussi bien du philosophique et du théologique dans ce qu'ils ont d'irréductible que de
leur relation en tant qu'ils s'inscrivent tous deux dans le «ei gibt où se donnent la terre
et le ciel, les divins et les mortels» (p. 243).

Jean-Claude Gens

Christine de Bauw, L'envers du sujet. Lire autrement Emmanuel Lévinas.

Bruxelles, Ousia. 1997, 395 p.

C'est au nom d'une perspective herméneutique que l'A. nous propose ici de «lire
autrement Emmanuel Lévinas». Elle confesse d'emblée, dans son introduction, qu'elle
doit à Ricœur «l'orientation profonde de son travail» (p. 12). Elle entend restituer à la

subjectivité une certaine «profondeur herméneutique», la profondeur d'une «tâche» qui
est rapport à soi, mais également processus temporel et historique, récit. Toutefois, sa

lecture ne prétend pas simplement critiquer Lévinas dans une perspective étrangère à

celui-ci. Il s'agit bien plutôt de mettre à jour, dans le texte même de Lévinas, des

problèmes et des incohérences qui pointeraient en direction d'un possible développement

éthico-herméneutique de la subjectivité, cela tout en conservant les présupposés
de base de la pensée de Lévinas : séparation, asymétrie et affectivité notamment. Sa

lecture critique s'organise en trois volets successifs : tout d'abord (chap. I) une analyse
de la violence chez Lévinas. L'A. montre comment l'absence de traitement explicite
de ce qu'elle nomme conflictualité. en tant que dimension intégrée à la détermination
du sujet, se traduit alors par un curieux retour de celle-ci - retour non élaboré qui «hante»

le texte - à travers les métaphores de la persécution et de la culpabilité, qui décrivent
chez Lévinas l'affection par autrui. Le deuxième volet (chap. II) est consacré au
traitement de la réflexion et du rapport à soi. À travers l'évolution qui va de Totalité et



448 BIBLIOGRAPHIE

infini à Autrement qu 'être, l'A. montre comment Lévinas évacue toute forme de rapport
à soi, toujours présenté comme dérivé et secondaire vis-à-vis de l'affect originaire, ce
dernier instituant un sujet qui ne s'est jamaispo.çe au préalable, et qui n'a aucune distance
vis-à-vis de soi. L'A. s'engage dans un premier temps à critiquer cette absence de

traitement, mais s'attache aussi à montrer la nécessité de ce rapport et de cette distance
à l'intérieur même de la pensée de Lévinas, et cela sans contredire ses principes de base.

Enfin, dans un troisième chapitre, l'A. s'intéresse à la question du genre, abordée à partir
de la différence sexuelle. De même qu'il reconduit la conflictualité à une opposition
dialectique solidaire de l'être, ou qu'il considère la réflexion comme une auto-position
à réduire pour retrouver l'affect du sujet par autrui, Lévinas considère la notion de genre
comme un effacement de l'irréductibilité du sujet et d'autrui par leur inscription dans

un champ commun. Cependant, l'A. montre que la question de la sexuation, comme
lieu privilégié de la différence irréductible de l'autre, permet d'envisager à neuf la

question du genre et de la génération. Si Lévinas aborde bien les thèmes de la féminité
et de la génération (à travers ses analyses de l'Eros et de la filialité), il occulterait
néanmoins leur portée. En fait, l'A. entend réinscrire ces trois dimensions - conflictualité,

réflexion, sexuation - dans le processus de subjectivation, processus éthico-
herméneutique. Ces dimensions, Lévinas les aurait négligées dans son refus de toute
«logique du report» (report des propriétés du sujet sur les coordonnées de l'être), et de

tout discours anthropologique, trop vite dépassés vers une éthique fondamentale. Mais
le risque encouru par ce refus, ou du moins par l'occultation de ces dimensions
herméneutiques, se traduirait par un retour en sous-main d'une forme - inversée - de toute-
puissance du sujet dans la culpabilisation, et de totalisation par la responsabilité éthique.
La conception éthico-herméneutique de l'A. trouve son illustration la plus convaincante
dans l'ultime chapitre de l'ouvrage (IV). Elle y propose une reconstruction narratolo-
gique et pragmatique, des notions lévinassiennes de substitution et d'asymétrie, appliquée

aux rapports entretenus par le texte même de Lévinas avec son lecteur. L'intrigue
qui lie le moi à autrui se fait alors processus herméneutique, intégrant l'asymétrie de
la relation éthique au travail interprétatif du rapport à soi et à l'œuvre. Avec une grande
précision dans la lecture des textes, l'A. ne se contente pas de soulever des questions
importantes (celle de la violence des descriptions lévinassiennes notamment), mais
suggère également des pistes et des développements possibles (cf. par exemple sa lecture
du récit biblique du sacrifice d'Isaac au chap. II). On peut toutefois regretter certaines
facilités argumentatives, liées avant tout à l'utilisation par moments d'une grille de type
psychanalytique, forçant quelque peu le décodage des contenus «refoulés» par le texte
commenté.

Michel Vanni

Jose Maria Aguirre Ora a, Raison critique ou Raison herméneutique? Une

analyse de la controverse entre Habermas et Gadamer, préface par Jean

Ladrière (Passages), Paris/Vitoria, Cerf/Eset, 1998, 381 p.

Dans une patiente lecture des éléments constitutifs du débat entre Gadamer, défenseur

d'une raison herméneutique, et Habermas, représentant de l'École de Francfort et

adepte d'une raison critique, l'A. en analyse les enjeux pour mieux cerner la tâche et

le projet constitutif de la raison dans le monde contemporain. Sans minimiser les

oppositions irréductibles, issues des influences subies, l'A. montre que dans les deux

contextes, il y a une vision judicieuse de la tâche de la raison, mais toujours limitée
et partielle. S'il penche pour la théorie habermasienne d'une critique visant «l'émancipation

de l'homme de tous les pouvoirs oppresseurs» afin de «constituer une société

rationnelle, libre et juste» (p. 147), il n'en fait pas moins état de la nécessité d'une raison



BIBLIOGRAPHIE 449

herméneutique pour interpréter le présent. L'ouvrage débute par une présentation des

contextes dans lesquels les optiques de Gadamer et Habermas sont nées. Proposant une
histoire de l'herméneutique de Schleiermacher à Heidegger en passant par Dilthey
(ch. 1), l'A. analyse les emprunts effectués par Gadamer à cette évolution de
l'herméneutique. Il montre en particulier comment Gadamer rejette l'historicisme, se défie de

la raison de YAufklärung et opte pour une conception herméneutique à caractère
ontologique préparée par Heidegger (ch. 3). Par une présentation du profil historique et
de la thématique de l'École de Francfort (ch. 2), il dévoile le projet habermasien d'une
poursuite de l'émancipation à l'égard des pouvoirs oppresseurs et analyse comment
Habermas, tout en se situant dans la ligne du marxisme, ouvre la voie à la critique (ch. 4).
L'A. tente la définition suivante de la conception habermasienne : «La philosophie est

une autoréflexion radicale et critique qui, animée par son intérêt émancipatoire, assume
avec décision un rôle de gardien de la rationalité tant dans le domaine cognitif-instru-
mental que dans les domaines pratico-politique et expressivo-esthétique.» (p. 168) Si
Habermas ne cesse d'affirmer le pouvoir de la réflexion critique et met en question
l'universalité de l'herméneutique, dans le cadre d'une réflexion sur les sciences sociales
où l'herméneutique reste tributaire d'une vision assimilatrice du passé sans ouverture
sur un avenir socialement plus juste, il reconnaît cependant que l'herméneutique apporte
quelques éléments (valeur du préjugé, limitation de la raison, sens de l'historicité,
horizons de sens) qui jouent un rôle dans son concept de théorie critique ; il propose
alors un «reconstructionnisme herméneutique» (ch. 5). Gadamer, lui, réaffirme contre
les attaques de Habermas l'universalité de l'herméneutique. Il procède à un affinement
des concepts constitutifs de sa position, concepts qui ont souvent été mésinterprétés.
Ainsi la référence à la tradition n'est nullement un attachement stérile au passé, mais

un regard toujours en situation sur un passé qui est aussi conditionné par ce regard. Et
il tente de montrer que cette vision constitue aussi une ouverture au présent et au futur,
(ch. 6) La pertinence de la lecture proposée ici d'un débat essentiel entre tradition et

avenir, entre pensée «lectrice» et pensée emancipatrice ou anticipatrice, où points de

convergence et lieux de divergence sont bien mis en évidence, transparaît dans les

conclusions du livre. Refusant l'opposition pure et simple des points de vue, tout autant

qu'un syncrétisme stérile pour toute pensée axée sur le monde et soucieuse de l'interpréter
et de le transformer, l'A. ouvre quelques «horizons de pensée» qui méritent d'être explorés.

Jacques Schouwey

William James, La signification de la vérité. Une suite au pragmatisme, tra¬

duction renouvelée par le collectif DPHI (Antilogies/Écrits philosophiques),

Lausanne, Antipodes, 1998, 196 p.

La plupart des ouvrages de William James parus au début du siècle ont été
rapidement traduits en français dans le contexte d'un engouement, aussi bien en Amérique
qu'en Europe, pour le pragmatisme. En France, c'est surtout par l'intermédiaire de

Bergson que le pragmatisme fut discuté. Publié en 1909, The Meaning of Truth a été

traduit en 1913 sous le titre de L'idée de vérité. Cet ouvrage a cependant rapidement
disparu des librairies, tombant dans le même oubli que le pragmatisme. Ce n'est donc-

pas le moindre des intérêts de cette traduction renouvelée que de remettre à disposition
ce texte parmi les plus célèbres du philosophe américain. Le collectif DPHI, qui introduit
La signification de la vérité, a retravaillé l'ancienne traduction de 1913 qui portait la

marque d'un climat intellectuel dominé par l'intuitionnisme bergsonien (cf. le titre).
Cette nouvelle édition présente en outre un index et complète l'appareil de notes

bibliographiques. Mais il s'agissait surtout pour DPHI, comme l'explique l'introduction
(«La vérité en effet»), de renouveler l'intérêt pour le pragmatisme, et particulièrement



450 BIBLIOGRAPHIE

pour celui de James, indiquant en conclusion que «la description jamesienne de la vérité
s'apparente [...] à la transformation déconstructive de la philosophie». Souvent négligés,
les textes de James gagnent en tout cas à être lus, et spécialement ce recueil d'articles
qui couvre une large période de sa production. Centrés sur sa théorie de la vérité comme
événement et comme effet produit, les différents articles permettent un accès direct au

cœur du pragmatisme selon James. Ainsi, de celui placé en ouverture du volume, «La
fonction cognitive», James a dit qu'il était «la source et l'origine de tout son pragmatisme»

(cité en Introduction, p. 13). Le chapitre VIII. «La description de la vérité et

ceux qui l'entendent mal», présente des réponses parfois virulentes de ses détracteurs,
entre autres à ceux qui «parlent de notre conception comme si elle était exclusivement
à l'usage des ingénieurs, des médecins, des financiers, et d'une façon générale des

hommes d'action» (p. 126). Et à côté d'adresses polémiques à de subtils professeurs
qui sans James seraient oubliés («Le professeur Pratt et la vérité», «Le professeur Hébert
et le pragmatisme»), dans «Deux critiques anglais» (chap. XIV) le lecteur pourra trouver
la trace d'un vif débat avec Bertrand Russell (qui avait fait un compte rendu plutôt sévère
des théories de James dans un article intitulé «Transatlantic Truth»), On trouvera aussi
dans ces différents textes un style et un ton inhabituel en philosophie, parfois assez

réjouissant : «Mes efforts pour faire des adeptes de ma conception de la vérité semblent
aboutir [...] à un échec presque total. Après un tel accueil, un philosophe ordinaire se

sentirait découragé, et un vulgaire pécheur colérique maudirait Dieu et mourrait» (p. 99).
On s'en doute. James ne se décourage pas et ne manque pas d'humour pour mettre en scène,

dans un ultime dialogue, le lecteur dans le rôle de l'Antipragmatiste qui pose des questions au

Pragmatiste. Le collectif DPHI. auteur de travaux sur les questions du style et de l'écriture ainsi

que sur la problématique du langage, inaugure par cette traduction une nouvelle collection
philosophique (Antilogies), qui annonce un recueil d'études sur James.

Laurent Carraz

Francis Wolff, Dire le monde, Paris, P.U.F., 1997, 219 p.

Sans doute ne semble-t-il plus possible aujourd'hui de pratiquer la philosophie
comme on le fit parfois, en se donnant à connaître certains objets particuliers du monde.
On sait comment certains en ont conclu que la philosophie était désormais donnée dans

son histoire. D'autres pourtant, dont ce livre essaie de poursuivre de quelque façon les

tentatives, ont proposé des alternatives susceptibles de «sauver la philosophie de sa mort
annoncée». C'est ainsi que la phénoménologie et la philosophie analytique ont chacune
à leur manière opéré un renversement de perspective, en cherchant moins à connaître
certains objets du monde qu'à connaître, selon la terminologie de l'A., ceux qui «font
monde», tels la conscience ou le langage. Ainsi, pour la phénoménologie, la conscience
«fait monde» en ce sens que tout objet est «dans» la conscience ou est «visé» par elle,
alors que pour les héritiers de Russell, des énoncés atomiques, que l'on peut analyser,
forment l'expérience première du monde. Loin de tenter une improbable synthèse de

ces deux courants de pensée, l'A. tente plutôt de prélever sur chacun d'eux un aspect
partiel pour élaborer à leur suite une position nouvelle : il retient de la phénoménologie,
le souci d'interroger notre rapport au monde : et de l'analyse, la leçon selon laquelle
le langage met le monde en ordre. La thèse la plus générale de l'ouvrage est alors la

suivante : «Rien n'est "dans le monde" qui ne soit "dans le langage" et rien ne constitue
le langage qui ne constitue le monde.» (p. 15) Pour l'A., c'est une position «critique»
en ce sens qu'elle affirme l'impossibilité de dire le monde «en soi», puisqu'il n'existe

«pour nous» que dans le langage. L'A. reprend alors quelques questions ou problèmes
traditionnels et tente de les éclairer à la lumière de ce nouveau criticisme. Par une analyse
souvent intéressante, l'A. aboutit à une série de conclusions parfois sommaires qu'il



BIBLIOGRAPHIE 451

résume en style dogmatique dans sa conclusion : si notre monde n'est pas contradictoire,
c'est que nous devons pouvoir nommer des choses et nous entendre sur elles ; si notre
monde est médian entre un monde d'événements changeants et un monde de choses

toujours identiques à leur essence, c'est que notre langage n'est ni un langage pur de

noms, ni un langage pur de verbes, mais un entrelacs ; si notre monde est hétérogène
et lie des événements nouveaux à des choses qui demeurent, c'est que notre langage
est predicati!' ; etc.. On aura compris qu'avec cette position «critique», il s'agit de
substituer à une position sur le monde une position qui dégage des conditions permettant
de le dire. De ce point de vue, les «arrières-mondes» idéaux de la métaphysique
apparaissent comme produites par la disjonction de la structure predicative de notre
monde (les choses d'un côté, les événements de l'autre), alors que «notre monde
critique» est hétérogène, parce que nous le disons. C'est ce à quoi la métaphysique serait
nécessairement aveugle, dans l'illusion qu'elle est que le monde existe sans être dit
- illusion découlant d'ailleurs de la nécessaire transparence du langage au monde sans
laquelle on ne pourrait pas en parler. Pourtant, la thèse de la co-appartenance du monde
et du langage que ce livre partage avec presque toute la philosophie contemporaine
consiste inévitablement à poser le langage comme un objet et à supposer un réel
transcendant (le réel-en-tant-qu'il-n'est-pas-affecté-par-le-langage), de façon à pouvoir
alors fonder la relation du monde et du langage. Malgré certaines apparences, le propos
de ce livre est donc fort éloigné de la voie de Wittgenstein, qui affirme comme on sait
la relation interne du monde et du langage, c'est-à-dire la connexion dans le langage
même du linguistique et du non-linguistique. De ce dernier point de vue au moins, Dire
le monde ne peut apparaître que comme une construction métaphysique.

Jean-François Aenishänslin

Jacques Bouveresse, La demande philosophique, Paris, L'Éclat, 1996, 174 p.

Cette belle leçon inaugurale de l'A. au Collège de France en octobre 1995

commence par une saine remarque : «La demande philosophique, lorsqu'elle est correctement

comprise, n'est pas aussi impossible à satisfaire qu'on le dit.» Mais on attend à

tort de la philosophie qu'elle contribue à satisfaire la nostalgie de la croyance. Éthiquement

satirique, l'A. fustige les «héritiers de Socrate à la TV ou dans les cafés» et

l'évaluation qu'on en fait en fonction du nombre d'exemplaires vendus et du prestige
médiatique obtenu, et il dénonce la fausse grandeur dont industrialisation et journalisme
font la publicité. La philosophie authentique, humble et rigoureuse, se tient au courant
des progrès des sciences et «contribue spécifiquement à la recherche de la vérité».
L'analyse du langage est condition nécessaire et tout à fait déterminante. Approcher la

philosophie de la pensée par la philosophie du langage constitue la théorie de la

signification : «les formes d'organisation perceptuelles fournissent au langage ses matériaux

et le premier usage de ce dernier est de communiquer la perception. Mais les

catégories du langage introduisent des possibilités nouvelles». Nos expériences perceptuelles

sont conceptualisées et susceptibles de conduire à des jugements, alors que celles
des animaux ne le sont pas. Selon Kant, l'entendement n'intmtionne pas et les sens ne

pensent pas ; «la connaissance ne peut résulter que de la réunion des deux» ; Leibniz
concevait une spontanéité rationnelle ; Wittgenstein s'intéresse à la façon dont on voit
les choses et ce qu'on exige d'elles, et il réfléchit sur ce qu'on appelle «solution». Les

philosophies sont vivantes parce qu'elles peuvent être réécrites souvent sous l'influence
des événements de la science ; la sagesse consisterait en «un état où l'on ne serait plus
tourmenté ni pressé de choisir entre options», sachant opérer des conversions, renoncer
à des formes de mythologie, et cherchant nécessité et éthique dans les fondements
ordinaires de la pratique de la vie par un réalisme simple et non métaphysique. Wit-



452 BIBLIOGRAPHIE

tgenstein observe que la langue ordinaire manque d'univocité, ne se préoccupe pas assez
de la consistance, et que nous sommes en désaccord avec nos formes d'expression au
sujet de faits métaphysiques peut-être inexistants. Pour Vuillemin et Granger, la pluralité
des philosophies rend le concept de vérité philosophique inadéquat au sens ordinaire.
La prétention à la vérité exclusive est illusion de croire que le réel philosophique
préexiste au système qui le construit. Schlick pense que «par la philosophie, des

propositions sont clarifiées, tandis que par la science, elles sont vérifiées». Pour Rorty, on
décrit x selon les relations aux besoins, à la conscience, au langage. «En qualifiant une
représentation de vraie, nous décernons un titre honorifique à celle qui se révèle la plus
utile.» L'A. propose la formule : «Ni Kant ni Darwin seulement» ; la réalité ne dépend
ni de l'esprit, ni des besoins des hommes seulement. Enfin, s'il y a un droit à la

philosophie, il y a aussi un devoir envers elle : celui de ne pas l'imposer comme une

croyance, mais de lui garder l'attention la plus pure, la plus honnête, de bon sens, de raison.

Claude Droz

Jacques Bouveresse, Le philosophe et le réel. Entretiens avec J.-J. Rosat, Paris,

Hachette, 1998, 263 p.

Ces riches entretiens évoquent bien le philosophe dans toutes ses compétences,
ouvert tant aux sciences qu'à la littérature. Bien sûr, la raison est toujours l'unique
instrument du penseur comme du citoyen ordinaire ; par elle seule on peut espérer la

démocratie. Mais l'ironie est précieuse aussi, gardienne d'une «philosophie anti-héroïque»

et préservant d'un rationalisme excessif. Si la raison n'est pas première, c'est elle
qui canalise et oriente l'énergie. Quant à la satire, elle stimule la lucidité selon
Lichtenberg qui, comme Musil et Kraus, représente une valeur de référence pour l'A. Plutôt

que de rechercher obstinément un fondement philosophique, il faut tout faire pour
comprendre les jeux de langage : par eux on comprendra l'esprit et non l'inverse. Depuis
l'enfance, l'A. eut ce souci d'observation honnête, et il redit ici combien l'ont révolté
malhonnêteté et corruption des milieux intellectuel et journalistique. Nietzsche est cité
comme «ironiste impitoyable» contre «tous les faux-fuyants, les idéaux mensongers, les

mystifications moralisatrices», mais refusé comme défenseur des forts et ennemi de la
démocratie. L'A. combat l'idéalisme «qui nie la réalité concrète au profit de réalités

qui pourraient bien n'être que fictions et chimères», et croit à «la priorité de la nature
sur la culture». La connaissance objective n'annule pas le langage des sensations,

pratique voire poétique. Un beau chapitre retrace l'itinéraire menant l'A. des plateaux
du Jura à Paris : la famille paysanne de neuf enfants, le père «sage, dénué d'envie,
chantant du matin au soir en travaillant», la mère, certes nerveuse mais «d'une sainteté

laïque», tous deux donnant une éducation d'honnêteté foncière et de courage dans la

simplicité («le matin on se lavait à l'évier avant d'aller à l'école»). Après petit et grand
séminaire, Normale Sup, agrégation, licences et doctorats, l'A. est nommé professeur
à la Sorbonne, au Collège de France enfin. Roger Martin, Vuillemin, Granger l'aident
à découvrir Frege, Russell, Wittgenstein, Carnap ; il retient l'essentiel de Bachelard et

Canguilhem, voit l'importance de Bolzano, et fait son choix (tout en maintenant un front
largement ouvert, de Musil aux sciences dures) : il privilégie la philosophie du langage
comme pont entre la philosophie traditionnelle et la philosophie analytique. Premiers
écrits dans Critique en 1967 et série d'ouvrages à chaque fois marquants, de La parole
malheureuse (1971) à Dire et ne rien dire (1997). Faisant l'expérience des limites du

langage, l'A. souhaite «qu'on se guérisse du besoin de métaphysique» en l'éduquant :

reconnaître le besoin réel derrière le besoin imaginaire. Comprendre ce que font les

hommes avec les mots, «d'une certaine façon, le langage, c'est l'esprit lui-même». L'A.
soulève aussi la question du réalisme en mathématiques : ne pas penser que «le vrai



BIBLIOGRAPHIE 453

réel serait autre que celui dans lequel nous vivons et agissons» ; on peut être réaliste
pour les objets physiques et antiréaliste en mathématiques. En philosophie des sciences,
l'enjeu reste toujours la vérité à rapprocher de la réalité objective ; une conversion doit
permettre de regarder de près «l'usage que nous faisons de la notion de vérité». Quant
à l'histoire et la morale, l'A. pense que la compréhension la plus juste de la situation
de l'homme, on la trouve dans les Essais de Musil et dans L'homme sans qualités :

l'histoire a besoin d'une direction, non d'un but ; il faut un minimum d'énergie et de

sens de l'organisation pour les tâches du moment. Et celle de la philosophie est d'exercer
le métier «avec sobriété, rigueur, efficacité», en se méfiant des arguments purement
verbaux, attentif au «fonctionnement réel du langage dans des situations concrètes»,
souhaitant «une sagesse qui n'implique nullement l'approbation de la réalité telle qu'elle
est et tout ce qu'elle comporte de désordre, de violence, d'injustice et de misère» : il
faut un compromis entre le détachement et une naturelle révolte qui est un devoir.

Claude Droz

Vincent Descombes, Les institutions du sens, Paris, Minuit, 1996, 350 p.

Cet ouvrage est la suite d'un précédent travail, paru sous le titre La denrée mentale
(Paris, 1995). Mais il peut être lu de manière autonome grâce à un très long préambule.
D'où une composition singulière qui n'est pas une gêne, et la différence marquée entre
le premier tiers et les deux autres tiers de l'ouvrage : le préambule brosse une vaste
synthèse problématique autour de l'intentionnalité, comprise comme caractère des

phénomènes de l'esprit ; la suite, qui fait le corps de l'entreprise, traite du holisme
structural que requiert l'analyse de ces mêmes phénomènes. Le chapitre 13 (en fait, le

premier chapitre de ce second ouvrage) analyse les divers sens contemporains du
holisme et fixe le débat : contre le holisme collectiviste (qui considère le tout comme
un individu composé d'individus), il convient de défendre l'idée d'un holisme structural.
La discussion est d'abord développée d'une manière générale : le holisme collectiviste
est un pseudo-holisme qui, acceptant l'idée d'individus collectifs et l'atomisme sous-
jacent qui la supporte, est incapable de décrire les relations entre les individus au sein
du tout (chap. 14). L'on analyse ensuite la notion de structure, entendant par là une
complexité réelle où il y a une dépendance réelle entre des parties réelles ; en prenant
appui sur des distinctions élaborées par Pierre d'Espagne on établit que. lorsque le sujet
de la proposition est le tout donné comme tel, c'est en fonction d'un ordre du sens que
les parties (qu'on ne peut donc traiter comme des éléments) entrent en relation (chap.
15). Il faut alors lever l'objection russellienne que le seul moyen de sauver la relation
contre les entreprises monistes est de la traiter comme une relation externe entre des

éléments (le chap. 16 reprend la discussion Bradley/Leibniz/Russell). Le chapitre 17

peut alors développer la logique de la relation sur laquelle repose tout l'ouvrage : cette
logique est recherchée chez Peirce, dans la distinction entre les relations dyadiques et
les relations triadiques ; de quoi l'on retient deux choses : une relation plurielle ne peut
pas être reconstruite à partir de relations duelles ; et le domaine mental ou intentionnel
ne peut jamais être analyse dyadiquement. mais seulement polyadiquement. À partir de

là on comprend mieux la raison d'être du long préambule initial et le développement
des derniers chapitres. Le chapitre 18 étudie l'exemple par excellence de la relation

triadique : celle du don, celle de donateur à donataire, et cela par la médiation de la
chose donnée. L'étude de cette médiation montre que la relation triadique comporte et
des relations réelles (cette chose-ci est donnée à cette personne-là) et des relations
intentionnelles gouvernées par des règles. La faute de Lévi-Strauss dans sa critique de

Mauss est de vouloir rapporter l'intentionnel au naturel, les représentations collectives
à des structures psychiques inconscientes ; il faut en effet conserver aux représentations
collectives qui forment l'esprit objectif d'une société leur caractère intentionnel. On



454 BIBLIOGRAPHIE

reprend alors à nouveaux frais la question de l'intention et l'on établit que le sujet des

institutions de la vie sociale est le système formé par les parties d'une relation triadique
et leur objet commun (chap. 19). De là suit une nouvelle compréhension de l'intentionnalité

: une pensée dépend certes d'un sujet pensant ; mais comment comprendre une
pensée identique (la même chez plusieurs sujets)? À quoi l'on répond que les individus
sont certainement les auteurs des phrases qu'ils construisent, mais ils ne sont pas les

auteurs du sens de ces phrases, sens impersonnel et institué par l'esprit objectif, car
précisément dépendant des institutions du sens (on élimine donc la considération de

l'intersubjectivité). - Il est difficile de rendre la richesse de cet ouvrage. D'abord, à

chaque pas fait l'on est mené à de nouvelles considérations fondamentales, sans que
l'économie du tout soit affaiblie. Ensuite, Vincent Descombes est un homme de finesse
et de culture. Finesse : l'ouvrage abonde en analyses où le détail ne fait jamais perdre
de vue la fin poursuivie, et cela dans des registres extrêmement variés : ici une étude
des propositions où le sujet est un tout, là une reprise d'Aristote, là le détail des débats

sur le noème husserlien, là encore l'analyse structurale du don, etc. Culture : c'est un
réel plaisir de suivre l'A. sur tous ses chemins, ses raccourcis et ses longueurs, et de

comprendre peu à peu, au fil de ses déambulations philosophiques, comment il compose
son propos. Il n'y a pas d'anatheme sectaire : il s'agit bien ici de philosophie de l'esprit,
et pourtant il peut être bon de consulter la philosophie continentale et même à l'occasion
Hegel... - Vincent Descombes propose une philosophie réaliste : il combat tour à tour
le transcendentalisme husserlien (en posant que la relation intentionnelle est certes
irréductible à une relation réelle, mais qu'elle a besoin d'une relation réelle pour base),
le formalisme qui veut que la structure soit une forme gnoséologique, le nominalisme
inscrit dans le holisme collectiviste (lequel ne fait pas de la relation une dépendance
réelle des parties). Mais ce réalisme : dans le tout de la vie de l'esprit, les relations réelles
et les relations intentionnelles se conjuguent ; point n'est besoin de considérer de

manière distributive les intentions des sujets : les institutions et les règles reposent sur
des idées communes qui constituent l'esprit objectif ; le sujet des institutions est le tout,
le système lui-même liant ses parties sur un mode triadique - ce réalisme, dis-je, n'est-
il pas sans recul, n'ayant d'autre titre que d'être précisément réaliste? Husserl soumet
la description de la vie intentionnelle à la réduction transcendentale, la philosophie
analytique impose que les objets du discours soient saisis dans les formes du discours :

à chaque fois, une procédure critique (on peut évidemment discuter de sa validité) est
mise en œuvre. Le réalisme peut-il se contenter d'être positif? Ce n'est assurément pas
une infamie. Et Vincent Descombes l'enrichit de toute l'intelligence de sa culture
philosophique, des médiations critiques qu'il introduit, cle toute la force de la construction

qu'il propose. Mais ultimement, la preuve de cette philosophie de l'esprit n'est-
elle pas le simple «c'est ainsi» de la description? Est-on si loin du réalisme structural
de Lévi-Strauss? Et si l'on veut écarter le naturalisme de ce dernier, quel sens donner
à la réalisation des relations intentionnelles dans les structures impersonnelles de l'esprit
objectif? Il faut lire cet excellent ouvrage ; le bonheur de philosopher n'est pas si fréquent.

Michel Malherbe

Marc Neuberg (éd.), La responsabilité. Questions philosophiques (Philoso¬

phie morale), Paris, P.U.F., 1997, 286 p.

Cet ouvrage est un recueil d'articles, la plupart traduits en français pour la première
fois. Les deux parties, intitulées respectivement «La question des fondements» et «La

question des limites», présentent d'une part les conceptions de la responsabilité de

M. Schlick, R. M. Chisholm, H. Frankfurt, H. L. A. Hart, H. Bergson, J.-P. Sartre,
P. F. Strawson et P. Fauconnet, et d'autre part certaines questions connexes à celles de



BIBLIOGRAPHIE 455

la responsabilité, comme la distinction entre faire et laisser faire (P. Foot, J.J. Thomson,
J. Rachels. R. Spaemann), le lien entre progrès technique et responsabilité (H. Jonas,
W. Ch. Zimmerli) et la responsabilité collective (M. Neuberg). L'intention de M. Neuberg

étant de présenter des textes clairs, et qui prennent le problème à bras le corps,
cet objectif est atteint. Ce qui surprend le plus dans cet ouvrage, c'est l'extrême variété
des doctrines exposées. Les divergences entre les auteurs classiques présentés dans la
première partie sont déjà très conséquentes, et celles qui séparent les auteurs de la
seconde partie le sont également. Des questions comme la différence morale entre
l'action et l'omission, entre l'acte de charité et celui de justice, entre l'intention qui guide
une action et les conséquences «réelles» d'une action sont constamment agitées, et ce
de façon si pertinente que l'on voit mal comment une synthèse de tous les éléments
valables avancés pourrait être effectuée. L'article de M. Neuberg est le seul à traiter
d'un problème important, à savoir celui de la responsabilité collective. Il le fait de façon
très claire, en expliquant bien les deux «deux faits spécifiquement modernes» qui ont
provoqué l'attention des philosophes, à savoir la «constatation qu'une grande partie de
la vie acdve de l'homme moderne s'insère dans des structures collectives (entreprises,
administrations) dont le fonctionnement complexe emporte souvent les actes individuels
vers des conséquences difficiles à prévoir et à contrôler» et le fait qu'aujourd'hui
personne n'ignore que «dans son propre pays, et surtout dans les pays pauvres, des gens
vont mal et ont besoin d'aide. Par ailleurs, tout le monde connaît l'existence de moyens
d'assistance, mis en œuvre notamment par des organismes humanitaires.» (p. 254) Quel
genre de responsabilité avons-nous dans ces deux cas? Les réponses de M. Neuberg
sont très modérées, fl pense que l'on ne peut pas blâmer ou punir une collectivité en
tant que telle ; tout jugement moral concerne nécessairement des individus, et. à ce titre,
on ne peut ni exclure que le blâme ou la punition épargne le responsable, ni soustraire
les individus qui travaillent pour de telles structures collectives à une situation qui peut
induire une schizophrénie morale. Dans le cas de la «prise à témoin collective» de la
«souffrance à distance» (p. 254) nous n'avons, en tant qu'individu, aucune responsabilité
dans la mesure où nous n'avons pas la possibilité de contrôler si d'autres ont déjà agi.
ou agissent maintenant, pour faire diminuer cette souffrance. Agir dans ce genre de cas
relève pour M. Neuberg de la «beauté morale» (p. 273). Cette thèse n'est pas tout à

fait correcte. C'est sans doute vrai que nous ne devons pas tout faire, tout simplement
parce que nous ne le pouvons pas. Mais celui qui, systématiquement, ne fait jamais rien

pour autrui est à mon avis tout à fait en-dessous d'un acquittement moral. Dans notre
monde, ne rien donner aux pauvres, de chez nous ou d'ailleurs, que ce soit par des actes
de charité ou par un combat politique, même s'ils sont minimes, ponctuels, est
moralement condamnable parce qu'une telle attitude signifie une incapacité totale de
solidarité. Pour conclure : celui qui cherche de quoi nourrir sa réflexion trouvera de la

satisfaction à lire cet ouvrage. Celui qui cherche à stabiliser ou à renforcer ses convictions

en matière de responsabilité n'y trouvera aucune aide ni réconfort.

Catherine Loetscher

Giuseppe Scarpat (éd.), Libro della Sapienza, testo, traduzione, introduzione

e commento a cura di G. Scarpat, t. II (Biblica. Testi e studi - 3), Brescia,

Paideia 1996. 546 p.

Voici le deuxième volume consacré à la Sagesse par Giuseppe Scarpat, qui s'occupe
ici des chapitres 7 à 12 du livre deuterocanonique avec son habituelle maîtrise. La

méthodologie suivie et les hypothèses de fond sont évidemment les mêmes que celles

du premier volume, paru en 1989: il s'agit d'un texte critique (quoique fondé sur
l'édition de Ziegler) accompagné de sa traduction italienne et d'un commentaire

Histoire de

la théologie



456 BIBLIOGRAPHIE

philologique sans concurrents, chaque chapitre étant précédé d'importantes introductions,

claires et intéressantes, où la pensée de l'auteur de la Sagesse est discutée et

comparée à celle de son milieu culturel, le judaïsme alexandrin du milieu du premier
siècle de notre ère pour Scarpat. Suivent, en guise d'appendice, les mêmes chapitres
de la Vetus latina, présentés en texte critique (basé sur l'édition des bénédictins de

Rome) avec un commentaire philologique. Pour ce qui concerne le texte, présenté sans

apparat critique, ses variantes par rapport à l'édition de Ziegler sont 19 en tout et, si

en 6 cas Scarpat restaure la leçon de Rahlfs, dans les 13 restants il choisit son texte
contre l'accord de Rahlfs et Ziegler, en donnant toujours ses motivations dans le
commentaire (cf. p. 16). Au texte latin il apporte deux corrections (p. 492). Mais les

vrais résultats de ce commentaire philologique sont les explications des difficultés du
texte et du sens exact des termes grecs, que Scarpat peut proposer grâce à des fouilles
poussées dans le vocabulaire de la Septante, de Philon et de la littérature classique (dont
les exemples sont innombrables), pour aboutir souvent à une nouvelle explication ou
traduction. On peut croire que ce remarquable commentaire textuel fera foi pour bien
des années. Mais ce qui le rend encore plus irremplaçable sont les introductions aux
chapitres : on y trouvera, abordées par le biais des thèmes développés dans le texte grec,
une mine d'informations sur le milieu hellénistique d'Alexandrie, sur Philon et sur les

écoles philosophiques, sur les croyances religieuses, les théories scientifiques ainsi que
les doctrines juives de l'époque. Cet ensemble remarquable d'études nous fait comprendre
la pensée du texte grec (et l'hypothèse défendue par Scarpat en faveur d'une datation basse

se trouve ainsi renforcée), mais il se révèle en même temps profitable tant pour le chercheur
du Nouveau Testament que pour le patristicien, car il constitue une sorte d'introduction
à la pensée alexandrine juive et grecque du premier siècle de notre ère. Il ne nous reste

qu'à attendre le dernier volume de cette œuvre, avec ses index et sa bibliographie complète.

Claudio Zamagni

Eric Osborn, The Emergence of Christian Theology, Cambridge, Cambridge
University Press, 1993, xviii + 334 p.

L'ouvrage d'Eric Osborn s'interroge sur la genèse de la théologie chrétienne, et

l'analyse sur la base des écrits de cinq auteurs du IIe siècle (Justin, Athénagore, Irénée
de Lyon, Clément d'Alexandrie, Tertullien). Après avoir présenté les diverses forces
politiques, sociales et intellectuelles auxquelles les chrétiens étaient soumis en ce temps-
là, ainsi que les matériaux qu'ils pouvaient trouver chez les philosophes et dans la Bible
(p. 1-109), l'A. s'attache à reconstruire la pensée des écrivains qu'il a choisi d'étudier,
en s'appuyant sur les réponses qu'ils ont apportées à la question de l'unicité de Dieu :

«Dieu est cause première et consummator. Il est Fils dans le Père et Père dans le Fils.
Il est le premier principe de physique, d'éthique et de logique» (p. 36). - E. Osborn
prétend «analyser chaque écrivain dans les termes des problèmes qu'il affronte et des

réponses qu'il donne» (p. 291). On est d'autant plus surpris que la grille de lecture qu'il
impose aux Pères ne soit pas davantage justifiée : est-il si évident que les chrétiens du
IIe siècle, en bloc, ont voulu répondre à la question d'un unique Dieu qui soit premier
principe de la physique, de l'éthique et de la logique? Ne pas s'interroger davantage
sur la validité de la grille de lecture choisie, n'est-ce pas faire trop rapidement fi du

«lobby anti-philosophique» (sic) dont le lecteur n'apprend d'ailleurs que tardivement
l'existence (p. 68 n. 72)? Un tel manque révèle une tendance plus profonde de l'ensemble

de l'ouvrage : toute vision non philosophique de la foi chrétienne y est rejetée, la

préférence allant clairement à un message «rationnel, nomiste», qui se trouverait déjà
chez l'apôtre Jacques (p. 32). C'est ainsi, par exemple, que le gnosticisme serait
foncièrement illogique et déraisonnable, n'aurait rien à voir avec la genèse de la théologie



BIBLIOGRAPHIE 457

chrétienne, et que l'importance qui lui est donnée dans la recherche sur les origines du
christianisme s'expliquerait seulement par la voracité d'éditeurs en manque de
nourriture (p. 14-20). Ce portrait du gnosticisme est de nos jours scientifiquement indéfendable,

comme d'ailleurs celui de l'arianisme donné p. 289 (celui du judaïsme tardif,
p. 23-33, et du platonisme, p. 41 sq„ n'étant pas entièrement convainquants) : E. Osborn
doit en être conscient, qui s'explique sur ce point avec agressivité, sans éviter des

comparaisons douteuses (cf. surtout p. 18). L'accent que l'A. met sur la rationalité l'a
également conduit à ranger la mystique aux côtés de la gnose (p. 26). - Il semble que,
sous couvert d'un travail scientifique, l'A. se soit laissé aller à une discrète apologie
du christianisme comme philosophie, peut-être sous l'influence des écrivains antiques
dont il est le spécialiste. Cette dimension apologétique apparaît clairement dans la
conclusion, où E. Osborn évalue l'apport des Pères du IIe siècle par rapport à ceux du
IVe siècle : «l'importance du rationalisme est la surprise principale, et l'apport principal»
du IIe siècle «à l'histoire qui suit, et, en vérité, au XXe siècle, qui s'est laissé entraîné
si facilement loin de la raison» (p. 293). Une telle perspective nuit malheureusement
à la qualité scientifique de cet ouvrage, qui contient toutefois des panoramas de la
théologie du IIe siècle qui pourront être utiles (à condition de lire de bout en bout des

accumulations d'informations dont on ne comprend qu'in fine la raison d'être).

Rémi Gounelle

Grégoire de Nazianze, Les cinq discours sur Dieu, traduction et notes de

P. Gallay, introduction et guide thématique par A.-G. Hamman (Les Pères

dans la Foi - 61), Paris, Migne. 1995. 189 p.

Grégoire de Nazianze a prononcé les cinq discours dits «théologiques» (c'est-à-dire
les discours 27 à 31) en 380 à Constantinople, devant un auditoire composé d'admirateurs

aussi bien que de détracteurs (cf. 1.2). Il a par la suite retravaillé les propos qu'il
avait alors tenus pour former un tout cohérent (le deuxième discours, superbe, semblant
avoir été ajouté après coup). Pour le lecteur moderne, le résultat forme un fort intéressant

panorama des débats qui avaient cours dans les dernières décennies du IVe siècle sur
le Père, le Fils et l'Esprit. - Après une introduction qui aurait pu présenter de façon
plus neutre les hérétiques contre lesquels Grégoire se bat. figure une traduction de ces

cinq traités. Nous avouons ne pas comprendre pourquoi l'éditeur a choisi de reprendre,
sous une forme modifiée, la traduction que P. Gallay a publiée en 1942, et non celle

qu'il a donnée en 1978 dans la collection «Sources Chrétiennes». Quoi qu'il en soit,
cette traduction est globalement très claire, même si elle est malencontreusement
obscurcie par des sous-titres qui ne correspondent souvent pas aux textes auxquels ils se

rapportent (cf. p. ex. p. 47-49) ; le repérage des citations bibliques n'est, en outre, pas
exhaustif. - L'annotation facilite utilement la lecture d'un texte parfois ardu, mais aurait

pu être plus abondante dans la seconde partie du volume. Il n'est pas utile d'entrer dans

le détail de telle ou telle remarque (signalons seulement p. 32, n. 23 : «attacher les

mains» signifie-t-il vraiment soumettre nos actions à l'ascèse? Cf. I.l. où la même

expression est employée dans un sens sensiblement différent dans un contexte semblable).

Globalement, nous avons été supris de ce que P. Gallay semble oublier dans

plusieurs notes que l'évêque de Nazianze n'est pas un Père latin (cf. surtout p. 41. n. 5 :

Grégoire n'emploie pas des images pour plaire à son public oriental, comme le dit l'A. :

il est lui-même oriental et emploie des procédés rhétoriques de son milieu! ; cf. aussi

p. 147, n. 33, sur la question de la Vulgate) ; d'autre part, Grégoire ne se bat pas tant

contre Platon en personne, dont ii connaît les écrits, que contre ceux qui s'en réclament

encore de son temps ; il est dommage que l'annotation ne le fasse pas mieux ressortir

(cf. p. ex. p. 90, n. 17). - Les index sur lequels s'achèvent ce volume sont à manier avec



458 BIBLIOGRAPHIE

une extrême prudence. Les notes de bas de page n'ont en effet pas été indexées, à de rares
exceptions près ; cela est d'autant plus dommageable que les versets qui font l'objet des

développements de Grégoire sont ici ou là donnés dans les seules notes (cf. p. ex. p. 110,
n. 8). En outre, la collation du volume a été faite avec un manque de soin manifeste, comme
en témoigne le grand nombre d'erreurs et de lacunes. Ainsi, pour nous limiter à l'index
des références bibliques, nous avons repéré les problèmes suivants au hasard de notre
lecture : 11.21 ne cite pas 1 Rois 3,13, mais 3,12 ; IV.4 ne renvoie pas à Lc 1,33-35, mais
à 1,33 ; IV. 18 ne cite pas Pr 30,29-30, mais 30,29.31 ; aucune référence ne correspond
à Ac 16,20 ; Qo 7,23, cité en 11.21 n'est pas indexé, pas plus que Is 42,1, Jn 10,36 et Ph

2,8 (01.18), 2 Co 2,12 (11.20), Ga 3,28 (TV.6), He 10,38 (ULI) ; sous Jn 20,17, ajouter
III. 18. Du côté de l'index des noms propres, la situation n'est guère meilleure. Le manque
de soin apporté à la préparation de ce volume transparaît jusque dans la table des matières, qui
donne, pour les discours 2 et 5, des titres différents de ceux qui figurent dans le corps du volume.

Rémi Gounelle

Lucie Kaennel, Luther était-il antisémite? (Entrée libre - 38), Genève, Labor
et Fides, 1997, 110 p.

Les propos sur les Juifs tenus par le Réformateur sont relativement connus et la

question de son antisémitisme n'est donc pas dénuée de pertinence. L'A. s'attaque donc
à ce point épineux de la pensée luthérienne et de ses incidences plus larges, dont
l'histoire récente a laissé quelques traces, tout en reconnaissant que le terme d'antisémitisme,

apparu récemment, peut paraître anachronique, Luther se situant entre deux
époques, celle du Moyen-Age et celle des Temps modernes. De même vaut-il la peine,
préciseî'A. en introduction, de distinguer antisémitisme et antijudaïsme. Deux grandes
parties s'organisent d'une part autour des données historiques et d'autre part autour de
la réception des propos luthériens. Un premier volet donne quelques points de repère
sur la condition des Juifs à l'époque médiévale, montrant que c'est au XIe siècle que
se situe le début des persécutions et des accusations des autorités chrétiennes. Le XVIe
siècle semble cependant infléchir cet acharnement, reconnaissant notamment l'apport
intellectuel juif. Un second volet s'attache aux propos du Réformateur, analysés avec
rigueur et concision. On y découvre que c'est le centre de sa théologie, symbolisé par
la figure christique, qui provoque l'exaspération de Luther quant aux Juifs, accusés de

ne pas avoir reconnu Jésus comme le messie. Dans son interprétation de l'épître aux
Romains, il ressort que l'élection du peuple juif ne le dispense pas de la foi en Christ,
même si les chrétiens doivent être empreints de compassion envers d'éventuels futurs
convertis. En effet, une volonté certaine de conversion anime le Réformateur qui critique
par ailleurs l'influence de l'exégèse rabbinique ou la pratique de l'usure. Mais c'est sans
doute son livre Von den Juden und ihren Lügen qui s'avère le plus extrême, le plus
«odieux» aussi (cf. p. 54 sq.). La deuxième partie ouvre au monde juif du XVIe siècle,
à ses attentes messianiques et à l'intérêt certain du judaïsme pour le protestantisme par
le biais de nombreuses conversions. Avant une conclusion qui renvoie à la «reprise
reflexive» d'un héritage luthérien ambigu au moins sur ce point-là, l'A. examine
l'utilisation abusive des écrits du Réformateur, jusque dans les débordements du nazisme.
Au terme de ce parcours, alertement mené, les quelques interrogations des dernières

pages permettent de dépasser la question spécifique de l'antisémitisme luthérien pour
rebondir sur celle du regard porté sur autrui, surtout lorsque cet autrui fonctionne comme
bouc émissaire séculaire. Détail de présentation, on s'étonnera du mélange entre les

références bibliographiques citées dans le corps du texte et celles données en note. En tous
les cas cela ne gêne en aucune manière la lecture de cet ouvrage nécessaire et pertinent.

Isabelle Graesslé



BIBLIOGRAPHIE 459

Michel Deneken, La Foi pascale. Rendre compte de la Résurrection de Jésus Théologie
aujourd'hui, Paris, Cerf, 1997, 675 p. contemporaine

Après H. Kessler (catholique) et B. Klappert (protestant) voici l'étude monumentale
en français du maître de conférences à la faculté de théologie catholique de Strasbourg.
Prometteur, le dos de la couverture indique que «ce livre représente le meilleur état
actuel de ia recherche sur cette question centrale du christianisme». Son épaisseur, ses

vingt pages de bibliographie (qui oublient cependant l'importante étude de Dalferth),
l'apparat critique et l'index laissent penser que ce jugement se justifie. Le lecteur
trouvera en effet une discussion extensive de bien des options défendues sans que l'A.
n'abandonne jamais ce qui fait la trame de son ouvrage : que la résurrection de Jésus
est le fondement de la christologie autant que l'origine historique de la foi et de la
théologie, que le tombeau vide (interprété comme une conséquence de la foi pascale)
confirme en creux les apparitions du Ressuscité, que celles-ci désignent l'expérience
pascale à proprement parler. L'A. allie donc l'exégèse biblique avec la réflexion
dogmatique. Son projet entraîne une disposition du livre en trois parties : la résurrection
comme 1 problème théologique (la foi pascale chez des auteurs modernes : recherche
d'une herméneutique pascale : place de la résurrection dans la christologie), (2)
événement qui suscite des récits et des langages nouveaux (étude du kérygme ; des traditions
du tombeau vide et des apparitions ; sémantique pascale) : (3) transmission de l'expérience

des témoins qui est de l'ordre de la révélation (spécificité de l'expérience : nature
de la foi pascale ; la résurrection comme révélation eschatologique trinitaire). Le résultat
de cette démonstration conduit à une radicalisation de la foi au Dieu créateur et sauveur.
Certes, on ne minimisera pas la mise en valeur du lieu théologique de la résurrection.
Pour le lecteur protestant que je suis, le questionnement herméneutique pourrait cependant

s'étendre à une prise en compte plus approfondie du monde ambiant (judaïsme,
héllénisme) d'une part et des difficultés que la conscience moderne éprouve en se
débattant avec ce sujet d'autre part (les questions intéressantes des p. 94-96 sont-elles
véritablement abordées par la suite?). Mais surtout : la dialectique «croix-résurrection»
ne saurait être assumée en privilégiant trop unilatéralement le pôle de la résurrection
même si je suis d'accord avec Deneken que l'inverse ne vaut guère mieux (p. 206 sq.).
Le livre pourrait être plus alléchant si l'A. y avait mis un peu de sel protestant (pourquoi
Käsemann joue-t-il un rôle si mineur?) même si son choix de rester dans le cadre de

la doctrine catholique est parfaitement respectable. D'ailleurs, où ce caractère catholique
transparaît-il plus précisément? Dans la thèse exégétique selon laquelle la christologie
a son origine dans la résurrection plutôt qu'ailleurs? Cette thèse n'est pas si originale
puisque on n'a cessé d'affirmer que la christologie n'est pensable qu'après Pâques
même si l'on a souligné le lien avec Jésus le prédicateur. La thèse de Deneken me semble

tout au plus un peu unilatérale. J'admire néanmoins son ouvrage et son information mais

je n'y reconnais pas un guide infaillible pour une théologie de la résurrection.

Klauspeter Blaser

J. Wentzel van Huyssteen, Essays in Postfoundationalist Theology, Grund

Rapids, Michigan/Cambridge U.K., Eerdmans, 1997, 285 p.

Après la critique du fondationalisme et de l'expressivisme dans le post-libéralisme
(école de Yale, Lindbeck) voici la critique de ce non-fondationalismc y compris les

diverses formes de fondationalisme dans le «postfondationalisme». dernier courant
américain touchant au domaine de la théologie philosophique dont le souci principal
est le statut épistémologique des énoncés bibliques, théologiques et religieuses. Le

présent ouvrage de van Huyssteen (McCord Professor of Theology and Science à



460 BIBLIOGRAPHIE

Princeton Seminary, auteur de divers livres récents et importants) s'inscrit parfaitement
dans ce débat en y contribuant de façon significative. Voici trois brèves considérations

pour fonder cet avis. 1) Reprenant la discussion à propos du statut scientifique de la
théologie des années soixante-dix (voir les chapitres sur Pannenberg ou Sauter), l'A.
inscrit cependant ses réflexions dans la situation postmoderne créée par le pluralisme
et caractérisée à ses yeux par l'opposition entre les fondationalismes (absolutismes,
autoritarismes, fondamentalismes) philosophiques, scientifiques ou religieuses d'une
part et les relativismes (fidéismes, sectarismes, confessionalismes) narratifs d'autre part.
Si les premiers sont désormais intenables et naïfs, les deuxièmes le sont tout autant et
s'avèrent inadéquats aux exigences épistémologiques, en particulier celle de l'intelligibilité

du discours. La position de l'A. se situe d'emblée du côté de l'herméneutique
plutôt que du côté de la linguistique tout en saluant les efforts visant à sortir de l'impasse.
2) Estimant que de part et d'autre on ne répond pas adéquatement à cette exigence et
de plus on se référé à une situation philosophique désormais dépassée, l'A. qualifie sa

position propre en termes de post-fondationalisme, de réalisme critique, de narrativité
impure, et d'autres encore. C'est en cherchant à surmonter la dichotomie théologie-
science (cette dernière comprise au sens large) qu'il examine les discours respectifs des
deux tendances qui contiennent des «affirmations cognitives sur le même monde»
(cognitive daims about the same world). Puisque aucune expérience, fût-elle de l'ordre
de la cognition religieuse, ne nous est directement accessible en dehors de la médiation
interprétative et puisque toute observation empirique présuppose des théories préalables
ainsi qu'une participation relationnelle de la part du chercheur, il y a des «remarkable
epistemological overlaps because of the shared ressources of human rationality» (p. 18).
Il est curieux que le nom de Polany ne soit pas mentionné une seule fois pas plus que
celui d'Habermas d'ailleurs! 3) Dans cette perspective, van Huyssteen nous fournit des

chapitres contenant des thématiques fort originales, des mises au point extrêmement
éclairantes, des résumés de débats très pertinents ou simplement des formules heureuses.
Le non-spécialiste appréciera l'aspect anglo-saxon et américain du débat, vu les

références faites à des auteurs le plus souvent peu connus dans l'espace francophone, mais
il se demandera également pourquoi Foucault, Derrida, Lyotard, etc., n'y figurent point
(Ricœur constitue une référence importante dans l'un des chapitres). - Tout en admettant

que l'entreprise de l'A. soit effectivement nécessaire et bienvenue par rapport à la
situation intellectuelle actuelle, je me demande néanmoins à qui profite en définitive
cette apologétique philosophiquement épurée du discours théologique et biblique (qui
reste chez cet A. relativement classique). «Parler de Dieu d'une manière épistémo-
logiquement fiable» (to refer to God in an epistemologically reliable way, p. 133), est-

ce un programme qui enlève ou qui confirme la provocation que la théologie, même si

elle ne se situe qu'à un troisième niveau après l'expérience de la foi et le langage de la

foi, a mission de transmettre n'en déplaise à toutes les sciences y compris celle de l'A.?

Klauspeter Blaser

Pierre-Olivier Monteil, La Grâce et le Désordre. Entretiens sur la modernité

et le protestantisme (Autres Temps - 7), Genève, Labor et Fides, 1998, 231 p.

Partant de la crise qui plonge les sociétés modernes en plein désarroi, le maître
d'œuvre de cet ouvrage, responsable par ailleurs de la revue Autres Temps, souhaite

reprendre la question des mutations problématiques de l'histoire contemporaine. Sans

vouloir brouiller les pistes ou, à l'inverse, sans vraiment désirer mettre quelque ordre
dans une complexité évidente, Piene-Olivier Monteil prend le parti d'une lecture et

d'une interrogation protestantes. C'est à partir de ce point de vue qu'il interroge
quelques-unes des réflexions actuelles sur le monde contemporain, voulant par là même



BIBLIOGRAPHIE 461

«porter à l'explicite certains des soubassements religieux de la modernité» (p. 8). Ainsi
un lecteur protestant, plutôt optimiste par nature, dialogue successivement avec des
intellectuels, des philosophes et des théologiens, non dans une démarche de revendication

identitaire mais d'approfondissement et d'élargissement. En premier lieu, il
convenait de préciser les contours du protestantisme moderne. C'est l'objet du premier
entretien avec Jean-Paul Willaime, sociologue attentif aux paradoxes d'une tradition
protestante riche, éclatée et précaire. Jean Baubérot donne l'occasion de revenir ensuite
aux liens particuliers que le protestantisme entretient avec le pluralisme religieux et plus
particulièrement avec la laïcité française. Suivent alors quatre dialogues qui s'éloignent,
en apparence, de la sphère protestante pour s'attacher à la question de la modernité.
Marcel Gauchet nuance ici son processus de «désenchantement du monde», fortement
exploité depuis sa mise en place, et remet dynamiquement en question la contribution
de la Réforme à la modernité. Pierre Manent, issu du catholicisme français, revient sur
son ouvrage La cité de l'homme (Fayard, 1994) et met en avant les lenteurs du
protestantisme. Marc Auge applique une méthodologie comparatiste ; ainsi son point de
vue anthropologique permet une mise en situation efficace du protestantisme dans le
cadre de ce qu'il appelle la «surmodernité». Quant à Olivier Mongin, il propose quelques
pistes pour un christianisme placé au cœur des démocraties modernes. L'une de ces

trajectoires croise la question du corps, sans doute à réinvestir. Dans une dernière partie,
trois théologiens philosophes réagissent aux propos déjà explicités et proposent leurs

propres interprétations de la modernité. Olivier Abel bouscule certains principes
protestants au prix d'une incessante et salutaire interrogation et retourne à quelques questions

éthiques pour mieux les relativiser. Pierre Gisel marque les grandes tentations du
christianisme actuel et en appelle à un retour au lieu théologique de la création comme
à une constante recherche de spiritualité. À la question, sous-jacente à l'ensemble des

entretiens, de l'issue à la crise de la modernité, Pierre Bühler, déjouant les faux dilemmes,

répond par la démarche herméneutique, rendue ici par la thématique de l'épreuve
et le mode de l'humour. Au terme de cet ouvrage reste la nécessaire digestion de tant
d'énoncés divers, parfois contradictoires. La ligne directrice d'une interrogation
protestante, donnée savoureusement au fil de ces entretiens, permet ce passage vers sa

propre mise en route. Comme ultime viatique, Pierre-Olivier Monteil donne en fin de

parcours plus qu'un résumé et autre chose qu'une synthèse. En effet, les réflexions
originales qui concluent ce recueil, destinées essentiellement à «habiter» la situation
contemporaine, ouvrent sur l'enfance retrouvée, l'individualisme surmonté, le soupçon
rythmé par la promesse. De quoi continuer à penser une modernité à laquelle le
protestantisme a sans doute encore quelque chose à offrir.

Isabelle Graesslé

Jean Comby, Alice Gombault, Donna Singles (éds), Au tournant de l'histoire
chrétiennes et chrétiens vivent de nouvelles alliances. Actes du Colloque,
Université catholique de Lyon (1997), Lyon, Profac, 1998, 239 p.

Pour fêter les dix ans du Centre Femmes et Christianisme de Lyon, ce dernier,
associé à la Faculté de théologie et au mouvement Femmes et Hommes dans l'Église,
organisait en mars 1997 un colloque pluridisciplinaire autour des nouvelles alliances

entre masculin et féminin. Le présent ouvrage, divisé en textes d'ouverture, dialogues
et ateliers, se veut résolument optimiste quant à l'émergence de ces nouvelles
configurations génériques. Pourtant, lucidement, la plupart des auteurs montrent bien les

points d'achoppement pour aboutir à une égalité paritaire, en Église et en théologie, des

hommes et des femmes. D'un côté, «il se passe quelque chose», même en terrain
ecclésial apparemment fermé clans le catholicisme romain, et d'un autre côté, il semble

qu'il y ait encore beaucoup à faire. Naviguant entre ces deux bornes, l'ouvrage donne un



462 BIBLIOGRAPHIE

aperçu global et propose quelques pistes pour un horizon dégagé. On s'étonnera simplement
de l'engouement français pour la thématique du partenariat, véritable panacée ici. alors qu'il
semble de plus en plus remis en question ailleurs. D'autres voix d'accès à l'égalité et à la
reconnaissance mutuelle s'avèrent sans doute possibles, encore faudrait-il les travailler.

Isabelle Graesslé

Christianne Méroz, Trois femmes d'espérance. Miryam, Anne, Houlda,
Poliez-le-Grand, Moulin, 1998, 80 p.

Après avoir montré la richesse et l'apport de quelques «femmes libre» (cf. Desfemmes
libres. Sarah, Agar, Rebecca. Rachel et Léa. chez le même éditeur. 1988), l'A., sœur de
la communauté de Grandchamp, s'attache avec ce nouvel ouvrage bref mais dense à des

figures de prophetesses, peu nombreuses au regard des grands noms masculins qui jalonnent

la Bible hébraïque. Au-delà des caractéristiques spécifiques à chacune de ces trois
femmes d'exception, l'A. met en valeur quelques thématiques dans lesquelles nombre de

lectrices se retrouveront : la place à conquérir, souvent avec difficulté, la révolte contre
la fatalité, un itinéraire spirituel à inventer, une parole différente à articuler. A l'image
de ces ancêtres prophetesses. l'A. prépare, elle aussi, l'avenir, formant à une attention
renouvelée aux actuelles voix prophétiques, collectives autant qu'individuelles.

Isabelle Graesslé

Françoise Lautman (éd.), Ni Ève ni Marie. Luttes et incertitudes des héritières
de la Bible (Histoire et société - 36), Genève, Labor et Fides, 1997, 352 p.

Depuis quelques années déjà, celles et ceux qui ancrent leur recherche dans le champ
pluridisciplinaire des «Études Femmes-Études Genre» (sur le modèle anglo-saxon des

Women Studies Gender Studies) trouvent à leur disposition des ouvrages collectifs à

la fois complets et fragmentés. Ce récent essai n'échappe pas à la règle, regroupant divers
articles à la fois historiques, théologiques et plus particulièrement ecclésiologiques,
sociologiques et comparatistes de diverses traditions religieuses. Malgré l'inévitable
éclatement des thèmes. l'ensemble apparaît d'excellente facture, associant des grands
noms et des études sérieuses. Devant l'impossibilité de citer toutes les recherches, il
suffira de dire que la première partie aborde les enjeux de la construction et de la maîtrise
des représentations féminines, que la deuxième traite de la marche, difficile, vers les

ministères au féminin, que la troisième se centre sur la question particulière des

religieuses et que la dernière élargit au judaïsme et à l'islam, avant de conclure par la

question globale de l'identité religieuse du point de vue du genre : est-elle innée ou

acquise? Les sociologues répondent et ouvrent, à partir de leurs réponses, de nouveaux
champs de recherches pour les théologiennes de demain.

Isabelle Graesslé

Pierre-Olivier Bressoud, Eglise et couple à petits pas. Vers une réévaluation

théologique desformes de cohabitation contemporaines, Fribourg, Éditions

Universitaires, 1998, 199 p.

Traitant du sujet de la cohabitation, l'A. entreprend de dresser un vaste panorama
tant de l'évolution socio-historique (première partie) que de l'approche théologique



BIBLIOGRAPHIE 463

modulée selon les documents et les options (deuxième partie). La mutation sociologique
a provoqué une véritable révolution anthropologique, entraînant notamment un
changement de perspective concernant la sexualité. Ce sont alors de nouvelles formes de

conjugalité qui apparaissent, dont la cohabitation. La deuxième partie présente clairement

les vues du magistère catholique, avec ses aspects positifs - dont la mise en annexe
de valeurs autrefois primordiales comme la fécondité, au profit du seul amour humain -
et son impossibilité actuelle à avancer sa réflexion sur le mariage, et son sacrement.
L'A. propose alors quelques pistes d'avenir, montrant que la théologie contemporaine
est capable de mieux, autrement dit d'un discours plus en phase avec les mouvements
sociologiques actuels. Bien documentée, bien écrite, cette étude tout en finesse fait
preuve d'une grande ouverture. Espérons qu'elle sera lue et entendue par ceux qui sont
à même de provoquer l'évolution souhaitée par l'A.

Isabelle Graesslé

Marcello Azevedo, The Consecrated Life. Crossroads and Directions,
Maryknoll, N.Y., Orbis Books, 1995, 141 p. [Original portugais : Vidas

Consagradas, Rumos e Encruzilhadas, Sào Paulo, Ediçôes Loyola, 1993)

«La vraie source [de la vie religieuse] est une réinterprétation évangélique et

charismatique de la réalité complexe de ce monde, des sociétés et cultures dans lesquels
nous sommes appelé à exprimer notre consécration et notre mission», constate l'A. qui
fut missiologue à la Grégorienne (p. 135). Du début de l'ouvrage jusqu'à la dernière

ligne, le terme «consécration» semble être identique à «vocation» à travers l'appel de

Dieu. Etant donné que M. Azevedo lui-même vient d'arriver à sa cinquantième année

de vie consacrée, son analyse, partant de l'intérieur de la vie religieuse, semble être

une sorte de bilan personnel (p. 136). L'objectif principal de l'ouvrage, la mission
renouvelée, apparaît déjà dans la table des matières, clairement définie en trois grandes
parties : «Vocation et consécration pour la mission», «Consécration et mission», «Mission

et consécration». Il n'est guère étonnant que la vie religieuse trouve son sens le

plus profond dans la mission. «Il est crucial que la force créatrice du mystère pascal
devient active dans l'évangélisation à travers le Saint-Esprit. Celle-ci nous donne l'énergie

pour aller en mission jusqu'aux extrémités de la terre pour témoigner et servir, pour
communiquer et partager, pour prêcher, pour revendiquer et transformer. Ceci est notre

mission chrétienne» (p. 23). M. Azevedo ne se lasse pas de souligner qu'une telle
vocation à la mission n'est pas réservée aux religieux, mais s'adresse à chaque chrétien
et que la vie consacrée n'est qu'une façon parmi d'autres d'y répondre (p. 3 ; p. 12 ;

p. 24). Le défi de l'ère postconciliaire par rapport à la mission consiste en effet en «un
devoir de construire une nouvelle communauté humaine dans ce monde», car l'incarnation

de la Rédemption amène à la conviction que «la foi chrétienne ne peut agir sans

cette perspective éthique», qui est avant tout «l'option pour le pauvre» (p. 53). Ayant
une partie de ces racines au Brésil, l'A. se réfère ici aux pauvres de l'Amérique latine,

opprimés et défavorisés du système politico-social du «Tiers-Monde», qui devraient

eux-mêmes pouvoir devenir les auteurs de leur propre evangelisation, les «sujets de leur

propre libération et de la transformation du monde» (p. 58). Malgré son regard critique
sur la mission et sur la vie consacrée, l'A. s'abstient d'accuser les crimes de la conquista
commis au nom de la mission chrétienne. Son regard est dirigé en avant :1a«... mission

aujourd'hui est seulement viable et effective si elle est éclairée par une sensibilité pour
les facteurs sociaux et anthropologiques» (p. 91). Aujourd'hui, c'est le pauvre lui-même

qui peut apprendre quelque chose aux chrétiens du premier monde, lesquels devraient

s'ouvrir afin d'être enrichis par ceux qui sont apparemment inférieurs et pauvres. «Ils

[les pauvres! peuvent devenir la semence de la nouvelle sagesse et de la nouvelle



464 BIBLIOGRAPHIE

humanité, d'un désir de transcendance et d'une vie pleine et renouvelée» (p. 105). Dans
cette ouverture du Nord pour le Sud, Marcello Azevedo voit à la fois un défi et une
chance de réaliser ce qui semble être sa grande vision de l'espoir : la transformation
du monde actuel en un seul monde juste et solidaire. - Nous ne trouvons probablement
pas ici un ouvrage qui peut répondre aux exigences académiques (pas de bibliographie
ni de notes de bas de page). Toutefois, il a sa valeur propre, vu que chaque page est
un témoignage de la conviction croyante de l'A.

Martina Schmidt

Guido Vergauwen (éd.), Le christianisme: nuée de témoins - beauté du témoi¬

gnage (Cahiers Œcuméniques - 33), Fribourg, Éditions Universitaires,
1998, 147 p.

Cet ouvrage réunit un cycle de conférences sur le thème du témoignage en
œcuménisme. L'accent porte donc sur des expériences concrètes et sur des expressions
religieuses artistiques plutôt que sur des questions doctrinales. L'ouvrage se construit
atour de deux axes pour chacune des trois confessions représentées (catholique-romaine,
protestante, orthodoxe) : premièrement la présentation d'un personnage marquant à la
fois pour sa confession et pour l'œcuménisme ; deuxièmement une réflexion artistique.
La conclusion de l'ouvrage est plus délibérément systématique. Du côté catholique-
romain, J. Famérée présente le théologien Yves Congar, à la fois de manière biographique

et dans sa contribution au débat œcuménique (en particulier avant Vatican II).
Congar montre très tôt des intérêts évidents pour la question de l'unité de l'Église. Son

ecclésiologie est marquée par un souci d'incarnation cjui se traduit dans une ouverture
à l'égard du monde et de ses interrogations, et par une réflexion sur la catholicité (une
«Église aux dimensions mêmes de l'univers», p. 23). D'autre part, il insiste - peut-être
sans suffisamment problématiser la question - sur un retour aux sources historiques
communes, aux origines du christianisme, même si la réalité de l'Église dépasse la
conscience que l'on en a (p. 24). On peut s'interroger sur le fait que F. ne mentionne

pas les difficultés rencontrées par Congar au sein de sa propre Église durant cette

période. L'article suivant, de J.-D. Balet, présente le chant grégorien sous un angle
historique - permettant ainsi de se débarrasser de l'illusion d'une tradition grégorienne
unique et unifiée - et fondamental. Ce second aspect est malheureusement trop court
et peu développé du point de vue œcuménique, peut-être à cause de l'angle abordé

(pourquoi l'abandon du chant grégorien après Vatican II?, p. 44), plus spécifiquement
catholique. Le protestantisme est évoqué dans la présentation que fait B. Bürki de Sœur

Geneviève, mère de la communauté de Grandchamp (Suisse) de 1952 à 1961. La
perspective est essentiellement biographique et, par là même, peu doctrinale. L'engagement

œcuménique de Sœur Geneviève paraît s'être manifesté avant tout sur le plan
pratique et non théorique. Est-ce à dire - comme semble le faire B. (p. 59) - que ce

type d'engagement répond mieux à la volonté de Dieu en vue du Royaume qu'une
réflexion de type fondamental? L'article de B. Reymond sur l'architecture de l'Église
réformée reprend la question classique et polémique de la visibilité protestante. Il montre

que l'iconoclasme protestant n'a pas été total mais sélectif (p. 67), et qu'il est lié au

refus de l'idolâtrie. R. explore le fait que la théologie se donne à dire dans l'architecture

religieuse et termine sur l'évocation d'un centre paroissial œcuménique.
B. Hallensleben évoque Serge Boulgakov (1871-1944), théologien orthodoxe russe.

Boulgakov est un homme à la croisée des cultures occidentale et orientale, et fort proche,
dans son expérience, de l'anglicanisme. Sa perspective œcuménique est marquée par
un discernement de ce qui est déjà commun aux Églises et une invitation lucide à un
certain sacrifice obligatoire sur la route de l'unité (perspective prophétique). I. Baumer,



BIBLIOGRAPHIE 465

quant à lui, présente brillamment et de façon détaillée les icônes et leur théologie, à
la fois à un niveau réflexif et à l'aide d'exemples. L'art iconographique de chaque
tradition reflète bien l'effort, exprimé à chaque fois différemment, de dire l'indicible.
G. Vergauwen conclut quant à lui cette série de conférences par une réflexion sur l'état
actuel et les tâches de l'œcuménisme, réflexion largement inspirée de l'encyclique Ut
unum sint (1995) et des différents rapports du COE. L'ensemble de cet ouvrage pèche
peut-être par sa démarche de départ : au-delà d'une présentation particulière de chaque
tradition, les conséquences ou ouvertures œcuméniques ne sont que trop rarement
évoquées. Une plus grande prise de risque sur le plan théologique aurait pu être
intéressante.

Nicolas Charrière

Antoine Vergüte, «7m aimeras le Seigneur ton Dieu...». L'identité chrétienne.
Paris/Montréal, Cerf/Médiaspaul, 1997, 254 p.

—, La psychanalyse à l'épreuve de la sublimation, Paris, Cerf, 1997, 278 p.

Antoine Vergote est psychanalyste et théologien. Les deux ouvrages qu'il a publiés
récemment illustrent ces deux versants. «Tu aimeras le Seigneur ton Dieu...» se présente
avant tout comme une réflexion théologique. L'A. veut y préciser la spécificité de la

religion chrétienne. Elle se situe, à son avis, dans l'amour que Dieu requiert de l'être
humain dès la création. Mais, du fait que l'être humain ne peut apprendre à connaître
et à aimer que progressivement, le chap. 2 invite à comprendre la révélation en Jésus-
Christ comme résultant d'une succession d'étapes dont la première serait l'expérience
de Moïse au désert, celle de l'autorévélation de Dieu (Ex 3,1-15). Les étapes suivantes
sont ponctuées par les notions de sainteté, d'alliance, de création, et par la figure de

Job, qui préparent la venue de Jésus abordée au travers de deux textes principaux, Jn 1

et Ph 2 (chap. 3). Le chap. 4 expose ensuite ce qui caractérise l'amour entre Dieu et

l'humain, puis les chap. 5 et 6 en montrent le déploiement selon trois axes : l'amour
pour le monde perçu comme création divine, l'amour orienté par la personne de Jésus

Christ (aimer en lui, comme lui, par lui), et l'amour orienté vers les autres humains,

y compris ses conséquences éthiques. L'ensemble de la réflexion est placé dans le

contexte de ce que l'A. appelle le malaise chrétien, malaise qui proviendrait de la

difficulté des chrétiens à oser se démarquer par rapport à d'autres religions ou courants
religieux. En cherchant à redire pour l'être humain moderne la spécificité de l'identité
chrétienne, l'A. revendique un exclusivisme de la foi au Dieu de la Bible, exclusivisme
qui se conjugue avec conviction et pas nécessairement avec intolérance. Le principal
reproche que l'on peut adresser à l'ouvrage est de passer sans précaution de «la religion
biblique» à l'«identité chrétienne». Car si l'A. relève avec raison que l'amour de Dieu
est désigné par Jésus lui-même comme premier commandement (Me 12,29), il ne peut
faire autrement que remonter à l'origine vétérotestamentaire du commandement

(Dt 6,4). Cependant, lorsqu'il en fait non seulement unproprium de la religion chrétienne

mais la caractéristique principale de son identité, il néglige complètement le fait que le

judaïsme a tous les droits de développer la même revendication. Comment dès lors ne

pas ressentir un certain «malaise chrétien» face à un discours qui s'approprie de manière

si exclusive un bien qu'il possède en partage avec une autre tradition religieuse?

Dans La psychanalyse à l'épreuve de la sublimation, c'est la voix du psychanalyste

qui domine. Freud avait besoin du concept de sublimation pour montrer comment les

productions culturelles que sont l'art, la science, la religion, l'éthique, se rattachent au

monde pulsionnel. Ainsi, la sublimation se présente selon lui comme l'un des quatre
destins de la pulsion, à côté du refoulement, du renversement dans le contraire et du



466 BIBLIOGRAPHIE

retournement contre la personne propre. Mais l'optique qui est la sienne étant
principalement l'étude des pathologies, les démarches créatrices ne trouvent pas une place
effective dans sa théorie. Vergote démontre avec beaucoup de clarté comment le
déterminisme causal qui marque les différentes étapes de la théorie freudienne exclut par
principe tout espace pour l'imprévisible, ce qui conduit à ne voir dans les faits de
civilisation que l'expression de névroses cachées : la sublimation échange un but sexuel
contre un but plus élevé qui est en général un travail culturel. Jung, qui a bien vu le

problème, ne le résout cependant pas de manière plus convaincante, puisqu'il ne fait
que remplacer le déterminisme réducteur de Freud par un déterminisme plus englobant
où les productions culturelles sont commandées par une teleologie inscrite dans la nature
du psychisme. Cette critique effectuée. l'A. présente en conclusion de son ouvrage sa

propre articulation du concept de sublimation avec les autres concepts de la théorie
analytique, autrement dit «une métapsychologie de la sublimation à l'aide des concepts
freudiens repensés» (p. 239). Il s'agit de préserver la possibilité de la «rupture créatrice»,
c'est-à-dire d'une expression humaine qui ne réponde pas au principe de nécessité. Cela
l'amène à opérer une distinction nette entre libido et pulsion sexuelle : «la libido n'est
pas encore à l'origine la pulsion sexuelle [...] celle-ci ne se formera que progressivement»

(p. 257). La libido désigne uniquement le dynamisme psychologique fondamental
régi par le principe de plaisir ; elle ne doit pas être confondue avec la sexualité. C'est
le narcissisme qui «transforme la libido pour une part en pulsion sexuelle, pour une part
en dynamisme qui se déploie en d'autres activités» (p. 262). Et c'est à ce niveau que
s'observe la sublimation, dans le dépassement de la sensualité. - La grande qualité de

cet ouvrage est d'aborder de front un problème laissé ouvert par Freud, non seulement
en éclairant les a priori qui empêchaient Freud de le résoudre, mais en offrant une
solution interne au système freudien. Quant à la solution indiquée, sa force est de ne

pas se limiter à un aménagement local des concepts, mais d'oser réorganiser l'ensemble
du système en modifiant la théorie des pulsions pour la rendre compatible avec un
concept de sublimation qui donne enfin toute sa mesure.

Pierre-Yves Brandt

Jean-Michel Hirt, Vestiges du dieu. Athéisme et religiosité, Paris, Grasset,

1998, 248 p.

L'A. part du constat quasi clinique selon lequel l'homme serait aujourd'hui «malade
de dieu», d'un dieu sur lequel la progression de l'athéisme n'aurait eu qu'une prise
superficielle. Comme psychanalyste, il se propose de prolonger le questionnement légué
par Freud, pour mieux comprendre pourquoi l'attrait pour le religieux s'enracine si

profondément dans le psychisme humain. Dans une première partie, il met en évidence,
au travers d'exemples littéraires et de quelques (trop) courtes vignettes cliniques,
l'impatience exaspérée, l'espérance quasi messianique inscrite au cœur du psychisme. Une
belle méditation sur la temporalité le conduit à montrer comment la mise en acte d'une
telle attente dans la relation thérapeutique en appelle à la découverte de la «consistance
psychique du présent» : l'immortalité fétichique à laquelle aspire l'inconscient peut se

voir selon lui ébranlée par l'irruption éphémère d'un «présent intemporel» (p. 72). L'A.
reprend ensuite d'une manière assez originale le dossier bien connu de l'interprétation
freudienne de la religion. Il propose une lecture qui inscrit l'athéisme de Freud dans
la filiation du siècle des Lumières. Il souligne par ailleurs la manière dont Freud prend
très au sérieux la fonction de la religion, tant d'un point de vue psychologique (rendre
la détresse supportable), que culturel (réguler les exigences pulsionnelles rivales). La
déconstruction rationnelle de la religion ne passerait donc pas chez Freud par une
banalisation, mais se jouerait au contraire dans la confrontation à la terreur sacrée contre



BIBLIOGRAPHIE 467

laquelle la passion religieuse se construit : il s'agirait pour lui de lutter contre l'interdit
de penser qui fait «du corps de la mère et des volontés du père des matières intouchables»
(p. 164). Dans une dernière partie. l'A. montre la nécessité d'analyser non seulement
la religiosité superficielle, mais également la foi comme «événement intérieur». Alors
que Freud estime que cette analyse n'est pas nécessaire. l'A. considère que «quand
l'événement intérieur concerne des personnages aussi considérables que Paul de Tarse
ou Moïse, il n'est plus possible de s'en débarrasser à si bon compte» (p. 177). À partir
d'une lecture de S. Weil, l'A. dégage la manière dont un tel événement intérieur
«instaure une rupture avec la réalité objectale du monde, et (permet) le passage d'un
moi défini par ses objets à un moi voué au désir» (p. 200). Cela le conduit ensuite à

développer une lecture originale de la parabole du bon samaritain. U met en évidence
le désir, voire la tentation éveillés à la vue de l'autre, dont il est possible de s'emparer.
C'est en soutenant l'excès contenu dans une telle relation qu'il deviendrait possible
d'accéder à la jouissance, non pas de consommer l'objet, mais de devenir sujet de son

propre désir. L'A. montre pour terminer comment l'athéisme mystique prolonge la

conquête rationnelle de Freud : «devenir le compagnon d'incroyance de Freud ne
conduit qu'à un seuil, soit renoncer au désir de croire pour se libérer de l'objet de la

croyance, soit soutenir ce désir, mais renoncer à son objet. Chacun y répondant en sa

chair et en son nom est renvoyé à l'économie de l'invisible qui lui est destinée» (p. 227).
Du point de vue psychanalytique, on peut peut-être regretter que les réflexions cliniques
de la première partie (s'inspirant en particulier de D. W. Winnicott et de N. Abraham)
ne soient que peu exploitées dans la suite de l'ouvrage, plutôt marqué par une pensée
lacanienne. Ce travail se présente d'ailleurs moins comme une exposé théorique
systématique, que comme une méditation fécondée par la clinique et la littérature :

A. Artaud. C. Baudelaire. D. Sade (parmi d'autres) sont en effet tour à tour convoqués

pour donner à penser, et à... panser le désir et ses avatars religieux.

Emmanuel. Schwab

Giovanni Deiana, // giorno dell 'espiazione. Il kippur nella tradizione biblica

(Supplementi alla Rivista Biblica - 30). Bologna. Dehoniane, 1995. 218 p.

Cet ouvrage propose une nouvelle enquête sur le sens du rituel vétérotestamentaire
du Kippour, c'est-à-dire de l'expiation. Le texte-clé de ce rituel se trouve dans le texte
de Lv 16 qui décrit le jour du Grand Pardon. L'A. consacre une exégèse exhaustive
d'une soixantaine de pages à ce chapitre, commentant verset après verset. Cette exégèse

est suivie de l'analyse de textes parallèles, à savoir Lv 23,26-32; 25,9; Nb 29.7-11 ; Es

30.10. Lv 16 fait apparaître un style archaïque, ce qui peut indiquer la reprise d'un rituel
ancien. Selon l'A., le noyau de ce chapitre se trouve dans les versets 3, 5-10. Il s'agit
à l'origine d'un rituel de pénitence. Le premier ajout au texte consiste en par un rituel

pour la purification du sanctuaire (v. 14-19). L'insertion des v. 20-22 transforme le bouc
de l'ancien rituel en un bouc émissaire. D'autres interventions rédactionnelles sont

décelables, les v. 29-34 constituent le dernier ajout. Dans sa forme actuelle, Lv 16 est

un texte tardif, datant sans doute de l'époque hellénistique. Le terminus ad quem de

sa formation est fourni par le rouleau du Temple de Qumran (IIe siècle avant J.-C),
qui semble connaître Lv 16 dans sa forme actuelle. En annexe, le lecteur trouve trois

excursus substantiels. Le premier retrace la transformation du bouc d'expiation en bouc

émissaire. Selon l'A., cette transformation s'explique par l'influence de l'Hellénisme.
Dans les cultes dionysiaques, le bouc apparaît comme victime et symbole du dieu. L'A.
imagine en effet que durant l'époque hellénistique, Yhwh aurait été itientifié à Dyonisos.
Le deuxième excursus traite de l'identité d'«Azazel», vers lequel le bouc est envoyé.

Selon l'A., ce mot (dont l'orthographe hébraïque doit être corrigée selon les attestations

de Qumran) est à rapprocher du nom d'une divinité appelé Azizo. dont le culte était

Sciences

bibliques



468 BIBLIOGRAPHIE

populaire à Palmyre et parmi les Nabatéens. Au IIIe siècle, des scribes juifs hostiles
à l'hellénisme auraient transformé cette divinité pour en faire un être démoniaque. Le
dernier excursus est consacré à la théologie du kippur qui, selon l'A., a connu une
évolution. La catastrophe de l'exil étant considérée comme conséquence du péché du
peuple, il fallait d'abord un rite d'expiation pour se libérer de ce péché (c'est la fonction
originelle de Lv 16). L'introduction du bouc émissaire s'inspire de la tradition grecque
des pharmakoi. L'ouvrage se termine par la bibliographie et deux index (textes bibliques,

auteurs). Il s'agit d'un livre très stimulant, puisque l'A. s'efforce de lire Lv 16
dans le contexte de la culture hellénistique, ce qui, à ma connaissance, est une
nouveauté. Il reste bien sûr à vérifier si tous les parallèles proposés sont pertinents et
certaines hypothèses ont peu d'appui dans nos sources. Malgré ces remarques, on ne
peut que recommander la lecture de cet ouvrage. Espérons que la langue dans laquelle
il est écrit n'empêchera pas le débat que l'A. veut inaugurer.

Thomas Römer

Olivier Bauer, Le jeu de Dieu et de Jonas. Grille de lecture pour un livre
déroutant, Poliez-le-Grand (CH), Moulin, 1996, 84 p.

Ce bref ouvrage propose une lecture originale et stimulante du livre de Jonas. Bauer

y applique la théorie des jeux aux péripéties du prophète. Les joueurs principaux sont
Jonas et Dieu, à côté desquels interviennent d'autres protagonistes, les bateliers et les
habitants de Ninive. La théorie des jeux analyse les choix et les stratégies que les joueurs
mettent en place afin d'optimiser leurs résultats en fonction de leurs objectifs et des

choix de leurs partenaires ou adversaires. Ainsi face à la décision de Jonas de fuir l'ordre
initial donné par Dieu (Jon 1,1-3), ce dernier est contraint de modifier sa stratégie par
rapport à la situation qu'il aurait préférée (que Jonas aille directement à Ninive). Dieu
est en outre obligé de choisir entre punir on ne pas punir Jonas, entre continuer avec
ce prophète ou en choisir un autre. Bauer montre qu'au cours de toute l'histoire, Dieu
optimise ses choix afin de réaliser le meilleur résultat possible pour les hommes et pour
lui-même, qui est bienveillant par nature. Ce livre défend - à partir du texte de Jonas -
une théologie qui affirme que l'homme n'est pas une marionnette dans les mains d'un
Dieu tout-puissant mais qu'il est véritablement libre de ses choix dans le vaste jeu de

la vie. En dépit du caractère extrêmement intéressant de cet essai, le recenseur n'a pas
été convaincu par l'interprétation proposée du mécontentement de Jonas face à la levée
de la sanction divine qu'il avait annoncée aux habitants de Ninive. Bauer estime que
Jonas ne «regrette pas que Dieu ait épargné Ninive» par jalousie ou par égoïsme. Mais

que le prophète déplore «que le Seigneur se soit moqué de lui. Qu'avait-il donc besoin
de l'envoyer à Ninive pour la menacer d'un châtiment qu'il n'aurait exécuté en aucun
cas?» (cf. p. 64-65). Or, sur ce point, Bauer semble négliger deux autres «joueurs» :

l'auteur et le destinataire du texte. Ces derniers savent l'un et l'autre que Dieu peut punir
Ninive. En effet, comme Bauer le fait remarquer avec raison, ils vivent après la
destruction de Ninive en 612 (cf. p. 22). Si Dieu peut punir Ninive et que l'épisode de

Jonas n'aboutit pas à la destruction de la cité, c'est à cause du choix libre des Ninivites
de se repentir. Dans la logique de l'auteur du texte, Jonas ne peut donc pas considérer
sa mission comme une mascarade divine. Dès lors, l'interprétation du livre de Jonas

comme une critique ironique de l'attitude d'un prophète préférant assister aux massacres
des pécheurs plutôt qu'à leur repentir paraît donc devoir être maintenue. On pourrait
d'ailleurs montrer, toujours grâce à la théorie des jeux, qu'à la fin du livre de Jonas,

l'attitude du prophète témoigne d'un refus de jouer avec un partenaire divin jugé trop
bon vis-à-vis des autres joueurs (Jon 4,2-3). En dépit de ces quelques remarques, on
appréciera le caractère très prometteur de la méthode de lecture proposée par Bauer.



BIBLIOGRAPHIE 469

Elle mériterait sans nul doute d'être appliquée à nombre d'autres textes bibliques. Une
telle approche ouvrirait, par exemple, des perspectives particulièrement intéressantes
pour comprendre un texte comme Genèse 22.

Jean-Daniel Macchi

Daniel Lys, Des contresens du bonheur ou l'implacable lucidité de Qohéleth,
Poliez-le Grand, Moulin, 1998, 79 p.

Grand connaisseur du livre de Qohélet, l'A. a admirablement réussi à donner une
clé de lecture pour entrer dans ce «bien étrange» texte biblique. Après quelques remarques

d'«introduction», il présente cinq textes fondamentaux (Qo 1,1-3 ; 1,4-11 ; 1,13-
2,11 ; 2,12-26 ; 3,1-15) pour conduire le lecteur aune «conclusion» : Qohéleth a dessiné
une «révélation en creux» (p. 74) qui n'a reçu son accomplissement positif qu'avec
«l'événement 'Jésus'» (p. 75). - Et si le lecteur n'est pas chrétien?

Martin Rose

François Bovon, Pierre Geoltrain (éds), Écrits apocryphes chrétiens (Biblio¬
thèque de la Pléiade), Paris, Gallimard, 1997, 1782 p.

Le volume consacré aux écrits apocryphes chrétiens qui vient de paraître dans la

prestigieuse collection de la Pléiade peut à juste titre être considéré comme un événement

majeur dans l'édition de la littérature religieuse. En effet, pour la première fois,
le public francophone a accès sous la forme d'un seul volume à la traduction de la plupart
des écrits apocryphes anciens (certains écrits n'ont pas été retenus, car ils sont partie
intégrante d'autres corpus : ainsi la Didachè, les Pères apostoliques, les pseudépigraphes
du Nouveau Testament, ou la plupart des manuscrits de Nag Hammadi). Ce que
Hennecke puis Schneemelcher en Allemagne, James puis Elliot en Grande Bretagne,
Erbetta et Moraldi en Italie, Santos Otero en Espagne et les bollandistes en Belgique
ont offert à leur public respectif, un groupe de chercheurs majoritairement français et
suisses, dirigé en premier lieu par François Bovon et Pierre Geoltrain, le donne

aujourd'hui au lecteur francophone. Se refusant à définir les écrits retenus par leur seule

relation au Nouveau Testament, les éditeurs ont renoncé à l'appellation classique
«apocryphes du Nouveau Testament» pour lui substituer celle d'«écrits apocryphes
chrétiens». Comment les définir? «Ce sont des textes qui ont consigné des traditions mémo-
riales concernant des personnages ou des événements bibliques, des figures du
christianisme ou de la tradition juive, tel Isaïe ou Esdras ; [...] ce sont des écrits de genres
variés, d'époques et de provenances diverses, conservés dans de nombreux manuscrits

[...] en toutes sortes de langues» (p. XX). Ce premier volume se limite aux premiers
siècles du christianisme (il sera suivi d'un second qui présentera les écrits apocryphes
chrétiens des siècles ultérieurs jusqu'au Moyen Âge). Il comprend trois parties
principales. Une première partie intitulée «Jésus et Marie» rassemble en premier lieu les

évangiles apocryphes (p. ex. l'Évangile selon Thomas ou celui de Pierre) et les fragments
évangéliques (p. ex. les papyrus Oxyrhinque ou les évangiles judéo-chrétiens). Une
seconde partie nommée «Visions et révélations» fait découvrir les apocalypses apocryphes

(p. ex. les Odes de Salomon ou l'Apocalypse de Pierre), tandis qu'une troisième

appelée «Sur Jean-Baptiste et les apôtres» présente pour l'essentiel les Actes apocryphes
des apôtres (p. ex. les Actes d'André, de Jean, de Pierre, de Paul, de Philippe et de

Thomas). Ce volume s'avère être un précieux instrument de travail. D'une part, une

riche introduction générale (p. XVII-LVIII) permet au lecteur de mieux comprendre le



470 BIBLIOGRAPHIE

phénomène de la littérature apocryphe chrétienne, et ce en abordant trois problèmes :

qu'est-ce qu'un écrit apocryphe? comment et dans quelles conditions les apocryphes
chrétiens ont-ils été transmis? quelles étaient leurs fonctions? D'autre part, chacun des

quarante-neuf écrits fait l'objet d'une présentation qui comprend trois éléments : une
brève «introduction» analyse l'œuvre du point de vue littéraire, historique et théologique,

une «note sur le texte» aborde les problèmes liés à l'établissement du texte, tandis
qu'une «bibliographie» signale les éditions et traductions de l'écrit traité ainsi que les
études qui lui ont été consacrées. Suit une traduction soigneusement annotée. Des index
détaillés permettent une consultation aisée du volume. L'établissement, l'édition, la
traduction et la présentation raisonnée des sources est sans doute la tâche majeure des
historiens et des exégètes des origines du christianisme. En ce sens, le travail de haut
niveau scientifique accompli par «l'Association pour l'étude de la littérature apocryphe
chrétienne» mérite la reconnaissance de tous les chercheurs et de tous les lecteurs
passionnés par l'étude de la littérature chrétienne primitive.

Jean Zumstein

Pierre Létourneau, Jésus, Fils de l'Homme et Fils de Dieu. Jean 2,23-3,36
et la double christologie johannique (Recherches, nouvelle série - 27),
Montréal/Paris. Bellarmin/Cerf, 1993, 474 p.

Dans cet ouvrage. l'A. s'attache aux correspondances, souvent relevées, entre les deux
témoignages de Jean le Baptiste (Jn 1, 19-34 et 3,22-36) et les deux miracles de Cana
(2,1-11 et 4,43-54). L'approche des parallélismes est structuraliste. Complétée par une
étude des correspondances thématiques, elle permet d'aborder ce qui serait la fonction
herméneutique des contradictions, souvent notées, entre les deux christologies
johanniques : bien loin de témoigner de quelque incohérence, ou encore de l'existence de

strates rédactionnelles distinctes, cette double christologie viserait à souligner les limites
de toute approche messianique classique. On aurait affaire à une composition cohérente,
dont l'objectif serait de montrer que Jésus est à la fois Fils de l'homme et Fils de Dieu,
prophète et Messie. L'attachement de l'A. aux analyses structuralistes donne lieu à une
prolifération, souvent déconcertante, de tableaux. Quant aux annexes, elles recèlent parfois
des surprises, comme cette hypothèse d'un Jean connaissant la tradition pré-synoptique
avant même la rédaction finale de Marc, ou encore d'une théologie johannique proche
de celle de Matthieu, plus encore que de Marc ou de Luc. On notera aussi, toujours dans
les annexes, un excellent développement sur la proximité du ego eimi du Jésus johannique
et du ani hou prononcé par Dieu dans le deuxième Esaïe. Hormis ces hypothèses
audacieuses, ce livre est un exemple parfait de ce que doit être, du point de vue du strict
académisme, l'«ouvrage savant». S'il ne s'avère pas sans intérêt, il risque de conforter
dans leur point de vue tous ceux qui jugent la lecture des évangiles préférables à celle
de tout commentaire. C'est dommage. C'est peut-être aussi le signe d'une certaine époque
de l'exégèse, produite par le sentiment que tout fut dit, au royaume de l'historico-critique...

Pierre-Yves Ruff

CORRIGENDUM

Article de Daniel Brühi.meier. «Considérations sur l'esprit de commerce»,
RThPh 130/3 (1998), p. 306,1. 30 : au lieu de «optimale», lire «sous-optimale»
(«L'intervention de l'État est par contre exigée dans les domaines où il y a

allocation sous-optimale ou abus manifestes [...J»)


	Bibliographie

