
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 48 (1998)

Heft: 4: L'utilitarisme en débat

Artikel: L'utilitarisme dans la tradition catholique : quelques repères historiques
et systématiques

Autor: Bondolfi, Alberto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381578

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381578
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 130 (1998), P. 413-429

L'UTILITARISME
DANS LA TRADITION CATHOLIQUE : QUELQUES

REPÈRES HISTORIQUES ET SYSTÉMATIQUES

Alberto Bondolfi

Résumé

L'auteur offre un survol de la discussion de l'éthique téléologique au sein
de la tradition catholique. Après un rappel des héritages augustinien et

thomasien, il examine successivement la réception et la réponse de l'Église
catholique à Machiavel et à Beccaria. Il termine par un examen du débat

catholique actuel, caractérisé par la tentative des tenants de la morale
autonome d'intégrer certains aspects de l'approche téléologique.

En acceptant de m'exprimer sur la problématique annoncée dans le titre
qui figurait au programme du colloque j'ai surestimé, volontairement ou non,
peu importe, non seulement mes forces intellectuelles, mais aussi l'ampleur
de l'enjeu et de la matière formulés par le titre même. J'essaierai donc de le

prendre au sérieux et d'esquisser un cadre de références et de réflexions qui
lui soit fidèle, au moins dans les intentions subjectives, même s'il ne pourra
l'être dans les résultats.

Le terme utilitarisme peut être compris de façon plus ou moins large et

peut donc donner lieu à des propos d'ampleur très variable. Si je voulais m'en
tenir à une définition assez stricte et technique du terme, il faudrait repérer (par
une recherche historique de détail qui dépasserait mes compétences) les

critiques que, dès le XVIIIe siècle, les théologiens catholiques ont adressées à la
doctrine utilitariste classique afin de voir si cet effort de réception est marqué

par une évolution. Le bilan d'une telle recherche serait à mon avis assez maigre
et de peu d'intérêt. Les raisons qui étayent cette hypothèse viennent de ce que
l'utilitarisme, au sens strict, s'est développé au sein du monde anglo-saxon au

cours du XVIIIe siècle - et encore presque exclusivement anglican ou réformé '

- et qu'il n'a touché la théologie catholique que de façon assez marginale.

1 Cf. à cet égard, pour une introduction à la problématique, Einführung in die
utilitaristische Ethik, klassische und zeitgenössische Texte, Tübingen, Francke, 1992 ;

U. GAhde, W.H. Schrader (éds), Der klassische Utilitarismus, Einflüsse-Entwicklungen-Folgen,

Berlin, Akademie Verlag, 1992; E. Musacchio, Gli indirizzi dell'utilitarismo

contemporaneo, Bologna, Cappelli, 1981.



414 ALBERTO BONDOLFI

J'ai donc retenu l'option d'une interprétation plus large du terme utilitarisme,

en y incluant différentes formes de réflexion éthique qui se sont
manifestées tout au long de l'histoire et qui ont en commun d'avoir privilégié de

façon spécifique le rôle joué par les conséquences dans l'appréciation des actes

humains aussi bien que des normes morales. Si l'on se réfère à une telle

compréhension de la notion, c'est-à-dire si l'on considère comme utilitariste
toute pensée éthique téléologique, alors il faut reconnaître que la théologie
catholique s'est confrontée à plusieurs reprises à de telles formes de réflexion
et qu'il est possible d'en esquisser l'histoire dans ses grandes lignes, même s'il

nous manque toujours une monographie globale de référence à cet égard 2.

Avant d'entrer in médias res, il me faut également délimiter l'autre concept
contenu dans le titre de mon exposé, c'est-à-dire celui de tradition catholique.
Bien que l'Église catholique-romaine revendique pour elle-même une continuité

historique qui va des Pères Apostoliques au concile de Vatican II, je
propose de restreindre ici la notion de «catholicisme» au sens confessionnel
du terme, c'est-à-dire aux développements de la théologie de l'Église romaine
dans les Temps modernes. À l'exception d'un retour sur Augustin et sur
Thomas d'Aquin - nécessaire, on le verra, à une pleine intelligence du débat

moderne et contemporain -, cela correspond également au propos que je
développe ici.

Après quelques considérations générales autour des ces deux théologiens,
je reprendrai mon développement au début des Temps modernes avec des

considérations sur la réception de l'utilitarisme politique de N. Machiavel en

milieu catholique, puis poursuivrai par un examen de la lecture qu'ont faite

quelques catholiques de l'utilitarisme pénal de C. Beccaria à la fin du XVIIIe
siècle et pendant le XIXe siècle. Enfin, je terminerai ces remarques historiques
avec une présentation sommaire des thèses des éthiciens catholiques à orientation

téléologique pendant la période qui a précédé, accompagné et suivi le
concile de Vatican II.

Ces aperçus historiques seront suivis par de très brèves considérations
systématiques qui pourraient déboucher aussi bien sur une comparaison avec
la réflexion menée en parallèle au sein du protestantisme 3

que sur une
confrontation critique et créative avec la réflexion philosophique contemporaine.

2 Pour ce qui concerne la discussion contemporaine à l'intérieur de la théologie
morale catholique, on peut tout de même se référer à A. Käuflein, Deontologische oder
teleologische Begründung sittlicher Normen? Ein Grundlagenstreit in der gegenwärtigen

katholischen Moraltheologie, St. Ottilien, EOD-Verlag, 1995. Cf. aussi l'essai fort
stimulant de W. Wolbert, Vom Nutzen der Gerechtigkeit. Zur Diskussion um
Utilitarismus und teleologische Theorie, Freiburg i. Ue./Freiburg i. Br., Universitätsverlag/
Herder, 1992, sur lequel je vais revenir plus tard. Cf. aussi P. Valori, «Utilitarismo
classico e proporzionalismo odierno, somiglianze e differenze» in S. Biot.0 (éd.), La
questione dell'utilitarismo, Genova, Marietti, 1991, p. 97-105.

3 Cf. dans ce numéro la contribution de F. Dermange, p. 413-426.



L'UTILITARISME DANS LA TRADITION CATHOLIQUE 415

Le tout ne constitue évidemment qu'une première approche qui exigerait
d'autres approfondissements tant historiques que systématiques.

1. Le rigorisme moral d'Augustin et son atténuation chez Thomas d'Aquin

La pensée éthique d'Augustin est marquée par un rigorisme moral qui est

en lien étroit avec sa pensée théologique. Chez lui, le rapport entre la foi et

l'action morale se joue presque toujours en faveur de la foi. Cette dernière
devient, si l'on prend à la lettre ses affirmations, la condition nécessaire de

toute moralité. Déjà dans ses Enarrationes in psalmos, il affirme de façon
péremptoire :

Là où il n'y a pas de foi il n'y aura non plus de bonnes œuvres. L'œuvre bonne
est donnée par l'intention, cette dernière est dirigée par la foi4.

La foi donne à la moralité une consistance qu'on ne peut obtenir par
d'autres voies. Ainsi les actions que les païens mènent sans aucune référence

explicite à la foi chrétienne sont à considérer comme mauvaises5. Cet
exclusivisme presque fidéiste trouve sa racine philosophique dans le volontarisme

moral d'Augustin. On ne peut connaître le bien que par la foi, car il est
défini comme tel par la volonté de Dieu. La racine de l'éthique théologique
d'Augustin se trouve donc dans sa vision volontariste du bien moral :

Seul Dieu, bon et vrai, sait ce que l'on peut faire, quand, par quels moyens et par
qui, dans la mesure où il ordonne ou permet cet acte 6.

4 Augustinus, En. in Ps. 31, 2,4. «Ubi fides non erat, bonum opus non erat. Bonum
enim opus intentio facit, intentionem fides dingit.» Sur l'éthique augustinienne, cf. entre
autres, E. L. Fortin, «Idéalisme politique et foi chrétienne dans la pensée de S. Augustin»,

Recherches augustiniennes 8 (1972), p. 231-260 ; J. Thonnard, «Justice de Dieu
et justice humaine selon st. Augustin», Augustinus, 12 (1967). p. 387-402.

5 Cf. par ex. De Civitate Dei, XIX. 24-25 : «Quelque louable empire, en effet, que
l'âme semble exercer sur le corps et la raison sur les vices, si l'âme et la raison elles-
mêmes ne sont pas soumises à Dieu comme Dieu le leur demande, elles non plus ne

possèdent pas sur le corps et sur les vices un juste empire. Quelle maîtrise, en effet,
peut exercer sur son corps et ses vices l'âme qui méconnaît le vrai Dieu et se rebelle
contre son empire pour se prostituer aux démons corrupteurs et pleins de vices? Aussi,
les vertus qu'elle pense avoir et qui lui servent à commander au corps et aux vices, quel
que soit d'ailleurs le bien qu'elle se propose d'acquérir et de conserver, si elle ne les

rapporte pas à Dieu, ces vertus elles-mêmes sont des vices plutôt que des vertus. Aux
yeux de certains, elles passent bien pour de vraies et nobles vertus, quand elles se

rapportent à elles-mêmes et ne sont pas cultivées en vue d'autre chose ; même alors,
cependant, elles ne sont qu'enflure et orgueil et on doit, à ce titre, les regarder, non
comme des vertus, mais comme des vices.» Cette traduction est tirée de La cité de Dieu.
Paris, Desclée de Brouwer, 1960, p. 165-167 Œuvres de saint Augustin, vol. 37).
Cf. dans ce volume la note explicative à la p. 760-762.

6 Contra Faustum 22, 72-73 : «Solus Deus verus et bonus novit, quid, quando,
quibus, per quos fieri aliquid vel jubeat vel permittat.»



416 ALBERTO BONDOLFI

À partir de cette vision, on comprend mieux son rigorisme, en particulier
le fait qu'il ne prévoit pas la nécessité de considérer comme constitutives du

jugement moral les conséquences factuelles de nos actions et de nos omissions.

Ces dernières ne sont à évaluer moralement comme bonnes ou mauvaises qu'à
partir d'une volonté divine qui est claire et n'admet pas d'exceptions possibles.
Cela vaut aussi pour le jugement qu'il pose sur toute considération d'utilité
dans l'action humaine.

J'évoque ici, à titre d'exemple, la problématique du caractère licite ou

illicite du mensonge
7

pour mettre en évidence les racines théologiques du

déontologisme strict d'Augustin. Dans son De mendacio 8, Augustin s'efforce
de rendre compte d'une série de situations dans lesquelles il serait plausible
de mentir en énumérant huit types possibles de mensonge. On trouve là des

situations dans lesquelles le mensonge serait utile non pas tant pour celui qui
le prononce que pour des tiers, et d'autres où l'utilité du mensonge se

combinerait avec une absence d'effets négatifs pour autrui. Il se demande
explicitement «if le mensonge peut être utile quelquefois» et considère au moins
la question comme pertinente et importante 9.

Toutefois, Augustin reste toujours ferme et n'admet aucune exception,
même dans les cas où l'utilité est évidente. Son verdict est sans appel : «Le

mensonge est en lui-même toujours inacceptable, parce qu'il est un

mensonge.»
I0 Même lorsque le prêtre Consentius lui demande s'il est licite de

mentir pour convertir des hérétiques, l'évêque d'Hippone lui répond qu'une
telle action rendrait la vraie foi moins crédible. La seule exception, et donc
le seul élément téléologique qu'on puisse trouver chez Augustin, est donnée

par l'exigence de devoir mentir pour préserver sa chasteté :

Est donc pur, tout homme juste, sinon devant les hommes, du moins, devant Dieu

qui, lui, juge sans erreur. Par suite, même quand il souffre violence, fût-il en mesure
de l'éviter, il ne devient pas immonde par ce contact. Il le devient par le péché qu'il a

commis en refusant de l'éviter, alors qu'il en avait le pouvoir. Car rien de ce qu'il eût

fait pour y échapper n'aurait été péché. Donc quiconque ment pour cela ne pèche pas ".

On pourrait interpréter de diverses manières, plus ou moins psycholo-
gisantes, une telle exception. Mais cela n'enlèverait rien à la constatation de

7 Je me suis exprimé sur cet argument dans, «Non dire falsa testimonianza. Alcuni
rilievi storici sul preteso carattere di assolutezza dell'ottavo (nono) comandamento» in

Verità e veracità, Napoli, ATISM, 1995, p. 41-95.
8 Cf. l'édition critique in Augustin, Problèmes moraux. Paris, Desclée de Brouwer,

1948 Œuvres de saint Augustin 2), p. 240-343, et le Contra mendacium, op. cit.,

p. 350-453.
9 Op. cit., n° 5, ici à la p. 250 : «multo major magisque necessaria quaestio est».
10 Ibid. : «Mendacium per se ipsum, quia mendacium est, utique turpe est».
" De mendacio 15 (trad. cit. p. 281-283): «Proinde nec cum ea patitur, data

evitanda potestate, contactu ipso immundus fit, sed peccato quo ea cum posset noluit
evitare. Nullum enim peccandum esset, quidquid propter illa evitanda factum esset.

Propter hasc igitur evitanda quiquis metitus fuerit, non peccat».



L'UTILITARISME DANS LA TRADITION CATHOLIQUE 417

fond selon laquelle l'éthique déontologique stricte d'Augustin constitue
certainement une cause historique majeure de la réticence du catholicisme et de

la première génération des Réformateurs 12 - encore fortement marquée par
la théologie d'Augustin - à l'égard d'une éthique téléologique.

Une heureuse exception, avant même l'entrée de la pensée d'Aristote dans
le Moyen Âge latin, est donnée par la pensée éthique d'Abélard l3 qui souligne
fortement le rôle de l'intention subjective dans l'appréciation de l'acte moral.
Évidemment Abélard ne pouvait pas encore faire référence à une théorie
morale systématique de grande envergure pour légitimer sa perspective et ses
intentions.

Heureusement, cette possibilité s'ouvre à partir du XIIIe siècle, avec l'entrée

d'Aristote dans la recherche philosophique et théologique du Moyen Âge.
Certes, on ne peut pas encore parler d'utilitarisme au sens strict à cette époque,
mais il est certain que les éléments téléologiques de la morale aristotélicienne
vont pouvoir entrer avec plus de facilité dans la mentalité théologique courante.
Même le vocabulaire de l'utilité révèle une attitude fondamentalement positive
envers cet aspect de la réalité qui nous entoure.

Chez Thomas d'Aquin, utilitas n'a généralement pas une connotation
négative, mais désigne la qualité d'un objet ou d'une action par rapport à un
tiers qui est extérieur : «L'utilité signifie la bonté par rapport à quelqu'un
d'autre.» 14 Le Docteur angélique distingue entre une utilitas formalis d'une
part et une utilitas moralis ou legalis d'autre part, cette dernière advenant

«lorsque quelqu'un montre de l'utilité à quelqu'un d'autre, selon que cela soit
du domaine des bonnes mœurs ou bien établi par des lois» l5.

En dépit de ces considérations positives concernant Y utilitas, il faut reconnaître

que cette catégorie est assez secondaire dans son vocabulaire. La
réflexion sur les conséquences bonnes ou mauvaises, utiles ou nuisibles, des actes
humains se fait, chez Thomas d'Aquin, à l'intérieur d'une théorie de la vertu

12 Cf. par exemple la controverse sur le nicodémisme et la position rigoriste de
Calvin. Pour une présentation globale de cette discussion je renvoie à C. Ginzburg, //
nicodemismo. Simulazione e dissimulazione religiosa nell'Europa del '500, Torino,
Einaudi, 1970. M. Luther, moins confronté à des problèmes pratiques exigeant un

comportement mensonger, a défendu un point de vue plus souple. Cf. W. Köhler, Luther
und die Lüge, Leipzig, Haupt, 1912. Les témoignages de la théologie du premier Moyen
Age vont dans le sens du rigorisme augustinien. Cf. A. M. Landgraf, «Definition und

Sündhaftigkeit der Lüge nach der Lehre der Frühscholastik», TKTh 63 (1939), p. 50-
85 ; p. 157-180 ; Id., «Die Lüge des Vollkommenen und die Lüge aus Bescheidenheit
im Urteil der Frühscholastik», Divus Thomas 20 (1942), p. 67-91.

13 Cf. à cet égard surtout Abélard et son temps. Paris, Les Belles Lettres. 1981, et
Pierre Abélard, Pierre le Vénérable, Paris, Éditions du CNRS, 1975 (surtout, M. de

Gandillac, «Intention et loi dans l'éthique d'Abélard», p. 585-610).
14 In /// Sent. 35, I, 4, 1 c, «Utilitas vero significat bonitatem propter aliud.»
15 In Vili Eth. 13, f-h., «quando scilicet unus exhibet utilitatem alteri, secundum

quod pertinet ad bonos mores aut secundum quod lege statutum».



418 ALBERTO BONDOLFI

définie comme «un habitus par lequel l'homme devient bon» l6, et à l'intérieur
de la doctrine de la prudence, vue comme capacité de jugement et d'action,
en clair comme

mémoire des choses passées, intelligence des choses présentes, ou encore comme
cette aptitude, à partir des choses qui se sont passées et de ce qui se passe, de planifier
ce qu'il faut faire dans le futur ".

À partir de ces définitions, on peut en tout cas signaler que le docteur

angélique reconnaît également à l'action morale une dimension stratégique
minimale. Elle est vertueuse parce qu'elle est en même temps «compétente»
et rationnelle. L'action se construit sur un savoir qui se nourrit de l'expérience
du passé et de l'intelligence des défis du présent en vue d'un projet qui doit
être réalisé dans le futur. La vertu prédispose au bien et exprime une force
«extimative» dans le choix des moyens à mettre en œuvre pour atteindre le

but moral visé. Ce dernier s'identifie avec le bonheur (qui, pour le théologien,
consiste dans la visio beatifica de Dieu) qui, sur cette terre, comprend aussi

des dimensions tout à fait matérielles.
Les théologiens du Moyen Âge tardif essaient de dépasser la classification

des modalités de l'action humaine selon la logique du uti et du frui (qui
remontait à Augustin) et proposent l'introduction d'une troisième catégorie,
les actus medii, qui seraient au-delà de cette dialectique et pourraient être

classés comme «actes indifférents». La naissance d'une économie marchande
rend nécessaire cette nouvelle classe d'actes en vue de légitimer les nouvelles

pratiques économiques inconnues de l'éthique du Moyen Âge. Pensons ici à

la pratique du prêt à intérêt, à l'évolution de la doctrine de l'aumône l8, et à

la doctrine de la guerre juste (avec les possibilités de la ruse et du mensonge)l9.

2. N. Machiavel et l'action stratégique

L'œuvre de Nicolas Machiavel 20 constitue pour toute la pensée occidentale,

et en particulier pour l'éthique, un défi majeur. Sans doute est-il vrai que

16 In // Eth.. 6 b., «habitus quidam [...] ex quo homo fit bonus».
17 Summa theologiae, la q. 22, art. f in c. «memoria prceteritorum et intelligentia

praesentium prout ex praeteritis memoratis et praesentibus intellectis coniectamus de

futuris providendis».
18 Je me suis exprimé m extenso à cet égard dans «Helfen und Strafen am Beispiel

des sogenannten "Armenstreits" im 16. Jahrhundert», in A. Bondolfi, Helfen und

Strafen. Studien zur ethischen Bedeutung prosozialen und repressiven Handelns,
Münster, Lit Verlag, 1997, p. 26-84.

19 Cf. sur ce thème P. Haggenmacher, Grotius et la doctrine de la guerre juste,
Paris, P.U.F., 1983.

20 Pour une introduction à ces problèmes cf. Q. Skinner, The Foundations of
Modem Political Thought, Cambridge, Cambridge University Press, 1978 ; F. Müncklf.r,
Machiavelli, Frankfurt/M., Fischer, 1984 ; Id., Im Namen des Staates, Frankfurt/M.,



L'UTILITARISME DANS LA TRADITION CATHOLIQUE 419

la théologie catholique du XVIe siècle, tout occupée à contrecarrer les
mouvements de la Réforme, ne lui a pas accordé toute l'attention qu'elle méritait.
Pourtant, il convient de signaler qu'une réponse y a été donnée, et cela chez

quelques auteurs de l'école de Salamanque et chez Francisco Suarez, mais plus
encore dans l'œuvre, non explicitement théologique, de quelques écrivains
catholiques antimachiavéliques qui ont eu au moins le mérite de comprendre
sa visée centrale et de lui répondre de façon assez créative.

Je pense ici avant tout à la réflexion de Giovanni Boterò 2I et à celle
d'autres auteurs comme Juan de Mariana 22 et Rivadeneira. Pour les apprécier
au mieux, il faudrait aussi entreprendre ici une interprétation des textes machia-
véliens autour des critères qui doivent régir l'action du prince dans sa quête
du pouvoir et de sa consolidation.

Il ne faut pas oublier que c'est contre // Principe que s'est construite toute
la critique antimachiavélienne. Soulignons cependant au passage que le secrétaire

florentin n'a pas formulé son éthique politique uniquement dans cet

ouvrage, mais également dans ses Discorsi et dans les Istorie fiorentine qui
corrigent en grande partie les propos du Principe sur notre thème. L'exégèse
contemporaine a mis en lumière la complexité de la pensée éthico-politique
de Machiavel et propose un bilan moins sévère que celui qui se retrouve chez

les antimachiavéliens de tout bord 23. Mais pour apprécier la critique des

auteurs catholiques cités, il faut avoir présents à l'esprit les éléments de la

pensée de Machiavel qui ont tellement choqué l'opinion de son temps. Je me
borne ici à relever que ceux qui ont retenu l'attention de la critique et qui sont

plus directement liés à la problématique de l'agir utile.
Le penseur florentin est bien conscient qu'en dépit de leur utilité pour la

conservation du pouvoir, ses propos peuvent être qualifiés d'immoraux. Que
les moyens choisis puissent paraître inacceptables provient de ce que le

moraliste qui habite chacun de nous ne tient pas suffisamment compte du fait
que l'humanité au sein de laquelle l'homme politique agit est déjà moralement

pervertie.

Fischer, 1987 ; M. Viroli, Dalla politica alla ragion di Stato, Roma, Donzelli, 1994 ;

G. Faraklas, Machiavel. Le pouvoir du prince, Paris, P.U.F., 1997; P. Valadier,
Machiavel et la fragilité du politique, Paris, Seuil, 1996 ; M. Sennelart, Les arts de

gouverner, Paris, Seuil, 1995.
21 Cf. comme édition moderne G. Boterò, La ragion di Stato, Roma, Donzelli,

1997. Sur sa pensée et l'interprétation de son antimachiavélisme cf. E. Bladini (éd.).
Boterò e la "Ragion di Stato", Firenze, Olschki, 1992.

22 Cf. entre autres, J. A. Fernandez-Santamaria, Razon de Estado y polìtica en el

pensamiento espahol del barroco (1595-1640), Madrid, Centro de Estudios consti-
tucionales, 1986.

23 Je renvoie surtout à la monographie de Viroli qui constitue le point d'aboutissement

de beaucoup de recherches de détail de ces dernières années de recherche dans

ce domaine : M. Viroli, Dalla politica alla ragion di Stato. La scienza del governo tra
XIII e XVII secolo, Roma, Donzelli, 1994 ainsi que P. Valadier, op. cit. ; G. Faraklas,
op. cit.



420 ALBERTO BONDOLFI

Et si les hommes étaient tous bons, ce précepte [savoir bien user de la bête] ne serait

pas bon ; mais comme ils sont méchants et ne te l'observeraient pas à toi, toi non
plus tu n'as pas à l'observer avec eux 24.

En clair, si le prince doit agir de façon stratégique, c'est qu'il doit tenir
compte de l'attitude de tous ceux qu'il veut atteindre par le combat ou par toute
autre démarche susceptible de promouvoir son pouvoir. Recourant aux
métaphores animalières, on dira qu'il doit, selon la situation, avoir les vertus du

lion, du loup ou du renard. Je me concentrerai sur cette dernière figure, apte
à légitimer la ruse et le mensonge en tant que modalités «normales» de la
conduite d'un prince moderne.

Sur cette question, Machiavel n'est certainement pas isolé, la littérature sur
ce thème étant très abondante et se poursuivant jusqu'au XVIIe siècle. Ainsi
Guicciardini, abordant ce sujet sous l'influence explicite de Tacite (référence
commune à toute cette tradition), pense que la nécessité de la ruse s'impose
non seulement au Prince mais aussi aux sujets. Pour «survivre», tous les acteurs
doivent pouvoir mentir.

Le tyran fait tout ce qui lui est possible pour découvrir le secret de ton cœur, mais
si tu veux qu'il ne comprenne pas, penses-y avec diligence, et garde-toi avec
intelligence de toutes les choses qui puissent te révéler, et ne montre pas que tu
sais combien d'intelligence il emploie pour te découvrir. Tacite enseigne justement
à ceux qui vivent sous les tyrans comment il faut vivre et se gouverner de façon
prudente 25.

Des affirmations de ce type ont un arrière-fond néostoïcien, mais ils
rappellent aussi le vocabulaire de la scolastique relatif à la prudence. Cette
catégorie revient dans toute cette littérature baroque avec une polysémie qui
la rend compatible avec la pensée utilitariste 26.

Alors qu'elle désignait la capacité de la raison de viser le bien concret qu'il
faut accomplir, c'est-à-dire la recta ratio agibilium selon la définition

24 Le Prince, Paris, Garnier-Flammarion, 1980, ch. 18.
25 «Fa el tiranno ogni possibile diligenza per scoprire el segreto del cuore tuo, e

però, se tu vuoi che non ti intenda, pensavi diligentemente, e guardati con somma
industria da tutte le cose che ti possono scoprire, usando tanta diligenza e non ti lasciare
intendere quanta usa lui a intenderti ; [...] insegna molto bene Cornelio Tacito a chi
vive sotto a tiranni il modo di vivere e governarsi prudentemente». Cf. F. Guicciardini,
Opere, éd. V. de Caprariis, Milano-Napoli, Ricciardi, 1953 ; ce passsage est repris dans

Ricordi, 103, 18.
26 Pour une documentation concernant les métamorphoses de la prudence cf.

M. Santoro, Fortuna, ragione e prudenza nella civiltà letteraria del Cinquecento,
Napoli, Ed. Liguori, 1967 ; A. Tenenti, Credenze, ideologie e libertinismi tra Medioevo
ed Età moderna, Bologna, Il Mulino, 1978 ; une grande quantité d'informations est

contenue dans l'article «Klugheit», in F. Wiedmann, G. Bili.er, Historisches Wörterbuch

der Philosophie, Vol. IV, p. 857-863. Pour une tentative d'actualisation cf. V. Dini,
«La prudenza tra virtù intellettuale, arte del vivere e filosofia pratica», Filosofia politica

1 (1987/2), p. 231-246.



L'UTILITARISME DANS LA TRADITION CATHOLIQUE 421

thomasienne 27, la prudence devient, au fil des siècles, la simple capacité de

poser ses propres buts dans l'histoire à partir du constat que les événements
de ce monde sont pleins de necessità et de fortuna 28. On constate ainsi, à

travers la transformation du vocabulaire, que la place croissante occupée par
des considérations utilitaristes dans la production catholique de l'époque
baroque va de pair avec une sensibilité grandissante au caractère contingent
des événements humains. Mais, loin de se contenter de répéter les conseils de

Machiavel, cette littérature s'attache aussi à proposer une éthique utile aux
victimes de l'absolutisme naissant. Tout en traitant de façon plus ou moins

explicite le thème du mensonge et de la dissimulation, elle veut encore rétablir
dans ses droits la distinction classique entre l'utile et l'honnête. Ainsi Torquato
Accetto, dans son célèbre traité Della dissimulazione onesta 29, petit chef-
d'œuvre du genre, rappelle le précepte classique : «Aime le vrai non pas pour
une raison d'utilité ou bien par intérêt, mais en soi.» 30

On ne sait pas si cela est dit en concession à la doctrine classique ou pour
d'autres raisons, mais quelques pages plus tard, parodiant Mt 10,16, il affirme
avec Machiavel que «avec les renards il faut 'renarder'»31. Accetto ne veut

pas proposer une nouvelle théorie de l'utilité, mais donner des conseils de

27 Cf. Summa theologiœ, Ila-IIae, q. 58, a. 3.
28 Ce thème est central chez Machiavel. Cf. // Principe, Chap. 6, 2, «Diventare

di privato principe presuppone o virtù o fortuna». Cf. K. Reichert, Fortuna oder die

Beständigkeit des Wechsels, Frankfurt/M., Suhrkamp, 1985.
29 Cf. T. Accetto, Della dissimulatione honesta, Napoli, Egidio Longo, 1641 (éd.

moderne : Torino, Einaudi 1997). Trad, fr., De l'honnête dissimulation, Paris, Verdier,
1990. Importante est aussi l'édition de B. Croce, Bari, Laterza, 1928, à cause surtout
de la préface (p. 3-12) de B. Croce. Pour une présentation globale de l'œuvre et de la
mentalité courante de cette époque, cf. R. Villari, Elogio della dissimulazione, Bari,
Laterza, 1987 ainsi que D. Aricó, «Anatomie della 'dissimulazione' barocca»,
Intersezioni 8 (1988). Comme introduction aux théories politiques sous-jacentes à la

pratique de la dissimulation cf. H. MUnkler, Im Namen des Staates. Die Begründung
der Staatsraison in der Frühen Neuzeit, Frankfurt/M. Fischer, 1987 et M. Stolleis, Staat
und Staatsräson in der frühen Neuzeit, Frankfurt, Suhrkamp, 1990; Chr. Lazzeri,
D. Reyni, La raison d'État, Paris, P.U.F., 1992 ; Id., Le pouvoir de la raison d'État,
Paris, P.U.F., 1992. Ainsi que A. Buck, «Die Kunst der Verstellung im Zeitalter des

Barock», in Festschrift der Wiss. Gesell, der Goethe-Universität, Wiesbaden, 1981,

p. 85-103 ; L. Hölscher, Öffentlichkeit und Geheimnis. Eine begriffsgeschichtliche
Studie zur Entstehung der Öffentlichkeit in der frühen Neuzeit, Stuttgart, 1979. Pour ce

qui est de la littérature espagnole, U. Schulz-Buschhaus, «Über die Verstellung und
die ersten 'primores' des Héroe von Graciàn», Romanische Forschungen 91 (1979),
p. 411-430 ; en France, M. Kruse, «Justification et critique du concept de dissimulation
dans l'œuvre des moralistes du XVIIe siècle» in M. Tietz, V. Kapp (éds), La pensée
religieuse dans la littérature et la civilisation du XVIIe siècle en France, Paris-Seattle-

Tübingen, 1984, p. 147-168.
30 «Ama il vero non per ragion di utile o per solo interesse di onore, ma per se

stesso», op. cit. ici au ch. II.
31 Ibid. «cum vulpibus vulpinandum est».



422 ALBERTO BONDOLFI

prudence aussi bien à ceux qui veulent commander qu'à ceux qui doivent obéir
et cela, «En tolérant, en se taisant, et en attendant» 32.

Chez d'autres auteurs contemporains, en particulier chez Malespini, on
retrouve l'indication du bien public comme critère pour légitimer une pratique
mensongère, au moins envers les ennemis.

Toutes les choses qu'on vient de citer sont très importantes et on peut les employer
pour le bien commun en vue de la conservation de toute république ou État :

difficilement on peut atteindre ce but, si quelqu'un d'autre n'y met pas de la
confusion, de la méfiance ou de l'inimitié 33.

On pourrait poursuivre encore cette présentation d'une tradition à mi-
chemin entre l'essai éthique et la littérature et qui révèle, dans un certain
catholicisme, une grande ouverture à une morale faisant droit à des considérations

d'utilité. S'insère dans ce contexte ce qu'on appelle de façon assez
hâtive la «littérature jésuitique» dont nous reparlerons brièvement dans la

prochaine section. En conclusion à cette présentation sommaire de la littérature
morale issue du catholicisme, soulignons combien l'utilité dont il y est question
est toujours liée à une vision du bien de l'État absolu ou de l'Église en tant
qu'organisation hiérarchique. En revanche, elle n'aborde pas les thèmes que
privilégiera l'utilitarisme des Lumières, en particulier les pratiques pénales et
l'activité économique et commerciale dans des États encore liés à des
mécanismes fortement protectionnistes.

3. C. Beccaria : utilitarisme et contractualisme social

Avec sa critique radicale de la peine de mort et de la torture, le juriste
milanais, auteur du célèbre Dei delitti e delle pene 34, a joué un rôle décisif
dans la réforme du droit pénal. Ce qui le rend intéressant pour notre propos
ici est que cette critique se fonde en partie sur des arguments de type utilitariste
et en partie sur des emprunts à différentes versions de la théorie du contrat
social35. Cela provient à la fois du caractère assez éclectique de la culture de

32 Ibid., chap. IV. «tollerando, tacendo, aspettando».
33 Cf. C. Malespini, «La scienza nuova» in S.S. Nigro (éd.), Elogio della menzogna,

Palermo, Sellerio, 1991, p. 53-61, ici à la p. 55, «Tutte le predette cose sono di
grandissima considerazione, e si possono usare in beneficio publico per la conservazione
di qual si vogli republica e stato, il che difficilmente si può conseguire, se altrui non

pone confusione, diffidenza e discordia tra gli nemici.»
34 Cf. la meilleure édition moderne Torino, Einaudi, 1981 ; pour une introduction

à sa pensée morale et pénale cf. E. Biagini, Beccaria, Bari, Laterza, 1992 ; R. Zorzi,
Cesare Beccaria, Milano, Mondadori, 1996 ; M. A. Cattaneo, «Cesare Beccaria e

l'illuminismo giuridico europeo», in S. Romagnoli, G. D. Pisapia (éds.), Cesare
Beccaria tra Milano e l'Europa, Milano/Bari, Cariplo/Laterza, 1990.

35 Sur l'utilitarisme de Beccaria, cf. G. Neppi Modona, «L'utile sociale nella
concezione penalistica di Cesare Beccaria» in International Congress Cesare Beccaria and



L'UTILITARISME DANS LA TRADITION CATHOLIQUE 423

Beccaria mais, et il faut le reconnaître in bonam partem, de ce que le juriste
et économiste milanais était conscient des difficultés d'une argumentation
purement utilitariste au service de la cause abolitionniste. Chez lui les deux

types d'argumentation se soutiennent et se renforcent. Cela lui a valu des

critiques amères, mais aussi des adhésions enthousiastes.
J'ai voulu reprendre ici Beccaria, non pas que je le considère comme un

«auteur catholique», tout au contraire. Bien qu'il ait reçu, comme tout le

monde, une éducation catholique, il se considérait comme «déiste» au moment
où il rédigeait son Dei delitti e delle pene. Mais son œuvre permet toute une
série de considérations utiles à notre propos général.

Il faut avant tout essayer d'interpréter la réception de Beccaria auprès de

l'Église catholique de son temps. À vrai dire cette réception a été très minime
et plutôt banale, même si elle doit être interprétée de façon adéquate. Ce travail
herméneutique se révèle particulièrement difficile. On sait que son pamphlet
fut tout de suite mis à l'index, mais on n'en connaît pas les raisons directes
et explicites. Deux pistes semblent envisageables. Selon la première, son
utilitarisme serait la cause principale de sa condamnation doctrinale, cependant

que, selon une autre approche, attentive surtout aux éléments plus politiques
de son message, la cause de cette condamnation devrait plutôt être recherchée
dans son contractualisme. Le fait même qu'en Italie, la littérature polémique
contre Beccaria l'ait défini comme «le Rousseau d'Italie» donne à la seconde

hypothèse plus de crédibilité.
On trouve, sous la plume d'un moine bénédictin, Ferdinando Facchinei 36,

un essai de réponse aux arguments de Beccaria. Dans cette publication,
probablement une commande de la République de Venise - malheureusement

aujourd'hui encore inaccessible en édition moderne 37
-, il s'attache à montrer

la faiblesse des arguments du Réformateur milanais sur la torture et la peine
de mort. L'intérêt de sa critique pour notre propos réside dans le fait que
Facchinei accepte le critère d'utilité en soi, mais que, de facto, il l'interprète
dans le sens contraire. La torture et la peine de mort, soutient-il, sont en effet
très utiles et donc moralement et politiquement acceptables. Sa thèse est que
le système pénal «à l'italienne» - en clair celui fondé sur la confession des

délits de la part de la personne accusée et, pour cette raison, recourant de façon
structurellement «nécessaire» à la torture -, est bien plus sûr que «la méthode

anglaise» qui veut renoncer à la confession de la part de l'accusé. Ainsi, même

chez un moine réactionnaire à la solde de la République de Venise, ce sont

Modem Criminal Policy, Milano, 1988, p. 77-97 ; G. Francioni, «Beccaria filosofo
utilitarista» in S. Romagnoli, G. D. Pisapia (éds.), op. cit., p. 69-87.

36 F. Facchinei, Note ed osservazioni sul libro intitolato "Dei delitti e delle pene ",
Venezia, 1765.

37 J'ai pris connaissance de quelques pages de cet essai dans l'anthologie liée à

l'édition de Dei delitti e delle pene éditée par F. Venturi chez Einaudi, Torino, 1981,

p. 164-177.



424 ALBERTO BONDOLFI

les critères de sûreté et d'utilité qui semblent légitimer la moralité de
l'intervention répressive de l'État.

À la lumière de ces observations, on semble être en mesure de conclure

que la pensée catholique ne manifeste pas d'opposition de principe aux
arguments de nature utilitariste. Tout dépend de la cause au service de laquelle ils
sont avancés. Ainsi lorsqu'ils sont mobilisés en faveur d'une cause jugée
politiquement juste, par exemple la défense de l'État chrétien ou de l'Église,
ils ne soulèvent pas d'opposition. En revanche, lorsque ces mêmes principes
s'inscrivent dans une théorie démocratique ou contractualiste de l'État ou dans

une défense de l'autonomie du sujet moral, ils s'avèrent soudain inadmissibles.

Il faudra attendre le XIXe siècle pour avoir une réponse plus crédible à

l'utilitarisme de Beccaria de la part d'un penseur catholique. Ce ne sera pas
un théologien ou un éthicien de profession qui se lancera dans cette tâche, mais

un catholique «libéral» lui-même parent de Beccaria, Alessandro, Manzoni38,

un écrivain passé à l'histoire comme romancier plutôt que comme philosophe
ou théologien. Le cœur de sa critique est de soutenir la fausseté de l'utilitarisme,

son erreur fondamentale étant de se baser sur des jugements probables
et non certains. Au passage, il n'est pas inintéressant de relever que cette
réfutation contient un élément de polémique envers la tradition casuistique de

la morale catholique des XVIIe et XVIIIe siècles, cette dernière reposant en

effet sur le fait qu'on pouvait avoir des doutes sur le caractère certain ou

probable de certaines normes, voire sur la qualification à donner à des situations

précises. Les systèmes du probabilisme 39 et du probabiliorisme, déjà
attaqués avec vigueur par Pascal, sont à nouveau la cible de la critique sous
la plume de Manzoni. Dans le troisième chapitre de ses Osservazioni sulla
morale cattolica 40, ce dernier s'en prend directement à Bentham en montrant

que le critère d'utilité, à supposer même qu'il soit éthiquement fondé, serait
de fait inapplicable et qu'il ne peut donc de toute façon pas constituer une base

correcte pour la fondation des normes morales.

Qu'est en effet l'utilité future, individuelle ou générale, du point de vue de la pensée
humaine, sinon une pure conjecture? En effet il s'agit d'une qualité que l'observation

humaine ne peut pas reconnaître comme inhérente ou non à une action qu'il
faut entreprendre et à laquelle il faudrait appliquer ce critère ; il s'agit d'un effet
qui, pour diverses raisons, peut ou non survenir. Donc, proposer, à l'instar de ce

système, l'utilité comme critère premier ou même unique de la moralité des actions

38 Cf. A. Manzoni, Appendice alla morale cattolica o del sistema che fonda la
morale sull'utilità, Firenze, Vallecchi, 1925. La littérature secondaire sur cet écrit est

abondante, même si elle n'entre pas tellement dans la problématique de l'utilitarisme
en milieu catholique. Cf. M. A. Cattaneo, L'illuminismo giuridico di A. Manzoni,
Sassari 1985 ; très précis aussi, l'essai de M. Mori, «Una nota su Manzoni critico
dell'utilitarismo», in Gli italiani e Bentham, Milano, Angeli, 1982, p. 105-113.

39 Cf. l'article «Probabilisme», Dictionnaire de théologie catholique, Paris,

Letouzey et Ané, 1903-1972.
40 In Opere complete, Milano, Reichiedei, 1969, spec. p. 237-238.



L'UTILITARISME DANS LA TRADITION CATHOLIQUE 425

humaines revient à proposer un critère non seulement fallacieux, mais inapplicable,
que ce soit d'une façon ou d'une autre41.

La perspective utilitariste exige en effet que l'homme soit en mesure de

juger à l'avance, avec certitude, si une certaine action sera plus utile que
négative par rapport à soi-même 42.

Manzoni critique donc l'utilitarisme pour lui-même sans recourir à des

thèmes apologétiques, comme, par exemple, l'absence de référence à la
Providence et à son rôle dans l'histoire des actions humaines - alors même que
ce thème est très présent dans l'ensemble de son œuvre philosophique et
littéraire. Ayant beaucoup fréquenté la littérature des Lumières, il aurait pu se

livrer à une critique anti-illuministe de l'utilitarisme. Mais telle n'est pas son

intention, tout au contraire : c'est ainsi qu'il critique la peine de mort et lutte

pour l'abolition de la torture. De surcroît, il admet également le bien-fondé
de l'utilitarisme dans le domaine spécifique de l'éthique économique et sociale.
Ici en effet, à l'opposé du droit pénal, l'appplication du critère d'utilité ne met

pas en danger l'autonomie du sujet moral. Cette sympathie partielle pour les

critères d'utilité en éthique économique influencera, par la médiation de

l'économiste Toniolo, la pensée éthico-économique de Léon XIII vers la fin du XIXe
siècle, ouvrant ainsi un tout petit peu le monde catholique à l'univers des idées

du libéralisme économique et politique.

4. La discussion autour du proportionnalisme
et de V«éthique autonome»

Cette discussion, commencée au début des années septante et qui se poursuit

encore, représente une modalité de l'attention renouvelée à la tradition
utilitariste - quand bien même, il convient de le signaler, s'y mêlent toute une
série d'imprécisions et de malentendus, pour une part communs à la théologie
catholique et à la discussion éthique en général, et pour l'autre spécifiques au

champ catholique 43.

41 Ibid., p. 238-239 : «Cos'è infatti l'utilità avvenire, sia individuale, sia generale,
riguardo alla cognizione umana, se non una cosa di mera congettura? Perchè, non è essa

punto una qualità che l'osservazione possa riconoscere come inerente, o no, all'azione
da farsi, o da non farsi, alla quale il criterio dev'essere applicato; è un effetto che potrà
venire, o non venire da quell'azione, dependentemente dall'operazione eventuale d'altre
cagioni. E quindi, proporre l'utilità per criterio primario, anzi unico, della moralità
dell'azioni umane, come fa quel sistema, è proporrre un criterio, non dirò ingannevole,
ma inapplicabile, tanto nell'una, che nell'altra maniera».

42 Ibid. : «giudicare anticipatamente con certezza, se una data azione sia per riuscire
più utile che dannosa a lui medesimo».

43 Je me suis exprimé à deux reprises sur ces questions. Cf. «Autonomie ou
théonomie, une alternative pour la morale chrétienne?», Recherches de science religieuse
70 (1982), p. 161-180 ; et «'Autonomie' et 'morale autonome'. Recherches en cours
sur un mot-clef», Concilium 1984, p. 155-164. Pour une appréciation contemporaine



426 ALBERTO BONDOLFI

Je me bornerai ici à proposer quelques repères dans le souci de préciser
le champ sémantique de l'autonomie ainsi que ceux de l'utilité et de la

proportionnalité dans la fondation des normes morales. À partir de là, il sera plus
facile d'évaluer la portée de l'utilitarisme sur la théologie morale catholique
contemporaine.

4.1 Le champ sémantique de l'autonomie

Lorsqu'on parle d'autonomie en éthique, on entend avant tout une qualité
du sujet moral qui agit non pas à partir de perspectives contingentes, même
si elles sont liées à une utilité pour le sujet même ou pour d'autres sujets ou

objets, mais qui pose ses actions à partir du seul critère de la moralité. Même
la volonté de respecter la volonté de Dieu, si elle se limite à considérer cette
seule exigence, est insuffisante pour fonder la moralité d'une action, car elle
serait guidée par des facteurs externes - et partant hétéronomes - à la volonté.

C'est pour cette raison que la loi morale s'annonce à la conscience de

l'individu avec un caractère d'extériorité et de catégoricité. Le point de vue
moral n'est pas lié à des conditions factuelles ou relatives, mais il vaut en soi,

indépendamment des conditions concrètes dans lesquelles il se pose. On voit,
dans ce contexte tout à fait kantien, que l'idée d'autonomie appelle une certaine

préférence pour une fondation déontologique de la norme morale.
L'autonomie kantienne s'oppose à toute légitimation de la norme morale

entreprise dans un contexte d'utilité. Si elle ne s'oppose pas à l'idée d'un Dieu

législateur moral, elle ne peut accepter l'image d'un Dieu demandant le respect
des normes morales tout à fait ad libitum, sans laisser aucune liberté à l'autonomie

humaine.
Mais dans la discussion contemporaine, la catégorie d'autonomie a encore

une autre acception : souvent, elle renvoie à une sorte d'indépendance et de

différence qualitative séparant le niveau des phénomènes empiriques de celui
de la réflexion morale. En ce sens, ce qui est autonome ici, c'est au premier
chef la réflexion éthique par rapport à toute autre forme de savoir, surtout
empirique. Bien que très diffus, ce n'est pas là le concept qui circule en

théologie catholique dans les controverses sur l'autonomie.
En théologie catholique, la notion d'autonomie a avant tout le même sens

que dans l'éthique protestante, c'est-à-dire celui auquel renvoie le mot
allemand d'Eigengesetzlichkeit44'. La richesse terminologique de cette langue a

de tout le débat dans une perspective réformée, cf. D. Müller, «Autonomie und
Théonomie. Ansätze zu einer kritischen Genealogie der evangelischen Ethik in
Auseinandersetzung mit der Moderne», in A. Holderegger (éd.), Fundamente der
Theologischen Ethik. Bilanz und Neuansätze, Fribourg/Freiburg i. Br., Eds Universitaires/
Herder, 1996, p. 202-220.

44 Cf. à cet égard les publications de A. Hakamies, «Der Begriff 'Eigengesetzlichkeit'

in der heutigen Theologie und seine historischen Wurzeln», Studia Theologica



L'UTILITARISME DANS LA TRADITION CATHOLIQUE 427

permis au débat de se concentrer autour de ces deux mots-clés (Autonomie et

Eigengesetzlichkeit). Dans le sens de Y Eigengesetzlichkeit, l'autonomie touche
d'abord les différents secteurs de la vie étudiés par des disciplines «neutres»,
c'est-à-dire à ces champs d'activité qui ne font pas directement référence à un

système de valeurs morales. C'est dans le sillage de Max Weber et de son idéal
d'une science sociale «wertfrei» que des théologiens protestants soulignent,
déjà au début du siècle, l'exigence d'une indépendance méthodologique de la
réflexion morale à l'égard d'hypothèses de type dogmatique45.

Dans la théologie catholique des années soixante et septante, le terme est

introduit avec une signification apparentée à cette conception de type historiciste,

issue d'un milieu protestant plutôt libéral. Selon le témoin principal de

ce courant de la théologie morale catholique, Alfons Auer, la moralité de l'agir
humain ne consiste pas dans une adhésion aveugle à une loi imposée à l'homme
de l'extérieur, mais dans un «oui» à la réalité, considérée comme bonne, dans

sa mutabilité et son historicité. Autonome, la réalité l'est, non pas dans le sens

qu'elle se donnerait elle-même des lois de comportement, mais dans le sens

qu'elle n'a pas besoin d'une explication extérieure, fût-ce de la théologie, pour
en déceler le contenu 46. Avec le mot-clé de l'autonomie, l'acceptation
théologique et éthique de la sécularité entre en théologie catholique. C'est d'ailleurs
dans ce contexte que les textes du Concile de Vatican II parlent de la justa
autonomia 47 comme de l'indépendance méthodologique des différentes
formes de savoir qui se cristallisent dans les différentes disciplines et qui ne

doivent pas être soumises à une tutelle théologique. Ce qui est peut-être
nouveau chez les théologiens catholiques qui se réclament de la morale
autonome, c'est le fait que, désormais, cette indépendance méthodologique est

également demandée pour l'approche des questions morales, en clair pour la

réflexion éthique.

24 (1970), p. 117-129 ; Id., Eigengesetzlichkeit der natürlichen Ordnungen als
Grundproblem der neuen Lutherdeutung, Witten, Luther Verlag ; M. Honecker, «Das Problem
der Eigengesetzlichkeit», Zeitschriftfür Theologie und Kirche 73 (1976), p. 941-30 ; Id.,
«Technischer Sachzwang oder ethische Autonomie», Evangelische Kommentare 10

(1977), p. 592-594 ; Id., «Der Streit um die Autonome Moral. Ein katholischer Disput,
der auch Protestanten angeht», Lutherische Monatshefte 18 (1979), p. 151-154.

45 Cf. surtout les contributions de E. Troeltsch et de W. Hermann. Ces théologiens
n'ont pas utilisé explicitement le terme de "Eigengesetzlichkeit" pour mettre en évidence
l'autonomie méthodologique des sciences sociales et économiques, mais tout de même
des termes apparentés, comme c'est le cas chez Hermann qui parle de la «Sachlichkeit»
comme qualité de toute action morale. Cf. W. Hermann, «Die Sachlichkeit als ethischer

Grundbegriff», Zeitschrift für systematische Theologie 5 (1928), p. 250-312.
46 Cf. A. Auer, Autonome Moral und christlicher Glauben, Düsseldorf, Patmos,

1971, 1980 2. Id., Zur Theologie der Ethik. Das Weltethos im theologischen Diskurs,
Freiburg i. Ue./Freiburg i. Br., Universitätsverlag/Herder, 1995.

47 Cf. l'étude des textes et de leur contexte dans, A. Losinger, Justa autonomia.
Studien zu einem Schlüsselbegriffdes II. Vatikanischen Konzils, Paderborn, Schöningh,
1989.



428 ALBERTO BONDOLFI

4.2 Déontologie et teleologie à l'intérieur d'une «morale autonome»

Évidemment une telle revendication ne pouvait laisser indifférentes les

autorités de l'Église catholique. Aussi le pape Jean-Paul II a-t-il pris position
sur ce courant de pensée interne à la théologie catholique contemporaine 48.

À partir surtout de l'encyclique Veritatis splendor, on assiste à une remise en

cause sévère de la tradition associée à la devise d'une «morale autonome».
Il n'est pas possible de présenter ici l'ensemble des arguments que le pape

actuel propose dans ce document49, car cela nous éloignerait de notre propos.
Ce qui me paraît fatal pour la clarté du débat, c'est le mélange que ce document

opère entre la problématique de l'autonomie de l'éthique théologique en tant

que telle et celle liée à une fondation déontologique ou respectivement
téléologique des normes morales. La confusion de ces deux problématiques - qui
ont aussi des points de contact et d'influence réciproque - débouche sur des

appréciations très discutables des traditions historiques de pensée et des

discussions contemporaines.
Je me limiterai ici à l'examen du jugement papal porté sur l'utilitarisme

et de la manière dont quelques théologiens catholiques contemporains continuent

d'en proposer un usage positif compatible avec le message moral chrétien

50.

Pour ce qui est du premier point, relevons que l'anti-utilitarisme de Jean-

Paul II n'est pas direct. Il renvoie bien plutôt au fait que le pape est convaincu

qu'il y a des actes intrinsèquement mauvais et qu'en conséquence, il faut

toujours les refuser, indépendamment de toute considération sur leurs

conséquences factuelles ou ideelles 5I.

Les théologiens catholiques touchés par cette critique - second point -
répondent par différentes précisions. Il soulignent d'abord que, même dans une

perspective utilitariste, il serait possible de qualifier certaines normes
d'«absolues» dans la mesure où les actes qu'elles visent seraient définis de

manière telle qu'on ne puisse que les désapprouver toujours et partout.
W. Wolbert, professeur à la Faculté de Salzbourg, cite par exemple le cas de

la catégorie de «torture» pour affirmer que, si on définit cette dernière comme
une infliction de douleurs physiques et psychiques aux dépens d'une personne
emprisonnée dans le but d'obtenir des informations, même légitimes, alors une

telle pratique ne pourrait jamais être justifiée et la norme liée à une telle

prohibition assumerait un caractère «absolu». Ce dernier est donné par le fait

que la définition de «torture» ici utilisée exclut toutes les autres formes

d'infliction de souffrances dans des contextes différents et dont une justifica-

48 Pour une lecture protestante de la pensée morale de Jean-Paul II, cf. E. Fuchs,
La morale selon Jean Paul II, Genève, Labor et Fides, 1994.

49 Je me suis exprimé in extenso sur ce sujet dans, «'Veritatis Splendor', cosa brilla
in quest'enciclica?», L'Indice dei libri del mese 2 (1994), p. 87-95.

50 Je renvoie ici surtout à la recherche déjà citée de A. Kauflein, op. cit. (note 2).
51 Cf. Veritatis splendor, n" 80.



L'UTILITARISME DANS LA TRADITION CATHOLIQUE 429

tion est concevable (pensons à certaines interventions médicales qui pourraient
être semblables à la torture, mais qui se déroulent dans un tout autre contexte
et avec de tout autres intentions).

Les théologiens moralistes catholiques visés répondent aussi par une autre
précision qui me paraît importante. Une orientation «utilitariste» ou «téléologique»

52
peut et doit ultérieurement se spécifier dans différentes versions de

la pensée utilitariste. Certaines versions de l'utilitarisme ne paraissent parfois
pas acceptables pour des raisons qui ne sont pas directement ou exclusivement
liées à la considération générale des conséquences des actes visés. Ainsi, on
peut noter chez ces auteurs catholiques un refus presque total de la version
de l'utilitarisme dit «de la préférence», représentée notamment par le philosophe

australien P. Singer pour qui la capacité de satisfaire des préférences
subjectives devient une condition de la moralité des actes posés. Il n'est pas
possible ici de présenter plus longuement les détails de ces différentes versions
de la pensée utilitariste contemporaine. Cela nous éloignerait de l'objet de notre
présentation, consacrée exclusivement au catholicisme et à sa pensée

théologico-morale.
En conclusion de ces aperçus historiques sommaires, on peut souligner que

les causes de l'anti-utilitarisme de la théologie catholique sont multiples, en
clair qu'elles ne sont pas réductibles à une sorte de «fonds commun» de la

pensée catholique. Le contraste de l'anti-utilitarisme radical d'Augustin et des

ouvertures à ce courant de pensée rendues possibles par la réception d'Aristote
chez Thomas d'Aquin et chez d'autres auteurs de la scolastique montre que
de telles «familles spirituelles» ou «sensibilités éthiques globales» ne sont pas
le bagage de la seule tradition confessionelle catholique, mais qu'elles traversent

aussi - même si c'est à des degrés d'intensité variables - le champ des

traditions protestantes, tant en milieu réformé que luthérien.
Aussi est-il probable que l'unité de la morale chrétienne - par-delà les

divergences opposant les catholiques et les protestants - n'est pas donnée par
une orientation théorique univoque, qu'elle soit utilitariste ou anti-utilitariste,
mais par d'autres facteurs, peut-être moins intéressants d'un point de vue

théorique, mais bien plus décisifs au niveau de la motivation ultime de nos

actes et de nos omissions. La spécificité de l'agir des chrétiens est à chercher

et à fonder ailleurs. On ne peut donc que souhaiter aux chercheurs catholiques
de pouvoir mieux chercher, en liberté de parole, les racines de leur éthos

spécifique et de savoir ainsi se confronter, avec un plus grand sens de la

différenciation, à une pensée utilitariste aux visages si multiples.

52 Pour des auteurs comme Schüller ou Wolbert, les deux qualifications sont
interchangeables.




	L'utilitarisme dans la tradition catholique : quelques repères historiques et systématiques

