Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 48 (1998)

Heft: 4: L'utilitarisme en débat

Artikel: L'utilitarisme dans la tradition catholique : quelques repéres historiques
et systématiques

Autor: Bondolfi, Alberto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381578

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381578
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 130 (1998), P. 413-429

L’ UTILITARISME
DANS LA TRADITION CATHOLIQUE : QUELQUES
REPERES HISTORIQUES ET SYSTEMATIQUES

ALBERTO BONDOLFI

Résumé

L’auteur offre un survol de la discussion de [’éthique téléologique au sein
de la tradition catholique. Aprés un rappel des héritages augustinien et
thomasien, il examine successivement la réception et la réponse de I'Eglise
catholique a Machiavel et a Beccaria. Il termine par un examen du débat
catholique actuel, caractérisé par la tentative des tenants de la morale auto-
nome d’intégrer certains aspects de l’approche téléologique.

En acceptant de m’exprimer sur la problématique annoncée dans le titre
qui figurait au programme du colloque j’ai surestimé, volontairement ou non,
peu importe, non seulement mes forces intellectuelles, mais aussi 1’ampleur
de I’enjeu et de la matiére formulés par le titre méme. J’essaierai donc de le
prendre au sérieux et d’esquisser un cadre de références et de réflexions qui
lui soit fidele, au moins dans les intentions subjectives, méme s’il ne pourra
I’étre dans les résultats.

Le terme utilitarisme peut étre compris de fagon plus ou moins large et
peut donc donner lieu & des propos d’ampleur tres variable. Si je voulais m’en
tenir a une définition assez stricte et technique du terme, il faudrait répérer (par
une recherche historique de détail qui dépasserait mes compétences) les cri-
tiques que, deés le XVIII® siecle, les théologiens catholiques ont adressées a la
doctrine utilitariste classique afin de voir si cet effort de réception est marqué
par une évolution. Le bilan d’une telle recherche serait a mon avis assez maigre
et de peu d’intérét. Les raisons qui étayent cette hypotheése viennent de ce que
I"utilitarisme, au sens strict, s’est développé au sein du monde anglo-saxon au
cours du XVIII® sigcle — et encore presque exclusivement anglican ou réformé !
— et qu’il n’a touché la théologie catholique que de fagon assez marginale.

L' Cf. a cet égard, pour une introduction a la problématique, Einfiihrung in die
utilitaristische Ethik, klassische und zeitgendssische Texte, Tiibingen, Francke, 1992 ;
U. GAube, W.H. ScHRADER (éds), Der klassische Utilitarismus, Einfliisse-Entwicklun-
gen-Folgen, Berlin, Akademie Verlag, 1992 ; E. MusaccHio, Gli indirizzi dell’utili-
larismo contemporaneo, Bologna, Cappelli, 1981.



414 ALBERTO BONDOLFI

J’ai donc retenu 1’option d’une interprétation plus large du terme utilita-
risme, en y incluant différentes formes de réflexion éthique qui se sont ma-
nifestées tout au long de I’histoire et qui ont en commun d’avoir privilégié de
facon spécifique le rdle joué par les conséquences dans 1’appréciation des actes
humains aussi bien que des normes morales. Si ’on se réfere a une telle
compréhension de la notion, c’est-a-dire si I’on considére comme utilitariste
toute pensée éthique téléologique, alors il faut reconnaitre que la théologie
catholique s’est confrontée a plusieurs reprises a de telles formes de réflexion
et qu’il est possible d’en esquisser 1’histoire dans ses grandes lignes, méme s'il
nous manque toujours une monographie globale de référence a cet égard °.

Avant d’entrer in medias res, il me faut également délimiter I’ autre concept
contenu dans le titre de mon exposé, c’est-a-dire celui de tradition catholique.
Bien que I’Eglise catholique-romaine revendique pour elle-méme une conti-
nuité historique qui va des Peéres Apostoliques au concile de Vatican II, je
propose de restreindre ici la notion de «catholicisme» au sens confessionnel
du terme, ¢’est-a-dire aux développements de la théologie de 1'Eglise romaine
dans les Temps modernes. A I'exception d’un retour sur Augustin et sur
Thomas d’Aquin — nécessaire, on le verra, a une pleine intelligence du débat
moderne et contemporain —, cela correspond €galement au propos que je
développe ici.

Apres quelques considérations générales autour des ces deux théologiens,
je reprendrai mon développement au début des Temps modernes avec des
considérations sur la réception de 1’utilitarisme politique de N. Machiavel en
milieu catholique, puis poursuivrai par un examen de la lecture qu’ont faite
quelques catholiques de 1’utilitarisme pénal de C. Beccaria a la fin du XVIII®
siecle et pendant le XIX¢ siecle. Enfin, je terminerai ces remarques historiques
avec une présentation sommaire des théses des éthiciens catholiques a orien-
tation téléologique pendant la période qui a précédé, accompagné et suivi le
concile de Vatican II

Ces apercus historiques seront suivis par de trés bréves considérations
systématiques qui pourraient déboucher aussi bien sur une comparaison avec
la réflexion menée en paralléle au sein du protestantisme * que sur une con-
frontation critique et créative avec la réflexion philosophique contemporaine.

* Pour ce qui concerne la discussion contemporaine a I'intérieur de la théologie
morale catholique, on peut tout de méme se référer a A. KAUFLEIN, Deontologische oder
teleologische Begriindung sittlicher Normen? Ein Grundlagenstreit in der gegenwiir-
tigen katholischen Moraltheologie, St. Ottilien, EOD-Verlag, 1995. Cf. aussi I’essai fort
stimulant de W. WoLBERT, Vom Nutzen der Gerechtigkeit. Zur Diskussion um Utili-
tarismus und teleologische Theorie, Freiburg i. Ue./Freiburg i. Br., Universititsverlag/
Herder, 1992, sur lequel je vais revenir plus tard. Cf. aussi P. VaALori, «Utilitarismo
classico e proporzionalismo odierno, somiglianze e differenze» in S. Bioro (éd.), La
questione dell utilitarismo, Genova, Marietti, 1991, p. 97-105.

3 Cf. dans ce numéro la contribution de F. DERMANGE, p. 413-426.



L’UTILITARISME DANS LA TRADITION CATHOLIQUE 415

Le tout ne constitue évidemment qu’une premiere approche qui exigerait
d’autres approfondissements tant historiques que systématiques.

1. Le rigorisme moral d’Augustin et son atténuation chez Thomas d’Aquin

La pensée éthique d’ Augustin est marquée par un rigorisme moral qui est
en lien étroit avec sa pensée théologique. Chez lui, le rapport entre la foi et
I’action morale se joue presque toujours en faveur de la foi. Cette derniére
devient, si I’on prend a la lettre ses affirmations, la condition nécessaire de
toute moralité. Déja dans ses Enarrationes in psalmos, il affirme de facon
péremptoire :

La ou il n’y a pas de foi il n’y aura non plus de bonnes ceuvres. L’ceuvre bonne
est donnée par I’intention, cette dernidre est dirigée par la foi %.

La foi donne a la moralité une consistance qu’on ne peut obtenir par
d’autres voies. Ainsi les actions que les paiens meénent sans aucune référence
explicite a la foi chrétienne sont 2 considérer comme mauvaises”. Cet
exclusivisme presque fidéiste trouve sa racine philosophique dans le volonta-
risme moral d’ Augustin. On ne peut connaitre le bien que par la foi, car il est
défini comme tel par la volonté de Dieu. La racine de I’éthique théologique
d’Augustin se trouve donc dans sa vision volontariste du bien moral :

Seul Dieu, bon et vrai, sait ce que 1’on peut faire, quand, par quels moyens et par
qui, dans la mesure ou il ordonne ou permet cet acte °,

4 AugusTinus, En. in Ps. 31, 2, 4. «Ubi fides non erat, bonum opus non erat. Bonum
enim opus intentio facit, intentionem fides dirigit.» Sur I’éthique augustinienne, cf. entre
autres, E. L. ForTIN, «Idéalisme politique et foi chrétienne dans la pensée de S. Augus-
tin», Recherches augustiniennes 8 (1972), p. 231-260 ; J. THONNARD, «Justice de Dieu
et justice humaine selon st. Augustin», Augustinus, 12 (1967), p. 387-402.

5 Cf. par ex. De Civitate Dei, XIX, 24-25 : «Quelque louable empire, en effet, que
I"ame semble exercer sur le corps et la raison sur les vices, si I’dme et la raison elles-
mémes ne sont pas soumises & Dieu comme Dieu le leur demande, elles non plus ne
possedent pas sur le corps et sur les vices un juste empire. Quelle maitrise, en effet,
peut exercer sur son corps et ses vices I’ame qui méconnait le vrai Dieu et se rebelle
contre son empire pour se prostituer aux démons corrupteurs et pleins de vices? Aussi,
les vertus qu’elle pense avoir et qui lui servent 2 commander au corps et aux vices, quel
que soit d’ailleurs le bien qu’elle se propose d’acquérir et de conserver, si elle ne les
rapporte pas a Dieu, ces vertus elles-mémes sont des vices plutdt que des vertus. Aux
yeux de certains, elles passent bien pour de vraies et nobles vertus, quand elles se
rapportent & elles-mémes et ne sont pas cultivées en vue d’autre chose ; méme alors,
cependant, elles ne sont qu’enflure et orgueil et on doit, a ce titre, les regarder, non
comme des vertus, mais comme des vices.» Cette traduction est tirée de La cité de Dieu.
Paris, Desclée de Brouwer, 1960, p. 165-167 (= (Euvres de saint Augustin, vol. 37).
Cf. dans ce volume la note explicative a la p. 760-762.

® Contra Faustum 22, 72-73 : «Solus Deus verus et bonus novit, quid, quando,
quibus, per quos fieri aliquid vel jubeat vel permittat.»



416 ALBERTO BONDOLFI

A partir de cette vision, on comprend mieux son rigorisme, en particulier
le fait qu’il ne prévoit pas la nécessité de considérer comme constitutives du
jugement moral les conséquences factuelles de nos actions et de nos omissions.
Ces dernieres ne sont a évaluer moralement comme bonnes ou mauvaises qu’a
partir d’une volonté divine qui est claire et n’admet pas d’exceptions possibles.
Cela vaut aussi pour le jugement qu’il pose sur toute considération d’utilité
dans I’action humaine.

J’évoque ici, a titre d’exemple, la problématique du caractere licite ou
illicite du mensonge ’ pour mettre en évidence les racines théologiques du
déontologisme strict d’ Augustin. Dans son De mendacio 8 Augustin s’efforce
de rendre compte d’une série de situations dans lesquelles il serait plausible
de mentir en énumérant huit types possibles de mensonge. On trouve la des
situations dans lesquelles le mensonge serait utile non pas tant pour celui qui
le prononce que pour des tiers, et d’autres ou 1’utilité du mensonge se com-
binerait avec une absence d’effets négatifs pour autrui. Il se demande expli-
citement «si le mensonge peut étre utile quelquefois» et considére au moins
la question comme pertinente et importante °.

Toutefois, Augustin reste toujours ferme et n’admet aucune exception,
méme dans les cas ou 1'utilité est évidente. Son verdict est sans appel : «Le
mensonge est en lui-néme toujours inacceptable, parce qu’il est un men-
songe.» ' Méme lorsque le prétre Consentius lui demande s’il est licite de
mentir pour convertir des hérétiques, 1’évéque d’Hippone lui répond qu’une
telle action rendrait la vraie foi moins crédible. La seule exception, et donc
le seul élément té€léologique qu’on puisse trouver chez Augustin, est donnée
par I’exigence de devoir mentir pour préserver sa chasteté :

Est donc pur, tout homme juste, sinon devant les hommes, du moins, devant Dieu
qui, lui, juge sans erreur. Par suite, méme quand il souffre violence, fit-il en mesure
de Iéviter, il ne devient pas immonde par ce contact. Il le devient par le péché qu’il a
commis en refusant de I'éviter, alors qu’il en avait le pouvoir. Car rien de ce qu’il el
fait pour y échapper n’aurait été péché. Donc quiconque ment pour cela ne péche pas .

On pourrait interpréter de diverses maniéres, plus ou moins psycholo-
gisantes, une telle exception. Mais cela n’enléverait rien 2 la constatation de

7 Je me suis exprimé sur cet argument dans, «Non dire falsa testimonianza. Alcuni
rilievi storici sul preteso carattere di assolutezza dell’ottavo (nono) comandamento» in
Verita e veracita, Napoli, ATISM, 1995, p. 41-95.

8 Cf. I’édition critique in AUGUSTIN, Problémes moraux, Paris, Desclée de Brouwer,
1948 (= Euvres de saint Augustin 2), p. 240-343, et le Contra mendacium, op. cit.,
p. 350-453. :

? Op. cit, n° 5, ici a la p. 250 : «multo major magisque necessaria quastio est».

10 Ibid. : «Mendacium per se ipsum, quia mendacium est, utique turpe est».

"' De mendacio 15 (trad. cit. p. 281-283) : «Proinde nec cum ea patitur, data
evitanda potestate, contactu ipso immundus fit, sed peccato quo ea cum posset noluit
evitare. Nullum enim peccandum esset, quidquid propter illa evitanda factum esset.
Propter hzc igitur evitanda quiquis metitus fuerit, non peccat».



L’UTILITARISME DANS LA TRADITION CATHOLIQUE 417

fond selon laquelle I’éthique déontologique stricte d’ Augustin constitue cer-
tainement une cause historique majeure de la réticence du catholicisme et de
la premiére génération des Réformateurs 2 — encore fortement marquée par
la théologie d’Augustin — a 1'égard d’une éthique téléologique.

Une heureuse exception, avant méme I’entrée de la pensée d’ Aristote dans
le Moyen Age latin, est donnée par la pensée éthique d’ Abélard '3 qui souligne
fortement le role de 1’intention subjective dans 1’appréciation de 1’acte moral.
Evidemment Abélard ne pouvait pas encore faire référence a une théorie
morale systématique de grande envergure pour légitimer sa perspective et ses
intentions.

Heureusement, cette possibilité s’ouvre a partir du XIII® siecle, avec 1’en-
trée d’ Aristote dans la recherche philosophique et théologique du Moyen Age.
Certes, on ne peut pas encore parler d’utilitarisme au sens strict a cette époque,
mais il est certain que les éléments téléologiques de la morale aristotélicienne
vont pouvoir entrer avec plus de facilité dans la mentalité théologique courante.
Méme le vocabulaire de I’ utilité révele une attitude fondamentalement positive
envers cet aspect de la réalité qui nous entoure.

Chez Thomas d’Aquin, utilitas n’a généralement pas une connotation
négative, mais désigne la qualité d’un objet ou d’une action par rapport a un
tiers qui est extérieur : «L’utilité signifie la bonté par rapport a quelqu’un
d’autre.» 4 Le Docteur angélique distingue entre une utilitas formalis d’une
part et une utilitas moralis ou legalis d’autre part, cette derniere advenant
«lorsque quelqu’un montre de I’utilité & quelqu’un d’autre, selon que cela soit
du domaine des bonnes mceurs ou bien établi par des lois» 1.

En dépit de ces considérations positives concernant 1’ utilitas, il faut recon-
naitre que cette catégorie est assez secondaire dans son vocabulaire. La ré-
flexion sur les conséquences bonnes ou mauvaises, utiles ou nuisibles, des actes
humains se fait, chez Thomas d’ Aquin, a I’intérieur d’une théorie de la vertu

12 Cf. par exemple la controverse sur le nicodémisme et la position rigoriste de
Calvin. Pour une présentation globale de cette discussion je renvoie & C. GINZBURG, [I
nicodemismo. Simulazione e dissimulazione religiosa nell’Europa del ‘500, Torino,
Einaudi, 1970. M. Luther, moins confronté A des problémes pratiques exigeant un
comportement mensonger, a défendu un point de vue plus souple. Cf. W. KOHLER, Luther
und die Liige, Leipzig, Haupt, 1912. Les témoignages de la théologie du premier Moyen
Age vont dans le sens du rigorisme augustinien. Cf. A. M. LANDGRAF, «Definition und
Siindhaftigkeit der Liige nach der Lehre der Friihscholastik», TKTh 63 (1939), p. 50-
85 p. 157-180 ; Ip., «Die Liige des Vollkommenen und die Liige aus Bescheidenheit
im Urteil der Friihscholastik», Divus Thomas 20 (1942), p. 67-91.

13 Cf. a cet égard surtout Abélard et son temps, Paris, Les Belles Lettres, 1981, et
Pierre Abélard, Pierre le Vénérable, Paris, Editions du CNRS, 1975 (surtout, M. DE
GaNDILLAC, «Intention et loi dans I'éthique d’Abélard», p. 585-610).

"“In 1T Sent. 35, 1, 4, 1 c., «Utilitas vero significat bonitatem propter aliud.»

'>In VII Eth. 13, f-h., «quando scilicet unus exhibet utilitatem alteri, secundum
quod pertinet ad bonos mores aut secundum quod lege statutums».



418 ALBERTO BONDOLFI

définie comme «un habitus par lequel I’homme devient bon» 16 et a I’intérieur
de la doctrine de la prudence, vue comme capacité de jugement et d’action,
en clair comme

mémoire des choses passées, intelligence des choses présentes, ou encore comme
cette aptitude, a partir des choses qui se sont passées et de ce qui se passe, de planifier
ce qu’il faut faire dans le futur 7.

A partir de ces définitions, on peut en tout cas signaler que le docteur
angélique reconnait également a 1’action morale une dimension stratégique
minimale. Elle est vertueuse parce qu’elle est en méme temps «compétente»
et rationnelle. L’action se construit sur un savoir qui se nourrit de I’expérience
du passé et de 'intelligence des défis du présent en vue d’un projet qui doit
étre réalisé dans le futur. La vertu prédispose au bien et exprime une force
«extimative» dans le choix des moyens a mettre en ceuvre pour atteindre le
but moral visé. Ce dernier s’identifie avec le bonheur (qui, pour le théologien,
consiste dans la visio beatifica de Dieu) qui, sur cette terre, comprend aussi
des dimensions tout a fait matérielles.

Les théologiens du Moyen Age tardif essaient de dépasser la classification
des modalités de I’action humaine selon la logique du ufi et du frui (qui
remontait a Augustin) et proposent l’introduction d’une troisieme catégorie,
les actus medii, qui seraient au-dela de cette dialectique et pourraient étre
classés comme «actes indifférents». La naissance d’une économie marchande
rend nécessaire cette nouvelle classe d’actes en vue de légitimer les nouvelles
pratiques économiques inconnues de 1’éthique du Moyen Age. Pensons ici a
la pratique du prét a intérét, a I’évolution de la doctrine de 1’aumdne '8, et a
la doctrine de la guerre juste (avec les possibilités de la ruse et du mensonge) 1°.

2. N. Machiavel et I’action stratégique

L’ceuvre de Nicolas Machiavel 2° constitue pour toute la pensée occiden-

tale, et en particulier pour 1’éthique, un défi majeur. Sans doute est-il vrai que

1 In II Eth.. 6 b., «habitus quidam [...] ex quo homo fit bonus».

17 Summa theologiae, la , q. 22, art. 1 in c. , «<memoria prateritorum et intelligentia
prasentium prout ex prateritis memoratis et prasentibus intellectis coniectamus de
futuris providendis».

18 Je me suis exprimé in extenso a cet égard dans «Helfen und Strafen am Beispiel
des sogenannten “Armenstreits” im 16. Jahrhundert», in A. BonpoLrl, Helfen und
Strafen. Studien zur ethischen Bedeutung prosozialen und repressiven Handelns,
Miinster, Lit Verlag, 1997, p. 26-84.

19 Cf. sur ce theme P. HAGGENMACHER, Grotius et la doctrine de la guerre juste,
Paris, P.U.F., 1983.

20 Pour une introduction 4 ces problemes cf. Q. SKINNER, The Foundations of Mo-
dern Political Thought, Cambridge, Cambridge University Press, 1978 ; F. MUNCKLER,
Machiavelli, Frankfurt/M., Fischer, 1984 ; Ip., Im Namen des Staates, Frankfurt/M.,



L’UTILITARISME DANS LA TRADITION CATHOLIQUE 419

la théologie catholique du XVI® siecle, tout occupée a contrecarrer les mou-
vements de la Réforme, ne lui a pas accordé toute I’attention qu’elle méritait.
Pourtant, il convient de signaler qu’une réponse y a été donnée, et cela chez
quelques auteurs de I’école de Salamanque et chez Francisco Suarez, mais plus
encore dans I'ceuvre, non explicitement théologique, de quelques écrivains
catholiques antimachiavéliques qui ont eu au moins le mérite de comprendre
sa visée centrale et de lui répondre de fagon assez créative.

Je pense ici avant tout a la réflexion de Giovanni Botero ! et a celle
d’autres auteurs comme Juan de Mariana > et Rivadeneira. Pour les apprécier
au mieux, il faudrait aussi entreprendre ici une interprétation des textes machia-
véliens autour des criteres qui doivent régir I’action du prince dans sa quéte
du pouvoir et de sa consolidation.

Il ne faut pas oublier que c’est contre I/ Principe que s’est construite toute
la critique antimachiavélienne. Soulignons cependant au passage que le secré-
taire florentin n’a pas formulé son éthique politique uniquement dans cet
ouvrage, mais également dans ses Discorsi et dans les Istorie fiorentine qui
corrigent en grande partie les propos du Principe sur notre theme. L’exégese
contemporaine a mis en lumiere la complexité de la pensée éthico-politique
de Machiavel et propose un bilan moins sévere que celui qui se retrouve chez
les antimachiavéliens de tout bord 2. Mais pour apprécier la critique des
auteurs catholiques cités, il faut avoir présents a ’esprit les éléments de la
pensée de Machiavel qui ont tellement choqué 1’opinion de son temps. Je me
borne ici a relever que ceux qui ont retenu [’ attention de la critique et qui sont
plus directement liés & la problématique de 1’agir utile.

Le penseur florentin est bien conscient qu’en dépit de leur utilité pour la
conservation du pouvoir, ses propos peuvent étre qualifiés d’immoraux. Que
les moyens choisis puissent paraitre inacceptables provient de ce que le
moraliste qui habite chacun de nous ne tient pas suffisamment compte du fait
que I’humanité au sein de laquelle I’homme politique agit est déja moralement
pervertie.

Fischer, 1987 ; M. ViroLl, Dalla politica alla ragion di Stato, Roma, Donzelli, 1994 ;
G. FarakLas, Machiavel. Le pouvoir du prince, Paris, P.U.F., 1997 ; P. VALADIER,
Machiavel et la fragilité du politique, Paris, Seuil, 1996 ; M. SENNELART, Les arts de
gouverner, Paris, Seuil, 1995,

21 Cf, comme édition moderne G. Botero, La ragion di Stato, Roma, Donzelli,
1997. Sur sa pensée et |'interprétation de son antimachiavélisme cf. E. BLapin (€d.),
Botero e la “Ragion di Stato”, Firenze, Olschki, 1992.

22 Cf. entre autres, J. A. FERNANDEZ-SANTAMARIA, Razon de Estado y politica en el
pensamiento espafiol del barroco (1595-1640), Madrid, Centro de Estudios consti-
tucionales, 1986.

23 Je renvoie surtout 2 la monographie de Viroli qui constitue le point d aboutis-
sement de beaucoup de recherches de détail de ces derniéres années de recherche dans
ce domaine : M. Virowl, Dalla politica alla ragion di Stato. La scienza del governo tra
XIII e XVII secolo, Roma, Donzelli, 1994 ainsi que P. VALADIER, op. cit. ; G. FARAKLAS,
op. cit.



420 ALBERTO BONDOLFI

Et si les hommes étaient tous bons, ce précepte [savoir bien user de la béte] ne serait

pas bon ; mais comme ils sont méchants et ne te I’observeraient pas a toi, toi non
24

plus tu n’as pas a I’observer avec eux -*.

En clair, si le prince doit agir de facon stratégique, c’est qu’il doit tenir
compte de |’attitude de tous ceux qu’il veut atteindre par le combat ou par toute
autre démarche susceptible de promouvoir son pouvoir. Recourant aux méta-
phores animalieres, on dira qu’il doit, selon la situation, avoir les vertus du
lion, du loup ou du renard. Je me concentrerai sur cette derniere figure, apte
a légitimer la ruse et le mensonge en tant que modalités «normales» de la
conduite d’un prince moderne.

Sur cette question, Machiavel n’est certainement pas isolé, la littérature sur
ce theme étant trés abondante et se poursuivant jusqu'au XVII® siécle. Ainsi
Guicciardini, abordant ce sujet sous I'influence explicite de Tacite (référence
commune a toute cette tradition), pense que la nécessité de la ruse s’impose
non seulement au Prince mais aussi aux sujets. Pour «survivre», tous les acteurs
doivent pouvoir mentir.

Le tyran fait tout ce qui lui est possible pour découvrir le secret de ton cceur, mais
si tu veux qu’il ne comprenne pas, penses-y avec diligence, et garde-toi avec
intelligence de toutes les choses qui puissent te révéler, et ne montre pas que tu
sais combien d’intelligence il emploie pour te découvrir. Tacite enseigne justement
a ceux qui vivent sous les tyrans comment il faut vivre et se gouverner de fagon
prudente 2

Des affirmations de ce type ont un arriere-fond néostoicien, mais ils rap-
pellent aussi le vocabulaire de la scolastique relatif a la prudence. Cette ca-
tégorie revient dans toute cette littérature baroque avec une polysémie qui
la rend compatible avec la pensée utilitariste °,

Alors qu’elle désignait la capacité de la raison de viser le bien concret qu’il
faut accomplir, c’est-a-dire la recta ratio agibilium selon la définition

% Le Prince, Paris, Garnier-Flammarion, 1980, ch. 18.

25 «Fa el tiranno ogni possibile diligenza per scoprire el segreto del cuore tuo, €
perd, se tu vuoi che non ti intenda, pensavi diligentemente, e guardati con somma
industria da tutte le cose che ti possono scoprire, usando tanta diligenza e non ti lasciare
intendere quanta usa lui a intenderti ; [...] insegna molto bene Cornelio Tacito a chi
vive sotto a tiranni il modo di vivere e governarsi prudentemente». Cf. F. GUICCIARDINI,
Opere, éd. V. de Caprariis, Milano-Napoli, Ricciardi, 1953 ; ce passsage est repris dans
Ricordi, 103, 18.

26 Pour une documentation concernant les métamorphoses de la prudence cf.
M. SanToro, Fortuna, ragione e prudenza nella civilta letteraria del Cinguecento,
Napoli, Ed. Liguori, 1967 ; A. TeneNTI, Credenze, ideologie e libertinismi tra Medioevo
ed Eta moderna, Bologna, Il Mulino, 1978 ; une grande quantité d’informations est
contenue dans I’article «Klugheit», in F. WIEDMANN, G. BILLER, Historisches Worter-
buch der Philosophie, Vol. IV, p. 857-863. Pour une tentative d’actualisation cf. V. Dint,
«La prudenza tra virti intellettuale, arte del vivere e filosofia pratica», Filosofia politica
1 (1987/2), p. 231-246.



L’UTILITARISME DANS LA TRADITION CATHOLIQUE 421

thomasienne 2, la prudence devient, au fil des sigcles, la simple capacité de
poser ses propres buts dans I’histoire a partir du constat que les événements
de ce monde sont pleins de necessita et de fortuna *®. On constate ainsi, a
travers la transformation du vocabulaire, que la place croissante occupée par
des considérations utilitaristes dans la production catholique de 1'époque
baroque va de pair avec une sensibilité grandissante au caractére contingent
des événements humains. Mais, loin de se contenter de répéter les conseils de
Machiavel, cette littérature s’attache aussi a proposer une éthique utile aux
victimes de I’absolutisme naissant. Tout en traitant de fagcon plus ou moins
explicite le theme du mensonge et de la dissimulation, elle veut encore rétablir
dans ses droits la distinction classique entre I’utile et I’honnéte. Ainsi Torquato
Accetto, dans son célebre traité Della dissimulazione onesta *°, petit chef-
d’ceuvre du genre, rappelle le précepte classique : «Aime le vrai non pas pour
une raison d’utilité ou bien par intérét, mais en soi.» *

On ne sait pas si cela est dit en concession a la doctrine classique ou pour
d’autres raisons, mais quelques pages plus tard, parodiant Mt 10,16, il affirme
avec Machiavel que «avec les renards il faut ‘renarder’»3!. Accetto ne veut
pas proposer une nouvelle théorie de I'utilité, mais donner des conseils de

21 Cf. Summa theologice, 11a-1lz, q. 58, a. 3.

28 Ce theme est central chez MacriaveL. Cf. Il Principe, Chap. 6, 2, «Diventare
di privato principe presuppone o virtu o fortuna». Cf. K. REICHERT, Fortuna oder die
Bestiindigkeit des Wechsels, Frankfurt/M., Suhrkamp, 1985.

2 Cf. T. Accerro, Della dissimulatione honesta, Napoli, Egidio Longo, 1641 (éd.
moderne : Torino, Einaudi 1997). Trad. fr., De [’honnéte dissimulation, Paris, Verdier,
1990. Importante est aussi 1’édition de B. Crock, Bari, Laterza, 1928, a cause surtout
de la préface (p. 3-12) de B. Croce. Pour une présentation globale de I'ceuvre et de la
mentalité courante de cette époque, cf. R. ViLLARI, Elogio della dissimulazione, Bari,
Laterza, 1987 ainsi que D. ARrico, «Anatomie della ‘dissimulazione’ barocca»,
Intersezioni 8 (1988). Comme introduction aux théories politiques sous-jacentes a la
pratique de la dissimulation cf. H. MUNKLER, Im Namen des Staates. Die Begriindung
der Staatsraison in der Friihen Neuzeit, Frankfurt/M. Fischer, 1987 et M. SToLLEISs, Staat
und Staatsrdson in der frithen Neuzeit, Frankfurt, Suhrkamp, 1990 ; CHr. LAzzERI,
D. REny, La raison d’Etat, Paris, P.U.F., 1992 ; Ip., Le pouvoir de la raison d’Etat,
Paris, P.U.F., 1992. Ainsi que A. Buck, «Die Kunst der Verstellung im Zeitalter des
Barock», in Festschrift der Wiss. Gesell. der Goethe-Universitit, Wiesbaden, 1981,
p. 85-103 ; L. HoLscHER, Offentlichkeit und Geheimnis. Eine begriffsgeschichtliche
Studie zur Entstehung der Offentlichkeit in der friihen Neuzeit, Stuttgart, 1979. Pour ce
qui est de la littérature espagnole, U. Scrurz-Buschuaus, «Uber die Verstellung und
die ersten ‘primores’ des Héroe von Gracian», Romanische Forschungen 91 (1979),
p. 411-430 ; en France, M. Krusg, «Justification et critique du concept de dissimulation
dans I’ceuvre des moralistes du XVII¢ siecle» in M. TieTz, V. Kapp (éds), La pensée
religieuse dans la littérature et la civilisation du XVII siécle en France, Paris-Seattle-
Tiibingen, 1984, p. 147-168.

30 «Ama il vero non per ragion di utile o per solo interesse di onore, ma per se
stesso», op. cit. ici au ch. I

31U Ibid. , «cum vulpibus vulpinandum est».



422 ALBERTO BONDOLFI

prudence aussi bien a ceux qui veulent commander qu’a ceux qui doivent obéir
et cela, «En tolérant, en se taisant, et en attendant» 2.

Chez d’autres auteurs contemporains, en particulier chez Malespini, on
retrouve I'indication du bien public comme critére pour légitimer une pratique
mensongere, au moins envers les ennemis.

Toutes les choses qu’on vient de citer sont trés importantes et on peut les employer
pour le bien commun en vue de la conservation de toute république ou Etat :
difficilement on peut atteindre ce but, si quelqu’'un d’autre n’y met pas de la
confusion, de la méfiance ou de I’inimitié 3.

On pourrait poursuivre encore cette présentation d’une tradition a mi-
chemin entre 1'essai éthique et la littérature et qui révele, dans un certain
catholicisme, une grande ouverture a une morale faisant droit a des considé-
rations d’utilité. S’insére dans ce contexte ce qu’on appelle de facon assez
hative la «littérature jésuitique» dont nous reparlerons brievement dans la
prochaine section. En conclusion a cette présentation sommaire de la littérature
morale issue du catholicisme, soulignons combien 1" utilité dont il y est question
est toujours liée a une vision du bien de I’Etat absolu ou de I’Eglise en tant
qu’organisation hiérarchique. En revanche, elle n’aborde pas les themes que
privilégiera I'utilitarisme des Lumiéres, en particulier les pratiques pénales et
I’activité économique et commerciale dans des Etats encore liés a des méca-
nismes fortement protectionnistes.

3. C. Beccaria : utilitarisme et contractualisme social

Avec sa critique radicale de la peine de mort et de la torture, le juriste
milanais, auteur du célebre Dei delitti e delle pene 34, a joué un role décisif
dans la réforme du droit pénal. Ce qui le rend intéressant pour notre propos
ici est que cette critique se fonde en partie sur des arguments de type utilitariste
et en partie sur des emprunts a différentes versions de la théorie du contrat
social ¥, Cela provient a la fois du caractére assez éclectique de la culture de

32 Ibid., chap. V., «tollerando, tacendo, aspettando».

3 Cf. C. MALEsPINI, «La scienza nuova» in S.S. NiGro (éd.), Elogio della menzogna,
Palermo, Sellerio, 1991, p. 53-61, ici a la p. 55, «Tutte le predette cose sono di
grandissima considerazione, e si possono usare in beneficio publico per la conservazione
di qual si vogli republica e stato, il che difficilmente si pué conseguire, se altrui non
pone confusione, diffidenza e discordia tra gli nemici.»

3 Cf. la meilleure édition moderne Torino, Einaudi, 1981 ; pour une introduction
a sa pensée morale et pénale cf. E. BiaGINi, Beccaria, Bari, Laterza, 1992 ; R. Zorz,
Cesare Beccaria, Milano, Mondadori, 1996 ; M. A. Cartraneo, «Cesare Beccaria e
I’illuminismo giuridico europeo», in S. RomagnoLl, G. D. Pisapia (éds.), Cesare Bec-
caria tra Milano e |’Europa, Milano/Bari, Cariplo/Laterza, 1990.

35 Sur I'utilitarisme de Beccaria, cf. G. NEppl MoDONA, «L’utile sociale nella con-
cezione penalistica di Cesare Beccaria» in International Congress Cesare Beccaria and



L'UTILITARISME DANS LA TRADITION CATHOLIQUE 423

Beccaria mais, et il faut le reconnaitre in bonam partem, de ce que le juriste
et économiste milanais était conscient des difficultés d’une argumentation
purement utilitariste au service de la cause abolitionniste. Chez lui les deux
types d’argumentation se soutiennent et se renforcent. Cela lui a valu des
critiques ameres, mais aussi des adhésions enthousiastes.

J’ai voulu reprendre ici Beccaria, non pas que je le considere comme un
«auteur catholique», tout au contraire. Bien qu’il ait recu, comme tout le
monde, une éducation catholique, il se considérait comme «déiste» au moment
ou il rédigeait son Dei delitti e delle pene. Mais son ceuvre permet toute une
série de consid€rations utiles a notre propos général.

I faut avant tout essayer d’interpréter la réception de Beccaria aupres de
I’Eglise catholique de son temps. A vrai dire cette réception a été trés minime
et plutdt banale, méme si elle doit étre interprétée de facon adéquate. Ce travail
herméneutique se révele particulierement difficile. On sait que son pamphlet
fut tout de suite mis a I'index, mais on n’en connait pas les raisons directes
et explicites. Deux pistes semblent envisageables. Selon la premiere, son
utilitarisme serait la cause principale de sa condamnation doctrinale, cependant
que, selon une autre approche, attentive surtout aux éléments plus politiques
de son message, la cause de cette condamnation devrait plutot étre recherchée
dans son contractualisme. Le fait méme qu’en Italie, la littérature polémique
contre Beccaria 1’ait défini comme «le Rousseau d’Italie» donne a la seconde
hypothese plus de crédibilité.

On trouve, sous la plume d’un moine bénédictin, Ferdinando Facchinei 3,
un essai de réponse aux arguments de Beccaria. Dans cette publication, pro-
bablement une commande de la République de Venise — malheureusement
aujourd’hui encore inaccessible en édition moderne 37 _ il s’attache & montrer
la faiblesse des arguments du Réformateur milanais sur la torture et la peine
de mort. L’intérét de sa critique pour notre propos réside dans le fait que
Facchinei accepte le critere d’utilité en soi, mais que, de facto, il I'interprete
dans le sens contraire. La torture et la peine de mort, soutient-il, sont en effet
tres utiles et donc moralement et politiquement acceptables. Sa thése est que
le systéme pénal «a I'italienne» — en clair celui fondé sur la confession des
délits de la part de la personne accusée et, pour cette raison, recourant de fagon
structurellement «nécessaire» a la torture —, est bien plus sir que «la méthode
anglaise» qui veut renoncer a la confession de la part de I’accusé. Ainsi, méme
chez un moine réactionnaire a la solde de la République de Venise, ce sont

Modern Criminal Policy, Milano, 1988, p. 77-97 ; G. Francioni, «Beccaria filosofo
utilitarista» in S. RomacgnoLl, G. D. Pisapia (éds.), op. cit., p. 69-87.

36 F. FaccHingl, Note ed osservazioni sul libro intitolato “Dei delitti e delle pene”,
Venezia, 1765.

37 T ai pris connaissance de quelques pages de cet essai dans I’anthologie liée a
I’édition de Dei delitti e delle pene éditée par F. Venturi chez Einaudi, Torino, 1981,
p. 164-177.



424 ALBERTO BONDOLFI

les criteres de streté et d’utilit€é qui semblent légitimer la moralité de 1’inter-
vention répressive de I'Etat.

A la lumigre de ces observations, on semble &tre en mesure de conclure
que la pensée catholique ne manifeste pas d’opposition de principe aux argu-
ments de nature utilitariste. Tout dépend de la cause au service de laquelle ils
sont avancés. Ainsi lorsqu’ils sont mobilisés en faveur d’une cause jugée
politiquement juste, par exemple la défense de 1’Etat chrétien ou de I’Eglise,
ils ne soulevent pas d’opposition. En revanche, lorsque ces mémes principes
s’inscrivent dans une théorie démocratique ou contractualiste de I’Etat ou dans
une défense de I’autonomie du sujet moral, ils s’aveérent soudain inadmissibles.

I1 faudra attendre le XIX® siecle pour avoir une réponse plus crédible a
I’utilitarisme de Beccaria de la part d’un penseur catholique. Ce ne sera pas
un théologien ou un éthicien de profession qui se lancera dans cette tiche, mais
un catholique «libéral» , lui-méme parent de Beccaria, Alessandro, Manzoni 3%,
un écrivain passé a I’histoire comme romancier plutét que comme philosophe
ou théologien. Le cceur de sa critique est de soutenir la fausseté de I'utilita-
risme, son erreur fondamentale étant de se baser sur des jugements probables
et non certains. Au passage, il n’est pas inintéressant de relever que cette
réfutation contient un élément de polémique envers la tradition casuistique de
la morale catholique des XVII¢ et XVIII® siecles, cette dernicre reposant en
effet sur le fait qu'on pouvait avoir des doutes sur le caractere certain ou
probable de certaines normes, voire sur la qualification a donner a des situa-
tions précises. Les systémes du probabilisme 3 et du probabiliorisme, déja
attaqués avec vigueur par Pascal, sont a nouveau la cible de la critique sous
la plume de Manzoni. Dans le troisieme chapitre de ses Osservazioni sulla
morale cattolica *°, ce dernier s’en prend directement 2 Bentham en montrant
que le critere d’utilité, a supposer méme qu’il soit éthiquement fondé, serait
de fait inapplicable et qu’il ne peut donc de toute fagon pas constituer une base
correcte pour la fondation des normes morales.

Qu’est en effet I'utilité future, individuelle ou générale, du point de vue de la pensée
humaine, sinon une pure conjecture? En effet il s’agit d’une qualité que 1’obser-
vation humaine ne peut pas reconnaitre comme inhérente ou non a une action qu’il
faut entreprendre et a laquelle il faudrait appliquer ce critére ; il s’agit d’un effet
qui, pour diverses raisons, peut ou non survenir. Donc, proposer, a I'instar de ce
systéme, I’utilité comme critére premier ou méme unique de la moralité des actions

3 Cf. A. Manzoni, Appendice alla morale cattolica o del sistema che fonda la
morale sull’utilita, Firenze, Vallecchi, 1925. La littérature secondaire sur cet écrit est
abondante, méme si elle n’entre pas tellement dans la problématique de 1’utilitarisme
en milieu catholique. Cf. M. A. CaTTaNEO, L'illuminismo giuridico di A. Manzoni,
Sassari 1985 ; trés précis aussi, I’essai de M. Mori, «Una nota su Manzoni critico
dell’utilitarismo», in Gli italiani e Bentham, Milano, Angeli, 1982, p. 105-113.

¥ Cf. l'article «Probabilisme», Dictionnaire de théologie catholique, Paris,
Letouzey et Ané, 1903-1972.

40 In Opere complete, Milano, Reichiedei, 1969, spec. p. 237-238.



L’UTILITARISME DANS LA TRADITION CATHOLIQUE 425

humaines revient a proposer un critere non seulement fallacieux, mais inapplicable,
que ce soit d’une fagon ou d’une autre *!,

La perspective utilitariste exige en effet que I’homme soit en mesure de
juger a 'avance, avec certitude, si une certaine action sera plus utile que
négative par rapport 2 soi-méme .

Manzoni critique donc I’utilitarisme pour lui-méme sans recourir a des
themes apologétiques, comme, par exemple, I’absence de référence a la Pro-
vidence et a son role dans I’histoire des actions humaines — alors méme que
ce theme est trés présent dans I’ensemble de son ceuvre philosophique et
littéraire. Ayant beaucoup fréquenté la littérature des Lumieres, il aurait pu se
livrer a une critique anti-illuministe de 1’utilitarisme. Mais telle n’est pas son
intention, tout au contraire : ¢’est ainsi qu’il critique la peine de mort et lutte
pour I’abolition de la torture. De surcroit, il admet également le bien-fondé
de I’ utilitarisme dans le domaine spécifique de I’éthique économique et sociale.
Ici en effet, a I’opposé du droit pénal, I’appplication du critere d’utilité ne met
pas en danger 1’autonomie du sujet moral. Cette sympathie partielle pour les
criteres d’utilité en éthique économique influencera, par la médiation de 1’éco-
nomiste Toniolo, la pensée éthico-économique de Léon XIII vers la fin du XIX®
siecle, ouvrant ainsi un tout petit peu le monde catholique a ’'univers des idées

du libéralisme économique et politique.

4. La discussion autour du proportionnalisme
et de ['«éthique autonome»

Cette discussion, commencée au début des années septante et qui se pour-
suit encore, représente une modalité de ’attention renouvelée a la tradition
utilitariste — quand bien méme, il convient de le signaler, s’y mélent toute une
série d’imprécisions et de malentendus, pour une part communs a la théologie
catholique et a la discussion éthique en général, et pour 1’autre spécifiques au
champ catholique **.

41 Ibid., p. 238-239 : «Cos’¢ infatti I'utilitd avvenire, sia individuale, sia generale,
riguardo alla cognizione umana, se non una cosa di mera congettura? Perche, non ¢ essa
punto una qualitd che I’osservazione possa riconoscere come inerente, o no, all’azione
da farsi, o da non farsi, alla quale il criterio dev’essere applicato; ¢ un effetto che potra
venire, o non venire da quell’azione, dependentemente dall’ operazione eventuale d’altre
cagioni. E quindi, proporre 'utilita per criterio primario, anzi unico, della moralita
dell’azioni umane, come fa quel sistema, ¢ proporrre un criterio, non dird ingannevole,
ma inapplicabile, tanto nell’una, che nell’altra maniera».

42 Ibid. : «giudicare anticipatamente con certezza, se una data azione sia per riuscire
pid utile che dannosa a lui medesimo».

43 Je me suis exprimé a deux reprises sur ces questions. Cf. «Autonomie ou théo-
nomie, une alternative pour la morale chrétienne?», Recherches de science religieuse
70 (1982), p. 161-180 ; et « Autonomie’ et ‘morale autonome’. Recherches en cours
sur un mot-clef», Concilium 1984, p. 155-164. Pour une appréciation contemporaine



426 ALBERTO BONDOLFI

Je me bornerai ici a proposer quelques reperes dans le souci de préciser
le champ sémantique de I’autonomie ainsi que ceux de 1’utilité et de la pro-
portionnalité dans la fondation des normes morales. A partir de 13, il sera plus
facile d’évaluer la portée de I'utilitarisme sur la théologie morale catholique
contemporaine.

4.1 Le champ sémantique de |'autonomie

Lorsqu’on parle d’autonomie en éthique, on entend avant tout une qualité
du sujet moral qui agit non pas a partir de perspectives contingentes, méme
si elles sont liées a une utilité pour le sujet méme ou pour d’autres sujets ou
objets, mais qui pose ses actions a partir du seul/ critere de la moralité. Méme
la volonté de respecter la volonté de Dieu, si elle se limite a considérer cette
seule exigence, est insuffisante pour fonder la moralité d’une action, car elle
serait guidée par des facteurs externes — et partant hétéronomes — a la volonté.

C’est pour cette raison que la loi morale s’annonce a la conscience de
I'individu avec un caractére d’extériorité et de catégoricité. Le point de vue
moral n’est pas li€ a des conditions factuelles ou relatives, mais il vaut en soi,
indépendamment des conditions concretes dans lesquelles il se pose. On voit,
dans ce contexte tout a fait kantien, que I’idée d’autonomie appelle une certaine
prétérence pour une fondation déontologique de la norme morale.

L’autonomie kantienne s’oppose a toute légitimation de la norme morale
entreprise dans un contexte d’utilité. Si elle ne s’oppose pas a I'idée d’un Dieu
législateur moral, elle ne peut accepter I'image d’un Dieu demandant le respect
des normes morales tout a fait ad libitum, sans laisser aucune liberté a 1’auto-
nomie humaine.

Mais dans la discussion contemporaine, la catégorie d’autonomie a encore
une autre acception : souvent, elle renvoie a une sorte d’indépendance et de
différence qualitative séparant le niveau des phénomenes empiriques de celui
de la réflexion morale. En ce sens, ce qui est autonome ici, ¢’est au premier
chef la réflexion éthique par rapport a toute autre forme de savoir, surtout
empirique. Bien que tres diffus, ce n’est pas 1a le concept qui circule en
théologie catholique dans les controverses sur |’autonomie.

En théologie catholique, la notion d’autonomie a avant tout le méme sens
que dans I’éthique protestante, c’est-a-dire celui auquel renvoie le mot alle-
mand d’Eigengesetzlichkeit **. La richesse terminologique de cette langue a

de tout le débat dans une perspective réformée, cf. D. MULLER, «Autonomie und Theo-
nomie. Ansitze zu einer kritischen Genealogie der evangelischen Ethik in Ausein-
andersetzung mit der Moderne», in A. HOLDEREGGER (€d.), Fundamente der Theolo-
gischen Ethik. Bilanz und Neuansditze, Fribourg/Freiburg i. Br., Eds Universitaires/
Herder, 1996, p. 202-220.

4 Cf. a cet égard les publications de A. Hakamies, «Der Begriff ‘Eigengesetz-
lichkeit’ in der heutigen Theologie und seine historischen Wurzeln», Studia Theologica



L’UTILITARISME DANS LA TRADITION CATHOLIQUE 427

permis au débat de se concentrer autour de ces deux mots-clés (Autonomie et
Eigengesetzlichkeit). Dans le sens de |’ Eigengesetzlichkeit, I’ autonomie touche
d’abord les différents secteurs de la vie étudiés par des disciplines «neutres»,
c’est-a-dire a ces champs d’activité qui ne font pas directement référence a un
systeme de valeurs morales. C’est dans le sillage de Max Weber et de son idéal
d’une science sociale «wertfrei» que des théologiens protestants soulignent,
déja au début du siecle, I’exigence d’une indépendance méthodologique de la
réflexion morale a 1’égard d’hypotheses de type dogmatique +.

Dans la théologie catholique des années soixante et septante, le terme est
introduit avec une signification apparentée a cette conception de type histori-
ciste, issue d’un milieu protestant plutot libéral. Selon le témoin principal de
ce courant de la théologie morale catholique, Alfons Auer, la moralité de I’agir
humain ne consiste pas dans une adhésion aveugle a une loi imposée a I’homme
de I’extérieur, mais dans un «oui» a la réalité, considérée comme bonne, dans
sa mutabilité et son historicité. Autonome, la réalité I’est, non pas dans le sens
qu’elle se donnerait elle-méme des lois de comportement, mais dans le sens
qu’elle n’a pas besoin d’une explication extérieure, flt-ce de la théologie, pour
en déceler le contenu 40, Avec le mot-clé de 1’autonomie, 1’acceptation théo-
logique et éthique de la sécularité entre en théologie catholique. C’est d’ailleurs
dans ce contexte que les textes du Concile de Vatican Il parlent de la justa
autonomia *’ comme de 1’'indépendance méthodologique des différentes for-
mes de savoir qui se cristallisent dans les différentes disciplines et qui ne
doivent pas étre soumises a une tutelle théologique. Ce qui est peut-€tre
nouveau chez les théologiens catholiques qui se réclament de la morale auto-
nome, c’est le fait que, désormais, cette indépendance méthodologique est
également demandée pour 1’approche des questions morales, en clair pour la
réflexion éthique.

24 (1970), p. 117-129 ; Ip., Eigengesetzlichkeit der natiirlichen Ordnungen als Grund-
problem der neuen Lutherdeutung, Witten, Luther Verlag ; M. HONECKER, «Das Problem
der Eigengesetzlichkeit», Zeitschrift fiir Theologie und Kirche 73 (1976), p. 941-30 ; Ip.,
«Technischer Sachzwang oder ethische Autonomie», Evangelische Kommentare 10
(1977), p. 592-594 ; Ip., «Der Streit um die Autonome Moral. Ein katholischer Disput,
der auch Protestanten angeht», Lutherische Monatshefte 18 (1979), p. 151-154.

45 Cf. surtout les contributions de E. Troeltsch et de W. Hermann. Ces théologiens
n’ont pas utilisé explicitement le terme de "Eigengesetzlichkeit” pour mettre en évidence
1’autonomie méthodologique des sciences sociales et économiques, mais tout de méme
des termes apparentés, comme c’est le cas chez Hermann qui parle de la «Sachlichkeit»
comme qualité de toute action morale. Cf. W. HERMANN, «Die Sachlichkeit als ethischer
Grundbegriff», Zeitschrift fiir systematische Theologie 5 (1928), p. 250-312.

4 Cf. A. AUER, Autonome Moral und christlicher Glauben, Diisseldorf, Patmos,
1971, 1980 2. Ip., Zur Theologie der Ethik. Das Weltethos im theologischen Diskurs,
Freiburg i. Ue./Freiburg i. Br., Universititsverlag/Herder, 1995.

47 Cf. I’étude des textes et de leur contexte dans, A. LOSINGER, Justa autonomia.
Studien zu einem Schliisselbegriff des 1. Vatikanischen Konzils, Paderborn, Schéningh,
1989.



428 ALBERTO BONDOLFI

4.2 Déontologie et téléologie a ['intérieur d’une «morale autonome»

Evidemment une telle revendication ne pouvait laisser indifférentes les
autorités de I’Eglise catholique. Aussi le pape Jean-Paul II a-t-il pris position
sur ce courant de pensée interne 2 la théologie catholique contemporaine *®,
A partir surtout de I’encyclique Veritatis splendor, on assiste a une remise en
cause sévere de la tradition associée a la devise d’une «morale autonome».

Il n’est pas possible de présenter ici I’ensemble des arguments que le pape
actuel propose dans ce document %%, car cela nous éloignerait de notre propos.
Ce qui me parait fatal pour la clarté du débat, c’est le mélange que ce document
opere entre la problématique de 1’autonomie de 1’éthique théologique en tant
que telle et celle liée a une fondation déontologique ou respectivement téléo-
logique des normes morales. La confusion de ces deux problématiques — qui
ont aussi des points de contact et d’influence réciproque — débouche sur des
appréciations tres discutables des traditions historiques de pensée et des dis-
cussions contemporaines.

Je me limiterai ici a I’examen du jugement papal porté sur 1’utilitarisme
et de la maniére dont quelques théologiens catholiques contemporains conti-
nuent d’en proposer un usage positif compatible avec le message moral chré-
tien 0,

Pour ce qui est du premier point, relevons que 1’anti-utilitarisme de Jean-
Paul II n’est pas direct. Il renvoie bien plut6t au fait que le pape est convaincu
qu’il y a des actes intrinséquement mauvais et qu’en conséquence, il faut
toujours les refuser, indépendamment de toute considération sur leurs consé-
quences factuelles ou idéelles .

Les théologiens catholiques touchés par cette critique — second point —
répondent par différentes précisions. Il soulignent d’abord que, méme dans une
perspective utilitariste, il serait possible de qualifier certaines normes
d’«absolues» dans la mesure ou les actes qu’elles visent seraient définis de
maniere telle qu’on ne puisse que les désapprouver toujours et partout.
W. Wolbert, professeur a la Faculté de Salzbourg, cite par exemple le cas de
la catégorie de «torture» pour affirmer que, si on définit cette derniére comme
une infliction de douleurs physiques et psychiques aux dépens d’une personne
emprisonnée dans le but d’obtenir des informations, méme légitimes, alors une
telle pratique ne pourrait jamais étre justifiée et la norme liée a une telle
prohibition assumerait un caractere «absolu». Ce dernier est donné par le fait
que la définition de «torture» ici utilisée exclut toutes les autres formes
d’infliction de souffrances dans des contextes différents et dont une justifica-

48 Pour une lecture protestante de la pensée morale de Jean-Paul II, cf. E. Fucss,
La morale selon Jean Paul II, Genéve, Labor et Fides, 1994.

49 Je me suis exprimé in extenso sur ce sujet dans, «*Veritatis Splendor’, cosa brilla
in quest’enciclica?», L’Indice dei libri del mese 2 (1994), p. 87-95.

30 Je renvoie ici surtout a la recherche déja citée de A. KAUFLEIN, op. cit. (note 2).

SLCf. Veritatis splendor, n° 80.



L'UTILITARISME DANS LA TRADITION CATHOLIQUE 429

tion est concevable (pensons a certaines interventions médicales qui pourraient
étre semblables a la torture, mais qui se déroulent dans un tout autre contexte
et avec de tout autres intentions).

Les théologiens moralistes catholiques visés répondent aussi par une autre
précision qui me parait importante. Une orientation «utilitariste» ou «téléolo-
gique» °2 peut et doit ultérieurement se spécifier dans différentes versions de
la pensée utilitariste. Certaines versions de I'utilitarisme ne paraissent parfois
pas acceptables pour des raisons qui ne sont pas directement ou exclusivement
liées a la considération générale des conséquences des actes visés. Ainsi, on
peut noter chez ces auteurs catholiques un refus presque total de la version
de I'utilitarisme dit «de la préférence», représentée notamment par le philo-
sophe australien P. Singer pour qui la capacité de satisfaire des préférences
subjectives devient une condition de la moralité des actes posés. Il n’est pas
possible ici de présenter plus longuement les détails de ces différentes versions
de la pensée utilitariste contemporaine. Cela nous éloignerait de 1’objet de notre
présentation, consacrée exclusivement au catholicisme et a sa pensée
théologico-morale.

En conclusion de ces apercgus historiques sommaires, on peut souligner que
les causes de I’anti-utilitarisme de la théologie catholique sont multiples, en
clair qu’elles ne sont pas réductibles a une sorte de «fonds commun» de la
pensée catholique. Le contraste de I’anti-utilitarisme radical d’ Augustin et des
ouvertures a ce courant de pensée rendues possibles par la réception d’ Aristote
chez Thomas d’Aquin et chez d’autres auteurs de la scolastique montre que
de telles «familles spirituelles» ou «sensibilités éthiques globales» ne sont pas
le bagage de la seule tradition confessionelle catholique, mais qu’elles traver-
sent aussi — méme si c’est a des degrés d’intensité variables — le champ des
traditions protestantes, tant en milieu réformé que luthérien.

Aussi est-il probable que 'unité de la morale chrétienne — par-dela les
divergences opposant les catholiques et les protestants — n’est pas donnée par
une orientation théorique univoque, qu’elle soit utilitariste ou anti-utilitariste,
mais par d’autres facteurs, peut-étre moins intéressants d’un point de vue
théorique, mais bien plus décisifs au niveau de la motivation ultime de nos
actes et de nos omissions. La spécificité de I’agir des chrétiens est a chercher
et a fonder ailleurs. On ne peut donc que souhaiter aux chercheurs catholiques
de pouvoir mieux chercher, en liberté de parole, les racines de leur €thos
spécifique et de savoir ainsi se confronter, avec un plus grand sens de la
différenciation, & une pensée utilitariste aux visages si multiples.

32 Pour des auteurs comme Schiiller ou Wolbert, les deux qualifications sont in-
terchangeables.






	L'utilitarisme dans la tradition catholique : quelques repères historiques et systématiques

