Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 48 (1998)

Heft: 3

Artikel: Politique et religion chez Benjamin Constant
Autor: Campagna, Norbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381573

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381573
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 130 (1998), P. 285-300

POLITIQUE ET RELIGION
CHEZ BENJAMIN CONSTANT

NORBERT CAMPAGNA

Résumé

Certains auteurs, comme Stephen Holmes, affirment que la religion ne joue
pas un role politique dans le libéralisme de Benjamin Constant. Le but de cette
contribution est de montrer que ces auteurs ont tort et que Constant accorde
bien un réle politique a la religion. Notre thése sera qu’aux yeux de Constant,
la religion est importante pour garantir le caractére libéral d’une société.
C’est par elle que peut, entre autres, étre vaincue I'atomisation de la société,
qui, si elle n’était pas combattue, livrerait cette derniére aux ambitions du
premier despote venu.

1. Introduction

Dans le livre, par ailleurs excellent, qu’il a consacré a Benjamin Constant
et a la genése du libéralisme moderne !, Stephen Holmes ne parle pratiquement
pas de la question de la religion dans I’ceuvre de Constant. A premigre vue,
cela peut paraitre étrange, car s’il est une question a laquelle Constant s’est
intéressé, tout au long de sa vie, ¢’est bien la question de la religion. Les deux
volumes Du polythéisme romain, et plus encore les cing tomes De la religion
considérée dans sa source, ses formes et ses développements sont la pour
témoigner de I'intérét que Constant portait aux questions religieuses >, Cela
¢tant, il convient de se demander pourquoi Holmes, qui connait I’ccuvre de
Constant sur le bout des doigts, ne parle pratiquement pas du réle de la question
religieuse dans 1’ceuvre du grand penseur — et acteur — libéral frangais.

Deux raisons, liées entre elles, expliquent ce fait. Tout d’abord, Holmes
se propose pour objectif de dégager la pensée politique de Constant. S’il veut
reconstruire cette pensée politique, ¢’est pour montrer qu’aux yeux de Constant
«"attitude anti-libérale pour le civisme a I'antique est a la fois inopportune

LS. Howmes, Benjamin Constant and the Making of Modern Liberalism, Yale, Yale
University Press, 1984. Nous citerons d’apres la traduction frangaise Benjamin Constant
et la genése du libéralisme moderne, trad. O. Champeau, Paris, P.U.F., 1994,

* Du polythéisme romain a été publié pour la premiere fois en 1833. Les cing tomes
de De la religion ont été publiés respectivement en 1824 (t. 1), en 1825 (t. II), en 1827
(t. TID), et en 1831 (t. IV et V).



286 NORBERT CAMPAGNA

et dangereuse dans le monde moderne» . Cette idée que le civisme a I’antique
est a la fois inopportun et dangereux est aussi partagée par Holmes. En dé-
fendant le libéralisme de Constant, Holmes, rejoignant sur ce point entre autres
Michael Walzer 4, se démarque de philosophes comme Benjamin Barber * qui
en appellent a un retour a ’engagement total des individus dans le cadre d’une
démocratie radicale. Non pas que Holmes plaide pour un retrait total de
I’individu hors du politique, au contraire. Pour lui, et Constant lui livre le point
de départ, il faut éviter I’extréme du tout-politique — la liberté, des anciens —
aussi bien que I'extréme du tout-privé, — la liberté, des modernes. Aux yeux
de Holmes, Constant a plaidé, pour une synthese de la liberté, des anciens et
de la liberté, des modernes.

Holmes veut donc reconstruire la pensée politique de Constant. Cela n’ex-
plique toutefois pas encore suffisamment pourquoi il ne tient pas, ou guere,
compte de la pensée religieuse de Constant. Il pourrait en effet s’avérer que
la pensée politique et la pensée religieuse s’interpénetrent chez Benjamin
Constant °. Dans ce cas, il faudrait aussi tenir compte de cette derniere lorsque
I’on analyse le libéralisme politique de Constant. En fait, Holmes rejette 1’idée
que la pensée religieuse de Constant puisse entretenir une quelconque relation
avec sa pensée politique. Vers la fin de son livre, il affirme assez péremptoi-
rement : «Quoique convaincu de I'importance de la religion sur le plan humain,
Constant niait qu’elle eiit la moindre importance politique» .

Dans cette contribution, 1l ne s’agit pas de mettre en question le projet de
Holmes, ¢’est-a-dire le projet d’une reconstruction de la philosophie politique

?S. HoLMes, op. cit., p. 6.

4 Voir, par exemple, M. WaLzer, Obligations. Essays on Disobedience, War and
Citizenship, Harvard, Cambridge University Press, 1970.

5 Actuellement conseiller politique de Bill Clinton, B. BARBER s’est fait connaitre
par son livre Strong Democracy. Participatory Politics for a New Age, Berkeley,
University of California Press, 1984. Il y plaide pour un engagement massif des citoyens
dans la vie politique de leur pays.

6 La thése d’une telle interpénétration du politique et du religieux chez Constant
n’est d’ailleurs pas neuve. Ainsi Kurt Kloocke qui, dans sa biographie intellectuelle de
Constant, affirme que «la pensée politique et la pensée religieuse sont pour lui indissolu-
blement liées (K. KLoockg, Benjamin Constant. Une biographie intellectuelle, Geneve,
Droz, Geneve et Paris, 1984, p. 179). B. Fontana insiste également sur le fait que «le
idee di Constant sulla religione costituivano una parte essenziale della sua teoria poli-
tica» (B. FONTANA, Benjamin Constant e il pensiero post-rivoluzio-nario, Milan, Baldini
e Castoldi, 1996, p. 133. Il s’agit la de la traduction italienne d’un livre paru en anglais
en 1991). Plus récemment, Tzvetan Todorov a a nouveau montré 1'importance que
Constant accordait a la religion pour la préservation du contrat social (T. Toporov,
Benjamin Constant. La passion démocratique, Paris, Hachette, 1997). Si la these
défendue dans notre article n’est donc pas nouvelle, nous pensons néanmoins analyser
de maniere plus précise que ne le font les trois auteurs mentionnés les liens entre la
religion et la politique chez Constant. En outre, nous placons les idées de Constant sur
ce lien entre politique et religion dans le contexte de la philosophie politique libérale
de Hobbes a Tocqueville afin de montrer que Constant est tributaire d’un courant de
pensée qui insiste sur le role de la religion pour la réalisation du projet libéral.

7'S. HoLmeEs, op. cit.,, p. 317-318, c’est nous qui soulignons.



POLITIQUE ET RELIGION CHEZ BENJAMIN CONSTANT 287

de Constant en vue de contrer, d’une part, les nostalgiques d’un retour au
civisme antique et, d’autre part, les tendances «privatistes» d’un désinvestis-
sement politique. Ce que nous voudrions faire, ¢’est montrer que, contraire-
ment a ce qu’affirme Holmes, la religion, chez Constant, n’a pas seulement
une importance sur le plan privé, de I'individu, mais qu’elle a aussi une
importance politique. Nous procéderons en quatre étapes. D’abord, nous
montrerons que dans le libéralisme politique avant Constant, des auteurs
comme Locke ou Montesquieu insistaient sur le role politique de la religion.
Puis, nous discuterons la distinction que fait Constant entre le sentiment re-
ligieux et la religion institutionnalisée, ou sacerdotale. Dans un troisi¢me
temps, nous analyserons la manieére dont Constant percoit la relation entre
- religion et soci€té libérale. La quatrieme partie sera consacrée a ce que 1’on
pourrait appeler la politique religieuse de Constant.

2. La religion chez Locke et Montesquieu

Aux XVII® et XVIII® siecles, le libéralisme politique nait et se développe
dans une culture qui est encore fortement imprégnée de valeurs religieuses.
Pour beaucoup de penseurs de cette époque, la liberté que les hommes sont
en train de conquérir ne peut subsister et se développer harmonieusement que
sielle s’inscrit dans une conception de I"homme et du monde qui fait référence
a une transcendance religieuse. La ou la foi disparait, I’ombre du Léviathan
se profile & I'horizon. L’auteur du Léviathan a d’ailleurs €té 'un des tout

premiers a le reconnaitre. J'en veux pour preuve le passage suivant tir€ du De
Cive :

[Clar c’est l1a vraiment que Dieu régne, ou I’on obéit aux lois, non pour la crainte
des hommes, mais pour la révérence que I'on porte a sa majesté. Certainement, si
nous €tions tels que nous devrions étre, ce serait la la plus belle et la meilleure forme
de gouvernement. Mais les hommes qu’il faut gouverner étant si déréglés que nous
les voyons, il est nécessaire qu'il y ait dans 1'Etat une puissance politique qui ait
le droit et les forces pour le (sic) contraindre 8

Rappelons que, pour Hobbes, les lois de nature sont, en tant que lois,
d’origine divine. Elles énoncent les conditions permettant une coopération
fructueuse entre les individus. Dans 1'état de nature, ces lois ne sont pas
respectées, car, pour le dire avec Hobbes, les hommes n’y sont pas comme
ils devraient étre. Cela étant, il faut qu'une puissance politique garantisse le
respect des lois de nature. Si I'on pouvait inspirer a tous les hommes une
révérence pour la majesté divine, la puissance politique incarnée par le sou-
verain deviendrait inutile. Deux sieécles avant Alexis de Tocqueville, Hobbes

8 T. Hosses, Le citoyen ou Les fondements de la politique, éd. S. Goyard-Fabre,
trad. S. Sorbiére, Paris, Flammarion, 1982, Section troisie¢me, chapitre X VI, paragraphe
XV, p. 293



288 NORBERT CAMPAGNA

a, du moins implicitement, admis que les hommes ont deux options : ou bien
ils ont la foi et ils peuvent vivre libres, ou bien ils n’ont pas la foi et ils doivent
se soumettre au Léviathan °.

Chez Locke, également, nous retrouvons une allusion a ce que j’appellerais
volontiers la vertu anti-absolutiste de la religion. Dans sa Lettre sur la tolé-
rance, il énumere les groupes qui ne doivent pas bénéficier de la tolérance.
Dans cette liste, nous voyons aussi apparaitre les athées. Voici ce que Locke,
écrit :

Quatriemement enfin, ceux qui nient I’existence d’une puissance divine ne doivent
&tre tolérés en aucune fagon. La parole, le contrat, le serment d’un athée ne peuvent
former quelque chose de stable et de sacré, et cependant ils forment les liens de
toute société humaine ; au point que, la croyance en Dieu elle-méme supprimée,
tout se dissout '°.

L’argument de Locke est clair. Exposons brievement son articulation. Les
contrats forment la base de toute société. Les hommes ne s’engagent contrac-
tuellement que la ot ils savent que les contrats seront honorés. On ne peut faire
confiance a un athée pour qu’il honore ses contrats. Donc : une société d’athées
ne saurait subsister. A moins que, et méme si Locke ne le dit pas, nous pouvons
supposer qu’il le sous-entend, a moins que les hommes ne se soumettent a une
puissance politique dotée d’un tel pouvoir qu’elle peut inspirer tant de crainte
aux individus qu’ils honoreront toujours leurs contrats. En d’autres mots : 1a
ol Dieu cesse d’étre le garant des contrats, I’Etat doit le devenir. Or le libéral
qu'est Locke ne saurait voir sans crainte I’Etat accumuler les pouvoirs afin
d’étre en mesure de garantir le respect des contrats et par la la stabilité sociale.
Pour éviter I’avenement du Léviathan, Locke en appelle donc a I'intolérance
vis-a-vis des athées. Aussi paradoxal que cela puisse paraitre, I’argument de
Locke pour I'intolérance vis-a-vis des athées est un argument foncicrement
libéral. C’est au nom du libéralisme que Locke peut proposer une mesure qui
semble contraire a I’esprit du libéralisme. Dans une société libérale, les athées
nourrissent le despotisme, alors que la religion nourrit la liberté sociale et
politique.

Cet argument souleve, on s’en doute, beaucoup de questions. Notamment
la prémisse concernant le comportement des athées en matiére de contrats
semble exprimer un préjugé, généralement répandu a I’époque de Locke, plutdt
qu’une observation sociologique diiment établie. Mais peu importe, ici, la

? Tocqueville est formel : «Pour moi, je doute que I’homme puisse jamais supporter
a la fois une compléte indépendance religieuse et une entiere liberté politique ; et je suis
porté a penser que, s'il n’a pas de foi, il faut qu’il serve, et, s’il est libre, qu’il croie»
(A. pE TOCQUEVILLE, De la démocratie en Amérique in (Euvres complétes, Paris, Gal-
limard, 1961, t. I, vol. 2, Premiére partie, chapitre V, p. 29). Sur le role politique de
la religion chez Tocqueville, voir N. CaMPAGNA, Démocratie, vertu et religion, Luxem-
bourg, Publications du Centre Universitaire de Luxembourg, 1998.

10" J. LockE, Lettre sur la tolérance, texte latin et traduction frangaise par R. Polin,
texte édité par R. Klibansky, Paris, P.U.F., 1995, édition revue, p. 83.



POLITIQUE ET RELIGION CHEZ BENJAMIN CONSTANT 289

vérité de I’argument lockien. Ce que nous voulions montrer, c’est que Locke
pensait qu'une communauté libérale ne pouvait prospérer que dans une culture
religieuse.

Au milieu du XVIII® siecle, Montesquieu reprendra le theme du role
politique de la religion. Comme il I’annonce lui-méme, il ne se veut «point
théologien, mais écrivain politique» ', Il ne s’intéresse donc pas a la vérité
de la religion, mais a son utilité. Mais s’il n’est «point théologien», il n’est
point psychologue non plus, c’est-a-dire que 'utilité a laquelle il s’intéresse
n’est pas, pour parler avec Holmes, I’ utilité de la religion sur le «plan humain»,
donc privé. Ce qui I'intéresse, c¢’est 1'utilité sociale de la religion. Je n’entrerai
pas ici dans le détail de I’analyse de Montesquieu '?, car cette analyse s’étend
sur deux livres, soit une quarantaine de pages, de son ceuvre principale. Je me
contenteral d’un passage qui montre que pour Montesquieu €galement, la
religion jouait un rdle important dans la préservation de la société libérale.
Dans le chapitre intitulé «Comment la force de la religion s’applique a celle
des lois civiles», Montesquieu note :

Comme la religion et les lois civiles doivent tendre principalement a rendre les
hommes bons citoyens, on voit que, lorsqu’une des deux s’écartera de ce but, I'autre
y doit tendre d’avantage : moins la religion sera réprimante, plus les lois civiles
doivent réprimer '3,

Cette affirmation vaut indépendamment des types de gouvernement. Qu’il
s"agisse d’une république, d’une aristocratie ou d’une monarchie 4, ce qui
n’est plus réprimé par la religion doit 1’étre par les lois civiles. Il va sans dire
que ce n’est pas seulement la perte du caractére réprimant de la religion qui
est visé ici, mais aussi 1’érosion de la foi. Que la religion, pour s’adapter a
I'air du temps, se «libéralise» ou que les fideles perdent la foi et deviennent
agnostiques ou athées, le résultat sera le méme : la société s’engage sur la voie
d’une plus grande répression politique, les lois €tant I'instrument par lequel
le pouvoir politique organise et maintient la cohésion sociale. Cela €tant, on
comprendra qu’une société libérale aura tout intérét a préserver ses ressources
religieuses intactes, car si elle les laisse dépérir, elle se verra condamnée, si
elle veut continuer 2 fonctionner, a accroitre les pouvoirs de 1’Etat.

Comme on le voit, chez les deux grands auteurs libéraux qu’étaient Locke
et Montesquieu, la religion avait une importante fonction politique. Elle était

" MonTEsQUIEU, De ['esprit des lois, Paris, Garnier-Flammarion, 1979, t. II, livre
XXIV, chapitre 1, p. 139.

12 Je I’ai fait dans N. CampaGNA, «Montesquieu, le libéralisme et la religion». Il
s’agit d’une conférence faite en mai 1998 a I'Institut Grand-Ducal des Sciences Morales
et Politiques. Elle paraitra en 1999 dans les publications de I'Institut.

B MonTesQuIEy, op. cit., vol. I1, livie XXIV, chapitre 16, p. 149. )

14 Pour un Etat despotique, la situation est un peu plus complexe, car ce type d’Etat
ne connait pas de lois fixes. Cela étant, le role politique que doit y jouer la religion
consiste précisément a introduire un élément de stabilité dans un univers qui, sinon,
serait soumis aux caprices du despote.



290 NORBERT CAMPAGNA

ni plus ni moins que la garante de la société libérale, ¢’est-a-dire de cette société
qui pensait que loin de perturber I’ordre social, la liberté des individus con-
tribuait a son développement. Cette liberté devait, toutefois, accepter les res-
trictions qui lui étaient imposées par la religion.

3. Sentiment religieux et religion institutionnalisée

C’est devant ’arriere-fond de ce lien entre société libérale et religion que
nous voudrions aborder [’analyse des theses de Benjamin Constant. Ce qui est
indéniable, et nous venons de le montrer, c’est que les libéraux avant Constant
ont affirmé 'importance politique de la religion. Selon Holmes, Constant
I"aurait ni€. S1 Holmes devait avoir raison, Constant aurait abandonné 1’une
des prémisses centrales du libéralisme classique tel que nous le trouvons chez
Locke ou Montesquieu.

Avant d’aborder la question de la fonction politique de la religion chez
Constant, je voudrais d’abord dire quelques mots sur le sentiment religieux et
sur la distinction que Constant fait entre les religions libres et les religions
sacerdotales. Dans son article «Du développement progressif des idées reli-
gieuses» '°, Constant fait en effet une distinction entre deux types de religion.
D’une part, il y a les religions qu’il appelle libres. Elles évoluent avec les
«lumieres» et cette évolution se fait aux yeux de tous. En d’autres termes, elles
adaptent d’elles-mémes leurs dogmes de telle facon que ceux-ci ne heurtent
jamais 1'intelligence. De ce fait, celle-ci ne se sent jamais portée a se révolter
contre la religion. Les religions sacerdotales, par contre, sont caractérisées par
des dogmes immobiles. Ces religions ne s’adaptent pas aux progres de 1'in-
telligence, ce qui, a la longue, leur est fatal, car elles finissent par €tre rejetées,
I’intelligence humaine ne souffrant pas de se voir imposer des croyances qui
ne lui apparaissent pas comme évidentes. Ne pouvant plus s’imposer par la
conviction, elles doivent recourir a la coercition, chose que les hommes ne
supportent pas.

Pour Constant, ¢’est le sacerdoce, c’est-a-dire la hiérarchie religieuse, qui
constitue I’obstacle principal a ’évolution libre des religions. Le sacerdoce
développe donc un intérét contraire a I'intérét de la religion. Cet intérét, c’est,
avant tout, un intérét de domination. Le clergé, se sert de la religion pour
soumettre le peuple. Mais le peuple n’est pas dupe et il se met a hair une religion
qui «s’est transformée entre les mains de I’autorité en institution menagante» '
et il considere comme niaiserie une religion dont on veut lui imposer les dogmes.

15 B. Constant, «Du développement progressif des idées religieuses» in B. CONSTANT,
De la liberté chez les modernes. Ecrits politiques, textes édités par M. Gauchet, Paris,
Librairie Générale Francaise, 1980.

16 B. Constant, Principes de politique (1815) in B. CoNSTANT, De la liberté chez
les modernes. Ecrits politiques, op. cit., p. 397.



POLITIQUE ET RELIGION CHEZ BENJAMIN CONSTANT 291

Cela étant, on comprendra que dans son article sur le développement
progressif des 1dées religieuses, Constant, protestant lui-méme, loue le protes-
tantisme d’avoir délivré le christianisme des chaines que lui avait imposées
le catholicisme. Dans I'évolution des religions, le protestantisme semble
marquer une nouvelle €étape, et qui plus est une €tape décisive, car avec lui
"esprit de liberté fait aussi son entrée dans le monde religieux. Du fétichisme
des sauvages au protestantisme, en passant par le polythéisme et le catholi-
cisme, le chemin a été long, mais il semble avoir abouti a une religion qui est
en harmonie avec le sentiment religieux.

Ce dernier occupe une place centrale dans I’ceuvre de Constant. Ce sen-
timent est un sentiment assez vague qui ne se laisse pas conceptualiser. Parlant
de son propre «coin de religion», Constant affirme qu’il est «tout en sentiment,
en émotions vagues : il ne peut se réduire en systeme» !”. Le sentiment reli-
gieux n’est rien d’autre qu'une appréhension vague, mais pouvant néanmoins
étre forte, d’une transcendance.

Constant ne s’exprime pas de maniere univoque sur la question de 1'uni-
versalité de ce sentiment. Si dans son essai sur le développement progressif
des idées religieuses, il affirme de maniere catégorique que «la religion est un
sentiment inhérent & I’homme» '8, ses Principes de politique envisagent 1’ exis-
tence d'un homme dénué, d’un tel sentiment.

Je n’aurais pas mauvaise opinion d’un homme €éclairé, si on me le présentait comme

étranger au sentiment religieux ; mais un peuple incapable de ce sentiment, me
- P ©. s " ” i - o 10

paraitrait privé d’une faculté précieuse, et déshérité par nature 1.

Pour Constant, «il y a des hommes dont I’esprit est la partie principale,
et ne peut céder qu’a une évidence compléte» 20, évidence que le sentiment
religieux ne saurait leur procurer. On pourrait éventuellement dire que ces
hommes satisfont leur sentiment religieux en érigeant la raison en nouvelle
divinité.

Le sentiment religieux apporte plusieurs bienfaits aux particuliers. C’est
la «I’importance de la religion sur le plan humain» dont parle Holmes. Pour
Constant, la religion est «la compagne fidele, I'ingénieuse et infatigable amie
de I'infortune», elle est la «consolatrice du malheur» !. Dans un article intitulé

I7 B. CoNSTANT, Journal, in B. ConsTANT, (Euvres, Paris, Gallimard, 1953, p. 469.

I8 B. Constant, «Du développement progressif des idées religieuses», op. cit.,
p. 531.

19 B. ConsTaNT, Principes de politique (1815), op. cit., p. 396. Dans sa grande étude
sur la religion, Constant estime que le sentiment religieux est une loi fondamentale de
la nature humaine et qu’il correspond a un besoin profond éprouvé par I’homme
(B. ConsTaNT, De la religion, considérée dans sa source, ses formes et ses développe-
ments. Livre premier [suivi d’extraits des autres livres], Lausanne, Bibliotheque ro-
mande, 1971, p. 30 sq.).

20 B. ConsTANT, Principes de politique (1815), op. cit, p. 395.

U Ibid., p. 394.



292 NORBERT CAMPAGNA

«Christianisme» et publié, en avril 1825 dans I’ Encyclopédie Moderne, Cons-
tant décrit le passage du polythéisme au théisme. Il y affirme :

[l n’est pas toujours sir que telle religion fasse du bien, pendant qu’on y croit, mais
il est sir que toute religion fait du mal, quand on n’y croit pas .

Lors de cette période de transition, alors que le christianisme n’existait pas
encore et que le polythéisme ne régnait déja plus sur les dmes, «la misére du
doute faisait rejeter les jouissances d’une foi sincére» 2}, La naissance du Christ
est pergue comme le geste d’une pitié céleste qui serait venue a la rescousse
des hommes a un moment ou ceux-ci semblaient condamnés aux miseres du
doute. La religion donne espoir aux hommes, elle les réconforte dans leur
malheur et leur fait entrevoir un avenir meilleur. En ce sens, Holmes a par-
faitement raison d’affirmer que pour Constant la religion, et plus particulie-
rement le sentiment religieux ressenti de I'intérieur et non pas un quelconque
ensemble de dogmes imposés de I'extérieur, a une importance sur le plan
humain. Ce n’est pas cette premiere partie de sa theése que nous voulons réfuter,
au contraire. Ce qu’il nous importe de montrer, ¢’est que, chez Constant, la
religion n’a pas uniquement de I’importance sur le plan humain, mais qu’elle
en a aussi sur le plan politique.

4. Religion et société libérale

Commencons par un passage de Constant qui semble donner raison a
Stephen Holmes. Dans ses Principes de Politique, Constant affirme que la
religion ne doit pas étre réduite au rang de fortifiant des lois pénales, de
«supplément de la potence et de la roue» **. Pour Constant, on rend un trés
mauvais service 2 la religion en «la représentant surtout comme utile» .

Ces affirmations de Constant appellent plusieurs commentaires. D’une part,
Constant a parfaitement raison d’affirmer que la religion ne doit pas €tre réduite
au role de fortifiant des lois pénales. Notons d’ailleurs que méme Hobbes ne
parle pas de la crainte de Dieu, mais de la révérence qu’on lui porte. La religion
ne doit donc pas accroitre la crainte de violer les lois en nous faisant miroiter

22 B. ConsTaNT, «Christianisme» in Benjamin Constant publiciste 1825-1830. Ar-
ticles publiés par Ephraim Harpaz, Paris/Geneve, Champion/Slatkine, 1987, p. 41.

2 Ibid., p. 43.

24 B. CoNsTANT, Principes de politique (1815), op. cit., p. 401.

2 Ibid. C’est nous qui soulignons. Dans sa grande étude sur la religion, Constant
développe trois arguments contre une vue purement utilitaire de la religion. Il affirme,
premiérement, qu’«en ne perdant jamais de vue que la religion doit étre utile, on dégrade
la religion». Dans son deuxiéme argument, il constate que «I’homme n’en est pas plus
religieux parce qu’on lui dit que la religion est utile». Et troisieme argument : «L utilité de
la religion sert de prétexte a ceux qui gouvernent pour faire violence aux consciences de
ceux qui sont gouvernés» (B. CONSTANT, De la religion...., op. cit., p. 104). Une vue purement
utilitariste est donc mauvaise pour la religion, inefficace et dangereuse pour la liberté.



POLITIQUE ET RELIGION CHEZ BENJAMIN CONSTANT 293

une sanction dans I’au-dela, mais elle doit nous apprendre le respect, ce dernier
étant incompatible avec la crainte. Les hommes, s’ils étaient comme ils de-
vraient €tre, n’obé€iraient pas aux lois de nature parce qu’ils craignent Dieu,
mais parce qu’ils le respectent.

Cela dit, qu’en est-il de I'affirmation que la religion est utile pour apprendre
le respect aux hommes? Constant lui-méme note que la religion nous permet
de dépasser «I'instinct habituel de notre égoisme» *. Nuit-on a la religion en
affirmant qu’elle est utile pour nous apprendre ou nous réapprendre a éprouver
des sentiments nobles et généreux, des sentiments qui nous permettent de
transcender notre égoisme habituel? A ce sujet, les remarques de Constant sur
le rapport entre religion et morale doivent étre prises en considération.

Si nous concevons la morale comme un systeme de valeurs et de normes
qui sont entre autres caractérisées par le fait qu’elles transcendent la sphere
de nos intéréts, alors nous pouvons dire que la religion, ¢’est-a-dire le sentiment
religieux, est favorable a la morale. Est-ce a dire qu’il ne saurait y avoir de
morale sans religion? Constant ne va pas si loin. Comme nous I’avons déja
vu, il estime que des hommes trés éclairés peuvent se passer du sentiment
religieux. A ce sujet, Constant distingue une morale commune et une morale
élevée.

Il y a une morale commune fondée sur le calcul, sur I'intérét, sur la sireté, et qui
peut a la rigueur se passer de la religion. Elle peut s’en passer dans le riche, parce
qu’il réfléchit ; dans le pauvre, parce que la loi I'épouvante, et que d ailleurs ses
occupations étant tracées d’avance, I’habitude d’un travail constant produit sur sa
vie I'effet de la réflexion ; mais malheur au peuple qui n’a que cette morale
commune! C’est pour créer une morale plus élevée que la religion me semble
désirable : je I'invoque, non pour réprimer les crimes grossiers, mais pour ennoblir
toutes les vertus 27,

Pour mieux comprendre ce qui pourrait se cacher derriere le malheur au
peuple, je voudrais encore citer un court passage tiré du premier tome De la
religion considérée dans sa source, ses formes et ses développements. Envi-
sageant une société sans religion, Constant €crit :

Alors tous les liens sont brisés ; le droit n’existe plus ; le devoir disparait avec le
droit ; la force est déchainée ; le parjure fait de la société un état permanent de guerre
et de fraude %,

26 B. ConsTaNT, Principes de politique (1815), op. cit., p. 394.

7 Ibid., p.401.

8 Cité d’apres T. Toborov, op. cit., p. 147. Ce passage semble démentir la these
de Biancamaria Fontana selon laquelle Constant ne condamne pas ['athéisme comme
doctrine antisociale (B. FONTANA, op. cit., p. 145). La critique que Constant adresse a
I"athéisme se situe a plusieurs niveaux. Premiérement, I’athéisme laisse I'individu sans
consolation. Deuxiemement, 1’athéisme est antisocial, car il conduit a la dissolution des
liens sociaux fondés sur le contrat. Troisiemement, |’athéisme est antilibéral, car 1l
empéche I’émergence de I'esprit de liberté nécessaire pour garantir la survie d’une
Société libérale.



294 NORBERT CAMPAGNA

On ne peut s’empécher de rapprocher ce passage du passage de Locke cité,
plus haut. Comme Locke avant lui, Constant estime également que la dispa-
rition de la religion est synonyme d’anarchie, qu’elle nous raménera a une sorte
d’état de nature. Certes, cet état de nature se développera a 'intérieur d’un
Etat déja constitué, obligeant par la cet Etat a recourir & des moyens tyranniques
pour restaurer 1’ordre, condition nécessaire de la liberté. En outre, si les
gouvernants sont aussi athées, ce sera I'Etat de droit en tant que tel qui
disparaitra. Si tel est le cas, Constant a raison de dire qu'une société qui ne
connait pas de morale fondée sur la religion est vouce aux pires malheurs. La
morale commune, uniquement fondée sur le calcul, n’est pas & méme de
garantir I’ordre social. Cette affirmation est notamment expliquée par le fait
qu’il est souvent dans notre intérét de ne pas honorer un contrat ou de ne pas
tenir une promesse. Si, dans ce genre de cas, nous suivons la morale utilitariste,
car c’est d’elle qu’il s’agit, nous n’honorerons pas notre contrat et nous ne
tiendrons pas notre promesse. Or les contrats et les promesses forment le sol
nourricier de la société libérale. L’alternative est alors la suivante : retour a
I’anarchie ou instauration d’un pouvoir assez puissant pour faire en sorte que
tous les contrats soient honorés et que toutes les promesses soient tenues. Ce
qui devait €tre une société fondée sur la liberté devient ainsi une société fondée
sur la contrainte. La ou la volonté ne connait plus de limitation intérieure, il
faut lui imposer une limitation extérieure.

Il y a encore un autre aspect qu’il convient de relever. La religion ne pousse
pas seulement les hommes a honorer leurs contrats et a respecter leurs pro-
messes, mais elle les pousse aussi a se sacrifier pour la liberté.

L’époque ou le sentiment religieux disparait de I’ame des hommes est toujours
voisine de celle de leur asservissement. Des peuples religieux ont pu étre esclaves :
aucun peuple irréligieux n’est demeuré libre. La liberté ne peut s’établir, ne peut
se conserver, que par le désintéressement, et toute morale étrangere au sentiment
religieux ne saurait se fonder que sur un calcul. Pour défendre la liberté, on doit
savoir immoler sa vie, et qu’y a-t-il de plus que la vie, pour qui ne voit au-dela
que le néant? %

Comme on le voit, la religion a donc bien une fonction politique. Elle ne
doit pas jouer le role de fortifiant des lois pénales ; au contraire, elle doit
précisément ¢viter une intervention législative toujours plus grande dans la
société civile. Que ce soit au niveau du droit civil ou du droit pénal, la religion
doit faire en sorte que les hommes puissent rechercher leur bonheur autant que
possible a I’abri des interventions du législateur et de I"’administration. Or pour
que cela soit possible, il faut que les hommes aient un sentiment du sacré. La
ou les hommes ne respectent leurs engagements qu’aussi longtemps que cela
est dans leur intérét, ce n’est pas une société libérale, mais le Léviathan qui
se profile a I’horizon. Par contre, la ot les hommes congoivent leurs engage-

29 B. CoNSTANT, De la religion..., op. cit., p. 87.



POLITIQUE ET RELIGION CHEZ BENJAMIN CONSTANT 295

ments comme quelque chose de sacré, une intervention massive de 1’Etat pour
assurer le respect de ces engagements devient inutile. D’un autre coté, 1a ol
les hommes ne congoivent leur liberté qu’en termes d’utilité, ils seront préts
a I’abandonner pour jouir de biens matériels dans la sécurité et le calme. Ce
n’est que lorsque les hommes percoivent la liberté comme quelque chose de
sacr€ qu’ils sont préts a sacrifier la jouissance et la tranquillité, voire leur propre
vie, pour la liberté.

5. La politique religieuse de Constant

Nous avions vu que Locke, malgré, son appel a la tolérance, pouvait aussi
se montrer intolérant, par exemple a I’égard des athées, mais également a
I'égard des catholiques ou des musulmans. Constant, pour sa part, plaide pour
une tolérance absolue en matiere de croyances : «L’autorité ne doit jamais
proscrire une religion, méme quand elle la croit dangereuse» °. Si I’autorité
politique ne doit jamais proscrire une religion, elle peut, voire doit veiller &
ce que les actes des adhérents aux différentes croyances religieuses soient
conformes aux lois du pays. En d’autres termes, méme si Constant plaide pour
une tolérance absolue en matiére de croyances, il exclut une tolérance absolue
en matiere d’actions. Pour prendre un exemple : on ne doit pas interdire a
quelqu’un de croire que la divinité requiert des sacrifices humains, mais on
peut et doit interdire de maniére catégorique la pratique des sacrifices humains.
Pour Constant, «la pensée de I’homme est sa propriété, la plus sacrée» 3!, et
de ce fait ce serait un crime que de la violer. C’est la son argument de principe
contre toute intervention politique en matiére de croyances. A cela s’ajoute un
deuxi¢me argument : le gouvernement n’a que peu de prises sur les croyances.
Donc méme s'il voulait légiférer en matiere de croyances, I’Etat ne pourrait
que difficilement mettre en application cette législation, car le contrdle des
croyances lui échappe. Certes, il peut controler I'expression des croyances,
mais celle-ci ne I'instruit pas de maniere siire quant au contenu des croyances
elles-mémes. L’instauration d’un contrdle des croyances peut facilement faire
naitre une nation d’hypocrites. A ces deux arguments vient s’en ajouter un
troisiecme : «De quelque maniere qu'un gouvernement intervienne dans ce qui
a rapport a la religion, il fait du mal» 3. Une intervention du gouvernement
n’est donc pas seulement inadmissible d’un point de vue moral, elle n’est pas
seulement inefficace, mais elle est en plus pernicieuse. Pernicieuse pour le
gouvernement, mais aussi pernicieuse pour la religion dont les croyances sont
privilégiées, car elle fera I'objet d’attaques et perdra sa crédibilité.

30 B. ConsTtaNT, Principes de politique (1815), op. cit., p. 405.

U Ibid., p. 406.
2 Ibid. p. 398.



296 NORBERT CAMPAGNA

Ces propos pourraient laisser penser que Constant se range du c6té de ceux
qui refusent que I’Etat aide les religions de quelque maniére que ce soit. Or
tel n’est pas le cas, tout au contraire. Quelques pages seulement aprés avoir
écrit que le gouvernement fait toujours du mal en intervenant dans ce qui a
rapport a la religion, Constant plaide pour une aide financiére des pouvoirs
publics aux différents groupes religieux. La phrase par laquelle il conclut ses
propos sur la religion dans les Principes de politigue mérite d’étre citée : «ll
en est de la religion comme des grandes routes : j'aime que 1'Etat les entre-
tienne, pourvu qu’il laisse & chacun le droit de préférer les sentiers» 33

Pourquoi Constant aime-t-il que 1’Etat entretienne les religions, alors que
quelques pages plus tot, 1l avait encore affirmé, que ce n’est pas au gouver-
nement a rétablir la religion, mais que celle-ci «doit se rétablir seule par le
besoin que I’homme en a»? 3* Et comment 1’Etat doit-il entretenir la religion?

Selon Constant, I'Etat doit salarier les prétres de toutes les «communions
qui sont un peu nombreuses» >, S’il exclut les petites sectes naissantes, ¢’est
parce qu’il estime que celles-ci sont portées par une telle ferveur qu’elles
peuvent subsister et se développer par elles-mémes. Il n’en va toutefois pas
ainsi pour les grandes religions €tablies. Si I’Etat ne subventionnait pas celles-
ci, 1l faudrait que les adhérents les subventionnent. Or, pour Constant, on ne
peut pas compter sur une telle subvention par les adhérents, car ceux-ci pour-
raient refuser de verser de I'argent en faveur de la religion a laquelle ils
adherent. Placés devant I'alternative «Un franc pour Dieu ou un franc pour
moi», beaucoup pourraient, en effet, choisir la deuxieme branche de I’alter-
native, car c’est elle qui leur apporte le plus grand profit immédiat.

Mais, dira-t-on, un financement obligatoire par le biais de I’Etat ne sera-
t-il pas percu comme injuste? Non, si certaines conditions sont remplies. Parmi
celles-ci, il y en a une qui est trés importante : il ne faut pas qu’une communauté
religieuse soit tres nombreuse et les autres communautés relativement peu
nombreuses. Ainsi, supposons que nous ayons trois communautés religieuses
«qui sont un peu nombreuses» et qui peuvent donc bénéficier d’une aide
publique. Supposons, en outre, que chaque communauté ait un prétre par 1000
adhérents, ce chiffre pouvant étre fixé par une loi. La communauté A compte
300000 adhérents et donc 300 prétres, la communauté B compte 100000
adhérents et 100 prétres, et la communauté C compte 10000 adhérents et 10

33 Ibid. p. 407. Notons toutefois que dans un texte rédigé vers 1804, Constant estimait
qu’il était injuste de salarier les ministres du culte, car par 1a on obligeait les individus,
par le biais des impdts qu’ils payaient, a soutenir financierement des opinions qu’ils ne
partageaient pas. Et & ceux qui seraient tentés de comparer la religion aux hopitaux et aux
grandes routes, qui sont eux, financés par I’Etat, Constant objecte que I’on ne peut pas
abuser de ces choses, alors que I’on peut bien abuser de la religion. Pour Constant, I’Etat
ne doit pas subvenir aux besoins religieux des hommes (B. ConsTaNT, Deux chapitres
inédits de 'esprit des religion (1803-1804), textes publiés par P. Thompson, Neuchitel
et Genéve, Université de Neuchatel et Librairie Droz, 1970, p. 144 sq.).

3 B. ConsTaNT, Principes de politiqgue (1815), op. cit., p. 399.

3 Ibid., p. 407.



POLITIQUE ET RELIGION CHEZ BENJAMIN CONSTANT 297

prétres. Nous avons donc 410 prétres en tout. Nous supposerons que chaque
citoyen verse 410 francs pour la religion, soit 1 franc par prétre. Le probleme
est clair : un adhérent a la communauté A verse 300 francs pour subventionner
sa communauté, 100 francs pour subventionner la communauté B et 10 francs
pour subventionner la communauté C, mais un membre de la communauté C
verse 300 francs pour subventionner la communauté A, 100 francs pour sub-
ventionner la communauté B et 10 francs pour subventionner sa propre com-
munauté. En d’autres mots, il contribue beaucoup plus au financement des
autres communautés religieuses qu’au financement de la sienne. Une telle
situation peut facilement étre percue comme injuste par I’adhérent a la com-
munauté C, et celui-ci pourrait refuser de contribuer aux dépenses religicuses
globales. Pour lui, il serait plus rationnel de verser directement 100 francs a
sa propre communauté religieuse : sa communauté y gagnerait et il y gagnerait
¢galement.

Constant est parfaitement conscient des problemes de justice distributive
auxquels son systeme peut donner lieu. Il voit trés bien qu’il présuppose un
grand nombre de communautés dont aucune n’aurait une prépondérance ab-
solue en termes d’adhérents. Ce n’est que si cette condition est remplie que
«le fardeau devient €gal pour tous, et au lieu d’étre un privilége, c’est une
charge commune et qui se répartit «également» .

Ce n’est pas la le seul argument qui parle en faveur d’une multitude de
sectes. Constant estime en effet que «quand les sectes sont tres nombreuses
dans un pays, elles se contiennent mutuellement, et dispensent le souverain de
transiger avec aucune d’elles» *7. La présence d'un grand nombre de sectes
est donc un gage de paix religieuse.

Constant veut donc que 1'Etat salarie les prétres pour pallier les déficiences
d’un financement volontaire du clergé, ou mieux, des différents clergés. En
salariant ainsi les prétres, 1'Etat déclare en outre que la «communication n’est
pas interrompue, et que la terre n’a pas renié le ciel» **. En d’autres mots, la
mesure visant a salarier les prétres a aussi une valeur symbolique : elle doit
montrer 4 I’homme qu’il y a encore autre chose que les biens et les jouissances
terrestres. C’est, si ['on veut, un memento Deli.

La politique religicuse de Constant n’est donc pas une politique de neu-
tralité, ou d’indifférence, mais une politique d’impartialité. L’Etat ne se dé-
sintéresse pas du sort des communautés religicuses, mais il s’intéresse de
maniére égale au sort de chacune d’entre elles, pour peu qu’elles solent «un
peu nombreuses». Et s’il le fait, ce n’est pas seulement parce que I’homme
privé a besoin de la religion, mais c’est aussi parce que la religion a une
fonction sociale et politique a jouer. Pour reprendre la comparaison avec les
routes : de méme que les grandes routes contribuent a notre bonheur personnel

3 Ibid.
37 Ibid., p. 404.
¥ Ibid. p. 407.



298 NORBERT CAMPAGNA

en nous permettant de voyager confortablement tout en contribuant au déve-
loppement économique du pays, de méme la religion contribue a notre bonheur
personnel en nous apportant certaines consolations tout en contribuant au
développement politique du pays. La thése de Stephen Holmes se trouve ainsi
battue en breche.

6. Conclusion

De Hobbes a Tocqueville, la religion apparaissait comme |'unique garantie
de la morale, et la morale apparaissait comme |’unique garantie de la liberté.
Pour les grands penseurs libéraux «classiques», on ne pouvait accorder la
liberté¢ aux hommes que s’ils avaient la foi. S’ils la perdaient, la liberté risquait
de se transformer en licence. Or la licence signifie un retour a I’Etat de nature
ou tout est permis. Et le souverain absolu de Hobbes semble étre le seul moyen
pour sortir d’un tel état anarchique.

Aujourd’hui, nous avons tendance a rejeter I'idée que seule la religion est
en mesure de garantir le caractere libéral d’une société. Cela tient au fait que
nous estimons que la morale peut se passer de la religion. En d’autres mots,
nous ne pensons plus que seuls des croyants peuvent étre d’«honnétes gens».
La foi religieuse n’est donc pas une garantie nécessaire de probité morale. En
outre, nous savons tres bien que la foi religieuse n’est pas non plus une garantie
suffisante de probité morale. Des athées peuvent étre trés honnétes et des
croyants peuvent €tre les pires crapules.

Cela étant, il nous faut voir si la société libérale dépend vraiment unique-
ment des ressources religieuses de ses membres. Ce qui est sir, ¢’est que la
société libérale dépend de certaines ressources morales. Or nous assistons
actuellement a une €rosion de ces ressources. Pour stopper cette ¢rosion,
certains — des sociologues (Robert Bellah), des philosophes (Jean-Jacques
Wunenburger), mais aussi des hommes politiques (Bill Clinton) — affirment
qu’il nous faut instaurer une sorte de nouvelle alliance entre le libéralisme et
la religion %.

¥ Dans leur grande enquéte sur I'individualisme contemporain des Américains,
Robert Bellah et ses collaborateurs affirment qu’une religion organisée «can be a great
source of strength in reconstituting the social basis of our society», cette base sociale
s’érodant toujours plus au profit d’un individualisme débridé (R. BeLLan e.a., Habits
of the Heart. Individualism and Commitment in American life, Berkeley, University of
California Press, 1996, updated edition, p. 247). Jean-Jacques Wunenburger, de son cOté,
cherche a établir «une ‘nouvelle alliance’ entre rationalité politique et spiritualité re-
ligieuse» (J.-J. WUNENBURGER, «L’Etat démocratique et le retour du religieux» in Ethi-
que et droit & I’Age démocratique. Cahiers de philosophie politique et juridique. N° 18.
Centre de publication de I'Université de Caen. Publié sous la direction de S. Goyard-
Fabre. Caen, 1990, p. 221). Bill Clinton, finalement, a affirmé lors d’une allocution tenue
le 23 octobre 1991, et généralement connue sous le nom de «New-covenant speech»,
qu’il fallait établir une nouvelle alliance entre le politique et le religieux.



POLITIQUE ET RELIGION CHEZ BENJAMIN CONSTANT 299

Loin de moi l'intention de me moquer de ces appels, mais force est de
constater, et Constant I’a bien vu, que I’avénement d’un nouvel esprit religieux
ne se décrete pas. Ce n’est pas parce qu’un philosophe ou un homme politique
disent qu’il faut redevenir religieux que les hommes le redeviendront. Constant
aussi bien que Tocqueville apres lui savent trés bien que la foi doit procéder
de I'intérieur. Pour ces deux penseurs, la foi religieuse €tait d’ailleurs cons-
titutive de la nature humaine. C’est la croyance et non I'incrédulité, qui est,
selon eux, naturelle a 'espece humaine. Cela étant, des époques d’incrédulité
ne doivent pas faire désespérer, car la nature religieuse de 'homme finira
toujours par se manifester a nouveau.

Pour Constant, la religion doit rendre I’'homme meilleur. Si les lois ont un
effet répressif, la religion doit avoir un effet préventif. Pour le libéral convaincu
qu’est Benjamin Constant, le 1€gislateur ne doit pas chercher a rendre ’homme
meilleur par la loi. Lui confier cette tache, ¢’est ouvrir la voie au despotisme
et au controle de la pensée et des sentiments. Mais en méme temps qu’il refuse
d’accorder au législateur le droit de rendre les hommes meilleurs, Constant voit
clairement que 1’Etat libéral ne peut subsister que 1a ol les hommes sont, en
général, vertueux. En d’autres mots, Constant est conscient du fait qu'une
communauté libérale présuppose des vertus libérales, au premier rang desquel-
les il y a I’amour de la liberté, et la disposition intérieure a sacrifier son bien-
étre, voire sa vie pour elle. La ot les hommes ne voient que leur intérét
particulier, 1a ou ils n’agissent qu’en fonction de leurs calculs d’intéréts, les
bases de la confiance réciproque s’érodent, et avec eux les bases d’une société
‘qui a fait du contrat le fondement de la société civile. Deux voies s’offrent
pour préserver ou, le cas échéant, rétablir cette confiance réciproque.

D’une part, nous avons la voie hobbesienne. Elle consiste a €tablir un Etat
absolu et a faire en sorte que la crainte d’une sanction empéche les hommes
de ne pas respecter les contrats. Cette voie ne transcende donc pas les limites
de I'intérét, mais elle ne fait qu’ajouter une nouvelle donnée dont le calcul des
individus devra tenir compte.

D’un autre coté, nous avons la voie choisie par Constant. Celle-ci trans-
cende la dimension du calcul utilitariste pour s ouvrir sur la dimension du
devoir, de I’obligation. La ou les individus considérent le respect des contrats
comme leur devoir, ces contrats seront respectés, et ce méme lorsque ce respect
entraine des conséquences négatives pour I'un des deux contractants. De
méme, ce n’est que la o les individus considerent la liberté comme un bien
intrinséque et non seulement comme une utilité, que la libert¢ a une chance
réelle de se maintenir.

Des lors se pose la question de savoir comment préserver en I’homme cette
dimension de I’obligation. Pour Constant, la réponse est claire : grace a la
religion ou, plus exactement, grace au sentiment religieux. Cest ce sentiment
qui nous permet de transcender la dimension de I'intérét particulier et c’est
lui qui nous met en rapport avec quelque chose qui nous dépasse. Le sentiment
religieux a une valeur moralisatrice essentielle, ¢’est-a-dire qu’il peut rendre



300 NORBERT CAMPAGNA

les hommes meilleurs. Or en rendant les hommes meilleurs, il contribue a la
création des bases ou des présupposés d’une communauté libérale. Et dans la
mesure ol il estime que le sentiment religieux est naturel a I’homme, Constant
peut se permettre d’€tre optimiste quant aux chances d’établir une communauté
libérale durable. Chez Constant, une des conditions de possibilité d’une com-
munauté libérale est enracinée dans la nature humaine.



	Politique et religion chez Benjamin Constant

