Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 48 (1998)

Heft: 3

Artikel: Spinoza reléve-t-il de la théologie naturelle?
Autor: Roothaan, Angela C.M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381572

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381572
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 130 (1998), P. 269-283

SPINOZA RELEVE-T-IL DE
LA THEOLOGIE NATURELLE? *

ANGELA C. M. ROOTHAAN

Résumé

Dans les études spinozistes, une question centrale consiste @ savoir com-
ment concilier le rejet par Spinoza, congu en termes philosophiques dans son
Ethique, d’un Dieu personnel, avec sa description, dans son Traité théologico-
politique, de Dieu comme celui qui accorde son pardon aux repentants. Cette
question sera traitée ici sous 'angle du dilemme du Dieu des philosophes et
du Dieu biblique. On remettra en question la conception courante, selon
laquelle Spinoza opterait de maniére non équivoque pour le Dieu des philo-
sophes, en lisant ses ceuvres comme une réponse a la fragmentation du cosmos
dans la modernité. Une réponse qui ne surmonte toutefois pas la fragmenta-
tion.

Ce texte traite des conceptions théologiques que Spinoza expose dans son
Traité théologico-politique. Cette premiere phrase nécessite une explication
par rapport a I'image courante que nous avons de Spinoza. Beaucoup ne
connaissent de Spinoza que son Ethigue, une ceuvre qui continue de faire
grande impression aussi bien par sa rigueur que par la relation entre philosophie
et raison. Une ceuvre considérée a travers les siecles, par ses partisans et ses
adversaires, comme athéiste ou panthéiste. Le Dieu qui en est la figure centrale
n'est pas un Dieu & qui 'on s’adresse par la priere, mais plutdt un concept
philosophique.

Nous sommes surpris de lire alors que dans son Traité théologico-politigue,
Spinoza tente de trouver une définition de la «vraie foi» '. S’il avait simplement
voulu décrire la croyance des hommes vue de I'extérieur, il eflit été vain et
méme impossible de parler de la vérité de cette croyance. Toute déclaration
au sujet d’une telle vérité implique une prise de position de celui qui I’exprime,
son adhésion a une certaine croyance. Mis a part une définition de la vraie foi,
Spinoza présente en plus dans le méme chapitre un credo en sept points ol
il €tablit de fagon dogmatique les contenus de la foi sur lesquels selon lui tous

" Cet article est paru antérieurement en néerlandais sous le titre de «Spinoza : een
natuurlijk theoloog?» dans Nederlands Theologisch Tijdschrift 52 (1998), p. 33-47.
' Dans le chapitre XIV.



270 ANGELA C. M. ROOTHAAN

les hommes justes tomberont d’accord. C’est cette donnée qui nous permet
d’attribuer a Spinoza des conceptions théologiques.

A I’égard de cette image de Dieu chez Spinoza, le point du credo le plus
mattendu est le septieme selon lequel «Dieu pardonne leurs péchés aux repen-
tants», de telle sorte que nul n’ait a douter de son propre salut ni de la
miséricorde divine 2. C’est bien d’un Dieu qui pardonne et se montre misé-
ricordieux que Spinoza nous parle ici — d’un Dieu personnel — et non pas d’un
Dieu en tant que substance infinie.

La relation entre cette conception anthropomorphique de Dieu et le mes-
sage explicitement opposé que Spinoza expose dans son Ethigue, a toujours
constitué un probleme pour I’étude de Spinoza *. Cette contradiction appa-
rente a suscité diverses explications qui ont elles-mémes toutes en commun
a) qu'elles accordent le dernier mot a 1I'Ethigue dans cette question, et
b) qu’elles tentent d’interpréter les déclarations théologiques du Traité théo-
logicopolitique dans le langage de 1’ Ethique *.

L’interprétation du 7TP que j’ai défendue ailleurs ” est basée sur une autre
idée, a savoir que les deux ouvrages de Spinoza cités ci-dessus ont chacun un
autre point de départ philosophique qui correspond a la différence entre phi-
losophie spéculative et philosophie pratique ©. C’est-a-dire 2 la différence entre
d’une part la pensée de 1’étre unique intemporel et d’autre part la réflexion
sur les actions pratiques des hommes dans la contingence historique. Une
distinction que I’on trouve déja chez Aristote. Et ce sont ces points de départ
philosophiques différents qui donnent lieu a une autre écriture, a un autre
discours qui peuvent apporter une explication au probleme des deux concep-
tions de Dieu chez Spinoza.

Je me propose de reprendre ici cette interprétation, non pas comme dans
mes publications précédentes au sein d’une discussion détaillée de la recherche
sur Spinoza, mais dans un cadre plus vaste, a savoir celui de la question posée
par la relation entre une conception philosophique et une conception religieuse
de Dieu. Cette relation a constitué de tout temps un probleme pour la philo-
sophie et la théologie occidentales. Elle ressurgit dans la polémique au sujet

%2 Le credo dans son entier se trouve dans le Tractatus theologico-politicus, éd.
Gebhardt (désigné par la suite dans les notes par I’abréviation TTP G), p. 177-178. Les
traductions de Spinoza sont les miennes.

3 Au sujet des diverses interprétations tentant de résoudre ce probléme, ainsi que
des problemes en découlant, voir A. RooTHAAN, «De plaats van de theologie in Spinoza’s
filosoferen», in W.DERKSE e.a., Subliem Niemandsland, Best, 1996b, p. 270-278.

* L’exemple le plus connu en est peut-étre le schéma de A. MATHERON, Le Christ
et le salut des ignorants chez Spinoza, Paris, Aubier Montaigne, 197, p. 99.

> A. RooTHAAN, Vroomheid, Vrede, Vrijheid, een interpretatie van Spinoza’s
Tractatus Theologico-Politicus, Assen, van Gorcum, 1996a.

® Pour une description plus précise de la différence entre les deux ouvrages sur ce
point, voir A. RooTHAAN, 19964, p. 164-166.



SPINOZA RELEVE-T-IL DE LA THEOLOGIE NATURELLE? 271

de I’existence justifiée d’une théologie naturelle ou bien encore lorsqu’il s’ agit
de I'opposition entre nature et grace.

Cette polémique en revient finalement a savoir si I’homme peut s’ approcher
de Dieu et comment. Cela ne lui est-il possible que lorsque Dieu lui ouvre pour
ainsi dire la porte en se découvrant a lui dans sa révélation 7, donc par la gréce,
ou bien I’homme en est-il capable par ses propres forces en utilisant ses facultés
naturelles, comme cela se passe pour la théologie naturelle?

La publication 1l y a une petite dizaine d’années de I'ouvrage Le Dieu des
philosophes et le Dieu de Pascal® du philosophe Theo de Boer a ressuscité
ce probleme aux Pays-Bas. Ce petit ouvrage inspiré du Mémorial de Pascal *
souligne I’opposition entre le Dieu des «philosophes et des savants» et le Dieu
d’Abraham, d’Isaac et de Jacob. L’auteur, plaidant en faveur d’une conception
biblique de Dieu, qu’il nomme «le Dieu de Pascal» y présente Spinoza comme
le protagoniste par excellence de la conception du Dieu des philosophes. Citons
comme exemple :

C’est sans aucun doute Spinoza qui s’est montré le plus conséquent dans I'iden-
tification de Dieu avec la nature, mais nous ne le suivrons certainement pas dans
son Deus sive natura (Dieu ou la nature) '°.

Bien que I’on ne retrouve pas chez De Boer les nuances du spécialiste de
Spinoza, cette image correspond bien a 'explication habituelle que les spé-
cialistes nous donnent de la conception de Dieu chez Spinoza telle qu’elle
apparait dans 1’ Ethique. Ceux qui parmi eux s’intéressent plus particulierement
aux passages sur la foi dans le 7TP, interpretent par la suite les déclarations
que I'on y trouve sur le Dieu des croyants soit comme une analyse philoso-
phique externe '!, soit comme une forme de «religion rationnelle» autrement
dit comme théologie naturelle '°.

Dans le méme temps, De Boer et d’autres également critiquent la «théo-
logie naturelle» comme un phénoméne moderne de la pensée occidentale ayant
perdu tout contact avec son inspiration biblique originelle '*. 11 est clair que
cette critique doit étre placée dans le contexte de 'opinion généralement

7 Révélation considérée comme «surnaturelle» ou non.

8 Tu. bk BoEr, De God van de filosofen en de God van Pascal. Op het grensgebied
van tilosofie en theologie, La Haye, Meinema, 1989.

? Pascal portait caché dans la doublure de son habit un petit texte décrivant sa
profession de foi et que 1'on y retrouva aprés sa mort.

' Tu. pE Bokr, 1989, p. 88.

"' Voir par exemple H. pE Dun, «Spinoza et la religion révélée», Algemeen Neder-
lands Tijdschrift voor Wijsbegeerte, 82 (1990), p. 241-251. )

'2 Cf. par exemple S. Zac, Spinoza et le probléme de Uinterprétation de I’ Ecriture,
Paris, P.U.F., 1965, p. 230 et A. MALET, «Le Traité Théologico-politique» de Spinoza
et la pensée biblique, Paris, Belles-Lettres, 1971.

'3 David Burrell, philosophe et théologien, explique par exemple ce phénomene par
la perte de la conception traditionnelle de la nature en tant que nature créée.
Cf. D. BURRELL, Freedom and Creation in Three Traditions, Washington, Notre Dame



272 ANGELA C. M. ROOTHAAN

partagé€e de nos jours dans la littérature philosophique et théologique selon
laquelle nous nous devons de soumettre la pensée occidentale et la modernité
en tant que telle, a une critique approfondie en raison de leur caractere instru-
mentaliste et théorique, avec toutes les conséquences spirituelles, écologiques
et sociales qui en découlent '*.

Je me propose maintenant de réexaminer les conceptions théologiques de
Spinoza sur ce point. En outre, je voudrais contribuer a une revalorisation de
la pensée moderne sur Dieu. La question est en fait de savoir si on n’est pas
en train de créer une image trop peu nuancée de la pensée occidentale moderne.
En d’autres termes si, en dehors du Mémorial de Pascal, il n’est vraiment pas
possible de trouver une conception biblique de Dieu chez les philosophes
modernes. Ces questions nous amenent justement a mettre en discussion 1'in-
terprétation des déclarations de Spinoza sur le Dieu des croyants dans le TTP,
interprétation qui voudrait y voir une forme de théologie naturelle.

1. Spinoza naturaliste

Dans sa recherche sur I’origine de I’athéisme moderne, Michael Buckley
nous apprend que c’est dans I'ceuvre apologétique de théologiens tels que
Lessius (1544-1623) et Mersenne (1588-1648) que s’est développé par excel-
lence le Dieu des philosophes. Cherchant a prouver I’existence de Dieu a partir
de I'impersonnalité de la nature, ils perdirent I'inspiration christologique et
personnelle 1. Cette dernire fut bannie de la théologie philosophique et con-
finée au domaine de I’expérience religieuse privée. Les idées de la théologie
naturelle ainsi mise en place furent selon Buckley reprises par les représentants
de la nouvelle philosophie, Descartes et Newton. C’est ainsi que le Dieu des
philosophes devint la clé de voiite d’une représentation mécaniste de I'uni-
vers '°. Dieu pouvait désormais étre compris en termes de «force», comme
cause efficiente, comme garantie pour une conception naturaliste du monde.

C’est précisément cette conception de Dieu, caractéristique de la pensée
moderne, que I’on attribue généralement aussi a Spinoza ; et si nous avons en

University Press, 1993, p. 3-4. A partir de la distinction entre nature et grice en termes
de nature et surnature, I'auteur dit: «[...] une implication spontanée pourrait facilement
étre tracée, selon laquelle ce qui était naturel n’était pas en réalité une grice mais plutdt
un don [...]. Comme corollaire académique, une division du travail apparut entre phi-
losophie et théologie, dans laquelle le Dieu unique, entité créatrice tendait a étre rangé
sous la rubrique philosophique (ou de la théologie naturelle), alors que le Dieu trinitaire
sauveur, devint le sujet propre de la théologie.»

4 En raison de sa conception de la «force» comme essence de la réalité, De Boer
voit en Spinoza I’exemple classique de la métaphysique occidentale qui aboutit a la
technologie moderne et a la technique de I'atome, 1989, p. 54.

15 M.J. BUCKLEY, At the Origins of Modern Atheism, New Haven & London, Yale
University Press, 1987, p. 343-345.

' M. J. BuckLEy, 1987, p. 356.



SPINOZA RELEVE-T-IL DE LA THEOLOGIE NATURELLE? 273

mémoire les caractéristiques de Dieu telles qu’on les trouve dans 1’ Ethique,
cela semble justifié. A partir du moment oit Dieu y est défini comme substance,
cause immanente ou comme nature, il n’existe plus de lien avec un Dieu
personnel usant de sa volonté et agissant. Nous pouvons alors comprendre De
Boer quand il nous dit :

Se révéler au meneur d’un peuple d’esclaves dans un buisson, voila une chose qui
: 17

n’est pas donnée a une Causa sui '’

Une telle explication est renforcée par le fait que Spinoza lui-méme place
une conception anthropomorphique de Dieu expressément en dehors du cou-
rant de pensée philosophique cherchant a donner des preuves. C’est ainsi que
nous lisons dans I’ Ethigue :

Pour le reste je me suis efforcé d’éliminer tous les préjugés qui pourraient entraver
la compréhension de mes démonstrations ; [...] et étant donné que tous les préjugés
[...] sont subordonnés a celui-ci: a savoir que 1I’on suppose généralement que toute
chose dans la Nature, |'étre humain y compris, agit dans un certain but; on affirme
méme avec résolution que Dieu lui-méme commande toute chose dans une certaine
intention [...], je me propose d’examiner en premier lieu ce préjugé [...] '8,

Ce qu’est la philosophie, Spinoza le définit ailleurs. Il la nomme une fagon
de penser spéculative ', ¢’est-a-dire une fagon de penser qui ne dépend pas
directement du contenu de notre expérience, une pensée se tondant sur des
idées générales 2 et qui ne doit étre déduite que de la nature 2. Nous pouvons
en conclure que c’est dans le cadre de la raison théorique ou spéculative que
I’on rencontre le «Dieu philosophique» de Spinoza. Dans ce cadre, sa pensée
est ontologiqué, c’est-a-dire qu’elle interprete le monde comme celui de 1'étre
intemporel, sub specie aeternatis.

Dans son TTP par contre, Spinoza considere le monde de |'expérience
spécifiquement humaine, a savoir le monde de I’histoire et du langage naturel,
de la réalité contingente ol politique, morale et croyance ont chacune leur
role 22, Cest le discours de la raison pratique que Spinoza suit ici, ¢’est-a-dire
la réflexion sur les actes des hommes a la lumiére de la contingence.

Jusqu’a présent, ce changement de perspective n’a guere €té reconnu par
les spécialistes de Spinoza. Dans plusieurs versions on a suivi, pour faire
comprendre cette tension entre 1’Ethique et le TTP sur ce point, ’optique de

'” Dk Borr 1989, p. 158.

'8 Ethique G, p. 77-78.

9 Cf. TTP G H XI, p. 158. N.B.: le latin «speculatio» est la traduction du grec
«thedriax.

0 TTP G, p. 179.

2V Ibidem.

2 Selon Spinoza, la contingence apparait dans la perspective de la temporalité de
I'ére humain poussé & I'action et incapable d’avoir une vue d’ensemble sur la totalité
des causes dans le monde. Voir 77P G H IV, p. 58 et RoOTHAAN, 19964, note 243 (p. 70).



274 ANGELA C. M. ROOTHAAN

Leo Strauss >}, pour qui ce «retournement» de Spinoza s’explique par des
raisons de stratégie de I'auteur, sans rapport avec le contenu philosophique.
Dans son TTP, Spinoza aurait voulu créer les conditions politiques favorables
a son idéal philosophique théorique de 1'Ethigue : soit en rendant possible
I"exercice libre de la philosophie pour un petit groupe ?*, soit en ouvrant la
voie a une société sans classes ou la raison de chacun trouverait son éman-
cipation dans un discours théorique .

Mais Spinoza n’était-il pas trop philosophe pour abandonner dans son traité
toute intention philosophique? Et s’il en €tait ainsi, comment devrions-nous
situer sa réflexion sur la foi et la morale dans le cadre de la contingence par
rapport a 1’ontologie déterministe de son Ethique? La réalité historique de
I’humanité constitue-t-elle pour Spinoza une rupture dans 1’étre? Est-ce qu’il
se rend, pour citer Lévinas, dans un domaine que nous devrions appeler
«autrement qu’étre» 2 par le biais de son raisonnement pratique?

Avant d’en venir a ces questions, je voudrais examiner si elles s”appliquent
bien a Spinoza en faisant une petite incursion dans les péripéties de la pensée
métaphysique et ontologique moderne.

2. La problématique de la métaphysique moderne

Dans la période de la pensée européenne dite «classique», la totalité de
I’expérience humaine est donc encore rassemblée, selon Louis Dupré, sous le
terme de «cosmos», comme il le dit dans son étude sur I’avénement de la
modernité. En effet le terme «cosmos» renferme aussi bien 1’humain que le
divin ou le naturel. C’est ainsi que Dupré nous parle de I’existence de

[...] la croyance bien ancrée [dans la pensée grecque ancienne| en une unité de base
des trois différents aspects de la nature : I'aspect physique, |"aspect théonomique
et I'aspect anthropique *’.

La modernité a souvent été interprétée comme 1’éclatement de cette unité.
Selon cette explication, la nature s’émancipe par rapport a Dieu a partir du

23 Cf. pour cette optique notamment L. Strauss, «How to study Spinoza’s
Theologico-Political Treatise», in L. Strauss, Persecution and the Art of Writing, Illinois,
1952, p. 142-201.

24 Cette explication «élitaire» est défendue par exemple par S. Zac dans son ouvrage
cité plus haut, par Y. Yovel in «Spinoza, the Multitude, and Dual Language», dans
Spinoza and other Heretics, Princeton, Princeton University Press, 1989, 1% partie.

25 Cette interprétation «révolutionnaire» fut développée par A. MATHERON, Individu
et communauté chez Spinoza, Paris, Minuit, 1969 et reprise par A. NEGRrI, L’anomalia
salveggia, Milano, Feltrinelli, 1981 et A. TosEkL, Spinoza ou le crépuscule de la ser-
vitude, Paris, Aubier, 1984.

26 E. LEvINAS, Autrement qu'étre ou au-dela de ’essence, La Haye, Nijhoff, 1974,

2T L. Duprg, Passage to Modernity, New Haven & London, Yale University Press,
1993, p. 24.



SPINOZA RELEVE-T-IL DE LA THEOLOGIE NATURELLE? 275

moment ou on la congoit en termes mécanistes au lieu de la concevoir
téléologiquement. Dans le méme temps, 1’étre humain s’émancipe a son tour
de la nature en passant de 1’état d’étre naturel raisonnable a celui de sujet
raisonnable tout court.

C’est peut-€tre un lieu commun d’affirmer que cette rupture se manifeste
de fagon exemplaire dans I’ceuvre de Descartes. Je voudrais néanmoins utiliser
sa pensée pour illustrer le phénomene en question. Dans sa recherche d’une
base solide pour la connaissance, il en arrive tout d’abord a I’affirmation du
sujet par son cogito ergo sum et il ne lui manque plus alors que la preuve de
I'existence de Dieu comme fondement métaphysique pour assurer le contenu
de cette connaissance. Bien sir, dans ce mouvement de pensée, le sujet ne se
trouve pas lui-méme dans le monde concret 2%, mais dans 1’espace imaginaire
de la pensée — et c’est dans ce méme espace qu’il rencontre le Dieu déja
supposé dans cette pensée. C’est ainsi que la preuve de I’existence de Dieu
de Descartes se détache de toute expérience religieuse concrete. Elle a cessé
d’€tre un exercice de pensée religieux, comme cela €tait le cas pour Thomas
d’Aquin ?° selon Buckley, et ne constitue plus qu'une garantie pour la vérité
des connaissances du sujet.

Nous voyons donc qu’a I’époque moderne, la métaphysique s’intéresse
sérieusement a la relation entre Dieu, ’homme et le monde, non plus a partir
d’une expérience de 1’unité originelle de ce trindbme, mais plutdt a partir d’une
conception qui suppose 1’autonomie des trois €léments. C’est par le raisonne-
ment qu’ils se retrouveront réunis.

Spinoza nous propose une synthése comparable (au sens littéral de réu-
nion). Nous lisons en effet a la fin de 1’Ethigue que ’homme sage

[...] est éternellement et inéluctablement conscient de lui-méme, de Dieu et des
choses [...] 3.

La réunion par le raisonnement de ces trois aspects, indissociables dans
le cosmos antique, n’a pas le méme caractére chez Spinoza et chez Descartes.
Il ne s’agit pas chez Spinoza d’un fondement pour assurer la connaissance,
mais bien d’une conscience propre a une «véritable sérénité» et qu’il considere
comme le résultat d’une fagon de penser juste. Il semble qu’ici la spiritualité
ne soit pas placée en dehors de la pensée ; au contraire elle s’y fond totalement.

C’est Nietzsche qui par la suite attirera I’attention de fagon dramatique sur
le fait que cette appropriation de Dieu par le raisonnement avait déja perdu
le Dieu vivant. De la les appels de son fou: «Nous I’avons tué — vous et

8 11 s’en défait avec beaucoup de peine si 1’on considére les manceuvres rhétoriques
«autobiographiques» qui précédent le cogito de Descartes dans le Discours de la
méthode (1637).

* Voir BuckLEY, p. 342-343.

0V, st. 42, remarque.



276 ANGELA C. M. ROOTHAAN

moi!» 3!, Selon lui la métaphysique moderne meéne au nihilisme. A mon avis
nous devons comprendre ceci : dans la métaphysique moderne, ce n’est pas
seulement la foi religieuse qui disparait du discours philosophique, mais éga-
lement la politique et la morale. Ces trois domaines concernent en effet 1’ex-
périence humaine concréte dont on s’efforce justement de faire abstraction.

Cette conséquence nihiliste peut s’illustrer trés clairement aussi par la
pens€e de Descartes. Avant d’aller a la recherche d’un fondement pour une
connaissance certaine (dans son Discours de la méthode), il s assure d’abord
dans la vie pratique par une morale provisoire — qui consiste a s’adapter a son
milieu religieux et culturel (et donc ne constitue aucunement une morale a
proprement parler). Il espere par la suite pouvoir construire une morale défi-
nitive a partir de son fondement métaphysique. Cela dit, on comprend faci-
lement les raisons de son échec *2. Descartes ne parvient pas, une fois entré
dans I’espace imaginaire de la pensée, a retourner vers la vie pratique concrete.

De méme, le fait que Spinoza suive différents discours philosophiques dans
ses ouvrages «rhétoriques» et «géométriques» peut s’expliquer comme un
phénomene d’éclatement du cosmos. Les différents discours ne se recoupent
que sporadiquement. Dans son Ethique théorique et spéculative, Spinoza s’en
réfere uniquement au complexe de la politique, de la morale sociale et de la
foi. Il ne I'intégre pas de facon systématique . Dans le TTP au contraire, le
rapport entre un point de vue moral et religieux pratique d’une part, et la
conception spéculative d’un mode de vie juste d’autre part, se retrouve refoulé
dans une note *. Il est apparemment impossible de mettre en relation directe
le monde de I’expérience ainsi que les actes pratiques qui en découlent avec
le Dieu/nature métaphysique.

1l est vrai que Spinoza insiste dans son Traité politique * sur le fait que
nous devons nous garder de considérer I’humain comme un «€tat dans 1’état»
par rapport a la nature : en derniére instance tout dans le monde naturel doit
étre soumis aux lois de la nature universelle . Toutefois, pour décrire la
dynamique propre du salut humain de la société, il se sert d’une perspective
qui s’est détachée de la nature universelle et se trouve ancrée a I’expérience

humaine de I’historicité et de la contingence .

3SUF, Nigtzscug, Die frohliche Wissenschaft (1882), livre 111,125, éd. G. Colli et
M. Montinari, Berlin/New York, 1973, partie V, t. 11.

32 Cf. a ce sujet L. Duprg, 1993, p. 116 sq. et W. Rop, Descartes. Die Genese des
cartesianischen Rationalismus [1964], 2° éd. revue, Munich, Beck, 1982, ch. VIII.

33 Une telle interprétation demande un effort spécial d’interprétation, tel que 1'a
fourni W. BarTuscHaT, «Le fondement ontologique de la théorie politique de Spinoza»,
in C. DE DeuGD (éd.), Spinoza’s Political and Theological Thought, Amsterdam, Oxford,
New York, 1984, p. 30-36.

3 En note 34 du Traité théologico-politique, G, p. 264.

3> Son dernier ouvrage inachevé, écrit également en style rhétorique.

3 Cf. A. RootHAAN, 1996a, p. 149.

7 Voir en ce qui concerne la religion, TTP G, p. 179 : «Pour ce qui est de la
philosophie, ses fondements sont constitués par les concepts généraux, et elle ne doit



SPINOZA RELEVE-T-IL DE LA THEOLOGIE NATURELLE? 277

En dépit de ce changement de perspective indispensable a ses yeux, Spi-
noza tente cependant, en bon métaphysicien, de faire le lien entre les différents
domaines de la pensée. Comme nous 1’avons déja dit, les divers discours
renvoient les uns aux autres. Il serait possible de tenter une interprétation des
différents discours entre eux en étudiant ces renvois ainsi qu’en examinant des
déclarations analogues faites dans les divers ouvrages de Spinoza *®. Dans le
but de savoir comment Spinoza traite la problématique de la fragmentation du
principe de la métaphysique, je voudrais m’efforcer ici de formuler une telle
interprétation en me restreignant i deux termes tirés de 1’Ethique et du TTP,
ceux de «conatus» et de «droit naturel». Cette exploration devrait me permettre
en fin de compte d’approcher de ’attitude de Spinoza concernant la relation
entre «nature» et «grace».

3. Le droit naturel et le salut humain

Quand Spinoza examine les bases de I’Etat dans les chapitres 16 et 17 de
son TTP, il part de I’expérience imaginaire de ce que 1’on appelle I'état de
nature en se représentant la situation des étres humains en dehors de toute
institution politique. Cette opération mentale a pour objectif de définir leur
droit naturel : le droit qui, selon la nature, revient aux hommes. Il s agit donc
de concevoir la situation des étres humains en partant de la perspective na-
turelle universelle ; en d’autres mots nous assistons ici @ une transgression
de la limite entre les différents discours distingués plus haut. Une étude de cette
entreprise peut faire apparaitre dans quelle mesure Spinoza parvient par la
pensée a rendre ’unité au cosmos fragmenté.

Il constate ensuite que :

[...] la premiere loi de la nature est que chaque chose s’efforce, dans la mesure ou
elle est elle-méme, de persévérer dans son propre état *°,

Ce passage concorde singulierement avec la constatation faite dans I Ethi-
que, selon laquelle

etre déduite que de la nature : quant 2 la religion, ses fondements se retrouvent dans
Ihistoire et le langage et on ne doit la déduire que de I"Ecriture et de la révélation [...].»

% A mon avis, la premiére tiche de la recherche sur Spinoza consiste & examiner
comment les différents discours peuvent &tre interprétés a partir de ces renvois. N.B. :
il s’agit d’autre chose que la synthése que Matheron fait dans son livre de 1969 a partir
des divers ouvrages philosophiques de Spinoza. Afin de réaliser cette synthese,
Matheron se sert d’un cadre d’interprétation hégéliano-marxiste extérieur a la pensée
de Spinoza. Cf. RooTtHaaN, 1996a, p. 59.

0P G, ch. XVI, p. 189.



278 ANGELA C. M. ROOTHAAN

[...] chaque chose s’efforce, dans la mesure ou elle est elle-méme, de persévérer
dans son étre .

Cette loi naturelle est, dans 1’état de nature, également valable pour les
hommes *!. Elle améne chacun a tenter d’étre soi-méme, dans la mesure du
possible. Finalement c’est cela qui constitue le droit naturel : le conatus (1’ as-
piration) propre a toute chose, dans la mesure ou il s’applique aux hommes
de facon spécifique et pour autant que I’on considére ces derniers en dehors
de leurs institutions politiques.

Spinoza poursuit en déclarant qu’en aucun cas le droit naturel, autrement
dit les facultés naturelles, ne peuvent engendrer le salut humain. Il est déter-
miné par la convoitise et le pouvoir et non pas par la raison **. En d’autres
termes : dans I’€état naturel les hommes ne sont pas libres, car ils sont soumis
a la contrainte de leur (propre) nature. Ce n’est que dans le rapprochement avec
d’autres (en créant des institutions politiques) que les hommes acquicrent un
pouvoir sur la nature. Et ce n’est qu’a ce moment-la qu’ils pourront exercer
leur droit naturel.

[l y a deux raisons a cela : tout d’abord 1’état de nature est si dangereux
que I'individu est pratiquement condamné a étre ¢écrasé par les événements
naturels ; et en second lieu, I’étre humain n’accédera a une véritable indivi-
dualité (parce que consciente) qu’en reconnaissant la différence entre les
hommes. Etre soi-méme, chaque chose I'est en fait jusqu’a un certain point,
I’étre humain par contre ne devient lui-méme qu’en formant une société avec
d’autres étres humains. Dans le cas d’une société organisée, I’€tre humain
naturellement égoiste passe d’une appropriation sans limites a une reconnais-
sance de la différence entre ’autre et soi-méme, qui lui permettra d’acquérir
une identit¢ personnelle consciente.

Dans quelle mesure Spinoza parvient-il a dépasser les limites séparant ses
discours? A-t-il réussi a assurer une base systématique du droit humain dans
le concept ontologique général du conatus? Pas vraiment, a mon avis. En
premier lieu, il est nécessaire pour déterminer le droit naturel de faire abstrac-
tion de la réalité concréte de I’existence humaine et d’envisager un monde
imaginaire sans institutions politiques — un monde pratiquement impossible a
concevoir. En second lieu, pour se représenter un droit naturel réel, Spinoza
doit abandonner de nouveau la clarté relative des concepts de ce monde
imaginaire et se déplacer d’un bond vers un état ot communauté et conscience

4 Ethique, G, 111, 6, p. 146. D’ailleurs, la différence est aussi singuliere que la
correspondance. Dans I’ Ethique, ot Spinoza écrit dans une perspective ontologique, il
choisit de fagcon logique le terme «&tre» (esse) pour le remplacer par le terme ontologique
neutre d’«état» (status) dans le TTP. Cette différence illustre ma these selon laquelle
Spinoza pratique des discours différents.

' Lanalyse ci-dessous reprend en grande partie le chapitre 3.3 et suite de
RooTtHaaN 1996a.

2 OP G, ch. XVI, p. 190.



SPINOZA RELEVE-T-IL DE LA THEOLOGIE NATURELLE? 279

de soi ont toujours €té présentes. Il est donc difficile de parler d’un rapport
conceptuel clair entre le discours ontologique et le discours pratique.

Quelle peut étre notre conclusion en ce qui concerne la problématique de
la métaphysique moderne? Si nous comparons Spinoza et Descartes dans leurs
efforts de relier les différents domaines de la pensée, nous devons reconnaitre
que Spinoza prend le risque d’'un manque de clarté conceptuelle pour tenter
de mettre en relation un tant soit peu le discours ontologique et le discours
pratique. Mais ce qu’il ne fait pas, c’est sacrifier 'un a I'autre. En dépit du
déterminisme de son ontologie, il tente de faire une analyse de la liberté
humaine et de la conscience de I'identité personnelle. Méme s’il faut alors
s’accommoder d’un probléeme d’interprétation.

La question est maintenant de savoir quelles en seront les conséquences
pour son approche du probleme du rapport de la nature et de la grace. Dans
le TTP, il décrit le phénomene de la révélation d’une fagon qui s’accorde
difficilement avec sa conception de Dieu exposée dans I’ Ethigue. Je commen-
cerai par donner une définition plus précise de ses idées théologiques et je
terminerai en évaluant les conséquences de cet accord difficile. I s’agit de
savoir si Spinoza s’expose lui aussi a la critique que 1'on adresse de nos jours
a la théologie naturelle, dans le prolongement d’une critique de la modernité.

4. Spinoza théologien

Pour parler de Dieu par rapport aux expériences religieuses concretes, il
faut se placer en dehors du discours de la théologie philosophique naturelle.
C’est la I’enjeu de la théologie du XX siecle dite de la «mort de Dieu» que
Van Bunge analyse dans son article sur Spinoza et la théologie contempo-
raine 4. Pour cette théologie, Dieu, dans I’expérience religieuse concrete, est
tellement inconnaissable et impuissant face au monde que parler de Lui en
termes d’¢tre supréme, de garantie de la connaissance certaine ou de substance
infinie n’a plus de sens.

Ici se profile I’ombre de la conception philosophique moderne de Dieu :
le Dieu de Descartes ou de I’Ethique de Spinoza n’est généralement plus
considéré comme Dieu, mais comme la clé de vofite d’une pensée des fon-
dements, tenue pour dépassée depuis la destruction de la métaphysique menée
par Heidegger. Pour les théologiens qui ont pris au sérieux les développements
de la pensée moderne, il n’«y» a donc plus de Dieu du tout. Il n’en va pas
autrement pour la philosophie : Emmanuel Lévinas, le philosophe ayant
ré-évoqué Dieu dans un langage post-heideggerien en parlant de I'«Autre», a
donc tenu a préciser que cette évocation devait dépasser la métaphysique

4 W. van BUNGE, «Spinoza’s Atheisme», in E. Kuypers (€d.), Sporen van Spinoza,
Leuven/Apeldoorn, 1993, p. 89-113.



280 ANGELA C. M. ROOTHAAN

comprise en tant qu’ontologie. L.’étre n’est plus le domaine ou Dieu est présent.
Au contraire, c’est I’«absence» de Dieu qui crée la possibilité d’une éthique.

I est toutefois intéressant de remarquer que cette impossibilité de trouver
un lien entre I’expérience religieuse concrete et I’établissement de la présence
de Dieu dans la pensée semble correspondre au phénomene de la différence
des discours chez Spinoza. En fait, le Dieu des croyants n’ «est» pas. Par contre,
en tant qu «exemple de la vraie vie», il a la signification d’une représentation
motivant profondément les hommes a vivre selon les lois divines de 1’amour
du prochain et de la justice. Ce Dieu qui s’est révélé au cours de 1histoire
humaine et qu’évoquent les récits de la tradition biblique, apparait en tout cas
dans le credo de Spinoza comme un souverain plein de bonté et tout-puissant #*,
Dans son TTP, Spinoza donne donc une description phénoménologique de
Dieu, tel qu’il apparait au croyant.

Mais il ne s’en tient pas la. Spinoza exprime également des pensées théo-
logiques. Une lecture herméneutique de la Bible I'amene a définir ce qui, selon
lui, constitue 1’essentiel de la tradition judéo-chrétienne. C’est ainsi qu’il en
vient a déterminer ce qu’est la «vraie» foi, dans ses sept «dogmes» auxquels
on doit en tout cas se soumettre pour pouvoir vivre une vie juste, ¢’est-a-dire
dans I’obéissance a Dieu. Selon Spinoza, la foi n’est en premier lieu rien d’autre

[...] que la possession d’une conviction telle au sujet de Dieu que si nous ne 1’avions
pas, I’obéissance a Dieu disparaitrait, et la nécessité de cette conviction 8’ imposerait
a ceux qui s’étaient soumis a cette obéissance *.

Une telle conviction est «vraie», libre de toute superstition, lorsqu’elle
existe par

[...] la connaissance de sa [...] justice divine et de son amour [...] *°.
Spinoza explicite ensuite cette connaissance en sept points, constituant ce
que I’on peut appeler son credo minimal :

1. Il existe un Dieu, un é&tre supréme, d’une justice et d’une miséricorde
extrémes, autrement dit, un exemple de la vraie vie.

2. Ce Dieu est unique, et pour cela digne de la plus haute vénération, d’une

entiere admiration et du plus grand amour.

Dieu est omniprésent, tout lui est connu, d’ol vient sa justice absolue.

4. Dieu dispose du plus haut droit et du plus grand pouvoir sur tout. Il n’est
donc soumis a rien ; en fait, tous lui sont soumis.

5. Lavénération de Dieu et I’obéissance ne se font que par la justice et I’amour
(charitas), autrement dit par I’amour du prochain (amor proximum).

(S

# Et toutes les idées ontologiques que les hommes rattachent a cette représentation
n'ont pas de prise sur la vraie pi€té (pietas).

¥ TTP G, ch. X1V, p. 175.

4 TTP G, ch. XI11, p. 168.



SPINOZA RELEVE-T-IL DE LA THEOLOGIE NATURELLE? 281

6. Tous ceux qui suivent cette vie et obéissent a Dieu sont sauvés, par contre
ceux qui vivent sous I'emprise des plaisirs sont perdus.

7. Dieu pardonne leurs péchés aux repentants, de telle sorte que nul n’ait a
douter ni de son propre salut, ni de la miséricorde divine *’.

Le caractere dogmatique de ce credo repose toutefois, et cela ne surprendra
personne étant donné le divorce des différents discours, non pas sur une
définition métaphysique de I’essence de Dieu, mais bien sur le constat pratique
que sur ces points, il ne doit subsister aucune divergence chez les «hommes
justes» (honesti) *. La théologie de Spinoza se fonde donc en derniére instance
sur I’expérience concrete de ceux qui vivent une vie juste. C’est ainsi que I'on
peut caractériser les conceptions théologiques de Spinoza comme une réflexion
sur la morale concréte, comme une forme de raisonnement pratique.

Cela nous permet de faire remarquer que ’absence de fondement méta-
physique ne conduit pas la théologie de Spinoza au nihilisme moral. En se
distanciant du Dieu philosophique dans son 77P, ¢’est-a-dire en décrivant Dicu
comme absent au sens ontologique, Spinoza ouvre plutdt la perspective sur la
possibilité d’une vie morale et spirituelle, transmise par la tradition religicuse
en tant que «grace» et «révélation».

5. Dieu, principe ou pére

Chez un penseur moderne comme Spinoza, nous remarquons que la théo-
logie passe de I'ordre de la science avec ses fondements spéculatifs et méta-
physiques telle qu’elle I’était a I’époque pré-moderne, a une approche de Dieu
dans la réflexion sur une vie morale juste. La théologie se place ainsi dans la
perspective du discours pratique. La séparation du domaine de la spéculation
et du domaine de la pratique n’est pourtant pas si absolue qu’elle ne permette
pas le passage de I'un a 'autre. Par la séparation de la philosophie et de la
théologie réalisée dans son TTP au chapitre 15 et qui correspond a la séparation
entre une réflexion pratique et une réflexion spéculative, Spinoza tente de
rendre possible un changement de perspective. En partant de la perspective
ontologique de I’ Ethique, il est donc impossible de parler d’un Dieu qui décide
et qui agit (il en va d’ailleurs de méme pour I'étre humain) et dans la pers-
pective pratique du 7TP, il est impossible de parler de Dieu comme d’un Dieu
présent. Van Bunge nous dit qu’il est impossible de

[...] voir Dieu a la fois comme Pére et donc comme Personne et comme principe
éternel et immuable .

7 Cf. TTP G, p. 177-178.
B Cf. TTP G, ch. XIV, p. 176-177.
¥ Van Bunce, 1993, p. 106.



282 ANGELA C. M. ROOTHAAN

Devant cette impossibilité, Spinoza se décide pour le Dieu des philosophes,
selon le méme auteur, sans équivoque et ¢galement dans le 77P V. Au terme
de notre recherche nous ne pouvons accepter une telle conclusion. Il est
impossible que Spinoza choisisse le Dieu des philosophes, étant donné la
complémentarité des deux perspectives, I'une s’appuyant sur la pratique et
"autre sur la spéculation. La philosophie spéculative ne permet pas de con-
sidérer Dieu ni les hommes comme des étres agissant librement, conception
nécessaire d'un point de vue historique. Inversement, le discours pratique ne
peut rien dire sur Dieu, I"homme ou le monde du point de vue de la perspective
théorique de I'€tre infini. Il est en effet impossible de considérer Dieu comme
pere et comme principe dans le méme temps, c’est-a-dire dans le méme
discours. Ce que Spinoza tente d’expliquer, c’est qu’il est possible aux hommes
de passer d’une perspective a 1’autre 7.

Dans plusieurs de ses ouvrages, Spinoza parle donc de Dieu soit comme
principe soit comme «pere» (en fait comme «souverain», mais en tout cas
comme d’une personne). Comme nous 'avons déja dit, il n’existe pas de
séparation absolue entre les deux domaines. Il serait plus juste de parler d’une
indépendance relative des différents domaines liés aux différents discours, le
domaine géométrique et celui de la rhétorique. Un point qui les unit est
notamment la facon dont Spinoza situe I’homme dans les différentes perspec-
tives : celle de Dieu/la nature qui se montre indifférente a nous (c’est ainsi que
nous le ressentons)>? en ce qui concerne notre spécificité humaine, et la
perspective de notre histoire humaine propre (qui se ne différencie pas d’une
expérience spécifique de cette nature devant I'importance du salut humain),
ou Dieu le législateur se révele en nous indiquant la voie du salut spécifique-
ment humain. |

La réponse a donner a la question posée dans le titre est donc que Spinoza,
dans la mesure ou il est naturaliste, n’est pas théologien, et dans la mesure ou
il est théologien, abandonne le discours naturaliste (ou du moins le modifie
jusqu’a le rendre méconnaissable).

Cette conclusion nous oblige a réviser I'image de Spinoza ¢voquée au début
de ce texte a I’appui des Ecrits de De Boer. Spinoza pense également la nature
et la grace, mais il le fait dans des cadres relativement indépendants. Il ne nous
les présente pas comme enchevétrés dans une seule expérience de la réalité
comme cela pouvait étre le cas dans la pensée prémoderne. Cette insistance
a €crire en partant de perspectives différentes n’entraine pourtant pas Spinoza
dans le piege de I’appauvrissement spirituel et moral qui menace Descartes en
vertu de la méme fragmentation de la pensée. Il semble réaliser ce que Dupré
considere étre le véritable bénéfice de la pensée moderne. Bien que, selon cet

O Ibidem.

31 En note 34 du TTP, G, p. 264.

32 Cette perspective constitue le centre d’intérét du spécialiste de Spinoza,
H. De Dun. Voir par exemple son ouvrage Einstein en Spinoza, Delft, 1991.



SPINOZA RELEVE-T-IL DE LA THEOLOGIE NATURELLE? 283

auteur, la dissolution du cosmos antique nous ait amenés a une description
philosophique partiale de la réalit€,

[...] cette partialité pourrait en fin de compte avoir moins d'importance que |'auto-
nomie gagnée par la modernité pour les trois composantes de la culture. >

Chez Spinoza, le bénéfice de I’autonomie ne se réduit pas aux trois com-
posantes du cosmos originel, Dieu, I"homme et la nature. Chez lui, les choses
sont plus compliquées du fait qu’il approche la réalit¢ d’un c6té a partir de
la pensée spéculative et d’un autre coté a partir de la réflexion sur I'expérience
concrete. Dans la premiere perspective, les trols composantes se trouvent
réunies par le concept ontologique central de «nature» ou d’«étre». Mais par
ailleurs Spinoza gagne par rapport a la totalit€ moniste de I’ontologie, |’ auto-
nomie relative de la réalité spirituelle et pratique «transmise» aux hommes par
la tradition historique.

>3 L. Duprg, 1993, p. 251.



	Spinoza relève-t-il de la théologie naturelle?

