
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 48 (1998)

Heft: 3

Artikel: Spinoza relève-t-il de la théologie naturelle?

Autor: Roothaan, Angela C.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381572

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381572
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 130 1998). P. 269-283

SPINOZA RELEVE-T-IL DE
LA THÉOLOGIE NATURELLE?

Angela C. M. Roothaan

Résumé

Dans les études spinozistes, une question centrale consiste à savoir
comment concilier le rejet par Spinoza, conçu en termes philosophiques dans son
Éthique, d'un Dieu personnel, avec sa description, clans son Traité théologico-
politique. cle Dieu comme celui qui accorde son pardon aux repentants. Cette

question sera traitée ici sous l'angle du dilemme du Dieu des philosophes et
du Dieu biblique. On remettra en question la conception courante, selon
laquelle Spinoza opterait de manière non équivoque pour le Dieu des

philosophes, en lisant ses œuvres comme une réponse à la fragmentation du cosmos
dans la modernité. Une réponse qui ne surmonte toutefois pas la fragmentation.

Ce texte traite des conceptions théologiques que Spinoza expose dans son
Traité théologico-politique. Cette première phrase nécessite une explication
par rapport à l'image courante que nous avons de Spinoza. Beaucoup ne
connaissent de Spinoza que son Éthique, une œuvre qui continue de faire
grande impression aussi bien par sa rigueur que par la relation entre philosophie
et raison. Une œuvre considérée à travers les siècles, par ses partisans et ses

adversaires, comme athéiste ou panthéiste. Le Dieu qui en est la figure centrale
n'est pas un Dieu à qui l'on s'adresse par la prière, mais plutôt un concept
philosophique.

Nous sommes surpris de lire alors que dans son Traile théologico-politique,
Spinoza tente de trouver une définition de la «vraie foi» '. S'il avait simplement
voulu décrire la croyance des hommes vue de l'extérieur, il eût été vain et
même impossible de parler de la vérité de cette croyance. Toute déclaration
au sujet d'une telle vérité implique une prise de position de celui qui l'exprime,
son adhésion à une certaine croyance. Mis à part une définition de la vraie foi,
Spinoza présente en plus dans le même chapitre un credo en sept points où

il établit de façon dogmatique les contenus de la foi sur lesquels selon lui tous

Cet article est paru antérieurement en néerlandais sous le titre de «Spinoza
natuurlijk theoloog?» dans Nederlands Theologisch Tijdschrift 52 (1998). p. 33-47

1 Dans le chapitre XIV.

CCIl



270 ANGELA C. M. ROOTHAAN

les hommes justes tomberont d'accord. C'est cette donnée qui nous permet
d'attribuer à Spinoza des conceptions théologiques.

À l'égard de cette image de Dieu chez Spinoza, le point du credo le plus
inattendu est le septième selon lequel «Dieu pardonne leurs péchés aux
repentants», de telle sorte que nul n'ait à douter de son propre salut ni de la
miséricorde divine 2. C'est bien d'un Dieu qui pardonne et se montre
miséricordieux que Spinoza nous parle ici - d'un Dieu personnel - et non pas d'un
Dieu en tant que substance infinie.

La relation entre cette conception anthropomorphique de Dieu et le message

explicitement opposé que Spinoza expose dans son Ethique, a toujours
constitué un problème pour l'étude de Spinoza 3. Cette contradiction apparente

a suscité diverses explications qui ont elles-mêmes toutes en commun
a) qu'elles accordent le dernier mot à l'Éthique dans cette question, et

b) qu'elles tentent d'interpréter les déclarations théologiques du Traité théo-

logicopolitique dans le langage de YÉthique 4.

L'interprétation du TTP que j'ai défendue ailleurs 5 est basée sur une autre
idée, à savoir que les deux ouvrages de Spinoza cités ci-dessus ont chacun un
autre point de départ philosophique qui correspond à la différence entre
philosophie spéculative et philosophie pratique 6. C'est-à-dire à la différence entre
d'une part la pensée de l'être unique intemporel et d'autre part la réflexion
sur les actions pratiques des hommes dans la contingence historique. Une
distinction que l'on trouve déjà chez Aristote. Et ce sont ces points de départ
philosophiques différents qui donnent lieu à une autre écriture, à un autre
discours qui peuvent apporter une explication au problème des deux conceptions

de Dieu chez Spinoza.

Je me propose de reprendre ici cette interprétation, non pas comme dans

mes publications précédentes au sein d'une discussion détaillée de la recherche

sur Spinoza, mais dans un cadre plus vaste, à savoir celui de la question posée

par la relation entre une conception philosophique et une conception religieuse
de Dieu. Cette relation a constitué de tout temps un problème pour la

philosophie et la théologie occidentales. Elle ressurgit dans la polémique au sujet

2 Le credo dans son entier se trouve dans le Tractatus theologico-politicus, éd.

Gebhardt (désigné par la suite dans les notes par l'abréviation TTP G), p. 177-178. Les
traductions de Spinoza sont les miennes.

3 Au sujet des diverses interprétations tentant de résoudre ce problème, ainsi que
des problèmes en découlant, voir A. Roothaan, «De plaats van de théologie in Spinoza' s

fïlosoferen», in W.Derkse e.a., Subliem Niemandsland, Best, 1996b, p. 270-278.
4 L'exemple le plus connu en est peut-être le schéma de A. Matheron, Le Christ

et le salut des ignorants chez Spinoza, Paris, Aubier Montaigne, 197, p. 99.
A. Roothaan, Vroomheid, Vrede, Vrijheid, een interpretatie van Spinoza's

Tractatus Theologico-Politicus, Assen, van Gorcum, 1996a.
6 Pour une description plus précise de la différence entre les deux ouvrages sur ce

point, voir A. Roothaan, 1996a, p. 164-166.



S PfNOZA RELEVE-T-IL DE LA THÉOLOGIE NATURELLE? 271

de l'existence justifiée d'une théologie naturelle ou bien encore lorsqu'il s'agit
de l'opposition entre nature et grâce.

Cette polémique en revient finalement à savoir si l'homme peut s'approcher
de Dieu et comment. Cela ne lui est-il possible que lorsque Dieu lui ouvre pour
ainsi dire la porte en se découvrant à lui dans sa révélation 7, donc par la grâce,
ou bien l'homme en est-il capable par ses propres forces en utilisant ses facultés
naturelles, comme cela se passe pour la théologie natureUe?

La publication il y a une petite dizaine d'années de l'ouvrage Le Dieu des

philosophes et le Dieu de Pascal8 du philosophe Theo de Boer a ressuscité

ce problème aux Pays-Bas. Ce petit ouvrage inspiré du Mémorial de Pascal 9

souligne l'opposition entre le Dieu des «philosophes et des savants» et le Dieu
d'Abraham, d'Isaac et de Jacob. L'auteur, plaidant en faveur d'une conception
biblique de Dieu, qu'il nomme «le Dieu de Pascal» y présente Spinoza comme
le protagoniste par excellence de la conception du Dieu des philosophes. Citons
comme exemple :

C'est sans aucun doute Spinoza qui s'est montré le plus conséquent dans
l'identification de Dieu avec la nature, mais nous ne le suivrons certainement pas dans

son Deus sive natura (Dieu ou la nature) 10.

Bien que l'on ne retrouve pas chez De Boer les nuances du spécialiste de

Spinoza, cette image correspond bien à l'explication habituelle que les
spécialistes nous donnent de la conception de Dieu chez Spinoza telle qu'elle
apparaît dans l'Éthique. Ceux qui parmi eux s'intéressent plus particulièrement
aux passages sur la foi dans le 7TP, interprètent par la suite les déclarations

que l'on y trouve sur le Dieu des croyants soit comme une analyse philosophique

externe ", soit comme une forme de «religion rationnelle» autrement
dit comme théologie naturelle 12.

Dans le même temps, De Boer et d'autres également critiquent la «théologie

naturelle» comme un phénomène moderne de la pensée occidentale ayant
perdu tout contact avec son inspiration biblique originelle '3. Il est clair que
cette critique doit être placée dans le contexte de l'opinion généralement

7 Révélation considérée comme «surnaturelle» ou non.
8 Th. de Boer, De God van de filosofen en de God van Pascal. Op het grensgebied

van filosofie en théologie, La Haye, Meinema, 1989.
9 Pascal portait caché dans la doublure de son habit un petit texte décrivant sa

profession de foi et que l'on y retrouva après sa mort.
10 Th. de Boer, 1989, p. 88.
1 ' Voir par exemple H. de Dijn, «Spinoza et la religion révélée», Algemeen Neder-

lancls Tijdschrift voor Wijsbegeerte, 82 (1990), p. 241-251.
12 Cf. par exemple S. Zac, Spinoza et le problème de l'interprétation de l'Écriture,

Paris, P.U.F., 1965, p. 230 et A. Malet, «Le Traité Théologico-politique» de Spinoza
et la pensée biblique, Paris, Belles-Lettres, 1971.

13 David Burrell, philosophe et théologien, explique par exemple ce phénomène palla

perte de la conception traditionnelle de la nature en tant que nature créée.
Cf. D. Burrell, Freedom and Creation in Three Traditions, Washington, Notre Dame



272 ANGELA C. M. ROOTHAAN

partagée de nos jours dans la littérature philosophique et théologique selon

laquelle nous nous devons de soumettre la pensée occidentale et la modernité
en tant que telle, à une critique approfondie en raison de leur caractère instru-
mentaliste et théorique, avec toutes les conséquences spirituelles, écologiques
et sociales qui en découlent14.

Je me propose maintenant de réexaminer les conceptions théologiques de

Spinoza sur ce point. En outre, je voudrais contribuer à une revalorisation de

la pensée moderne sur Dieu. La question est en fait de savoir si on n'est pas
en train de créer une image trop peu nuancée de la pensée occidentale moderne.
En d'autres termes si, en dehors du Mémorial de Pascal, il n'est vraiment pas

possible de trouver une conception biblique de Dieu chez les philosophes
modernes. Ces questions nous amènent justement à mettre en discussion
l'interprétation des déclarations de Spinoza sur le Dieu des croyants dans le TTP,

interprétation qui voudrait y voir une forme de théologie naturelle.

1. Spinoza naturaliste

Dans sa recherche sur l'origine de l'athéisme moderne, Michael Buckley
nous apprend que c'est dans l'œuvre apologétique de théologiens tels que
Lessius (1544-1623) et Mersenne (1588-1648) que s'est développé par excellence

le Dieu des philosophes. Cherchant à prouver l'existence de Dieu à partir
de l'impersonnalité de la nature, ils perdirent l'inspiration christologique et

personnelle '5. Cette dernière fut bannie de la théologie philosophique et
confinée au domaine de l'expérience religieuse privée. Les idées de la théologie
naturelle ainsi mise en place furent selon Buckley reprises par les représentants
de la nouvelle philosophie, Descartes et Newton. C'est ainsi que le Dieu des

philosophes devint la clé de voûte d'une représentation mécaniste de l'univers

l6. Dieu pouvait désormais être compris en termes de «force», comme
cause efficiente, comme garantie pour une conception naturaliste du monde.

C'est précisément cette conception de Dieu, caractéristique de la pensée

moderne, que l'on attribue généralement aussi à Spinoza ; et si nous avons en

University Press, 1993. p. 3-4. À partir de la distinction entre nature et grâce en termes
de nature et surnature, l'auteur dit: «[...] une implication spontanée pourrait facilement
être tracée, selon laquelle ce qui était naturel n'était pas en réalité une grâce mais plutôt
un don [...]. Comme corollaire académique, une division du travail apparut entre
philosophie et théologie, dans laquelle le Dieu unique, entité créatrice tendait à être rangé
sous la rubrique philosophique (ou de la théologie naturelle), alors que le Dieu trinitaire
sauveur, devint le sujet propre de la théologie.»

14 En raison de sa conception de la «force» comme essence de la réalité. De Boer
voit en Spinoza l'exemple classique de la métaphysique occidentale qui aboutit à la

technologie moderne et à la technique de l'atome, 1989. p. 54.
15 M.J. Buckley, At the Origins of Modern Atheism, New Haven & London, Yale

University Press, 1987, p. 343-345.
16 M. J. Buckley, 1987, p. 356.



SPINOZA RELÈVE-T-IL DE LA THÉOLOGIE NATURELLE0 273

mémoire les caractéristiques de Dieu telles qu'on les trouve dans l'Éthique,
cela semble justifié. À partir du moment où Dieu y est défini comme substance,

cause immanente ou comme nature, il n'existe plus de lien avec un Dieu
personnel usant de sa volonté et agissant. Nous pouvons alors comprendre De
Boer quand il nous dit :

Se révéler au meneur d'un peuple d'esclaves dans un buisson, voilà une chose qui
n'est pas donnée à une Causa sui l7.

Une telle explication est renforcée par le fait que Spinoza lui-même place
une conception anthropomorphique de Dieu expressément en dehors du courant

de pensée philosophique cherchant à donner des preuves. C'est ainsi que
nous lisons dans l'Éthique :

Pour le reste je me suis efforcé d'éliminer tous les préjugés qui pourraient entraver
la compréhension de mes démonstrations ; [...] et étant donné que tous les préjugés
[...] sont subordonnés à celui-ci: à savoir que l'on suppose généralement que toute
chose dans la Nature, l'être humain y compris, agit dans un certain but: on affirme
même avec résolution que Dieu lui-même commande toute chose dans une certaine
intention [...], je me propose d'examiner en premier lieu ce préjugé [...] IS.

Ce qu'est la philosophie. Spinoza le définit ailleurs. Il la nomme une façon
de penser spéculative l9, c'est-à-dire une façon de penser qui ne dépend pas
directement du contenu de notre expérience, une pensée se fondant sur des

idées générales 20 et qui ne doit être déduite que de la nature 2I. Nous pouvons
en conclure que c'est dans le cadre de la raison théorique ou spéculative que
l'on rencontre le «Dieu philosophique» de Spinoza. Dans ce cadre, sa pensée
est ontologique, c'est-à-dire qu'elle interprète le monde comme celui de l'être
intemporel, sub specie aeternatis.

Dans son TTP par contre. Spinoza considère le monde de l'expérience
spécifiquement humaine, à savoir le monde de l'histoire et du langage naturel,
de la réalité contingente où politique, morale et croyance ont chacune leur
rôle 22. C'est le discours de la raison pratique que Spinoza suit ici, c'est-à-dire
la réflexion sur les actes des hommes à la lumière de la contingence.

Jusqu'à présent, ce changement de perspective n'a guère été reconnu par
les spécialistes de Spinoza. Dans plusieurs versions on a suivi, pour faire
comprendre cette tension entre l'Éthique et le TTP sur ce point, l'optique de

17 De Boer 1989. p. 158.
18 Éthique G. p. 77-78.
19 Cf. TTP G H XI. p. 158. N.B.: ie latin «speculatio» est la traduction du grec

«théoria».
20 jj-p G p 179
21 Ibidem.
22 Selon Spinoza, la contingence apparaît dans la perspective de la temporalité de

l'être humain poussé à l'action et incapable d'avoir une vue d'ensemble sur la totalité
des causes dans le monde. Voir TTP G H IV, p. 58 et Roothaan, 1996a, note 243 (p. 70).



274 ANGELA C. M. ROOTHAAN

Leo Strauss 23, pour qui ce «retournement» de Spinoza s'explique par des

raisons de stratégie de l'auteur, sans rapport avec le contenu philosophique.
Dans son 7TP, Spinoza aurait voulu créer les conditions politiques favorables
à son idéal philosophique théorique de l'Éthique : soit en rendant possible
l'exercice libre de la philosophie pour un petit groupe 24, soit en ouvrant la
voie à une société sans classes où la raison de chacun trouverait son
émancipation dans un discours théorique 25.

Mais Spinoza n'était-il pas trop philosophe pour abandonner dans son traité
toute intention philosophique? Et s'il en était ainsi, comment devrions-nous
situer sa réflexion sur la foi et la morale dans le cadre de la contingence par
rapport à l'ontologie déterministe de son Éthique? La réalité historique de

l'humanité constitue-t-elle pour Spinoza une rupture dans l'être? Est-ce qu'il
se rend, pour citer Lévinas, dans un domaine que nous devrions appeler
«autrement qu'être» 26

par le biais de son raisonnement pratique?
Avant d'en venir à ces questions, je voudrais examiner si elles s'appliquent

bien à Spinoza en faisant une petite incursion dans les péripéties de la pensée

métaphysique et ontologique moderne.

2. La problématique de la métaphysique moderne

Dans la période de la pensée européenne dite «classique», la totalité de

l'expérience humaine est donc encore rassemblée, selon Louis Dupré, sous le

terme de «cosmos», comme il le dit dans son étude sur l'avènement de la
modernité. En effet le terme «cosmos» renferme aussi bien l'humain que le

divin ou le naturel. C'est ainsi que Dupré nous parle de l'existence de

[...] la croyance bien ancrée [dans la pensée grecque ancienne] en une unité de base

des trois différents aspects de la nature : l'aspect physique, l'aspect théonomique
et l'aspect anthropique 27.

La modernité a souvent été interprétée comme l'éclatement de cette unité.
Selon cette explication, la nature s'émancipe par rapport à Dieu à partir du

23 Cf. pour cette optique notamment L. Strauss, «How to study Spinoza's
Theologico-Political Treatise», in L. Strauss, Persecution and the Art of Writing. Illinois,
1952, p. 142-201.

24 Cette explication «élitaire» est défendue par exemple par S. Zac dans son ouvrage
cité plus haut, par Y. Yovel in «Spinoza, the Multitude, and Dual Language», dans

Spinoza and other Heretics, Princeton, Princeton University Press, 1989, lcrc partie.
25 Cette interprétation «révolutionnaire» fut développée par A. Matheron, Individu

et communauté chez Spinoza, Paris, Minuit, 1969 et reprise par A. Negri, L'anomalia
salveggia, Milano, Feltrinelli, 1981 et A. Tosf.l, Spinoza ou le crépuscule de la
servitude, Paris, Aubier, 1984.

26 É. Lévinas, Autrement qu'être ou au-delà de l'essence, La Haye, Nijhoff, 1974.
27 L. Dupré, Passage to Modernity, New Haven & London, Yale University Press,

1993, p. 24.



SPINOZA RELÈVE-T-IL DE LA THÉOLOGIE NATURELLE? 275

moment où on la conçoit en termes mécanistes au lieu de la concevoir
téléologiquement. Dans le même temps, l'être humain s'émancipe à son tour
de la nature en passant de l'état d'être naturel raisonnable à celui de sujet
raisonnable tout court.

C'est peut-être un lieu commun d'affirmer que cette rupture se manifeste
de façon exemplaire dans l'œuvre de Descartes. Je voudrais néanmoins utiliser
sa pensée pour illustrer le phénomène en question. Dans sa recherche d'une
base solide pour la connaissance, il en arrive tout d'abord à l'affirmation du

sujet par son cogito ergo sum et il ne lui manque plus alors que la preuve de

l'existence de Dieu comme fondement métaphysique pour assurer le contenu
de cette connaissance. Bien sûr, dans ce mouvement de pensée, le sujet ne se

trouve pas lui-même dans le monde concret 28, mais dans l'espace imaginaire
de la pensée - et c'est dans ce même espace qu'il rencontre le Dieu déjà
supposé dans cette pensée. C'est ainsi que la preuve de l'existence de Dieu
de Descartes se détache de toute expérience religieuse concrète. Elle a cessé

d'être un exercice de pensée religieux, comme cela était le cas pour Thomas

d'Aquin 29 selon Buckley, et ne constitue plus qu'une garantie pour la vérité
des connaissances du sujet.

Nous voyons donc qu'à l'époque moderne, la métaphysique s'intéresse
sérieusement à la relation entre Dieu, l'homme et le monde, non plus à partir
d'une expérience de l'unité originelle de ce trinôme, mais plutôt à partir d'une

conception qui suppose l'autonomie des trois éléments. C'est par le raisonnement

qu'ils se retrouveront réunis.

Spinoza nous propose une synthèse comparable (au sens littéral de

réunion). Nous lisons en effet à la fin de l'Éthique que l'homme sage

[...] est éternellement et inéluctablement conscient de lui-même, de Dieu et des

choses [...]30.

La réunion par le raisonnement de ces trois aspects, indissociables dans
le cosmos antique, n'a pas le même caractère chez Spinoza et chez Descartes.
Il ne s'agit pas chez Spinoza d'un fondement pour assurer la connaissance,
mais bien d'une conscience propre à une «véritable sérénité» et qu'il considère

comme le résultat d'une façon de penser juste. Il semble qu'ici la spiritualité
ne soit pas placée en dehors de la pensée ; au contraire elle s'y fond totalement.

C'est Nietzsche qui par la suite attirera l'attention de façon dramatique sur
le fait que cette appropriation de Dieu par le raisonnement avait déjà perdu
le Dieu vivant. De là les appels de son fou : «Nous l'avons tué - vous et

28 II s'en défait avec beaucoup de peine si l'on considère les manœuvres rhétoriques
«autobiographiques» qui précèdent le cogito de Descartes dans le Discours cle la
méthode (1637).

29 Voir Buckley, p. 342-343.
30 V, st. 42, remarque.



276 ANGELA C. M. ROOTHAAN

moi!» 31. Selon lui la métaphysique moderne mène au nihilisme. À mon avis

nous devons comprendre ceci : dans la métaphysique moderne, ce n'est pas
seulement la foi religieuse qui disparaît du discours philosophique, mais
également la politique et la morale. Ces trois domaines concernent en effet
l'expérience humaine concrète dont on s'efforce justement de faire abstraction.

Cette conséquence nihiliste peut s'illustrer très clairement aussi par la

pensée de Descartes. Avant d'aller à la recherche d'un fondement pour une
connaissance certaine (dans son Discours de la méthode), il s'assure d'abord
dans la vie pratique par une morale provisoire - qui consiste à s'adapter à son
milieu religieux et culturel (et donc ne constitue aucunement une morale à

proprement parler). Il espère par la suite pouvoir construire une morale
définitive à partir de son fondement métaphysique. Cela dit, on comprend
facilement les raisons de son échec 32. Descartes ne parvient pas, une fois entré
dans l'espace imaginaire de la pensée, à retourner vers la vie pratique concrète.

De même, le fait que Spinoza suive différents discours philosophiques dans

ses ouvrages «rhétoriques» et «géométriques» peut s'expliquer comme un

phénomène d'éclatement du cosmos. Les différents discours ne se recoupent

que sporadiquement. Dans son Ethique théorique et spéculative, Spinoza s'en
réfère uniquement au complexe de la politique, de la morale sociale et de la

foi. Il ne l'intègre pas de façon systématique 33. Dans le 7TP au contraire, le

rapport entre un point de vue moral et religieux pratique d'une part, et la

conception spéculative d'un mode de vie juste d'autre part, se retrouve refoulé
dans une note 34. Il est apparemment impossible de mettre en relation directe
le monde de l'expérience ainsi que les actes pratiques qui en découlent avec
le Dieu/nature métaphysique.

Il est vrai que Spinoza insiste dans son Traité politique 35 sur le fait que
nous devons nous garder de considérer l'humain comme un «état dans l'état»

par rapport à la nature : en dernière instance tout dans le monde naturel doit
être soumis aux lois de la nature universelle 36. Toutefois, pour décrire la

dynamique propre du salut humain de la société, il se sert d'une perspective
qui s'est détachée de la nature universelle et se trouve ancrée à l'expérience
humaine de l'historicité et de la contingence37.

31 F. Nietzsche, Die fröhliche Wissenschaft (1882), livre 111,125. éd. G. Colli et
M. Montinari, Berlin/New York, 1973, partie V, t. 11.

32 Cf. à ce sujet L. Dupré, 1993, p. 116 sq. et W. Rod, Descartes. Die Genese des

cartesianischen Rationalismus [1964], 2e éd. revue, Munich, Beck, 1982, ch. VIII.
33 Une telle interprétation demande un effort spécial d'interprétation, tel que l'a

fourni W. Bartuschat, «Le fondement ontologique de la théorie politique de Spinoza»,
in C. De Deugd (éd.), Spinoza 's Political and Theological Thought, Amsterdam, Oxford,
New York, 1984, p. 30-36.

34 En note 34 du Traité théologico-politique, G, p. 264.
35 Son dernier ouvrage inachevé, écrit également en style rhétorique.
36 Cf. A. Roothaan, 1996a, p. 149.
37 Voir en ce qui concerne la religion, TTP G, p. 179 : «Pour ce qui est de la

philosophie, ses fondements sont constitués par les concepts généraux, et elle ne doit



SPINOZA RELEVE-T-IL DE LA THÉOLOGIE NATURELLE'? 277

En dépit de ce changement de perspective indispensable à ses yeux,
Spinoza tente cependant, en bon métaphysicien, de faire le lien entre les différents
domaines de la pensée. Comme nous l'avons déjà dit, les divers discours
renvoient les uns aux autres. Il serait possible de tenter une interprétation des

différents discours entre eux en étudiant ces renvois ainsi qu'en examinant des

déclarations analogues faites dans les divers ouvrages de Spinoza 38. Dans le
but de savoir comment Spinoza traite la problématique de la fragmentation du

principe de la métaphysique, je voudrais m'efforcer ici de formuler une telle
interprétation en me restreignant à deux termes tirés de l'Éthique et du 7TP,

ceux de «conatus» et de «droit naturel». Cette exploration devrait me permettre
en fin de compte d'approcher de l'attitude de Spinoza concernant la relation
entre «nature» et «grâce».

3. Le droit naturel et le salut humain

Quand Spinoza examine les bases de l'État dans les chapitres 16 et 17 de

son 7TP, il part de l'expérience imaginaire de ce que l'on appelle l'état de

nature en se représentant la situation des êtres humains en dehors de toute
institution politique. Cette opération mentale a pour objectif de définir leur
droit naturel : le droit qui, selon la nature, revient aux hommes. Il s'agit donc
de concevoir la situation des êtres humains en partant de la perspective
naturelle universelle ; en d'autres mots nous assistons ici à une transgression
de la limite entre les différents discours distingués plus haut. Une étude de cette

entreprise peut faire apparaître dans quelle mesure Spinoza parvient par la

pensée à rendre l'unité au cosmos fragmenté.
Il constate ensuite que :

[...] la première loi de la nature est que chaque chose s'efforce, dans la mesure où
elle est elle-même, de persévérer dans son propre état39.

Ce passage concorde singulièrement avec la constatation faite dans Y Ethique,

selon laquelle

être déduite que de la nature : quant à la religion, ses fondements se retrouvent dans
l'histoire et le langage, et on ne doit la déduire que de l'Écriture et de la révélation [...].»

38 À mon avis, la première tâche de la recherche sur Spinoza consiste à examiner
comment les différents discours peuvent être interprétés à partir de ces renvois. N.B. :

il s'agit d'autre chose que la synthèse que Matheron fait dans son livre de 1969 à partir
des divers ouvrages philosophiques de Spinoza. Afin de réaliser cette synthèse,
Matheron se sert d'un cadre d'interprétation hégéliano-marxiste extérieur à la pensée
de Spinoza. Cf. Roothaan. 1996a. p. 59.

39 OP G, ch. XVI. p. 189.



278 ANGELA C. M. ROOTHAAN

[...] chaque chose s'efforce, dans la mesure où elle est elle-même, de persévérer
dans son être 40.

Cette loi naturelle est, dans l'état de nature, également valable pour les

hommes41. Elle amène chacun à tenter d'être soi-même, dans la mesure du

possible. Finalement c'est cela qui constitue le droit naturel : le conatus
(l'aspiration) propre à toute chose, dans la mesure où il s'applique aux hommes
de façon spécifique et pour autant que l'on considère ces derniers en dehors
de leurs institutions politiques.

Spinoza poursuit en déclarant qu'en aucun cas le droit naturel, autrement
dit les facultés naturelles, ne peuvent engendrer le salut humain. Il est déterminé

par la convoitise et le pouvoir et non pas par la raison42. En d'autres
termes : dans l'état naturel les hommes ne sont pas libres, car ils sont soumis
à la contrainte de leur (propre) nature. Ce n'est que dans le rapprochement avec
d'autres (en créant des institutions politiques) que les hommes acquièrent un

pouvoir sur la nature. Et ce n'est qu'à ce moment-là qu'ils pourront exercer
leur droit naturel.

Il y a deux raisons à cela : tout d'abord l'état de nature est si dangereux

que l'individu est pratiquement condamné à être écrasé par les événements
naturels ; et en second lieu, l'être humain n'accédera à une véritable
individualité (parce que consciente) qu'en reconnaissant la différence entre les

hommes. Être soi-même, chaque chose l'est en fait jusqu'à un certain point,
l'être humain par contre ne devient lui-même qu'en formant une société avec

d'autres êtres humains. Dans le cas d'une société organisée, l'être humain
naturellement égoïste passe d'une appropriation sans limites à une reconnaissance

de la différence entre l'autre et soi-même, qui lui permettra d'acquérir
une identité personnelle consciente.

Dans quelle mesure Spinoza parvient-il à dépasser les limites séparant ses

discours? A-t-il réussi à assurer une base systématique du droit humain dans

le concept ontologique général du conatus? Pas vraiment, à mon avis. En

premier lieu, il est nécessaire pour déterminer le droit naturel de faire abstraction

de la réalité concrète de l'existence humaine et d'envisager un monde

imaginaire sans institutions politiques - un monde pratiquement impossible à

concevoir. En second lieu, pour se représenter un droit naturel réel, Spinoza
doit abandonner de nouveau la clarté relative des concepts de ce monde

imaginaire et se déplacer d'un bond vers un état où communauté et conscience

40 Éthique, G, III, 6, p. 146. D'ailleurs, la différence est aussi singulière que la

correspondance. Dans l'Éthique, où Spinoza écrit dans une perspective ontologique, il
choisit de façon logique le terme «être» (esse) pour le remplacer par le terme ontologique
neutre d'«état» (status) dans le TTP. Cette différence illustre ma thèse selon laquelle
Spinoza pratique des discours différents.

41 L'analyse ci-dessous reprend en grande partie le chapitre 3.3 et suite de

Roothaan 1996a.
42 OP G, ch. XVI, p. 190.



SPINOZA RELÈVE-T-IL DE LA THÉOLOGIE NATURELLE? 279

de soi ont toujours été présentes. Il est donc difficile de parler d'un rapport
conceptuel clair entre le discours ontologique et le discours pratique.

Quelle peut être notre conclusion en ce qui concerne la problématique de

la métaphysique moderne? Si nous comparons Spinoza et Descartes dans leurs
efforts de relier les différents domaines de la pensée, nous devons reconnaître

que Spinoza prend le risque d'un manque de clarté conceptuelle pour tenter
de mettre en relation un tant soit peu le discours ontologique et le discours

pratique. Mais ce qu'il ne fait pas, c'est sacrifier l'un à l'autre. En dépit du
déterminisme de son ontologie, il tente de faire une analyse de la liberté
humaine et de la conscience de l'identité personnelle. Même s'il faut alors
s'accommoder d'un problème d'interprétation.

La question est maintenant de savoir quelles en seront les conséquences

pour son approche du problème du rapport de la nature et de la grâce. Dans
le 7TP, il décrit le phénomène de la révélation d'une façon qui s'accorde
difficilement avec sa conception de Dieu exposée dans l'Éthique. Je commencerai

par donner une définition plus précise de ses idées théologiques et je
terminerai en évaluant les conséquences de cet accord difficile. Il s'agit de

savoir si Spinoza s'expose lui aussi à la critique que l'on adresse de nos jours
à la théologie naturelle, dans le prolongement d'une critique de la modernité.

4. Spinoza théologien

Pour parler de Dieu par rapport aux expériences religieuses concrètes, il
faut se placer en dehors du discours de la théologie philosophique naturelle.
C'est là l'enjeu de la théologie du XXe siècle dite de la «mort de Dieu» que
Van Bunge analyse dans son article sur Spinoza et la théologie contemporaine

43. Pour cette théologie, Dieu, dans l'expérience religieuse concrète, est

tellement inconnaissable et impuissant face au monde que parler de Lui en
termes d'être suprême, de garantie de la connaissance certaine ou de substance

infinie n'a plus de sens.

Ici se profile l'ombre de la conception philosophique moderne de Dieu :

le Dieu de Descartes ou de l'Éthique de Spinoza n'est généralement plus
considéré comme Dieu, mais comme la clé de voûte d'une pensée des

fondements, tenue pour dépassée depuis la destruction de la métaphysique menée

par Heidegger. Pour les théologiens qui ont pris au sérieux les développements
de la pensée moderne, il n'«y» a donc plus de Dieu du tout. Il n'en va pas

autrement pour la philosophie : Emmanuel Lévinas, le philosophe ayant
ré-évoqué Dieu dans un langage post-heideggerien en parlant de l'«Autre», a

donc tenu à préciser que cette évocation devait dépasser la métaphysique

43 W. van Bunge. «Spinoza's Athéisme», in E. Kuypers (éd.). Sporen van Spinoza.
Leuven/Apeldoorn, 1993, p. 89-113.



280 ANGELA CM. ROOTHAAN

comprise en tant qu'ontologie. L'être n'est plus le domaine où Dieu est présent.
Au contraire, c'est l'«absence» de Dieu qui crée la possibilité d'une éthique.

Il est toutefois intéressant de remarquer que cette impossibilité de trouver
un lien entre l'expérience religieuse concrète et l'établissement de la présence
de Dieu dans la pensée semble correspondre au phénomène de la différence
des discours chez Spinoza. En fait, le Dieu des croyants n'«est» pas. Par contre,
en tant qu'«exemple de la vraie vie», il a la signification d'une représentation
motivant profondément les hommes à vivre selon les lois divines de l'amour
du prochain et de la justice. Ce Dieu qui s'est révélé au cours de l'histoire
humaine et qu'évoquent les récits de la tradition biblique, apparaît en tout cas

dans le credo de Spinoza comme un souverain plein de bonté et tout-puissant44.
Dans son 7TP, Spinoza donne donc une description phénoménologique de

Dieu, tel qu'il apparaît au croyant.
Mais il ne s'en tient pas là. Spinoza exprime également des pensées

théologiques. Une lecture herméneutique de la Bible l'amène à définir ce qui, selon

lui, constitue l'essentiel de la tradition judéo-chrétienne. C'est ainsi qu'il en

vient à déterminer ce qu'est la «vraie» foi, dans ses sept «dogmes» auxquels
on doit en tout cas se soumettre pour pouvoir vivre une vie juste, c'est-à-dire
dans F obéissance à Dieu. Selon Spinoza, la foi n'est en premier lieu rien d'autre

[...] que la possession d'une conviction telle au sujet de Dieu que si nous ne l'avions
pas, l'obéissance à Dieu disparaîtrait, et la nécessité de cette conviction s'imposerait
à ceux qui s'étaient soumis à cette obéissance

Une telle conviction est «vraie», libre de toute superstition, lorsqu'elle
existe par

[...] la connaissance de sa [...] justice divine et de son amour [...]46.

Spinoza explicite ensuite cette connaissance en sept points, constituant ce

que l'on peut appeler son credo minimal :

1. Il existe un Dieu, un être suprême, d'une justice et d'une miséricorde
extrêmes, autrement dit, un exemple de la vraie vie.

2. Ce Dieu est unique, et pour cela digne de la plus haute vénération, d'une
entière admiration et du plus grand amour.

3. Dieu est omniprésent, tout lui est connu, d'où vient sa justice absolue.

4. Dieu dispose du plus haut droit et du plus grand pouvoir sur tout. Il n'est
donc soumis à rien ; en fait, tous lui sont soumis.

5. La vénération de Dieu et l'obéissance ne se font que par lajustice et l'amour
(charitas), autrement dit par l'amour du prochain (amor proximum).

44 Et toutes les idées ontologiques que les hommes rattachent à cette représentation
n'ont pas de prise sur la vraie piété (pietas).

45 TTP G, ch. XIV. p. 175.
46 TTP G. ch. XII1. p. 168.



SPINOZA RELEVE-T-IL DE LA THÉOLOGIE NATURELLE? 281

6. Tous ceux qui suivent cette vie et obéissent à Dieu sont sauvés, par contre
ceux qui vivent sous l'emprise des plaisirs sont perdus.

7. Dieu pardonne leurs péchés aux repentants, de telle sorte que nul n'ait à

douter ni de son propre salut, ni de la miséricorde divine 47.

Le caractère dogmatique de ce credo repose toutefois, et cela ne surprendra

personne étant donné le divorce des différents discours, non pas sur une
définition métaphysique de l'essence de Dieu, mais bien sur le constat pratique
que sur ces points, il ne doit subsister aucune divergence chez les «hommes

justes» (honesti) 48. La théologie de Spinoza se fonde donc en dernière instance

sur l'expérience concrète de ceux qui vivent une vie juste. C'est ainsi que l'on
peut caractériser les conceptions théologiques de Spinoza comme une réflexion
sur la morale concrète, comme une forme de raisonnement pratique.

Cela nous permet de faire remarquer que l'absence de fondement
métaphysique ne conduit pas la théologie de Spinoza au nihilisme moral. En se

distanciant du Dieu philosophique dans son 7TP, c'est-à-dire en décrivant Dieu
comme absent au sens ontologique, Spinoza ouvre plutôt la perspective sur la

possibilité d'une vie morale et spirituelle, transmise par la tradition religieuse
en tant que «grâce» et «révélation».

5. Dieu, principe ou père

Chez un penseur moderne comme Spinoza, nous remarquons que la théologie

passe de l'ordre de la science avec ses fondements spéculatifs et

métaphysiques telle qu'elle l'était à l'époque pré-moderne, à une approche de Dieu
dans la réflexion sur une vie morale juste. La théologie se place ainsi dans la

perspective du discours pratique. La séparation du domaine de la spéculation
et du domaine de la pratique n'est pourtant pas si absolue qu'elle ne permette
pas le passage de l'un à l'autre. Par la séparation de la philosophie et de la

théologie réalisée dans son TTP au chapitre 15 et qui correspond à la séparation
entre une réflexion pratique et une réflexion spéculative, Spinoza tente de

rendre possible un changement de perspective. En partant de la perspective
ontologique de l'Éthique, il est donc impossible de parler d'un Dieu qui décide
et qui agit (il en va d'ailleurs de même pour l'être humain) et dans la
perspective pratique du TTP, il est impossible de parler de Dieu comme d'un Dieu
présent. Van Bunge nous dit qu'il est impossible de

[...] voir Dieu à la fois comme Père et donc comme Personne et comme principe
éternel et immuable 49.

47 Cf. TTP G. p. 177-178.
48 Cf. TIP G, ch. XIV. p. 176-177.
49 Van Bunge, 1993, p. 106.



282 ANGELA C. M. ROOTHAAN

Devant cette impossibilité, Spinoza se décide pour le Dieu des philosophes,
selon le même auteur, sans équivoque et également dans le 7TP 50. Au terme
de notre recherche nous ne pouvons accepter une telle conclusion. Il est

impossible que Spinoza choisisse le Dieu des philosophes, étant donné la

complémentarité des deux perspectives, l'une s'appuyant sur la pratique et

l'autre sur la spéculation. La philosophie spéculative ne permet pas de

considérer Dieu ni les hommes comme des êtres agissant librement, conception
nécessaire d'un point de vue historique. Inversement, le discours pratique ne

peut rien dire sur Dieu, l'homme ou le monde du point de vue de la perspective
théorique de l'être infini. Il est en effet impossible de considérer Dieu comme
père et comme principe dans le même temps, c'est-à-dire dans le même
discours. Ce que Spinoza tente d'expliquer, c'est qu'il est possible aux hommes
de passer d'une perspective à l'autre 51.

Dans plusieurs de ses ouvrages, Spinoza parle donc de Dieu soit comme
principe soit comme «père» (en fait comme «souverain», mais en tout cas

comme d'une personne). Comme nous l'avons déjà dit. il n'existe pas de

séparation absolue entre les deux domaines. Il serait plus juste de parler d'une
indépendance relative des différents domaines liés aux différents discours, le

domaine géométrique et celui de la rhétorique. Un point qui les unit est

notamment la façon dont Spinoza situe l'homme dans les différentes perspectives

: celle de Dieu/la nature qui se montre indifférente à nous (c'est ainsi que
nous le ressentons) 52 en ce qui concerne notre spécificité humaine, et la

perspective de notre histoire humaine propre (qui se ne différencie pas d'une
expérience spécifique de cette nature devant l'importance du salut humain),
où Dieu le législateur se révèle en nous indiquant la voie du salut spécifiquement

humain.
La réponse à donner à la question posée dans le titre est donc que Spinoza,

dans la mesure où il est naturaliste, n'est pas théologien, et dans la mesure où

il est théologien, abandonne le discours naturaliste (ou du moins le modifie

jusqu'à le rendre méconnaissable).
Cette conclusion nous oblige à réviser l'image de Spinoza évoquée au début

de ce texte à l'appui des écrits de De Boer. Spinoza pense également la nature

et la grâce, mais il le fait dans des cadres relativement indépendants. Il ne nous
les présente pas comme enchevêtrés dans une seule expérience de la réalité

comme cela pouvait être le cas dans la pensée prémoderne. Cette insistance
à écrire en partant de perspectives différentes n'entraîne pourtant pas Spinoza
dans le piège de l'appauvrissement spirituel et moral qui menace Descartes en

vertu de la même fragmentation de la pensée. Il semble réaliser ce que Dupré
considère être le véritable bénéfice de la pensée moderne. Bien que, selon cet

Ibidem.
51 En note 34 du TTP. G. p. 264.
52 Cette perspective constitue le centre d'intérêt du spécialiste de Spinoza.

H. De Dijn. Voir par exemple son ouvrage Einstein en Spinoza. Delft, 1991.



SPINOZA RELÈVE-T-IL DE LA THÉOLOGIE NATURELLE? 283

auteur, la dissolution du cosmos antique nous ait amenés à une description
philosophique partiale de la réalité,

[...] cette partialité pourrait en fin de compte avoir moins d'importance que l'autonomie

gagnée par la modernité pour les trois composantes de la culture. 53

Chez Spinoza, le bénéfice de l'autonomie ne se réduit pas aux trois
composantes du cosmos originel, Dieu, l'homme et la nature. Chez lui, les choses

sont plus compliquées du fait qu'il approche la réalité d'un côté à partir de

la pensée spéculative et d'un autre côté à partir de la réflexion sur l'expérience
concrète. Dans la première perspective, les trois composantes se trouvent
réunies par le concept ontologique central de «nature» ou d'«être». Mais par
ailleurs Spinoza gagne par rapport à la totalité moniste de l'ontologie, l'autonomie

relative de la réalité spirituelle et pratique «transmise» aux hommes par
la tradition historique.

L. Dupre, 1993. p. 251.


	Spinoza relève-t-il de la théologie naturelle?

