Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 48 (1998)

Heft: 1

Artikel: La question du néant en métaphysique : Henri Bergson et la critique de
Jacques Maritain

Autor: Coté, Antoine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381560

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381560
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE 130 (1998), P. 21-36

LA QUESTION DU NEANT EN METAPHYSIQUE :
HENRI BERGSON
ET LA CRITIQUE DE JACQUES MARITAIN

ANTOINE COTE

Résumé

Dans le contexte d’une métaphysique créationniste la question «pourquoi
y a-1-il quelque chose plutét que rien?» peut étre considérée comme la question
fondamentale de la métaphysique, question a laquelle une réponse possible
consiste a invoquer la volonté d’un Dieu transcendant. Mais qu’en serait-il
de cette interrogation si une analyse révélait que le concept de néant est un
concept absurde? Tel fut précisément le propos de Henri Bergson dans un texte
célebre de I’Evolution créatrice. L’A. analyse ici les arguments de Bergson
ainsi que ceux que lui a opposés J. Maritain, et en arrive a la conclusion que
la légitimité de la question «pourquoi il y a-t-il quelque chose plutét que
rien?», loin de s'imposer a lintelligence comme un fait d’évidence, reste a
démontrer.

Qu’est-ce qui fait que la question «pourquoi y a-t-il quelque chose plutot
que rien?», que certains philosophes ont pu considérer comme la question
fondamentale de la métaphysique, puisse étre a juste titre posée? Selon Leibniz,
c’est parce que «le rien est plus simple et plus facile que quelque chose. '»
Ce que ’on peut comprendre de la maniére suivante : toute existence suppose
un effort aux dépens du néant qui, de soi, constitue 1’état naturel des choses.
L’existence est ainsi au néant ce que 1’accélération est au mouvement uniforme
dans la mécanique moderne ; ce dernier ne requiert aucune explication, a la
différence du changement de vitesse qui nécessite 1’appel a une force externe.
De méme, le néant se passe d’explication ; rien en lui ne donne prise a la
question du pourquoi. En revanche, toute modification de cet «état» s expli-
quera par référence a une instance tierce, qui, pour le coup, sera dotée de
qualités uniques (cause des causes, causa sui, ou cause sans cause). La méta-
physique chrétienne pousse trés loin ce privilege, cette antériorité de droit du
né€ant : non seculement toute modification de 1'état de néant requiert I"appel a

U Principes de la nature et de la grace, fondés en raison, § 7 in Die philosophischen
Schriften, t. VI, éd. Gerhardt, p. 602.



22 ANTOINE COTE

une instance causale transcendante, mais encore le maintien de cet état modifié
requiert I'intervention continuée de cette méme cause, sans quoi tout bascu-
lerait a nouveau dans le néant : «c’est une chose bien claire et bien évidente
(a tous ceux qui considéreront avec attention la nature du temps), qu’une
substance, pour étre conservée dans tous les moments qu’elle dure, a besoin
du méme pouvoir et de la méme action, qui serait nécessaire pour la produire
et la créer tout de nouveau, si elle n’était point encore.» > Ce double privilege
du néant peut se résumer par une sorte de principe d’inertie métaphysique
qu’on pourrait formuler ainsi : «Le néant est I’état naturel des choses. Tout
existant tend spontanément a y retourner et n’en est empéché que parce qu’il
est maintenu dans I’€tre par une cause externe.»

Quoiqu’en disent certains penseurs de notre tradition, une telle facon de
poser le probleme de la métaphysique ne va nullement de soi. On peut évoquer
plusieurs réponses possibles au principe d’inertie du néant.

D’abord, on peut faire valoir, a ’encontre de Leibniz, qu’il est des cas ou
il est manifestement faux que le rien soit plus facile ou plus simple (que 1’étre).
Ainsi, si toutes les causes nécessaires a la réalisation d’un certain effet sont
réunies sans que cet effet se produise, on peut dire que cette non-réalisation
(et donc, en ce sens, ce non-étre) est plus problématique que la réalisation de
I’effet escompté. Dans ce cas, il elt été plus naturel, plus simple, que I’étre
de la cause soit suivi de I’étre de I’effet. Dans cet exemple, c’est I’étre et non
le néant qui est 1’état naturel des choses, c’est le néant — dans la mesure ou
il «existe» — qui représente une sorte d’aberration, de déviation de cet état
initial, et non le contraire. Certes, le néant envisagé par Leibniz est le néant
intégral, 1I’absence de tout, mais le fait qu’il est possible de douter de 1’anté-
riorité du néant dans un cas comme celui qui vient d’étre évoqué montre qu’une
telle antériorité ne va pas de soi, qu’elle demande a étre justifiée plutdt que
d’étre posée comme une vérité axiomatique.

Ensuite, on peut faire observer qu’il n’y a jamais de problemes ou d’énig-
mes que s’il y a des choses qui ne sont pas, elles, énigmatiques, et que la
distinction entre choses qui font probleme et celles qui ne le font pas, découle
souvent, non pas de la nature méme des choses, mais d’une décision
métaphysiquement intéressée. Aussi se peut-il que I’€tre ne fasse probleme que
parce qu’il est stipulé que le néant «va de soi» ; or que le néant ne fasse pas
probléeme — qu’il soit plus «facile» —, ce n’est pas 1a un fait d’évidence. Il suffit
de rappeler que la question «pourquoi quelque chose plutdt que rien?» n’a pas
toujours été a I’ordre du jour de la métaphysique : si Platon parle du non-étre,
dans le Sophiste par exemple, il en fait un principe co-constitutif du réel, non
pas le contraire propre et exclusif de 1’étre, et s’il est vrai que pour Parménide
le néant est le contraire de I’étant, ce n’est pas au sens ol il lui «pré-existerait»
ou lui servirait de «toile de fond» comme le bleu ciel du tableau sur lequel

2 R. DESCARTES, Les Méditations, «Méditation troisieéme», in (Euvres compleétes,
t. IX, Paris, Vrin, 1996, p. 39.



LA QUESTION DU NEANT EN METAPHYSIQUE 23

se détachent les formes que le peintre y a mises ; au contraire, le constat de
la nécessaire non-existence du néant aboutit a celui de I’existence nécessaire
de I’€tre dont on ne peut se demander d’ou il vient mais dont on doit se borner
a dire qu’il est.

C’est dans cette perspective qu’il faut comprendre la critique de Milton
Munitz qui a soutenu que la question «pourquoi quelque chose plutdt que
rien?» est inintelligible si I'on tente de la comprendre indépendamment de la
doctrine chrétienne de la création . Aussi I’affirmation «il y aurait pu ne rien
y avoir» que sous-entend la question «pourquoi y a-t-il quelque chose plutdt
que rien?», méme si elle se présente sous les apparences d’une expression
complete, est-elle, selon Milton Munitz, une affirmation tronquée : son intel-
ligibilité présuppose 1’acceptation d’une réponse a la question posée, a savoir
la doctrine de la création ex nihilo, comme la seule réponse possible, alors que
c’est une doctrine qui, pour avoir exercé une formidable séduction sur 1’ima-
ginaire théologique depuis son élaboration au deuxieme si¢cle de notre ére,
attend toujours son accréditation philosophique.

Mais une telle critique souléve bien des problemes. On accordera sans peine
a M. Munitz que la question «pourquoi quelque chose plutdt que rien?»
n’appartient pas a la metaphysica perennis, dans la mesure ou il est des
traditions philosophiques qui ne 1’ont pas problématisée, et parce qu’elle ne
s’est imposée que tardivement, du moins en Occident. Mais cela, en 1’espeéce,
suffit-il & discréditer I’interrogation comme telle? Le fait que 'idée de gravi-
tation universelle a vu le jour au XVII® siécle dans le cadre de la physique
de Newton signifie-t-il que ce concept n’ait de sens que dans ce cadre? Et le
fait qu’on ait attendu le XIX® siécle pour voir s’élaborer une doctrine cohérente
de I’évolution est-il a mettre au passif de cette doctrine? Si le progres existe
en sciences, I'idée d’un progres dans la réflexion métaphysique n’est peut-étre
pas a exclure non plus. Aussi la mise au jour des conditions historiques et
doctrinales dans lesquelles la question «pourquoi quelque chose plutdt que
rien?» s’est élaborée, pour intéressante qu’elle soit, ne saurait tenir lieu de
critique de sa recevabilité philosophique.

Reste une autre stratégie, qui consisterait a dénier toute intelligibilité au
terme «néant», a nier qu’il s’agisse d’un concept cohérent. C’est la stratégie
qu’ont adoptée des philosophes comme Henri Bergson et, plus récemment,
Charles Hartshorne, et que nous aimerions examiner dans les pages qui suivent,
en revenant sur les analyses du philosophe francais. Cette analyse a fait couler
beaucoup d’encre, et suscité d’innombrables critiques ; et pour cause! L’enjeu
n’en est rien moins que la valeur de I’entreprise métaphysique telle que I'a
comprise 1'Occident chrétien, pour ne rien dire des philosophies arabe et
juive . Pour notre part, nous nous bornerons A examiner une seule de ces

3 M. Munirz, The Mystery of Existence, New York, Appleton-Century-Crofts, 1965,
p. 142-159.

* La critique reste divisée quant a I'intention que visait Bergson dans son analyse
du concept de néant. Pour Claude Tresmontant, la critique bergsonienne conduit a



24 ANTOINE COTE

critiques, celle de Jacques Maritain, qui nous parait emblématique de I’ attitude
philosophique dominante a I’égard du probléeme du néant.

L’analyse de Bergson

Comment le probleme de la métaphysique s’est-il posé traditionnelle-
ment selon Bergson? Il consistait a se demander «pourquoi il y a de I’étre,
pourquoi quelque chose ou quelqu’un existe 3.» Or quelle que soit la cause
invoquée pour expliquer cette existence, on peut toujours se demander si cette
cause n’a pas, elle aussi, une cause, de sorte que «si I’on s’arréte, ¢’est pour
€chapper au vertige. Toujours on constate, on croit constater que la difficulté
subsiste, que le probleme se pose encore et ne sera jamais résolu.» ¢ Ce
probleme est insoluble, estime Bergson, mais il n’est tel que parce qu’il est
mal posé : «il ne se pose que si ’on se figure un néant qui précéderait 1’étre.
On se dit : «il pourrait ne rien y avoir» et I’on s’étonne alors qu’il y ait quelque
chose — ou Quelqu’un.» ’ Ce néant est congu comme une sorte de tapis qui
soutiendrait I’€tre, un réceptacle dans lequel il serait logé. Or I'idée d’une
existence sur fond de néant ne laisse pas de paraitre problématique, et c’est
pour rendre compte de cette existence que I’on fait appel a une causalité
transcendante ®. Ce que présuppose une telle fagon de voir, ¢’est une concep-
tion de la réalité pour laquelle «[1]’existence [...] apparait comme une conquéte
sur le néant. Je me dis qu’il pourrait, qu’il devrait méme ne rien y avoir, et

prouver I'existence de Dieu ; pour Maritain et J. de Tonquédec, elle est solidaire du
«monisne panthéiste» de Bergson (J. e TonqQuEDEC, «Comment interpréter 1’ordre du
monde», Etudes, 5 mars 1908 ; et surtout, «Monsieur Bergson est-il moniste?», Etudes,
130 (1912), p. 506-516. 1l faut avouer que les remarques du philosophe de I’ E!cm vu‘al
favorisent dans une certaine mesure ces lectures contradictoires. Cf. ses lettres du 12
mai 1908 et du 20 février 1912 au P. de Tonquédec publiées dans Etudes, 130 (1912),
p. 516 et 514-516, reproduites dans H. BERGSON, Ecrits et paroles, t. 11, Paris, P.U.F.,
1959, p. 296 et p. 365-366.

5 H. BERGSON, La pensée et le mouvant, in (Euvres, Paris, P.U.F., 1963, p. 1336.
Toutes les citations de Bergson renvoient a la deuxieme édition (1963) de 1’«Edition
du Centenaire» des ceuvres de Bergson (1°7 édition : 1959).

¢ Ibid.

" Ibid.

 On trouve I'anticipation brillante de cet argument chez PLOTIN, Ennéades, V1, 8,
11 (traduction Bréhier), dans un passage consacré au pseudo-probléme de I’origine de
I’Un : «Il semble que, si nous imaginons des difficultés sur sa nature, c’est que nous
nous représentons d’abord un espace ou un lieu, a la maniere du chaos des poetes ; puis
nous introduisons le Premier dans ce lieu ou espace qui est né ou existe en notre
imagination ; cela fait, nous cherchons d’ou il est venu et comment il est arrivé ici ;
nous nous informons de sa présence comme s’il était un étranger, et comme s’il avait
surgi en ce lieu du fond de I'espace ou avait été projeté d’une hauteur.» Cf. aussi les
remarques de A. Griinbaum in «Creation as a Pseudo-Explanation», Erkenntnis, 35
(1991), p. 233-254 ainsi que R. Nozick, Philosophical Explanations, Cambridge
(Mass.), Belknap, 1981, p. 128 et passim.



LA QUESTION DU NEANT EN METAPHYSIQUE 25

je m’€tonne alors qu’il y ait quelque chose [...] ; je ne puis me défaire de I'idée
que le plein est une broderie sur le canevas du vide, que I'étre est superposé
au néant, et que dans la représentation de «rien», il y a moins que dans celle
de «quelque chose». De Ia tout le mystere.» ? C’est bien la effectivement ce
que pensait Leibniz, ainsi que nous I’avons vu plus haut : il n’y a de probleme
de I’8tre que parce qu’on s’imagine qu’il efit été plus simple qu’il n’y eiit rien.

Le probleme d’une telle fagon de voir, pour Bergson, c¢’est que «rien» n’a
aucune signification ; le néant ne correspond pas a une possibilité, il n’est ni
une limite qui borderait en quelque sorte I’€tre ni ce vers quoi il tend. Telles
sont les conclusions d’une analyse assez longue et complexe dont on trouve
le détail au chapitre 1V de L’Evolution créatrice '°.

L argumentation se scinde en deux étapes qui correspondent aux deux
manieres d’envisager le néant. Celui-ci peut en effet s’imaginer ou se conce-
voir. Or dans les deux cas on aboutit a la méme conclusion. D une part, en
effet, je ne puis imaginer le néant ; imaginer le néant ce serait du méme coup
imaginer le néant de la conscience. Or je ne puis imaginer ce néant qu’en
ressuscitant du méme coup la conscience, bref imaginer le néant présuppose
I’existence de quelque chose : I'imagination qui le pense ''. D’autre part, je
ne puis pas non plus concevoir le néant. En effet, a la these des partisans de
I’idée de néant qui énoncent que, de ce que je puis concevoir I’abolition de
n’importe quel objet singulier, je puis, par passage a la limite, concevoir celle
du tout, Bergson oppose cette autre these : I'abolition de n’importe quelle
chose par I’esprit est une opération dont le mécanisme implique qu’elle ne peut
s’appliquer a tout ce qui est. En effet, il faut considérer que si I’on supprime
un objet, il ne peut s’agir que d’un objet extérieur ou intérieur (a la cons-
cience) ; une chose ou un état de conscience. Or supprimer un objet extérieur
ce n’est pas engendrer un néant ; ce serait, au contraire, a cette premicre chose,
en substituer une autre ; supprimons un objet et un autre vient s’engouffrer dans
la place qu’il occupait. De méme, si I’on croit au vide, I’absence de la chose
laisse quand-méme la place qu’elle occupait, ce qui est encore quelque chose.
On ne rencontrerait donc jamais le néant. Ce terme n’a de sens que pour une
conscience «capable de souvenir et d’attente» '%. Le néant n’est pas tant pensée
que «coloration affective de la pensée». Il en va de méme pour 1’objet intérieur :
on ne rencontre jamais le néant ; la conscience n’est jamais conscience que

9 L’Evolution créatrice, p. 728-729. Cf. La pensée et le mouvant, p. 1339,

10" En fait, Bergson est revenu a plusieurs reprises sur le méme probleme. L analyse
présentée dans L’Evolution créatrice (1907) avait été publiée en 1906 dans la Revue
philosophigue. Bergson y est revenu dans un article publié en 1930 dans la revue
suédoise Nordisk Tidskrift et compris dans un recueil d’articles et de conférences publié
en 1934 sous le titre de La pensée et le mouvant, p. 1336-1338. Il évoque le sujet une
derniére fois dans Les deux sources de la morale et de la religion (1932), p. 1188-1189.

''Cf. J. D. Barrow, F. TipLer, The Anthropic Cosmological Principle, Oxford,
Clarendon ; Oxford University Press, New York, 1986, p. 108.

12 L’Evolution créatrice, p.. 133.



26 ANTOINE COTE

des phénomenes qui se produisent et non pas des phénomenes qui ne se
produisent pas ; elle ne pergoit que des présences et non des absences.

De ce qui précede, Bergson croit pouvoir conclure que «I’idée de néant
absolu, entendue au sens d’une abolition de tout, est une idée destructive d’elle-
méme, une pseudo-idée, un simple mot» '°. En effet, «si supprimer une chose
consiste a la remplacer par une autre, si penser 1’absence d’une chose n’est
possible que par la représentation plus ou moins explicite de la présence de
quelque autre chose, enfin si abolition signifie d’abord substitution, 1’1dée
d’une «abolition de tout» est aussi absurde que celle d’un cercle carré.» '#

Bergson reconnait que la représentation du néant dont il a été question
jusqu’a présent n’est pas encore entierement affranchie de I'imagination. Mais
une autre conclusion s’impose-t-elle dans le cas du néant conceptuel? Non pas.
Bergson ne voit aucune différence entre penser un objet et le penser comme
existant. Il s’agirait d’une vérité irrésistible dont Bergson fait crédit a Kant de
I’avoir mise en lumiere : «L’idée de ’objet A supposé existant n’est que la
représentation pure et simple de I’objet A, car on ne peut pas se représenter
un objet sans lui attribuer, par 12 méme, une certaine réalité.» ' Des lors,
penser I’objet A comme non existant, ¢’est nécessairement le penser en qualité
de chose existante d’abord, et ensuite lui ajouter quelque chose, non pas certes
I’inexistence, puisque celle-ci est proprement impensable, mais 1’exclusion de
I’objet par un autre qui le supplante. Pense-t-on qu’il suffit d’accoler un «non»
a une affirmation pour engendrer 1’inexistence de I'objet posé par cette affir-
mation, on aboutit derechef au méme résultat. La raison en est, selon Bergson,
que la négation n’est pas symétrique de |’affirmation : une affirmation se
rapporte aux choses, alors qu’une négation renvoie a un autre jugement ; elle
n’atteint les choses, le monde, qu’indirectement. En effet, nier consiste toujours
a écarter une affirmation possible : «Quand je dis ‘cette table est noire’, ¢’est
bien de la table que je parle : je I’ai vue noire, et mon jugement traduit ce que
j'ai vu. Mais si je dis : ‘cette table n’est pas blanche’, je n’exprime siirement
pas quelque chose que j’aie pergu, car j'ai vu du noir, et non une absence de
blanc. Ce n’est donc pas, au fond, sur la table que porte mon jugement, mais
plutdt sur le jugement qui la déclarerait blanche.» '® Une négation n’engendre
donc pas de nouvelle idée, elle dépend pour son contenu du jugement affirmatif
qu’elle nie. De maniére générale, le jugement «I’objet A n’existe pas» signifie

3 Ibid., p. 734.

' Ibid.

'S Ibid., p. 736. Bergson a-t-il raison d’invoquer ici I’appui de Kant? Rien n’est
moins sir. Pour le philosophe allemand, il n’y a pas de différence entre le concept d’un
objet et le concept d’un objet existant, ce qui n’implique pas que, comme semble le
penser Bergson, toute pensée d’objet soit pensée d’un objet existant. Notons que si telle
avait été la pensée de Kant, ce n’est pas de «réfutation» de ’argument ontologique qu’il
aurait fallu parler mais bien de confirmation, puisque de la these que toute pensée est
pensée d’un objet existant on peut déduire que Dieu existe.

'S Ibid., p. 738.



LA QUESTION DU NEANT EN METAPHYSIQUE 7

pour Bergson : «A a €té (ou sera) et un objet autre que lui existe réellement.»
Bergson atténue ainsi sa déclaration antérieure selon laquelle penser un objet
ce serait le penser comme existant. [l faut dire maintenant : penser un objet,
c’est le penser possiblement existant. Le «ne pas» de la proposition «1’objet
A n’existe pas» signifie que «si I’on va plus loin, si I'on érige le possible en
réel, on se trompe.» Bergson en conclut : Les jugements qui posent la non-
existence d’une chose sont donc des jugements qui formulent un contraste entre
le possible et I’actuel (c’est-a-dire entre deux especes d’existence, I'une pensée
et I'autre constatée) dans des cas ol une personne, réelle ou imaginaire, croyait
a tort qu’un certain possible était réalisé. A la place de ce possible il y a une
réalité qui en differe et qui le chasse [...] 7

La critique maritainienne

Le premier grief d’ordre trés général que formule Maritain a 1’endroit de
Pauteur de L’Evolution créatrice ¢’est qu’il confond d’emblée deux problemes
«dont I'un est légitime et ’autre absurde» '®, confusion qui hypothéquerait
toute son entreprise. Ainsi, selon J. Maritain, il est légitime de chercher une
cause du monde, mais non pas une cause de Dieu. «De ces deux problemes
on ne fait qu'un seul pseudo-probléme : pourquoi y a-t-il de I'étre?»

A I’affirmation de Bergson selon laquelle il ne peut pas ne pas y avoir de
I’@tre, Maritain répond, en somme : d’accord, mais sous réserve de gloser le
mot «étre» comme «étre de Dieu». Ce qu’il refuse, en revanche, c’est I'idée
que ce soit I’étre du monde qui soit nécessaire. Il y a un probleme de 1’ origine
de I'étre du monde, non un probleme de I’étre en général. Le monde est
contingent, ce qui implique que celui-ci aurait pu ne pas étre, et ¢’est justement
ce que I'on veut dire par non-étre du monde. En somme, selon Maritain, il
faudrait dans I’énoncé méme de la question distinguer entre étre contingent
et €tre nécessaire. Le véritable probleme est de savoir si 1’on peut légitimement
parler du non-étre du monde contingent, c’est-a-dire de 1’'univers physique ;
une réponse affirmative a cette question conduirait alors a postuler un ens
necessarium pour rendre compte dudit monde contingent : il n’y a pas de
probleme de I’étre, il y a un probleme de 1'étre contingent.

Que penser de ce reproche? Est-il vrai que Bergson ne distingue pas entre
I’étre de Dieu et I’étre du monde? Disons en tout cas que Bergson ne postule
pas au seuil de son analyse qu’une telle distinction existe. C’est ce que montre
le texte suivant dans le lequel Bergson explique en quel sens le néant serait
selon lui «I’invisible moteur de la pensée métaphysique» ' : «Je n’ai pas plutdt
commencé a philosopher que je me demande pourquoi j’existe ; et quand je

7 Ibid., p. 740.
B La philosophie bergsonienne, Paris, Téqui, 1948, p. 34.
9 1 Evolution créatrice, p. 728.



28 ANTOINE COTE

me suis rendu compte de la solidarité qui me lie au reste de I'univers, la
difficulté n’est que reculée, je veux savoir pourquoi 'univers existe ; et si je
rattache I’univers a un principe immanent ou transcendant qui le supporte ou
qui le crée, ma pensée ne se repose dans ce principe que pour quelques instants ;
le méme probleme se pose, cette fois dans toute son ampleur et sa généralité :
d’ou vient, comment comprendre que quelque chose existe?» 20

Le vrai probléeme n’est pas en réalité que Bergson ne distingue pas les deux
niveaux (le contingent et le nécessaire) dans sa position du probleme, le
probleme c’est bien plutét que Bergson ne semble pas prét a admettre a titre
d’axiome que I’étre de Dieu n’ait pas de cause, et que la question relative a
la raison ou a la cause éventuelle de son existence ne se pose pas >!. Car il
est absurde, selon Jacques Maritain, de s’interroger sur la cause de 1’existence
de Dieu. Par quoi il faut comprendre qu’il serait absurde, non pas d’envisager
la non-existence de Dieu dans I’ordre de la pensée — cela reste possible pour
Maritain ainsi qu’on le verra plus loin —, mais de supposer que, réellement,
Dieu puisse ne pas exister. Pourquoi absurde? Parce que, par hypothese, Dieu
est I'ens necessarium. A cela on fera évidemment observer que si la non-
existence de Dieu n’est pas logiquement contradictoire, ce qu’elle ne peut €tre
pour un thomiste comme Maritain qui récuse la preuve ontologique, elle n’est
pas contradictoire tout court. Le terme «absurde» est donc trop fort ; il faudrait
dire quelque chose comme «logiquement possible, mais de facto irréalisable».
Mais alors on ne voit plus trés bien ce qui interdit de s’interroger sur la cause
de I’existence d’un-tel étre? Il se peut fort bien, que, de facto, il n’ait pas de
cause, la question n’en reste pas moins entierement légitime. Pour Jacques
Maritain, comme du reste pour la majorité des théistes chrétiens, I’idée selon
laquelle le probleme de la causalité ne se poserait qu’a propos d’une certaine
catégorie d’étres — les étres contingents — a valeur d’axiome, comme du reste
son corollaire, & savoir qu’un étre nécessaire ne peut avoir de cause. Nous
répondons : ou bien 1'idée d’une cause de Dieu est impossible, et cette impos-
sibilité est alors de type logique, ou bien I'interdiction d’admettre une cause
éventuelle de Dieu est arbitraire, du moins en 1’absence de motifs clairs que
les théistes, a ma connaissance, n’ont jamais pu fournir. Ce dont ont pris acte
certains théistes contemporains, comme le Britannique R. Swinburne, pour qui,
dans la mesure ol I’existence de Dieu est nécessaire, cette nécessité n’est pas
de type logique *2. L’existence de Dieu devient un brute fact, inexplicable,
mystérieux, ce qui implique que la question relative a son existence se pose

20 Ibid., p. 728.

2 Dans Les deux sources de la morale et de la religion, (p. 1188), Bergson se réfere
a I’analyse du néant dans L’'Evolution créatrice en ces termes : «Nous avons montré
jadis qu’une partie de la métaphysique gravite, consciemment ou non, autour de la
question de savoir pourquoi quelque chose existe : pourquoi la matiere, ou pourquoi
des esprits, ou pourquoi Dieu, plutdt que rien?»

22 Voir R. SWINBURNE, The Existence of God, Oxford, Clarendon, 1979.



LA QUESTION DU NEANT EN METAPHYSIQUE 29

bel et bien. Quoi qu’il en soit, il n’y a rien dans la conception traditionnelle,
scolastique de Dieu qui fait de celui-ci un étre sui generis, dont I’existence
s’imposerait irrésistiblement.

On voit donc qu’il est inexact d’affirmer que Bergson ne distingue pas entre
I’€tre nécessaire et I’€tre contingent. S’il y a désaccord entre les deux philo-
sophes, 1l ne porte pas sur ce point précis. Pour Bergson, si la question
«pourquoi cela existe-t-il plutdt que rien?» est une question légitime, alors elle
doit pouvoir se poser a propos de n’importe quel étre. Or, justement, elle n’est
pas I€gitime. Pour Maritain, en revanche, la question «pourquoi ceci existe-
t-i1?» ne peut, en droit, se poser a propos de Dieu, alors qu’elle doit se poser
a propos des €tres contingents. Le tout pour lui est de montrer qu’elle ne peut
se résoudre, dans ce dernier cas, que par le recours a 'ens necessarium.
Bergson reconnait qu’il est 1égitime de s’interroger sur les causes d’une exis-
tence, ce qu’il récuse, c’est la tentation de croire que 1’étre est comme hanté
par le néant, en amont, par le néant d’ou on le tire, en aval, par celui ou il
menace a tout moment de retomber et ou il retomberait fatalement si Dieu ne
I’en empéchait. Si, au contraire, I’on admet que 1’&tre constitue 1’état naturel
des choses, il n’est plus nécessaire de rendre compte de I'existence comme telle
ou de I’étre comme tel.

Le deuxieéme reproche d’ordre général qu’adresse Maritain a Bergson, c’est
que, méme si le probleme de la métaphysique est de rendre compte de 1'exis-
tence du monde, ce qui suppose que celui-ci aurait pu ne pas €tre (non-étre
partiel), il reste que 1’idée de non-étre absolu (I’ absence totale d’étre) intervient
aussi en métaphysique, et méme de maniére cruciale, puisqu’elle constitue le
pivot de la tertia via >*. Pourquoi faut-il poser une existence nécessaire? Parce
que, selon I’ Aquinate, s’il n’y avait eu que des étres contingents, un jour rien
n’aurait existé. Or, «qu’a un moment rien ne soit, et éternellement rien ne
sera.» 2 Puisque quelque chose existe, on est conduit & postuler 1'existence
d’au moins un étre nécessaire. L’idée de non-étre absolu est donc parfaitement
concevable selon Maritain, méme si I’ €tat de choses congu n’est pas réalisable.
En somme, alors que Bergson nie la possibilité de concevoir le néant tout court
(partiel ou absolu), pour Maritain, qui récuse I’argumentation bergsonienne
contre le néant, le néant absolu et partiel sont tous deux pensables.

Outre les deux critiques d’ordre général que nous venons de signaler, on
peut relever, chez Maritain, quatre objections précises contre les arguments de
Bergson.

I) Comme le fait remarquer Maritain avec raison, Bergson a toute facilite
pour démontrer I’impossibilité du néant dés lors qu’il comprend 1’idée du néant
comme une idée négative en elle-mé&me. Seulement il n’est pas nécessaire, afin

23 ThoMAs D' AQUIN, Somme théologique, q. 2, a. 3, co.

** La citation est de Maritain ; elle correspond 2 peu prés au «Si igitur nihil fuit
ens, impossibile fuit quod aliquid inciperet esse» de la tertia via. Cf. La philosophie
bergsonienne, p. 35.



30 ANTOINE COTE

d’adhérer a 1'idée de la pensabilit¢ du néant, de supposer que ce concept
posseéde un corrélat dans la réalité : «La négation s’entend du signe qui affecte
le contenu de I'idée, non du contenu lui-méme, et ce qui est propre a I'idée
négative c’est le signe négatif, non le contenu qui est celui de I’'idée positive.
Il est donc aussi illusoire de chercher dans I'idée du néant un contenu, négatif
en lui-méme, qui lui soit propre, que de chercher au nombre négatif - 3, par
exemple, une valeur absolue qui lui soit propre et qui soit négative en elle-
méme.» »

2) Maritain dénonce le caractere nettement psychologisant de la démarche
bergsonienne. Nous avons vu, en effet, que pour I’auteur de I’ Evolution créa-
trice, le concept du néant nait du regret et de la déception ; il n’est possible
que pour une «conscience capable de souvenir et d’attente.» Or, soutient
Maritain, ce n’est pas en examinant les motifs personnels, affectifs, qui con-
duisent & postuler le néant que I’on parviendra a en préciser le statut ontolo-
gique : «[I]l n’y a pas lieu de chercher dans la négation aucun €lément extra-
intellectuel. C’est I’activité propre de I’esprit qui la produit, et tous les éléments
affectifs ou sociaux, qu’on trouvera facilement comme motifs extérieurs de nos
opérations intellectuelles, ne sont pas plus de son essence que de I’essence de
I affirmation.» 2¢

3) L’idée selon laquelle il n’y aurait aucune différence entre penser un objet
et le penser comme existant parait éminemment contestable. Cela reviendrait,
d’une certaine maniere, a étendre I’argument ontologique a tout objet de pensée
possible. Maritain émet le diagnostic suivant : «Si M. Bergson nie la possibilité
de cet acte intellectuel, ¢’est d’abord, semble-t-il, qu’il confond penser un objet
existant (d’une existence idéale) avec penser qu’un objet existe réellement.» 2/
Il est vrai qu’on ne peut penser un objet sans le penser existant, doté d’une
existence idéale ; il est faux que celle-ci soit identifiable dans tous les cas a
une existence réelle ; Julien Sorel possede une existence idéale, non une exis-
tence in re.

4) L’idée selon laquelle toute négation envelopperait une affirmation im-
plicite parait bien difficile a accréditer. Ainsi, si Maritain est prét a concéder
qu’un jugement positif peur remplacer celui qu’on nie, il refuse de parler
d’implication logique. Dire «cet homme n’a pas d’enfants», ce n’est nullement
dire, flit-ce implicitement, qu’il a autre chose que des enfants.

Que penser de ces quatre critiques? Concernant les deux premiéres, nous
pouvons accorder que 1’absurdité d’une idée positive du néant ne suffit pas
a montrer que le néant n’est pas pensable. En revanche, Bergson a raison
d’insister sur le fait que nous ne rencontrons jamais que de I’étre. L’expérience,
qui doit nous servir de guide, nous apprend que le n€ant, que nous rencontrons

% La philosophie bergsonienne, p. 36.

26 Ibid., p. 38. Le reproche n’est pas tout 2 fait justifié. Il ne s’applique qu’a la
premiere partie de ’analyse de Bergson.

27 Ibid., p. 37.



LA QUESTION DU NEANT EN METAPHYSIQUE 31

sous la forme d’une absence-de-quelque-chose (telle cause qui devait produire
tel effet ne I’a pas fait) présuppose toujours 1’étre. Si bien que méme si 1’on
accordait que le néant est un concept en bonne et due forme, c’est I’expérience
de I"antériorité de I'€tre qui devrait fournir le point de départ pour la formu-
lation du probleme de la métaphysique, plutot que la possibilité du non-étre.
Bref, au lieu de poser la question : «pourquoi de 1’étre?» 1’expérience suggé-
rerait plutot la question «pourquoi le néant?» Quoi qu’il en soit, méme si I’on
devait accepter les critiques émises par Maritain a 1'égard de 1’analyse
bergsonienne, il reste que cela ne suffirait pas a établir la pensabilité du néant.
Comment conviendrait-il alors de procéder, selon Jacques Maritain, afin d’éta-
blir la possibilité logique de ce concept? C’est, soutient-il, I’analyse logique
qui serait a sa place ici. Ainsi, c’est par I’analyse logique de 1'idée de «cercle
carré» qu’on établit que celle-ci est contradictoire ; point n’est besoin de
recourir au mécanisme de sa formation. Il suffit d’appliquer cette maniére de
faire & I'idée de néant 28, Or, aux dires de Maritain, une telle analyse montre
que I'idée de néant a bien un contenu, contrairement a ce qu’en pense
Bergson : «c’est tout simplement le contenu de I’idée d’étre, mais ce contenu
est affecté ici de la négation [...]» 2%. «Dés que nous avons I’idée de I’étre nous
formons immédiatement ’idée du non-étre.» ** Que penser d’une telle «dé-
monstration»?

A présenter les choses comme le fait Maritain, tout parait bien simple en
effet. Mais regardons-y de plus prés. Maritain affirmait qu’il suffisait d’af-
fecter I’étre de la négation pour engendrer 1’idée de non-étre, mais on pourrait
répondre qu’il suffit d’affecter le concept de cercle de celui de carré pour
engendrer le concept cercle carré : pas plus que la description du mécanisme
psychologique, celle du mécanisme syntaxique par lequel on engendre des
concepts en les composant ne saurait tenir lieu d’explication de la consistance
des concepts ainsi engendrés. On répondra que la différence se situe ici dans
le fait que I’inconsistance du concept de cercle carré se manifeste aussitot a
I'intelligence deés 1’audition, au rebours de ce qui se passe dans le cas du
concept de néant. Mais c’est la négliger qu’une impression immédiate peut étre

% 11 faut dire en toute justice que dans la deuxieéme partie de son exposé, c’est trés
précisément cette perspective logique qu’adopte Bergson : «Ne parlons donc plus de
disparition ou d’abolition ; ce sont la des opérations physiques. Ne nous représentons
plus que I’objet A soit aboli ou absent. Disons simplement que nous le pensons «inexis-
tant». L abolir est agir sur lui dans le temps et peut-€tre aussi dans I'espace ; c’est
accepter, par conséquent, les conditions de I'existence spatiale et temporelle [...]. Mais
nous pouvons nous affranchir de ces conditions : il suffit, que par un effort d’abstraction,
nous évoquions la représentation de 1’objet A tout seul, que nous convenions d’abord
de le considérer comme existant, et qu’ensuite, par un trait de plume intellectuel, nous
biffions cette clause. L objet sera alors, de par notre décret, inexistant.» (L'Evolution
créatrice, p. 735)

2 La philosophie bergsonienne, p. 36.

30 Ibid., p. 37.



32 ANTOINE COTE

trompeuse. Car I’expression «cercle carré» n’est peut-€tre absurde que parce
que le cercle en est venu a connoter le «contraire» du carré un peu comme
lorsque 1’on dit que le blanc est le contraire du noir ou le feu le contraire de
I’eau, contrariété métaphorique que 1’on aurait abusivement assimilée a une
contrariété logique. En réalité, la question de savoir si I'idée «cercle carré»
est douée de sens ressortit aux seules mathématiques, dont les démonstrations,
est-il besoin de le dire, relevent bien rarement du domaine de I’évidence. Ainsi,
on sait depuis la démonstration de Wantzel en 1837 que la trisection d’un angle
est chose impossible ; le concept «angle divisé en trois parties €gales» est donc
bien un concept absurde. Lindemann semblerait également avoir démontré
I’impossibilité de la construction d’un carré dont la surface soit €gale a celle
d’un cercle donné. Mais des mathématiciens n’ont-ils pas récemment prétendu
avoir réussi la quadrature du cercle, entendue non plus au sens de la construc-
tion d’une figure, mais bien comme un probléme de découpage (dissection)
d’une figure géométrique (le cercle) et de «réassemblage» des pieces de fagon
a former un carré de surface équivalente? 3! Aurait-on I'audace de dire, &
'instar d’Aristote au sujet d’Héraclite qui répudiait le principe de non-con-
tradiction, que ces savants ne savent pas ce qu’ils disent? 3> Il parait donc
difficile d’admettre qu’une impression de contradiction soit un indice infailli-
ble de I'existence d’une contradiction, pas plus qu’on ne saurait admettre
qu’une impression de non-contradiction constitue une preuve indubitable d’une
absence de contradiction.

Certes, bon nembre de philosophes de notre tradition ont pensé qu’une
absence apparente de contradiction suffisait a établir le caractére non contra-
dictoire d’un concept. Jean Duns Scot, par exemple, voulant démontrer 1'in-
finit¢ de Dieu écrivait ceci : «Pourquoi I'infini ne répugne-t-il pas a 'intellect
dont I’objet est 1’étant lorsqu’il I'intellige? Au contraire, cela parait quelque
chose de souverainement intelligible. Il serait surprenant qu’une telle contra-
diction n’apparaisse pas a I'intellect au sujet de son objet premier, alors qu’un
son discordant offusque si facilement I’oreille. Or si la discordance dérange
des (statim) qu’elle est percue, pourquoi aucun intellect ne recule-t-il pas
devant I'intelligible infini comme devant quelque chose qui répugnerait & son

31 Cf. R. J. GARNER, S. WAGON, in «At long last, the circle has been squared»,
Notices of the American Mathematical Society, 36 (1989), p. 1338-1343. Pascal avait
ainsi la partie trop facile lorsqu’il s’est gaussé de I’ «ignorance» de Montaigne qui croyait
possible la réduction d’un cercle a un carré. Cf. PascaL, Pensées in (Euvres complétes,
Parnis, Gallimard, 1954, p. 1103,

2 «Mais tout ce qu’on dit, il n’est pas nécessaire qu’on le pense», Métaphysique,
4, 3, 1005 b 25. Cf. aussi K, 1062 a 34. Aristote ne veut pas dire qu'Héraclite était
insincere, mais bien qu’il ne comprenait pas ce qu’il disait. Certains commentateurs,
dont R. M. Dancy, Sense and Contradiction in Aristotle, Dordrecht, D. Reidel, 1975,
p. 5, ont €émis un jugement tres sévere a ’égard de cette fin de non-recevoir adressée
par le Stagirite aux adversaires du principe de non-contradiction.



LA QUESTION DU NEANT EN METAPHYSIQUE 33

objet premier et le détruirait?» *3 Il est étonnant que ce postulat de 1’évidence
d’une contradiction ait joui d’un tel prestige aupres des philosophes 3. Car
enfin, il se peut fort bien qu’une contradiction ne se révele qu’aprés un examen
plus ou moins long. Jean Bernouilli n’a-t-il pas cru que les séries infinies
devaient, a Iinstar des séries finies, avoir un dernier élément? > Dans le méme
ordre d’idées, c’est un fait notoire que 1’on peut faire «passer» I’idée du
mouvement le plus rapide dans une conversation sans susciter d’objection ;
sans doute I'inconsistance de cette idée n’est-elle pas bien difficile a saisir, mais
elle requiert un mininum de réflexion ; en tout état de cause, il est faux qu’elle
se révele statim a 'intelligence. Ce sont d’ailleurs des considérations de ce type
qui ont conduit Leibniz a penser qu’une étape préalable a I'effectuation de
I'argument ontologique €tait précisément la construction d’une preuve de la
consistance interne de 1’'idée d’un étre-tel-que-plus-grand-ne-peut-étre-pensé.
Ainsi, a propos de la version cartésienne de I’argument ontologique, Leibniz
a soutenu qu’on ne pouvait en conclure que ceci : «Si Dieu est possible, alors
il s’ensuit qu’il existe. Car nous ne pouvons nous servir avec assurance de
définitions, pour en tirer des conclusions certaines, avant de savoir qu’elles sont
réelles ou qu’elles n’impliquent aucune contradiction. La raison en est, que de
notions impliquant contradiction on peut tirer des conclusions contradictoires,
ce qui est absurde.» 3 Et de méme, Frege, bien qu’insatisfait, de son propre
aveu, du célebre axiome V de ses Grundgesetze, était évidemment loin de se
douter que celui-ci enveloppait une contradiction ; et encore a-t-il fallu toute
la sagacité et I'inventivité d’un logicien de génie (Russell) pour mettre en
évidence cette contradiction. On voit donc que méme si I’on pouvait accorder
a Maritain que la saisie de «cercle carré» et I'intuition de son absurdité sont
simultanées, alors que je ne décele aucune inconsistance dans le concept «non-
etre de x» des que je saisis ce concept, ce fait n’implique pas forcément que
cette derniere idée ne soit pas contradictoire. Peut-étre n’ai-je pas réussi a
mettre en évidence 1’absurdité qu’elle pourrait contenir.

Une autre objection que I’on peut adresser a Maritain, ¢’est que, a supposer
que I'on admette la non-contradiction du néant, il ne s’ensuivrait pas pour
autant que celui-ci serait réalisable. Nous pourrions avoir affaire ici a une erreur
du méme type que celle qu’Elizabeth Anscombe a reproché a Hume d’avoir
commise. Rappelons que celui-ci se faisait fort de montrer le caractere non

33 Jean Duns Scor, Opus oxoniense, 1, dist. 2, q. 1.

3 Un Jan Lukasiewicz n’en a pas été dupe. Voir «On the Principle of Contradiction
in Aristotle», Review of Metaphysics, 24 (1971), p. 485-509, traduction anglaise d’un
article initialement paru en allemand sous le titre «Uber den Satz des Widerspruches
bei Aristoteles», Bulletin international de I'Académie des Sciences de Cracovie, Classe
d’histoire et de philosophie, 1910.

B Cf. Lemniz, Mathematische Schriften, 111, p. 563, cité¢ par A. Griinbaum in
Modern Science and Zeno's Paradoxes, Londres, George Allen and Unwin, 1968,
p. 130-131.

¥ Lesniz, «Méditations sur la connaissance, la vérité et les idées» in Opuscules
philomphiques choisis, trad. P. Schrecker, Paris, Vrin, 1966, p. 12.



34 ANTOINE COTE

contradictoire et donc métaphysiquement plausible d’un commencement
d’existence dépourvu de cause, en arguant du fait qu’il nous est aisé de
concevoir un objet quelconque inexistant a tel moment et existant au moment
suivant *7. A cela E. Anscombe fait remarquer que I'on peut 2 la rigueur
concevolr un lapin commencant d’exister sans parent : il suffit d’imaginer la
naissance d’un lapin et d’observer qu’il n’y a pas de parent alentour. Mais que
faudrait-il imaginer afin de se représenter un lapin naissant sans cause? Cédons
ici la parole a Elizabeth Anscombe : «Eh bien, il me suffit d’imaginer la venue
a I'’étre d’un lapin. Mais dire : c’est cela imaginer la venue a I’étre d’un lapin,
ce n’est rien d’autre, pour ainsi dire, que le titre de cette image. En effet, je
puis former cette image et lui donner ce titre, mais de ce qu’il m’est loisible
de faire cela, on ne saurait rien conclure concernant ce qu’il est possible
d’imaginer comme étant susceptible d’exister en réalité sans contradiction ou
sans absurdité.» ** Hume a bien raison de dire que I"hypothése d’un commen-
cement d’existence sans cause n’est pas contradictoire, mais il se trompe, du
moins si I'on accepte I’analyse de E. Anscombe, en croyant que |’absence de
contradiction apparente est gage infaillible de 1’acceptabilité de ladite hypo-
these. Dans le méme ordre d’idées, on peut accorder ici que méme si 1'idée
de néant n’est pas contradictoire il ne s’ensuit pas pour autant qu’elle corres-
ponde a une possibilité réalisable.

Mais il y a plus. On se rappelle que pour Maritain, Bergson prouve ce que
ses adversaires théistes sont unanimes a lui accorder, a savoir I'impossibilité
du néant absolu, ¢’est-a-dire du néant de tout étre. Pourtant, tout en acceptant
que dans I’ordre de I’étre le non-étre absolu est une impossibilité pure, Maritain
refuse d’admettre qu’il soit impensable : «On ne dira pas non plus qu’abso-
lument parlant, le néant précede 1'étre : le néant absolu (le néant de tout étre)
qui peut tres légitimement €tre congu, ne peut méme pas étre affirmé sans
contradiction.» ** Le néant partiel, ¢’est-a-dire le néant de tout sauf Dieu, et
le néant intégral, qui sont, intentionnellement, des concepts distincts, sont
censes, a ce titre, renvoyer a des choses distinctes. Or, dans le cas présent, cette
distinction de choses est impensable. En effet, supposer que ['on puisse dis-
tinguer plusieurs types de néant, ¢’est un peu comme admettre qu’on pourrait
distinguer entre plusieurs types de «0» en algebre.

Finalement, la question de fond que souleve le débat entre Bergson et
Maritain est celui du sens de nos concepts ; plus exactement, ¢’est la question
de savoir s’il existe des indices qui peuvent nous renseigner infailliblement sur
la consistance interne d’un concept. Or il semblerait — c’est du moins ce que
nous avons voulu montrer par le rappel de quelques cas célebres —, que de
tels indices n’existent pas, ou, en tout cas, qu’il n’est pas toujours possible de

3 D. Humg, A Treatise of Human Nature, éd. P. H. Nidditch, Oxford, Clarendon,
1978, p. 79.

38 E. AnscomBg, « Whatever has a beginning of existence must have a cause’ :
Hume’s argument exposed», Analysis 34 (1974), p. 150.

¥ La philosophie bergsonienne, p. 38-39.



LA QUESTION DU NEANT EN METAPHYSIQUE 35

les préciser a I'avance : le fait de ne pas voir de contradiction ne garantit pas
qu’il n’y en ait pas (cf. 'ensemble de tous les ensembles) *°. Au demeurant,
et 1l importe de le répéter ici, la non-contradiction avérée de 1’idée de néant
ne suffirait pas a justifier la position traditionnelle de la métaphysique
créationniste. Car si I'univers est, s’il n'y a que lui, si, en d’autres termes, il
se trouve que, factuellement, le néant n'a jamais «existé», alors la question
«pourquol quelque chose plutdt que rien?» est susceptible de recevoir une
réponse simple et claire : parce que ¢’est ainsi. Toute métaphysique débouche
ultimement sur de I'inexpliqué, méme la métaphysique créationniste qui ne
rend compte de I'univers qu'au prix de I'introduction d’un surnaturel dont
'existence reste un mystere. Le rationaliste préfére pour sa part «arréter les
frais» et situer I'inexpliqué dans I’existence de facto d’un univers régi par un
ensemble de lois d’un certain type.

Conclusions

Des réflexions de Parménide et du Sophiste de Platon a celle de Hegel dans
la Science de la logique, en passant par I'Epistola de nihilo et tenebris de
Frédégise de Tours, le Contra Odonem de Ratramne de Corbie, on n’aura cessé
dans notre tradition — quoi qu’ait pu en dire Bergson — de s’interroger sur le
statut du non-€étre et du néant. Et méme lorsqu’on n’en parlait pas nommément,
une certaine conception du néant n’en laissait pas moins de régir secrétement
non pas seulement les solutions mais la position méme de certains problemes
métaphysiques parmi les plus fondamentaux : pour Lucréce ou un scolastique
la theése ex nihilo nihil fit est un axiome tenant de I'évidence. Maritain fait
dépendre cette theése du principe de non-contradiction. Pour Leibniz le principe
selon lequel le néant serait «plus facile que quelque chose» est tellement
évident qu’il se passe de démonstration ; I’énonciation méme en fait apparaitre
I'évidence. Or ¢’est ce méme principe qui, dans le cadre d’une métaphysique
créationniste rend nécessaire le recours a Dieu. C’est cette présomption d’évi-
dence que fait voler en éclats la discussion bergsonienne dans 1'Evolution
créatrice ;, discussion qui n’est pas a I'abri de toute critique assurément, mais
a laquelle on ne répond pas en disant — comme le fait Maritain, que, apres tout,
I"idée de néant ne pose pas de probleme. («des que nous avons I'idée de I'étre,

W Crest ce qu’avait bien vu fukasiewicz (art. cit., p. 507), qui écrivait : «Des
constructions conceptuelles (objets sans existence selon Meinong), telles que les nom-
bres, les figures géométriques, les concepts logiques et ontologiques, etc., — je les appelle
constructifs plutdt que (concepts) reconstructifs ou empiriques qui sont censés repre-
senter la réalité — se sont souvent avérés contradictoires apres examen. On peut penser
a la quadrature du cercle, 2 la trisection d’un angle quelconque, des difficultés lides a
la théorie des ensembles transfinis, etc. Dong, on ne peut exclure la possibilité que des
constructions qui, aujourd’hui, passent pour non contradictoires contiennent une con-
tradiction cachée que I'on n’a pas encore été en mesure de découvrir.»



36 ANTOINE COTE

nous formons immédiatement 1’idée du non-€tre»). Si les arguments de Berg-
son ne vont pas sans difficulté, ceux de Maritain n’en paraissent pas moins
problématiques, a tel point que c’est dans le camp des partisans de la
«pensabilité» du néant que nous parait reposer le fardeau de la preuve.



	La question du néant en métaphysique : Henri Bergson et la critique de Jacques Maritain

