Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 48 (1998)

Heft: 2: Figures du néo-protestantisme

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 130 (1998), P. 221-255

BIBLIOGRAPHIE

LEoNCE PAQUET, MICHEL ROUSSEL, Y VON LAFRANCE, Les Présocratiques : Biblio-
graphie analytique (1879-1980), t. 1 : Des Milésiens a Héraclite (1988) et
t. I : D’Aleméon aux auteurs de la Collection hippocratigue (1989), Mon-
tréal/Paris, Bellarmin/Les Belles Lettres, 610 p. + 555 p.

LEONCE PAQUET, YVON LAFRANCE, Les Présocratiques (1450-1879), t. 111 :
Supplément, Montréal, Bellarmin, 1995, 429 p.

Les trois chercheurs canadiens ont accompli ici une entreprise vraiment titanesque
en créant un instrument désormais indispensable au chercheur intéressé par la pensée
des Présocratiques. Pres de 1600 pages de texte, 796 titres de périodiques mentionnés,
4590 articles et livres présentés dans les deux premiers volumes (numérotés en continu
du premier texte au dernier, ce qui simplifie grandement 1'usage des index et facilite
les recherches) auxquels s’ajoutent maintenant les 788 titres du volume III, congu
comme un supplément aux deux premiers, bien qu’il recouvre une tranche chronolo-
gique antérieure, enfin des index nombreux permettant de retrouver les sujets grice a
la numérotation des textes analysés : se succedent ainsi un index général thématique,
un index lexicologique subdivisé en a) notions et concepts et b) termes grecs, enfin un
index des auteurs cités, lui aussi subdivisé en auteurs anciens et modernes. Chaque texte
est non seulement cité dans son titre original, mais il comprend, outre les références
bibliographiques, une breve analyse donnant «une idée aussi objective que possible des
positions, des hypotheses, des questions ou des éléments de solution qui y sont formulés»
(p. 17). De plus, ce sommaire est précédé de la suite des principaux comptes rendus
dont I'ouvrage répertorié a fait I’objet. Pour les auteurs, I'année 1879 «représente un
terminus a quo qui ne manque pas de signification» (p. 11), puisque c’est la date de
la parution des Doxographi Graeci de Diels et que ce livre est «avec la Philosophie
der Griechen de Zeller le sommet de la production savante en histoire de la philosophie
grecque au 19&me siecle» (p. 67). Dans cet ouvrage, dont le but est la reconstitution
par Diels du Physikon Doxai de Théophraste, le philologue allemand établit I'arbre
généalogique des sources qui serviront a I’établissement de I’édition des Fragmente der
Vorsakratiker (premiere édition en 1903 et douzieéme, inchangée depuis, mais en col-
laboration avec W. Kranz depuis la cinquigme, en 1966) qui demeure la Vulgate des
textes présocratiques. Dans la préface a la premiere édition, «Diels indique que le terme
de ‘philosophie’ est pris, conformément i I'usage ancien, dans son sens le plus large,
pour inclure les sciences exactes, notamment la mathématique ; la médecine a été admise
en tant qu'elle a un lien direct avec la physiologie» (p. 92). Le premier volume regroupe
plusieurs rubriques : tout d’abord, les «Instruments bibliographiques» (1-94A), puis les
«Etudes d’ensemble» (95-172), les «Etudes de themes, de notions et de termes» (517-
1132) et enfin les «Etudes particuli¢res» (1133-2436), allant des Milésiens a Héraclite,
en passant par Pythagore et Xénophane. Ces «Etudes particulieres» (2437-4590) se
poursuivent au second volume et portent sur Alcméon, les Eléates, Empédocle,
Philolaos, Anaxagore, Diogéne d’Apollonie, les Atomistes, les Sophistes ainsi que les
rapports entre le «Corpus hippocratique et la pensée présocratique». Le volume 3, sans
doute le plus ardu a réaliser, étant donné I'ancienneté et la difficulte d’acces de la plupart
des documents, a été commencé par L. Paquet mais achevé par Y. Lafrance en colla-

Histoire de
la philosophie



222 BIBLIOGRAPHIE

boration avec Hélene Longpré. Il permet de mettre en évidence certains éléments
importants, notamment grace a la consultation de I'Index chronologique allant de 1450
a 1879 : 1) I'importance des Vies de Diogene Laérce éditées et/ou traduites 83 fois durant
ce laps de temps (p. 17); 2) I'intérét soutenu pour les questions ayant trait a I'origine
de la philosophie, prenant parfois 'aspect d'une comparaison entre la philosophie
«mosaique» et la philosophie grecque ; 3) la tres progressive élaboration d’un esprit
critique appliqué aux sources, qui fait que la notion de «texte original» n’apparait guere
avant le milieu du XIX siecle : 4) I'important travail d’édition des textes, développant
cet esprit critique, permet de mesurer I'importance de ['évolution des critéres
philologiques de la Poiesis philosophos (d'H. Estienne, datant de 1573) aux Fragmente
der Vorsakratiker ; 5) la lente transformation des écrivains, éditeurs traducteurs ou
essayistes «en véritables historiens de la philosophie» (p. 24) ; enfin, 'origine probable
du terme de «présocratique» se trouve dans un texte de J. A. Eberhard (de 1788) qui
distingue la philosophie «poétique» de la philosophie «scientifique» et subdivise cette
derniere en vorsokratisch et sokratisch. On notera pour finir la présence dans ce volume
d’un tres intéressant Appendice (p. 285-318) qui est la traduction frangaise d'une longue
¢tude critique comparative de deux bibliographies analytiques des Présocratiques, celle
de I'équipe canadienne dont nous parlons, et celle de L. E. Navia, The Presocratic
Philosophers : An Annotated Bibliography (New York and London, Garland Publishing,
Inc. 1993, 722 p.). Le texte, trés informatif et remarquablement précis dans ses critiques,
est di a S. Berryman, A. P.D. Mourelatos et R. K. Sharma. Il décrit de fagon plus
détaillée que je ne le fais ici le contenu, les qualités et les défauts de notre ouvrage,
notamment I'insuffisance de coordination entre les index, et je ne peux qu'y renvoyer
le lecteur intéressée.

STEFAN IMHOOF

JacQues FoLLon, James McEvoy (éds), Sagessses de I'amitié. Anthologie de
textes philosophiques anciens (Vestigia), Fribourg/Paris, Editions Univer-
sitaires de Fribourg/Cerf, 1997, 265 p.

Congu dans la tradition des reader anglo-saxons, cet ouvrage présente une antho-
logie de textes consacrés a la philia antique, des Présocratiques a Thémistius, en passant
par Platon, Aristote, Théophraste, Epicure, I'Ancien Stoicisme, Cicéron, le Nouveau
Sticisme et Plutarque. L’importance de I'amitié dans la réflexion éthique et politique
des Grecs, amplifiée par des auteurs latins, justifie largement ce choix et I'on ne peut
que saluer ce type d’initiatives éditoriales qu’on espere voir s’étendre a d’autres thé-
matiques. Les textes sont cités dans des traductions déja existantes (sauf exception,
comme pour Thémistius) dont plusieurs sont, aux dires des auteurs «excellentes» (p.
VI), choisies pour «leur fidélité au texte original, mais aussi pour leur qualité littéraire»
(ibid.). En ce qui concerne au moins R. Genaille (Diogene Laérce), J. Voilquin et
J.-P. Dumont (Les Présocratiques) et, dans une moindre mesure J. Tricot (Aristote), on
peut émettre quelques doutes quant au critere de fidélité, méme si, faute de mieux,
certaines de ces traductions sont devenues «classiques». Les extraits sont tous brieve-
ment présentés, ce qui permet de se faire une idée du contexte historique des auteurs
et du contexte philosophique des ceuvres dont ils sont tirés. Enfin, chaque chapitre est
pourvu d’une utile bibliographie recensant les principales éditions dont les extraits sont
tirés, ainsi que les articles ou livres consacrés a la philia chez tel ou tel auteur.

STEFAN IMHOOF



BIBLIOGRAPHIE 213

ProcrLus, Théologie platonicienne, Livre V1 et Index général, texte établi et
traduit par H-D. Saffrey et L. G. Westerink (7), Paris, Les Belles Lettres,
1997, 223 p.

Avec ce tome VIsacheve la premiere et tout & fait remarquable traduction frangaise
de la Théologie platonicienne de Proclus, réalisée par H. D. Saffrey et L. G. Westerink.
La Théologie platonicienne se présente comme un discours sur le divin et sur les dieux
et constitue I'une des sommes les plus originales, représentatives et importantes de
I’Ecole néo-platonicienne. Son plan est le suivant : «Je diviserai ce traité en trois parties,
affirme Proclus. Au début, je ferai la collection de toutes les notions générales relatives
aux dieux et j'examinerai la signification et la valeur des propositions fondamentales
pour chaque degré de la hiérarchie (Livre I). Au milieu du traité, j"énumérerai tous les
degrés de la hiérarchie divine, je définirai, en suivant la maniere de Platon, leurs attributs
propres et leurs processions, et je raménerai tout aux principes fondamentaux élaborés
par les théologiens (Livres I1-V). A la fin, et ¢ est I’objet du Livre VI, je traiterai des
dieux tant hypercosmiques qu’encosmiques, qui ont été célébrés d’une maniere disper-
sée dans les écrits de Platon, et je rapporterai leur étude aux classes universelles de la
hiérarchie divine.» Ces degrés, qui forment donc la hiérarchie ordonnée de tous les
dieux, sont au nombre de neuf, mais malheureusement nous n’avons dans la Théologie
platonicienne que les traités correspondants aux six premiers : 1'Un, les hénades, les
dieux intelligibles, les dieux intelligibles-intellectifs, les dieux intellectifs, les dieux
hypercosmiques. Manquent les dieux encosmiques, les dmes universelles, les étres
supérieurs (anges, démons, héros), qui auraient pu remplir les Livres VII, VIII et IX,
mais dont nous ne savons ni s’ils sont perdus ni s’ils ont été écrits. Les dieux
hypercosmiques se nomment dieux-chefs et dieux-assimilateurs. Cette classe de dieux
est en continuité immédiate avec le démiurge. Comme les dieux-sources sont les rejetons
du Pere intelligible, les dieux-chefs le sont du démiurge. Ces dénominations de «source»
et de «chef», et la démonstration de la supériorité de la premiere sur la seconde,
dépendent du Phedre de Platon. La propriété d’étre un vivant vient donc des dieux-
sources, celle d’étre inengendré des dieux-chefs. Les dieux-chefs sont intermédiaires
entre les dieux-sources et les dieux encosmiques, et la propriété par laquelle 1ils jouent
pleinement ce rdle d’intermédiaires est de rendre semblables tous les &tres. C’est donc
par la similitude que viennent a I’existence des copies a la ressemblance de leur modele.
Toutes les parties du monde sont une image des dieux éternels, parce que tout ce qui
procéde et tout ce qui se convertit, le fait par similitude. La similitude est vraiment cause
de perfection pour le monde entier, car elle préexiste a tous les genres d’étre. Et Proclus
d’ajouter que les théurges tiennent la méme doctrine. Les dieux hypercosmiques se
décomposent en quatre triades : 1) une triade démiurgique avec Zeus, Poséidon et
Pluton ; 2) une triade qui vivifie avec Artémis, Perséphone et Athéna ; 3) une triade
qui convertit, ¢’est Apollon ; 4) une triade sans souillure, ce sont les Corybantes. Proclus
a trouvé la premiere dans Gorgias 523A3-5 et les autres dans 'ensemble des autres
dialogues. La deuxigéme partie du Livre VI analyse la suite des dieux hypercosmiques-
encosmiques, ¢’est-a-dire détachés du monde. Ils se décomposent en quatre derniéres
triades : les dieux démiurgiques (Zeus, Poséidon, Héphaistos), les dieux gardiens (Hes-
tia, Athéna, Ares), les dieux qui vivifient (Déméter, Héra, Artémis) et, enfin, les dieux
qui élevent (Hermes, Aphrodite et Apollon). En conclusion, il faut dire que cette
classification systématique résulte d’une longue histoire. Proclus a trouvé le cadre de
cette hiérarchie des dieux dans une exégése des hypothéses du Parménide, qu’il tenait
essentiellement de son maitre Syrianus. C’est Syrianus qui a fait correspondre les
conclusions successives de la premiére et de la seconde hypothése, faisant des con‘clw
sions négatives de la premiére, le traité de théologie négative de I'Un, et des conclusions
positives de la deuxieme, le traité de tous les mondes de dieux, classés en bon ordre
et dans leur continuité. Proclus se situe ainsi dans une tradition inaugurée par Plotin



224 BIBLIOGRAPHIE

et sans cesse perfectionnée apres lui. Et c’est certainement parce que Syrianus, dans
sa bréve vie, n’a pas eu le temps de publier lui-mé&me le résultat de ses recherches que
Proclus, en se faisant son éditeur, a composé la Théologie platonicienne, en reconnais-
sance de la grande dette qu’il avait contractée envers lui. C’est avec un soin égal a celui
pris pour les cing premiers volumes que celui-ci fut réalisé et le tout enrichit d’un texte
unique la «Collection des Universités de France», publiée sous le patronage de 1'As-
sociation Guillaume Budé. De précieuses notes complémentaires et deux index généraux
de noms et d’auteurs agrémentent la traduction et facilitent 'étude de détail.

JEAN BOREL

HERMEIAS VON ALEXANDRIEN, Kommentar zu Platons « Phaidros», ibersetzt und
eingeleitet von Hildegund Bernard (Philosophische Untersuchungen — 1),
Tiibingen, Mohr Siebeck, 1997, 442 p.

C’est a Leipzig, en 1810, que le Commentaire sur le Phédre de Platon, écrit par
le philosophe néoplatonicien Hermias d’Alexandrie en langue grecque au V¢ siécle,
trouva son premier éditeur en la personne de Friedrich Ast. Malheureusement, le
manuscrit munichois du XVI¢ siecle qui lui servit de base n’était pas fiable. Vers la
fin du XIX® siecle, Paul Couvreur, encore adolescent, commenca une nouvelle édition
a partir d’un manuscrit du XIII¢ siecle, le Codex Par.1810 (A), actuellement le plus
ancien témoin. Couvreur étant décédé prématurément, la réalisation de cette édition fut
achevée par L. Bodin qui la fit paraitre a Paris en 1901. Depuis, une traduction latine
de ce commentaire, signée par Marcile Ficin, a été découverte & Hambourg, dans un
manuscrit du XVII¢ siecle appartenant a Ia Bibliotheque Lucas Holstein, et au Vatican,
dans un manuscrit du XV¢ siécle qui porte le N° Vat.Lat.5953. La traduction allemande
intégrale que nous offre aujourd’hui Hildegund Bernard, munie de précieuses notes et
d’une excellente introduction générale, met entre les mains des chercheurs un document
de premicre importance sur I’enseignement donné a I'Ecole d’ Athénes. De son auteur,
Hermias, nous ne connaissons que ce que Damascius dit dans sa Vita Isidori : 11 naquit
a Alexandrie, vint & Athénes pour étre I'éleve du Diadoque Syrianus, épousa plus tard
la niéce du maitre, qui s’appelait Aidesia, et eut avec elle trois enfants, le premier, qui
fut d’une intelligence trés précoce mais qui mourut a I’age de sept ans, et les deux autres,
Ammonios et Héliodore, qui devinrent a leur tour philosophes. Apres avoir loué I’ex-
cellence de son caractére et de sa mémoire, Damascius nous laisse un beau témoignage
sur le sens remarquable qu'Hermias avait de la justice. En effet, lorsque ce dernier
achetait des livres qu’il savait valoir davantage que ce que le libraire en demandait, il
lui offrait la différence qu’il jugeait juste, car ¢’était 4 ses yeux une injustice que celle
qui reste cachée aux gens et qui opere par ruse, vole sans faire encourir le méme danger
qu’elle fait encourir 4 un brigand, échappe & la sanction de la loi et porte atteinte a
I’équité. Le commentaire d’Hermias sur le Phedre se présente sous la forme d’anno-
tations plus ou moins longues sur le texte du dialogue platonicien envisagé ligne apres
ligne. L intérét de ces notes réside dans le fait qu’elles furent prises «dmo povig», ¢'est-
a-dire aux cours que Syrianus donnait & I'Ecole d’ Athénes, et que Proclus, qu’il nomme
«son camarade», suivait aussi. Et puisque la tradition nous a transmis ce commentaire
sous le nom d’Hermias, il faut en conclure que ce dernier devait en étre le rapporteur
officiel. On peut donc supposer que son compte rendu du cours de Syrianus est fidele
et complet, au moins en ce qui regarde les points essentiels. Le projet trés original de
Syrianus, et c’est en cela qu'il établit définitivement la véritable exégese
néoplatonicienne du Phédre aprés les tentatives de Théodore d’Asiné, Jamblique et
Plotin, fut de trouver les correspondances entre les théologies d’Orphée, de Pythagore
et des Oracles Chaldaiques avec le Phédre. Pour Syrianus, comme pour ces prédéces-



BIBLIOGRAPHIE 225

seurs, le Phedre est un exemple du mode divinement inspiré de I’enseignement théo-
logique et métaphysique de Platon, par comparaison avec d’autres modes utilisés dans
d’autres dialogues, le mode dialectique ou le mode symbolique. C’est dans le Phédre
que, sous I'inspiration des Nymphes et ayant échangé I'activité de I'intelligence humaine
pour un délire divin, Platon, de sa bouche inspirée, énonce un grand nombre de doctrine
secretes au sujet des dieux intellectifs, au sujet des dieux-chefs détachés du monde qui
font le lien entre la multitude des dieux encosmiques et les monades intelligibles
sépar€es de 'univers, ainsi qu’au sujet de tous les dieux auxquels le monde est départi.
Il y célebre avec force toutes leurs activités intellectives et leurs actions créatrices dans
I'univers comme aussi leur providence sans partage et leur gouvernement sur les imes.
L étude attentive du commentaire oral de Syrianus rédigé par Hermias nous montre
comment il est parvenu a assigner aux «classes divines» du Phédre — le lieu supra-
céleste, la révolution du ciel et la volte subcéleste — une position intermédiaire entre
"ordre intelligible et I'ordre intellectif, en se servant des divinités du mythe orphique
dont la succession est de six dieux-rois : Phanes, Nuit, Ouranos, Cronos, Zeus et
Dionysios. Phanes est en effet pour lui la limite inférieure des dieux intelligibles et le
commencement des dieux intellectifs, mais un commencement transcendant. Ensuite
vient la triade des Nuits, qui sont décrites comme le commencement coordonné des
dieux intellectifs. L unique Nuit du poeme orphique est ainsi transformée par Syrianus
en trois Nuits dont la structure est triadique. En distinguant ces trois Nuits entre elles,
il les fait alors correspondre aux réalités du Phedre : la Nuit «oraculaire» correspond
a la Science, la Nuit «pudique» a la Sagesse et la Nuit «mere de justice» a la Justice.
Apres les trois Nuits viennent trois nouveaux ordres de dieux, Ouranos, les Cyclopes
ou «premiers constructeurs» et les Hécatoncheires ou «dieux aux cent mains» de la
Théogonie d’Hésiode. Chez Hermias en effet, qui s’exprime dans les termes de la
théologie orphique, I'ordre des dieux qui suit immédiatement Ouranos, compris comme
sommet des dieux intellectifs, est la triade des Cyclopes, dont I"attribut caractéristique
est la figure ou oxfpa qu'Hermias, comme Proclus d’ailleurs, oppose naturellement au
«sans figure» du Phedre. Les Hécatoncheires forment également une triade qu’Hermias,
ou Syrianus, caractérise par le «contact» qu'elle assure avec la création, et pour cette
raison cette triade recoit le titre de «gardienne» (p. 150.2-9 ou p. 278). Enfin, par «voite
subcéleste», il faut entendre les classes de dieux qui dépendent directement d’Ouranos,
ou d’autres encore entre Ouranos et Cronos. Reste enfin Cronos, qui n’est rien d’autre
que «l’intérieur du ciel et 'apparition intermédiaire des dieux intellectifs (p. 146.11-
12 ou p. 272). Dans la classe des dieux intellectifs, le sommet est donc Ouranos, le degre
intermédiaire, Cronos, et ¢’est Zeus qui forme la limite inférieure de toute cette classe
des dieux intellectifs au sens strict. Cette interprétation sera intégralement reprise par
Proclus dans la Théologie platonicienne, particuliérement au Livre IV. L’ origine de toute
cette construction se trouve dans un principe rationnel qui est le besoin de multiplier
les intermédiaires pour assurer les successions et les correspondances sans aucun défaut.
Et cette idée se trouve imposée par I'exégese comparée du Phédre et des autres traditions
mythologiques grecques. Sur tous ces récits mythologiques au sujet des dieux, on trouve
aussi d’intéressantes réflexions. Pour Syrianus, ils doivent en effet toujours avoir des
significations cachées plus nobles que les apparentes. Il faut savoir transformer les
mythes concernant les réalités divines en ramenant ce qui est apparemment anormal,
illogique et désordonné, a I’ordre, a la définition et & ce qui combine les visées du beau
et du bien. Et comme le Phédre de Platon nous engage a méditer sur la beauté, le
commentaire d’Hermias fait de méme en démontrant que le fil d’Ariane qui relie tous
ses themes est la question des différentes possibilités et des différentes manieres d’ap-
paraitre de la beauté. Terminons enfin sur la fagon dont le commentaire d’Hermias
comprend le précepte delphique chez Socrate :«Je ne suis pas capable jusqu’a présent
de me connaitre moi-méme». Hermias refuse d’interpréter ce passage en un sens scep-
tique. Socrate veut dire soit qu'il ne se connait pas aussi bien que la divinité se connait



226 BIBLIOGRAPHIE

et connait, soit qu’il ne se connait pas a I’état pur comme ame en soi, parce qu’il ne
se connait que comme plongé dans le corps, mais Hermias reste convaincu que 1’étre
qui se connait connait a travers lui toutes choses. La belle étude de Hildegund Bernard
inaugure une nouvelle collection chez Mohr Siebeck qui porte le titre de «Philosophische
Untersuchungen», et nous espérons qu’elle donne le ton aux titres qui suivront.

JEAN BOREL

MARIE-CHRISTINE  CHALLIOL-GILLET, Schelling, une philosophie de ['extase
(Philosophie d’Aujourd’hui), Paris, P.U.F., 1998, 380 p.

La réflexion de M.-C. Challiol-Gillet s’inscrit dans le cadre de la recherche sur la
derni¢re philosophie de Friedrich W. Schelling. Or, quiconque s’intéresse a cette der-
niére philosophie se voit confronté a la fameuse division de la philosophie en deux faces,
la face négative et la face positive. Tel est I’objet de la premiere partie. Comme Schelling
["affirme dans son introduction a la philosophie de la Révélation : «La philosophie
négative est un empirisme apriorique, elle est I'apriorisme de I'empirique, et par suite
n’est pas 'empirisme méme. Inversement, la philosophie positive est un apriorisme
empirique, ou I’'empirisme de 1’a priori, en ce sens qu’elle prouve le Prius per Posterius,
le Dieu existant.» La derni¢re philosophie de Schelling, avec la décision de constituer
une philosophie positive, peut étre considérée comme une conversion de la rétlexion,
reléguant dans la philosophie négative toutes les constructions antérieures, et principa-
lement la philosophie de l'identité. En effet, comme le montre I’A., si jusque la,
Schelling partait du concept de I'identité absolue comme contenu essentiel de la raison,
soit pour en rester la, soit pour €élever ce terme purement abstrait a ’existence en acte,
désormais, c’est au contraire I’existence que la pensée va prendre comme terminus d
quo, et cela ne va pas sans quelque paradoxe, car I'existence se définit précisément par
son extériorité a I’égard de la pensée et du concept, tout en constituant par ailleurs leur
condition nécessaire. La relation premiere de la pensée a I’existence est donc une relation
«extatique» ol la pensée est mise hors d’elle-méme par un terme qu’elle ne peut pas
ne pas présupposer, et qu’elle va des lors tenter de rapatrier en lui assignant un sujet
ou une essence. Schelling, au terme de ses lecons sur I'histoire de la philosophie, fait
cet aveu : «En philosophie, Dieu n’est présenté que comme le terme d’une construction,
et cette présentation s avere illusoire. L’illusion n’est toutefois pas que Dieu soit " éter-
nel mouvement de sa vie, mais qu’il ne soit qu’un fait accompli dans notre pensée seule,
de telle sorte que la philosophie ne soit pas vraie, ¢’est-a-dire science de I'existence.»
Pour la premiére fois, I'idée d’une philosophie de I'existence est donc proposée. Dé-
sormais, dit I’A., ontologiquement, seule est positive, affirmative, une philosophie
extatique qui délaisse la spéculation subjective et brise la prison de la raison autonome
en se soumettant a 'existence. Toutefois, dit-elle, I'extase n’est pas uniquement extase
de la raison, elle n’apparait pas seulement, pour Schelling, dans la transition de la
philosophie négative a la philosophie positive, elle est confrontation a ’effectivité
absolue, accés au tout Autre. — Dans une deuxiéme partie, I’A. se place d’un point de
vue chronologique et tente une recherche de la genése et du développement de la notion
d’extase. La lecture d’ensemble de I’ceuvre de Schelling révele, a partir de 1810, une
utilisation toujours plus fréquente du terme d’extase. C’est dans le dialogue Clara qu’il
apparait pour la premiére fois, alors qu’il s agit d’évoquer un éventuel contact avec le
monde des esprits. [l est intéressant de remarquer que les sources de Schelling, lorsqu’il
emploie ce terme, sont le magnétisme et la théosophie. L’intérét qu’il porte aux phé-
noménes magnétiques comme 2 la théosophie est significatif de la volonté qu’il a
d’élargir le champ de la philosophie afin de trouver ce qui fut depuis toujours I’objet
de la science la plus haute, mais dont elle ne comprit pas clairement jusque la la nature.



BIBLIOGRAPHIE 227

Le magnétisme et la théosophie furent donc de puissantes sources d’inspiration pour
Schelling, qui en conservera, entre autres, cette notion d’extase qui, dans la derniére
philosophie, prend de multiples figures. La principale, remarque I'A., celle qui unifie
toutes les autres occurrences, explicites ou implicites, est I'extase en Dieu, la structure
extatique de I'étre divin. La premicre puissance en Dieu est le pouvoir-étre. Elle est
par excellence la puissance du commencement. Cette force véritable du commencement
est vraiment celle que Schelling a poursuivie tout au long des Recherches et des Ages
du monde. 1. extase, qui est donc la puissance méme de I’engendrement en Dieu,
puissance créatrice absolue. est position de I'étre-autre, de ce que Dieu n’est pas, mais
qui est certes Dieu en un certain sens, de ce fondement qui devait toujours demeurer
latent mais que Dieu devait laisser étre pour donner & la création une base, pour donner
licu & un étre indépendant de lui, presque aussi libre que lui parce qu’a son image.
L originalité de la solution apportée par la derniére philosophie de Schelling réside donc,
pour I'A., dans ce jeu des puissances constitutives de 1'étre divin. — C'est ainsi que
s'ouvre la troisieme et derniere partie, dans laquelle I'A. démontre que la science
rationnelle est la conséquence de I'extase en Dieu, de la distance que Dieu laisse
["homme libre de prendre a son égard, et que I'extase de la raison devient alors le point
de retour de la philosophie a son origine, a Dieu. Plus précisément, elle devient la
condition méme de ce retour. C’est ainsi 'ensemble du déploiement de la philosophie
positive qui illustre ici la structure extatique de la divinité, dans la mythologie comme
dans la Révélation. Et cette révélation se poursuivra jusqu'a I'avenement de I'Eglise
johannique qui, pour Schelling, correspondra au regne de I'Esprit, de la religion uni-
verselle, et ne sera autre que le triomphe de la philosophie positive et n’aura plus besoin
du préalable rationnel pour étre comprise.
JEAN BOREL

PaurL VALADIER, Nietzsche. Cruauté et noblesse du droit (Le bien commun),
Paris, Michalon, 1998, 124 p.

Tres fin connaisseur de 1'ceuvre de Nietzsche sur laquelle il a déja publi¢ plusieurs
¢tudes, Paul Valadier livre ici un éclairage tres précieux sur la conception nietzschéenne
du droit et de la justice, theme délicat s’il en est tant le risque est grand, en raison
notamment de son caractere périphérique, de prendre les outrances a la lettre et de voir
en N. un pur et simple contempteur du droit. La démarche de I"A., mirie par une longue
rumination au contact des écrits de N., est particulierement féconde. Partant de I'hy-
pothése que Nietzsche connait les préjugés des modernes en faveur de I'égalité, des
droits de I"homme, etc., il recommande de lire ses énoncés «choquants» comme des
provocations destinées i nous inviter a réinterroger le bien-fondé de ces croyances
indiscutées plutdt que comme I'expression littérale de sa pensée. Or, montre I'A., si N.
se fait un critique impitoyable de 1'idéologie moderne des droits de 1"homme, il n’en
demeure pas moins que pour lui la loi, dans sa rigueur, voire méme dans sa cruauté,
est nécessaire 4 I"hominisation: sans 1'autorité impitoyable de la tradition, I'homme
n"accederait pas 4 son humanité. Aussi nourrit-il envers elle une dette inextinguible.
A I"opposé des modernes, Nietzsche récuse I'idée que la source et la fin de la Justice
résident dans 1"égalité. Pour lui, son fondement est bien plus I'équilibre, ¢’est-a-dire un
certain équilibrage temporaire des rapports de puissance entre les différentes va!eurs
en conflit dans toute civilisation, la hiérarchie présidant a cet équilibre étant varnab}le
dans le temps et dans I"espace et constituant 2 chaque fois une interprétation comm;;md.ee
par un certain point de vue. Aussi, souligne I'A., la question que Nietzsche nous invite
peut-tre A nous poser aujourd’hui est-elle celle du sens que nous voulons donner a la
Justice ici et maintenant,

Hucues POLTIER



Philosophie
contemporaine

228 BIBLIOGRAPHIE

Giannt VaTTivo, Au-dela de ['interprétation. La signification de 'herméneu-
tique pour la philosophie, traduit de I'italien par Malou Somville-Garant,
(Le point philosophique), Bruxelles, De Boeck & Larcier, 1997, 111 p.

Ce livre est composé des «Lecons italiennes» données a 1I’Université de Bologne
a I'invitation d’Umberto Eco, et de deux appendices plus techniques sur la vérité de
I"herméneutique et la reconstruction de la rationalité. — Le propos de Gianni Vattimo
est de «repenser le sens originaire de 1’herméneutique», cernée dans sa «vocation
nihiliste» (p. 9) en tachant de voir ce qu’elle signifie pour la science, I'éthique, la religion
et I'art. Mettant en question la standardisation de [’herméneutique qui donne a nombre
de courants philosophiques contemporains un air de famille, I’A. propose un retour a
I"axe Heidegger-Gadamer et a la legon donnée par Nietzsche dans le Crépuscule des
idoles : le «monde vrai», en devenant fable, «fait place au jeu des interprétations, jeu
qui, a son tour, se présente philosophiquement comme une simple interprétation» (p. 17).
Alors I'herméneutique n’apparait plus seulement comme «une théorie de I’historicité
(des horizons) de vérités ; elle est elle-méme une vérité radicalement historique» (p. 16).
Loin donc de se réduire & «une pure philosophie relativiste de la multiplicité des
cultures» (p. 18), I'herméneutique ainsi congue est essentiellement remise en cause de
la métaphysique, de toute «description universellement valable de structures permanen-
tes et essentielles» (p. 19). Elle est méme I'interprétation philosophique la plus con-
vaincante d’une situation, celle de cet enchainement d’événements qu'on appelle
modernité et qui a vu I’accomplissement de la métaphysique en une techno-science. Or
celle-ci porte en elle un sens nihiliste de telle sorte qu’il ne reste plus, apres elle, que
le conflit des interprétations. Ainsi, de Nietzsche a la gauche heideggerienne, on aurait
abandonné I'idée de faire apparaitre le seul monde vrai, — par exemple se souvenir de
I’oubli pour ramener I'étre a la présence —, au profit d’un récit de I'histoire de I'€tre,
de sa dissolution ou de sa déconstruction, pour employer un terme cher a Derrida. —
Science. Quand I"herméneute affirme que la science ne pense pas, il veut dire qu” «elle
n’est pas un lieu originaire de I’avénement de la vérité» (p. 25). Seul compte 1’événe-
ment : il est advenu que le «principe de réalité» a été dissout par la techno-science.
On ne peut plus en conséquence opposer a celle-ci la Lebenswelt. La relation de
I’herméneutique a la science moderne exige le sacrifice des réponses humanistes si I'on
considere celle-ci comme «I’agent principal d’une transformation nihiliste du sens de
I’étre, autrement dit comme une préparation positive du monde dans lequel il n’y a pas
de faits, mais seulement des interprétations» (p. 32). — Ethigue. Tant que I’interpréte
n’a pas renoncé a faire apparaitre le seul monde vrai, le conflit des interprétations ne
peut engendrer que la violence. Surgit alors I’exigence éthique, la nécessité d"un profond
changement dans la maniére de se comporter pratiquement par rapport au vrai. Adorno
et Lévinas nous ont enseigné & nous méfier de la métaphysique comme d’une «pensée
violente». La vocation nihiliste de I’herméneutique pourrait avoir pour effet «la disso-
lution des raisons qui justifient et alimentent la violence» (p. 36). Une telle éthique
substitue a la valeur de vérité le principe de charité ou de fraternité éprouvé par ceux
qui se reconnaissent comme «héritiers d’une tradition d’affaiblissement des structures
fortes de I'étre dans chaque champ de I'expérience» (p. 46). Il y a la une chance
d’émancipation qui nous permet paradoxalement d’assumer un héritage, celui de 1I'Oc-
cident chrétien. — Religion. L’ herméneutique est en effet, pour I'A_, fille d’une tradition
religieuse : celle qui repose sur «I’idée de I’incarnation de Dieu, qu’elle congoit comme
kénosis» (p. 54). L’ abaissement de Dieu n’est pas interprété par Gianni Vattimo comme
cette proximité de I’homme permettant de révéler I'étre et I'amour de Dieu. Elle est
«affaiblissement» dans un sens herméneutique grice auquel il est possible de se libérer
d’un idéal rationaliste ol la vérité est congue comme objectivité. Elle est I’anti-
Aufhebung hégélienne. Alors I'A. peut rejoindre certaines des théses de Girard : Jésus
n’est pas victime ; le sacré n’est pas violence expiatoire ; Dieu est amour. La kénosis



BIBLIOGRAPHIE 229

permettrait de repenser la sécularisation du christianisme non pas dans un dépassement
qui ferait apparaitre I'unique vérité objective, exhaustive. métaphysique, mais dans la
rencontre avec une transcendance qui s’ impose a I"homme «en des formes qu’il ne peut
s’approprier» (p. 61). — Art. L art est justement devenu aujourd”hui une sorte de religion
sécularis€e mais non sans ambiguité. Il faut se rendre compte d’abord que cette
esthétisation, «que beaucoup consideérent avec raison comme un aspect caractéristique
de la vie sociale post-moderne, a aussi un sens li€¢ a I'histoire de la modernité tardive
comme histoire de 1’affaiblissement de 1’étre» (p. 76). En franchissant la porte d’une
église, par exemple, en touriste avide de consommer des biens culturels, on peut étre
confronté a I’écriteau : «entrée interdite aux touristes pendant les offices». Méme en
acceptant pacifiquement qu’il y ait un temps pour 'usage religieux des édifices sacrés
et un temps pour 'usage profane, on n’en ressentira pas moins un certain malaise :
sensation que, dans cette esthétisation de 1'existence. 1l manque quelque chose, que
I"attrait du grand art pour lui-méme est encore un substitut au seul monde vrat et qu'il
conviendrait peut-étre que «la sécularisation €tablisse entre art et religion une relation
complexe d’action réciproque» (p. 77), qu’elle apparaisse comme «un lieu ol une société
ou des groupes sociaux déterminés se reconnaissent eux-mémes et reconnaissent les
convictions qu’ils partagent» (p. 77). La critique du grand art rejoint la critique de la
métaphysique et nous oblige a reconnaitre une signification sociale de I'art, celle par
exemple des grands concerts rock, mais pas seulement eux et 2 la seule condition de
ne pas confondre la signification des ces événements avec leur «pouvoir narcotique»
ou leur «succes commercial».

DomiNiQue REY

JEAN-PIERRE CHANGEUX, PAuUL Ric@ur, Ce qui nous fait penser. La nature et
la regle, Paris, Odile Jacob, 1998, 350 p.

L’ échange entre un scientifique soucieux de toujours plus expliquer et un philosophe
avide de mieux comprendre ne saurait laisser indifférent, surtout lorsqu’il s’agit de
personnalités comme Changeux et Ricceur. Entre le spécialiste des neurosciences et le
penseur de la morale ou de I'éthique, I'échange ne peut que porter des fruits et ouvrir
des horizons. Cet ouvrage se présente comme un dialogue «totalement libre et ouvert»
(p. 8) sur la possibilité de penser la norme i partir de la nature et des sciences actuelles
du cerveau. — Dans un premier temps — qui reviendra d’ailleurs souvent au cours de
I'ouvrage — les A. cherchent & délimiter leur champs conceptuels respectifs et leurs
terminologies. Cette confrontation n’a rien d’inintéressant, car elle favorise une
meilleure compréhension des horizons de sens des partenaires du dialogue. Partant donc
d’une distinction admise entre savoir et sagesse, les A. en viennent & se poser la question
cruciale née de la pensée moderne, du dualisme cartésien : corps-esprit, cerveauupensée,
quelle relation? Est-il encore légitime d’admettre la distinction, la séparation, voire
Iopposition des sciences exactes et des sciences humaines, du moins en ce qui concerne
ce que I'on peut savoir de I’homme? 1.”ambiguité du discours de Descartes quant aux
rapports corps-esprit amene les A. 2 constater que les neurosciences ont apport§ une
meilleure connaissance des fonctionnements du cerveau permettant d’expliquer toujours
micux le «comment» des processus de connaissance. — Une discussion essen‘tfelle de
I"ouvrage porte sur la possibilité pour le modele neuronal d"étre confronté a «[‘epreuve
du vécu» (ch. 3). Si le neuroscientifique affirme, en toute modestie, que sa science est
en pleine évolution et ne saurait présager de I'avenir, tout en en montrant les pr(‘)d]—
gieuses découvertes, le moraliste tente ingénument un trait d’union entre science et vec,
entre cerveau et pensée, en rappelant ce qu’il n’a d’ailleurs cessé de dire ldans ses
précédents ouvrages : qu'il faut expliquer plus (science) pour cqmprendre mieux (sa-



230 BIBLIOGRAPHIE

gesse). Un chapitre central est consacré a la conscience de soi et a la conscience des
autres, ou 1l s’agit de déterminer le plus précisément possible ce que 'on entend, d’un
cOté comme de "autre, par conscience et out I'on voit surgir la question clé du role de
la mémoire, ce qui repose la question des liens entre esprit et matiere. (ch. 4) La partie
la plus importante (ch. 5.6,7) est consacrée a 'origine de la morale et aux liens entre
désirs et norme, ce qui engendre inévitablement un dialogue sur les possibilités d’une
éthique universelle et les raisons des conflits culturels. C'est ici qu’apparaissent le mieux
les divergences profondes entre les deux points de vue. Si Changeux cherche a fonder
une ¢éthique universelle dans le cerveau, Ricceur se montre sceptique quant a cette
possibilité¢ ou tentative. Changeux refuse catégoriquement de référer la morale a une
quelconque forme de religion, alors que Riceeur reconnait «au religieux une fonction
fondatrice de paix» (p. 295) et donc un aspect constitutif de toute morale universelle.
En dépit de ces oppositions, les A. ont su mener, dans la dignité d’une argumentation
respectueuse du point de vue de I'autre, un dialogue éclairant pour le monde d’au-
jourd’hui, dialogue qui n’en est qu’a ses débuts et qui devra se poursuivre en fonction
des nouvelles découvertes des neurosciences. Signalons enfin que I'ouvrage est enrichi
d’une vaste et précieuse documentation étayant les optiques défendues par les A.

JACQUES SCHOUWEY

PascaL ENGEL, La vérité. Réflexions sur quelques truismes (Optiques/Philoso-
phie), Paris, Hatier, 1998, 79 p.

Pascal Engel est 'auteur de La norme du vrai (Gallimard, 1989) traduit depuis
quelques années en anglais, ce qui n’est guére courant pour un ouvrage de philosophie
de la logique, écrit qui plus est par un philosophe francais! L’A. est donc idéalement
placé pour écrire ce livre condensé, portant un titre aussi lourd que bref. Commengant
son livre par la fameuse question de Ponce Pilate (cf. Jean, XVIIL38, cité p. 3), 'A.
propose, selon un parcours rigoureux, de décrire les principales théories modernes de
la vérité, en critiquant d’emblée les positions relativistes et sceptiques qui stipulent assez
largement que derricre la volonté de savoir et de connaissance se dissimule en fait une
volonté de pouvoir et de domination (p. 3). L'ouvrage se subdivise en trois parties,
traitant successsivement des «théories canoniques» de la vérité (p. 12-34), de la «dé-
flation du vrai» (p. 35-54) et de «la vérité minimale» (p. 55-70). La premiere théorie
canonique de la vérité est celle de la vérité-correspondance, dont la définition la plus
usuelle est que la vérité correspond «a la réalité ou aux faits» (p. 13). Pour Aristote
déja, «la vérité et I'erreur ne sont pas dans les choses [...] mais dans la pensée
(Mét. E,3 1027b 25, cité p. 14), ce qui montre que «la relation entre vérité et étre n’est
pas tant une relation d’identité ou de correspondance que de signification» (ibid.). Chez
Thomas, également, le vrai est congu comme «une relation de I'intellect a I"étre». Pour
Frege, la théorie de la vérité comme correspondance est erronée, car a ses yeux la réalité
est de I'ordre du fait, alors que la vérité est une représentation. Or, comme la corres-
pondance «présuppose 1'existence d’une relation entre deux choses différentes» (p. 16),
elle est précisément impossible, puisqu’elle n’est plus «correspondance». Pour Frege,
on ne peurt deés lors aller plus loin que d’affirmer 'évidence que «ll est vrai que p ssi
p», ce qui semble «anticiper ce que I’on appellera la conception déflationniste de la
vérité» (p. 17). Une autre maniere de concevoir la vérité comme correspondance est
["atomisme logique défendu par Russel et Wittgenstein (dans le Tractatus) : pour eux,
«les propositions sont des images des faits» (p. 20). Cette théorie pose un grand nombre
de difficultés, notamment le fait «qu’elle laisse inexpliquée la relation de correspon-
dance» (ibid.), ou que I'atomisme présuppose «que les propositions atomiques, et les
faits qui leur correspondent sont indépendants les uns des autres» (ibid.), ce qui est



BIBLIOGRAPHIE 231

difficilement concevable, ou encore que les propositions peuvent étre en accord avec
les faits, mais incompatibles entre elles. Pour Austin, «la vérité se prédique d’énoncés»
(p- 22). I'énoncé €étant «une phrase dans une situation particuliére d’énonciation» (ibid.).
Austin refuse 'existence d’un isomorphisme entre les mots et les choses et pense que
les énoncés sont vrais «si les faits sont tels que I'énoncé dit qu’ils sont» (p. 23). La
théorie de la vérité-cohérence stipule qu’«une proposition, un jugement ou une crovance
p est vraie ssi p appartient a un ensemble cohérent de propositions, jugements et
croyances» (p. 25). Dans ce cas, nos «croyances sont vraies si elles passent un test
interne a nos croyances elles-mémes» (ibid.). La cohérence entre les propositions doit
au minimum étre logique, ¢’est-a-dire ne pas contenir de contradiction, et pour admettre
qu’une proposition est vraie, il faut étre en «possession d’une méthode de justification
fiable» (p. 27). Les deux dernieres théories de la vérité-correspondance sont la théorie
pragmatiste et le vérificationnisme. Dans la premiere des deux, le critere de vérité
semble €tre «Iutilité ou le succes» (p. 29). Une telle conception grossiere du pragma-
tisme ferait de ce critere un élément variable «d’une communauté a une autre, de sorte
que le pragmatisme a tout I’air de revenir au relativisme» (ibid.). En prenant une version
moins fruste du pragmatisme, celle défendue par Peirce on comprendra I'équation «le
vrai ¢’est I'utile» comme signifiant «qu’une croyance est vraie si elle résultait, dans
des conditions idéales, de la méthode appropriée d’enquéte, et si elle était cohérente
avec la totalité des données disponibles dans ces conditions idéales» (p. 31). Pour Peirce
la méthode en question est la méthode scientifique qui pratique la recherche de maniére
désintéressée et objective et dont les jugements sont toujours révisables. Le
vérificationnisme soutient, quant a lui, que «la vérité c’est la vérification» (p. 33). Dans
la seconde partie, I’ A. analyse tout d’abord «la théorie de la vérité comme redondance
ou théorie déflationniste» (p. 36) qui refuse de voir dans la vérité une propriété subs-
tantielle et pour qui la vérité est une notion «quasi triviale» (p. 46) ; on n’affirme gucre
autre chose en disant «je crois que p» et «je crois que p est vrai». Cette position
fondamentale entraine chez certains auteurs la conviction que le mot «vrai» «n’exprime
aucune propriété commune» (p. 40), puisqu’il est employé dans des propositions ayant
chacune un contexte différent. Pour la conception sémantigue, défendue au départ par
Tarski, le mot «vrai» est défini sémantiquement, ce qui permet d’éviter de donner une
quelconque définition de I'essence de la vérité. Les positivistes logiques, notamment
ceux appartenant au «Cercle de Vienne», ont salué¢ cette maniere de faire comme
permettant ' «évacuation des problemes métaphysiques» (p. 44). Pour Ramsey, «p est
vrai» signifie p (p. 46), ce qui entraine I"élimination du prédicat de vérit€ et montre «que
le probleme métaphysique de la vérité ne se pose pas» (ibid.). L'A. examine la con-
ception «déflationniste» de maniere critique en signalant les positions de Rorty, Nietzs-
che et Heidegger et conclut de cet examen que cette conception «a des effets salubres
et démystifiants. Mais elle est instable, car si elle affiche bien qu’il n’y a ‘rien de plus’
dans la vérité qu’un dispositif d’assertion et la propriété formelle de décitation, elle ne
parvient pas a dissiper le sentiment qu’il y a plus dans ce terme banal, que des banalités»
(p. 55). Dans la dernigre partie, I'A. examine la relation entre vérité scientifique et vérité
morale. Il définit le réalisme comme la théorie selon laquelle «la signification d’un
énoncé est déterminée par ses conditions de vérité indépendantes des conditions de son
usage» (p. 63). Il est évident que ce type de position est difficile a défendre en ce qui
concerne les énoncés moraux, mais I’A. montre qu’il n’est pas nécessaire pour autant
de se rabattre sur une théorie de type relativiste. Comme il le dit dans sa conclusion,
dans laquelle il revient sur sa position personnelle, «valoriser la vérité, ce n'est.pas
vouloir croire qu'il est utile ou intéressant de croire, ¢’est valoriser une norme qui est
capable de transcender ces intéréts, et ce qu'ils présupposent» (p. 79). Ainsi, il n est
pas question pour lui d’«abandonner la vérité» (p. 79) parce qu’un tel abandon aurait
«un colt proprement exorbitant» (ibid.).

STEFAN IMHOOF



232 BIBLIOGRAPHIE

BEATRICE BONFILS-MaBILON, BRUNO ETIENNE, La science politique est-elle une
science? (Dominos), Paris, Flammarion, 1998, 124 p.

Analyse s'inspirant de la notion bourdieusienne de «champ», cet ouvrage offre a
la fois une défense conventionnaliste et historiciste de la scientificité de la science
politique et une explication de son statut marginal dans le champ scientifique et dans
la société. A cette fin, il s’attache, dans un geste réflexif, a interpréter la situation de
la science politique a I'aide d’outils conceptuels développés dans le but d’éclairer les
relations de pouvoir, incluant du coup le statut social du savoir scientifique de la
politique dans la connaissance politique comme telle — la définition de ce qui est
politique étant elle-méme une lutte politique. Car, s’il est vrai que la tache premiere
de la science politique consiste en la désoccultation des rapports sociaux réels — et donc,
des systemes de légitimation du pouvoir qui est toujours simultanément une fonction
de cohésion du tout et un facteur générateur d’inégalités et de domination —, alors la
place qu’occupe cette discipline est a elle seule révélatrice de la préoccupation sociale
pour la connaissance des rapports sociaux réels. Aux termes de cette analyse, une double
conclusion se dégage : la marginalité de la science politique dans le champ scientifique
attestée notamment par ses emprunts conceptuels massifs aux disciplines centrales du
champ (analyse reprenant le modele centre/périphérie) et par sa faible dotation ; sa
marginalité dans I'espace public qu’indique la trés faible demande sociale en discours
politologique — observation qui incite les A. a conclure a I'inexistence de tout intérét
social pour la désoccultation des rapports sociaux.

Hucues PoLTIER

JEan-Louis CHRETIEN, L’'arche de la parole (Epiméthéc), Paris, P.U.F., 1998,
210 p.

Jean-Louis Chrétien poursuit dans cet essai ses interrogations sur I'essence de la
parole qui ne s’épuise pas dans sa seule énonciation : la présence du corps tout entier
dans la voix, I’hospitalité de I"écoute et les différentes manieres dont nous pouvons faire
silence, telles qu’on les trouve déja dans La voix nue et L'antiphonaire de la nuit. Par
un rapport subtil entre ’écriture et I'image, c¢’est-a-dire entre sa propre réflexion et le
dialogue qu’il instaure avec les philosophes et les théologiens, les mystiques et les poctes
de I’ Antiquité a nos jours pour illustrer son propos, I’A. s’est attaché a rendre justice
a chacun de ces actes de parole, et il sollicite des le départ le regard de I'ceil du ceeur,
seul capable de discerner en toute réalité des «signes», par opposition au regard de I'aeil
de chair, qui ne voit que des «objets». Dans un premier chapitre intitulé «L’inout», I'A.
évoque la premiére hospitalité de la parole, qui n’est autre que I'écoute. A ce titre, elle
forme la condition de toutes les autres. «Dans I'écoute véritable, dit-il, je tiens lieu de
tout autre homme, et aussi bien nul n’ignore qu’il n’y a pas d’attention sans une sorte
d’effacement. [...] Ecouter I'autre, ce n’est pas seulement écouter ce qu'il dit, mais ce
a quoi, du monde ou d’autres paroles, sa parole répond, ce qui I'appelle, la requiert,
la menace ou 'atterre. Entrer dans 1'écoute se fait en brisant la cloture affolante de la
dualité : il ne sagit pas en effet que les deux interlocuteurs forment deux moitiés qui
enfin se réunissent et se retrouvent pour devenir une sphére, comme dans le mythe
antique. Quand j’écoute vraiment avec 'autre ce que lui-méme, en parlant, écoute ou
a écouté, alors ¢’est vraiment [ui que j’écoute. Et ¢’est quand j écoute ainsi que mol,
j’écoute vraiment, car écouter avec I'autre ne revient pas a se fondre avec lui. ni a
coincider : nous entendons deux fois, depuis deux lieux distincts, ce qui a appelé notre
échange. Cela seul donne a I’écoute son relief et sa gravité». (p. 14 sq.) Il elt été
intéressant de citer ici le mot si étonnant de David : «Une fois Dieu a parlé, deux fois



BIBLIOGRAPHIE 233

J'ai entendu» (Ps. 62,12). «La parole blessée» est un second chapitre ou I’A. tente une
phénoménologie de la priere vocale sous deux aspects principaux : la discipline intro-
duite par la voix fait que la parole elle-méme écoute, devient écoute en son essence,
si la priere vocale, qui est le phénomene religieux par excellence, met fin au désordre
de la rumeur intérieure et ainsi est attention a celui auquel nous nous adressons. La voix
n’est pas pour elle instrumentale (p. 46). Le second aspect de la priere vocale, qu’elle
soit singuliére ou collective, ¢’est sa publicité. On prie Dieu, mais on prie dans le monde.
En insistant sur la primauté de la priere vocale collective ou individuelle, I'A. ne
minimise nullement les formes variées et profondes des prieres silencieuses, mais il
montre comment celles-ci ne peuvent se définir et se constituer qu’en référence a celles-
la. «Seule la voix peut se taire, seule la parole peut faire silence», dit-il. «Le retrait ou
la suspension de la voix ne sauraient &tre premiers, et la priere vocale est toujours
présupposée, méme s’il y a des états de la vie religieuse ol elle peut devenir impossible
ou inopportune. Elle est fondatrice de toutes les autres formes de prieres, qui suspendent
ou intériorisent la voix». (p. 52) Le troisieme chapitre, «L hospitalité du silence», décrit
ce en quoi nous ne pourrions ni recevoir, ni prendre la parole. Toutefois, le silence est
trop souvent hypostasié et transformé en une entité¢ autonome ; il est donc capital de
discerner et d’ordonner les actes variés par lesquels nous faisons ou nous gardons le
silence, et corrélativement les silences auxquels nous pouvons nous ouvrir. Reprenant
certains themes de L'effroi du beau, ouvrage dans lequel I'A. mettait en relief que la
rencontre du beau ne laisse personne indemne, que la beauté nous éprouve, qu’elle nous
appelle et nous impose la charge de lui répondre et de lui correspondre, les quatrieme
et cinquieme chapitres de son essai tentent d’explorer les conditions de possibilité de
cette dramatique : ils forment un dyptique, articulé selon deux questions : la beauté dit-
elle adieu? Peut-on offrir le monde & Dieu? Ces deux questions ne sont ni séparables
ni identiques : elles explicitent le méme espace selon des mouvements différents, sans
toutefois se superposer. La premiére concerne la convocation des choses a I'arche, la
seconde la destination de 1’arche méme. Notre parole, dans |'admiration et la louange,
est le lieu d’un accueil du monde et de la nature ol ceux-ci s’ éclairent de I'offrande
méme du chant. «Toutes ces offrandes insubstituables que sont nos voix et nos chants
personnels, prennent leur souffle de I'unique offrande du Verbe incarné et de la sub-
stitution, que lui seul pouvait accomplir, ou il a pris notre place dans la mort, afin que
nous devenions libres» (p. 201).

JEAN BOREL

BERNARD PoUDERON, JoserH DORE (éds), Les apologistes chrétiens et la culture
grecque (Théologie historique — 105), Paris, Beauchesne, 1998, 490 p.

BErNARD PoupiRON (éd.), Foi chrétienne et culture classique (Bibliotheque),
Paris, Beauchesne, 1998, 490 p.

Sous le titre transparent Les apologistes chrétiens et la culture grecque, cet ouvrage
édite un colloque scientifique qui s’est tenu & I'Institut catholique de Paris, les 2‘?t 3
septembre 1996, et rassemble 23 études de patristiciens bien connus. Dans la premiere,
Monique Alexandre précise les rapports de la premiére apologétique chrétjenne a I'apo-
logétique juive, la nature des apports de cette derniere, avec les variations liées au temps,
lieux et personnes, & propos de trois themes principaux : en réponse aux accusations
d’athéisme, la présentation du monothéisme et la polémique zmti—po!y‘[hé‘aste et anti-
idolatrique ; en réponse aux accusations d’inceste, de meurtre rituel, de la has?e du genre
humain, I'exaltation de 1’éthique chrétienne et la critique des mceurs paiennes : en
réponse A "accusation de nouveauté, I'élaboration de I’argument d"antiquité. La seconde

Histoire de
la théologie



234 BIBLIOGRAPHIE

communication du P. Adalbert Hamman se présente comme une relecture concréte de
ce qui, au départ, a été la rencontre, puis le dialogue originel entre le christianisme
naissant et la culture grecque jusqu’a Justin. Michel Fédou reprend ensuite & nouveaux
frais la mise en rapport de Socrate et de Jésus dans I’ceuvre de Justin, qui s’est en effet
fait I’écho de I'enthousiasme de chrétiens de la premiere génération de pouvoir rendre
hommage a toute vérité partout ou ils pouvaient la rencontrer, en ['attribuant & la source
supréme de toute sagesse et de toute science, ¢’est-a-dire au Logos. 11 affirma que le
Verbe avait agi par Socrate, de méme qu’il avait demeuré en Jésus, et évoqua la semence
du Verbe déposée dans toute race humaine. Par quelques remarques sur le vocabulaire
philosophique de saint Justin dans le Dialogue avec Tryphon, André Wartelle veut
démontrer que nous sommes bien en présence d’un ouvrage de «philosophie», du moins
selon la conception des Anciens, méme si la discussion porte sur des questions que nous,
modernes, rattachons a d’autres disciplines, comme I'exégese et la théologie. Dans son
article «La critique du pluralisme grec dans le Discours aux grecs de Tatien», Enrico
Norelli met en lumiere la maniére dont Tatien, sans jamais nommer le christianisme
ni les chrétiens, compare deux éducations (Taioeta) qui représentent le ceeur de deux
civilisations. Les criteres pour les évaluer sont leur accés a la vérité, leur capacité de
formuler cette vérité dans une doctrine cohérente, la capacité de cette doctrine de fonder
une éthique ¢élevée, la capacité de cette éthique d’engendrer une pratique respectable
dans la vie individuelle et collective. A tous ces niveaux, Tatien fait jouer I'unité, valeur
positive, contre la pluralité que le monde grec ancien a découverte et mise en valeur,
et qui représente 'une des grandes richesses qu’il nous a Iéguées, mais que, a la
différence de Justin, il hait de tout son cceur. La conception trinitaire d” Athénagore, les
trois cultures profane, juive et chrétienne de Théophile d’Antioche, le theme de la
sauvegarde du monde par les chrétiens dans le chapitre VI de IEpitre a Diognéte, les
éléments apologétiques dans les Apocryphes, la notion de création du monde chez les
apologistes grecs et Aristide en particulier font I’objet des cing articles suivants. Bernard
Pouderon, qui est I’organisateur de ce colloque propose une enquéte intéressante sur
la formation d’une élite intellectuelle au 11° siecle a cdté de la formation catéchétique
destinée a conduire les néophytes au baptéme : cette initiation a la «philosophie»
chrétienne que des didaskales plus ou moins indépendants de la hiérarchie dispensaient
trouve une comparaison avec les écoles que connaissait le monde hellénistique. Apres
la communication de Jean-Claude Fredouille qui situe Tertullien dans 1"histoire mou-
vementée des premiers siécles, Christiane Ingremeau et Michel Perrin prennent en
considération la culture grecque de Lactance et sa philosophie des passions. En quel
sens Augustin est-il I"héritier des Apologistes? C’est ce qu’examine a son tour [sabelle
Bochet : Lactance, en affirmant que la religion chrétienne est a la fois la vraic sagesse
et la vraie religion, associait au théme développé par Justin que le christianisme est une
«philosophie divine», I'argument de Tertullien qui est que le christianisme est la «vraie
religion». Il inscrit par 1a son ceuvre au confluent de la tradition apologétique grecque
et latine. Augustin, en soutenant avec Lactance qu’on ne peut dissocier philosophie et
religion confirme cette tradition dés le De vera religione et annonce déja la nouveauté
de sa grande ceuvre apologétique, le De civitate Dei. Les derniers exposés de ce collogue
abordent enfin I’apologétique de I'empereur Julien dans son Contre les Galiléens, et
celle de Cyrille d’Alexandrie dans son Contre Julien, la correspondance des €véques
lettrés Grégoire de Naziance et Théodoret de Cyr qui contiennent de vives critiques de
I"hellénisme, le but qu'Eusébe s’est proposé d’atteindre en écrivant la Préparation
évangélique et la Démonstration. Enfin, Gilles Dorival, examinant I’ensemble de I'apo-
logétique chrétienne en relation avec la culture grecque, dégage le fait que, chez les
auteurs d’apologies, la critique de I"hellénisme, qui peut aller jusqu’au refus proclamé,
est contrebalancée par 'omniprésence de la culture grecque, qui les imprégne en
profondeur. Les apologies sont en plus un apport précieux pour la connaissance des
textes paiens de I'époque. La présence en elles d’argument d’origine philosophique



BIBLIOGRAPHIE 23

meérite d'étre soulignée, puisque les auteurs d’apologies doivent a la philosophie, a
I'histoire et a la culture grecque la maniere dont le christianisme de leur temps se
comprend et se donne a comprendre, se justifie et tente d’établir qu'il est vrai.

Si la premiere initiative du second volume revient au Pere Adalbert Hamman, dont
le but était de mettre en évidence le dialogue conflictuel qui s’était engagé entre la
révélation chrétienne et le monde culturel gréco-romain au cours des six ou sept premiers
siecles de notre ere, c’est a Bernard Pouderon qu’il incomba de rassembler cette
excellente collection de textes traitant des rapports qu’ont entretenu la culture profane,
grecque et latine, et la foi chrétienne, depuis la Pentecote et la naissance de 1'Eglise
jusqu’a Charlemagne. De ce contentieux qui est unique dans le monde des religions et
qui nourrit les discussions exégétiques, théologiques et dogmatiques depuis les origines,
I"éditeur nous permet de juger sur picces. Les textes ont été répartis en sept sections.
Les six premicres réunissent des Ecrits classés selon des criteres chronologiques et
géographiques : 1) Les Apologistes chrétiens des II¢ et 111° siecles (Justin, Tatien et
Tertullien), IT) Alexandrie au III° siecle, avec Clément d’ Alexandrie et Origene, 111) Les
Cappadociens et Antioche (Basile de Césarée, Grégoire de Naziance et Jean Chrysos-
tome), V) Synésius de Cyréne au IV© siecle, V) Les Latins au IV® et V¢ siecles, avec
Jérome et Augustin, VI) La fin de I’Antiquité tardive, dont Grégoire le Grand et
Charlemagne sont les témoins. Il s agit pour leur majorité d’ccuvres intégrales, données
dans leurs traductions frangaises, et accompagnées d'une annotation qui en permet une
lecture claire et documentée. Une breve notice les accompagne, présentant I'auteur et
le contexte de son écrit, et définissant son attitude envers les lettres profanes. Quant
a la derniere section, elle regroupe de courts extraits, échelonnés dans le temps, depuis
I"époque des Maccabées jusque vers 1’an 800, et qui sont destinés a fournir au débat
une perspective historique encore plus large. Les uns et les autres sont suffisamment
représentatifs de la diversité des opinions pour que I'ensemble forme une mosaique qui
donne de la réalité une image aussi fidele que possible.

Jean BOREL

DaRrreLL D. HaNNan, The Text of I Corinthians in the Writings of Origen (SBL,
The New Testament in the Greek Fathers — 4), Atlanta, Scholars Press,
1997, xi + 308 p.

On accorde 2 raison au maitre alexandrin une grande confiance quant a la forme
du texte biblique qu’il utilise, vu surtout ses Hexaples et son ceuvre exégetique, qui
témoignent qu'une bonne partie de son travail visait a rassembler ou a comparer (et
quelquefois a choisir) les variantes. Une telle conscience philologique étant tres rare
parmi les exégdtes anciens, on en arrive A lui donner parfois plus de confiance qu'il
ne mérite, comme I’a fait méme Tischendorf qui, souvent accusé d’accorder trop de foi
au code sinaitique, lui préfere quelquefois la legon d’Origéne (son texte d’Ac 13,33 en
est un cas limite). Ces problémes ne sont ici qu’effleurés, car Hannah, qui suit en cela
les lignes méthodologiques de la collection, a pour but la reconstruction et l'analy.se
du texte dont Origéne disposait. Le corps du livre est donc constitué par des recueils
des passages d’Origéne qui contiennent une portion de I’épitre. Ces répertoires_s (cha-
pitres I111-V) occupent les 5/6 du livre, soit 251 pages. Dans une premiére partne sont
reproduits les passages origéniens qui gardent le texte paulinien; Iinventaire de ces
textes exclut les traductions et les chaines, que Hannah considere comme im_:tl\les: pour
reconstituer le texte de I Cor. qu'Origéne a utilisé ; a la suite des textes d’Origene, une
reconstruction de chaque verset de 1'épitre tel qu’Origéne I'a lu est tentée, et un apparat
critique confronte la lecon d’Origéne avec quelques témoins directs de I"épitre (alexan-



236 BIBLIOGRAPHIE

drins, occidentaux et byzantins). Une deuxiéme partie se compose du texte reconstitué
dans la premiere partie, mais imprimé sous forme continue. La troisi¢me est finalement
formée par le rassemblement des textes provenant des chaines. Aprés ce recueil
trimorphe, le texte reconstitué dans la 19 partie est comparé 2 la tradition néotesta-
mentaire a ['aide des méthodes quantitative et d’analyse du profil, les résultats finals
en étant : (1) de pouvoir avec certitude qualifier le texte origénien comme un bon témoin
parmi la famille des alexandrins, (2) de pouvoir en outre discuter la pertinence de la
distinction en deux sous-groupes des alexandrins pour ce qui regarde au moins |
Corinthiens et (3) d’établir le texte origénien de I'épitre mieux que dans les éditions
courants du Nouveau Testament. Le livre (comme les autres de cette collection) ne
s’interroge donc pas sur "activité €ditoriale qu’Origéne aurait pu exprimer sur son texte
ici reconstitué, méme s’il pourra étre utile pour une telle analyse, grice au matériel ici
déja rassemblé (excepté les versions). Nombreuses sont les inattentions glissées dans
le texte, dont on peut se faire une idée en travaillant par exemple sur I Co 15,26 (p. 263),
et dont les majeures concernent I'insuffisante liste des abréviations, qui doit étre intégrée
avec celle de la Biblia Patristica. Toutefois, exprimé par les pourcentages de la méthode
quantitative et des profils, les résultats de I'ceuvre sont tout & fait impressionnants et
en pratique définitifs, méme si I'analyse a exclu les matériaux des chaines et les versions
(une analyse desquels demanderait d”ailleurs trop d’efforts par rapport aux améliorations
incertaines qu’elle donnerait).

CLAUDIO ZAMAGNI

GRrEGOIRE DE NvYssk, Le Cantigue des cantiques, texte présenté par Hans Urs
von Balthasar, traductions de Christian Bouchet et Monique Devailly, notes
et guides thématiques d’A.-G. Hamman (Les Peéres dans la Foi -
49-50), Paris, Migne, 1992, 332 p.

Il convient de saluer, méme tardivement, la parution de la premiere traduction
francaise des homélies sur le Cantique des Cantiques que Grégoire de Nysse rédigea
au soir de sa vie (vers 392 si on en croit I'introduction, p. 28, vers 394 si on en croit
une note de la traduction, p. 32), sans avoir malheureusement eu le temps de 1'achever.
Ardu, ce commentaire I'est assurément. Pour I'évéque de Nysse, le Cantigue des
Cantiques «introduit» en effet «la pensée dans les secrets de Dieu» (p. 45), et «révele
les mystéres des mysteres» (p. 47) ; aussi pourquoi I'analyse détaillée du texte, effectuce
«mot a mot» (p. 37), conduit-elle le lecteur dans des réflexions d’une profondeur et d’une
densité remarquables. Heureusement, Grégoire, qui destinait son ouvrage a la lecture
publique, a constamment pris soin de préciser les diverses Etapes de sa pensée, ce dont
le lecteur moderne lui sera particuliérement reconnaissant. — Si la traduction est élégante
etagréable a lire, il est en revanche regrettable que les responsables de ce volume n’aient
pas toujours eu un souci pédagogique aussi poussé que I'évéque de Nysse. D’une part,
ils n"ont pas suivi, pour définir et placer les sous-titres, les indications que Grégoire
fournit au lecteur, brouillant ainsi les informations qu’il donne au fil du texte. D autre
part, dans le but de faciliter la lecture d’un texte long, qui analyse le Cantique des
Cantigues sans en rien négliger, ils ont imprimé en petits caracteres les redites, longueurs
et autres retours en arriére ; mais ces passages sont parfois définis de fagon suprenante,
et nous ne voyons pas comment le lecteur qui suivrait ces indications pourrait compren-
dre un texte dont il négligerait parfois de longues sections, laissant de coté 1’excégese
de versets entiers (cf. par exemple p. 79 sq., 300 sq.). Enfin, ils n’ont pas systémati-
quement signalé les versets du Cantigue commentés par Grégoire, ni identifié les
multiples passages des Ecritures qu'il utilise au cours de son exégése, privant ainsi le
lecteur de précicuses balises. — L'ouvrage s'ouvre sur la traduction frangaise d'une



BIBLIOGRAPHIE 237

magistrale présentation du texte qu'U. von Balthasar publia en 1939. Tres dense, cette
¢tude gagnera peut-€tre a €tre lue apres la seconde introduction, un peu abusivement
intitulée «Contexte culturel et historique», et aprés une partic du commentaire de
Grégoire. Le volume s achéve, comme de coutume, sur un guide thématique, un index
biblique, un glossaire de termes, et une bibliographie (ou le lecteur trouvera, curieu-
sement mélés, un renvoi a I'édition de H. Langerbach et a la Patrologia Graeca de
Migne) — Une fois de plus, le travail de mise au point du volume a été insuffisant : de
nombreux renvois internes sont erronés ; quelques indications sont mal placées (en
particulier, qui ira chercher p. 40 n. 9 le renvoi a I'é¢tude de M. Canévet sur la structure
des quinze homélies, et p. 44, entre les notes 14 et 14A, I'information selon laquelle
les notes appelées par une combinaison de chiffres et de lettres sont de
M. H. Congourdeau, réviseur de ce volume?) ; enfin, le rapport des notes avec le texte
de Grégoire nous a laissé a plusieurs reprises perplexe. Cela est dommage. Nous ne
pouvons cependant qu’encourager toute personne intéressée par I'éxégese ou la mys-
tique des Peres de Cappadoce a se plonger dans ce volume, qui rend enfin le commen-
taire de Grégoire disponible en traduction francaise.

REMI GOUNELLE

JOHANN VALENTIN ANDREAE, Gesammelte Schriften, t. 11 . Nachrufe, Autobio-
graphische Schriften, Cosmoxenus, bearbeitet, iibersetzt und kommentiert
von Frank Bohling, Roland Edighoffer, Wilhelm Kiihlmann, Werner
Straube, Stuttgart-Bad Cannstatt, Frommann-Holzboog, 1995, 577 p.

. t. VIL: Veri Christianismi Solidaeque Philosophiae Libertas, bearbeitet,
tibersetzt und kommentiert von Frank Bohling, Stuttgart-Bad Cannstatt,
Frommann-Holzboog, 1995, 414 p.

L’édition en cours et la traduction allemande des ceuvres complétes de Johann
Valentin Andreae va enfin nous permettre d”approfondir notre connaissance d’un cou-
rant important de la spiritualité luthérienne de I’apres-réforme, qui a rayonné dans toute
I’Europe et dans des milieux trés divers, mais seulement en dehors des Eglises officielles
a cause des liens qu’'elle a entretenus avec les Rose-Croix et d’autres mouvements
spiritualites issus de I"humanisme. Johann Valentin Andreae (1586-1654), fils de pasteur
et petit-fils de celui qui fut surnommé le Luther de Wurtemberg, Jakob Andreae, car
il avait été le principal inspirateur du Formulaire de Concorde de 1580, n’a poursuivi
durant toute sa vie qu'un seul grand but : rassembler des hommes de toute I'Europe
qui soient préts A travailler a la fois au développement d’une authentique et active
fraternité chrétienne et au développement des sciences, et préts, en conséquence, a
améliorer la vie politique et sociale, intellectuelle, morale et religieuse de cette Europe
qui commengait 2 &tre secouée par la guerre de Trente Ans. S’étant mis tres tot en contact
avec les courants hermétiques, alchimiques, rosicruciens et kabbalistes de son époque,
ainsi qu’avec la pensée de grands mystiques du Moyen Age allemands comme Mai.tre
Eckhart et Nicolas de Cues, il mit toute sa foi, sa piété et ses multiples dons au service
de ce magnifique projet d’une société chrétienne idéale, en menant de front une activite
de pasteur et de prédicateur, de théologien et de philosophe, d’écrivain et de satiriste,
de diplomate, de réformateur de I'éducation et d’homme de science. Sur les vingt
volumes que ce projet éditorial prévoit, deux sont récemment sortis de presse. — Le tome
I1, tout d’abord. réunit six écrits de circonstance et le premier essai théusophu‘}ue de
J. V. Andreae. Les deux prédications ou oraisons fungbres prononcées a l‘occa..x'l(m du
déces de sa mére Maria et de son frére Johann Ludwig constituent deux témoignages
(s intéressants sur la vie de la famille Andreae et le role qu'elle a joué dans le



238 BIBLIOGRAPHIE

Wurtemberg sur le plan spirituel, intellectuel et social. Les deux textes suivants : Vale
Academiae Tubingensi et Mora Philologica, sont deux ceuvres de jeunesse, datant
respectivement de 1607 et de 1609, qui nous replacent dans I’ambiance des études que
J. V. Andreae a faites a I’Université de Tiibingen. C’est avec une lucidité tout a fait
remarquable que le jeune €tudiant en théologie constate d’une part I'insuffisance de
'enseignement qu’il recoit et, d’autre part. I'incapacité qu'a le monde universitaire de
maintenir vivante la double exigence de la piété et de la recherche scientifique. Il se
joint alors au cercle qu’animent le médecin et disciple de Paracelse Tobias Hess et le
juriste Christoph Besold, tous deux profondément engagés dans la Naturphilosophie et
I"étude de la mystique. L’oraison funébre que J. V. Andreae a écrite en 1619 pour son
ami Tobias Hess mort prématurément, nous fait encore mieux connaitre ce personnage
¢tonnant, docteur en droit civil et en droit canon, qui avait étudié la médecine et bravé
les spécialistes de son temps en accordant autant d’importance a la science moderne
de Paracelse qu’a la tradition d’Hippocrate et de Galien. Passionné de théologie, Hess
avait participé a la fermentation prophétique de la fin du XVI° siecle et s’était vivement
intéressé a la science de la Kabbale et a la numérologie. Et Andreae de rappeler que
son influence, sa notoriété et ses spéculations lui avaient valu d’étre appelé «Prince de
["Utopie». C’est a ce Tobias Hess encore que J. V. Andreae dédie la deuxieme édition
de son premier écrit théosophique intitulé De Christiani Cosmoxeni Genitura, Judicium,
paru a Strasbourg en 1619 — la premiere édition avait paru a Montbéliard en 1615 sans
nom d’auteur. Il y propose une description du chrétien parfait, en tant qu’il est un
«renatus» et un «cosmoxenus», ¢’est-a-dire un natif de la regénération dans le Christ
et un étranger a ce monde. Ce chrétien idéal est par excellence une figure théosophique,
laquelle transcende les déterminismes et les limites de la créature déchue, sans pour
autant avoir quitté la corporéité, puisqu’elle est le sanctuaire du corps divin. L important,
pour Andreae, est d’avoir pu rejeter derriere soi I'influence de Satan, les passions de
la chair et les convoitises du monde, d’avoir re¢u "adoption filiale et royale et vécu
la triple hiérogamie de I"ime purifiée avec un corps purifi€, de la foi véritable avec une
vie sainte et, enfin, de I"ame-épouse avec le Christ-Epoux. Dans ces «Noces perpétuel-
les», le chrétien ne craint plus désormais ni les maladies ni les maux de quelque sorte
qu’ils soient, ni les vicissitudes de la vie ni le jeu du sort. [l n”est plus soumis aux figures
animales du zodiaque et a 'influence des astres, bien au contraire, par la grace et la
participation aux trois offices du Christ Roi, Prétre et Prophete, il commande sur le
Microcosme et le Macrocosme, change le cours des événements et devient maitre de
son destin spirituel. Devenu le bénéficiaire de ces possibilités nouvelles qui n’ont plus
rien a faire avec I'état antérieur qui est celui du monde pécheur et paien, il vit dans
la communion du monde angélique et la nature enticre est a son service, de méme que
les techniques et les sciences. Le Verbe de Dieu est son seul trésor et il peut enfin lire
et comprendre les mysteres des quatre plus grands livres que sont I'Ecriture et le Livre
de Vie, le livre de la conscience et celui de la nature. Le dernier texte de ce deuxieme
tome est un superbe témoignage rendu a Wilhelm von Wense, qui fut pour Andreac
le type méme de I"homme noble totalisant en lui, pour la plus grande gloire de Dieu,
la piété, Uintelligence et la puissance de 'amour.

Le deuxieme volume paru est le tome VII des (Euvres completes, lequel contient
le fameux Veri Christianismi Solidaeque Philosophiae Libertas Ac Oppositum ei Mundi
Servitium. Item Theologiae Encomium Jesu Nazareno Sacrum & Bonae Causae Fiducia,
plus simplement appelé, Libertatis Encomium. Dans ce texte, publié en 1618 et qui
rappelle ]’Eloge de la folie d’Erasme, Andreae développe ce que devrait étre 2 ses yeux
une véritable philosophie chrétienne, a la manigre de ce qu’avaient déja tenté Marsile
Ficin et Pic de la Mirandole. On y retrouve la trilogie Chair-Monde-Satan qui est
I’obstacle majeur de toute liberté, et qu’il faut a la fois vaincre et rejeter pour atteindre
a la stature de I’homme christique. Pour Andreae, la philosophie stoicienne, qui n’est
pas sans intérét par I'importance qu’elle accorde & ce méme combat contre les tyrannies



BIBLIOGRAPHIE 239

de Topinio et de I'appetitus, n’est toutefois pas suffisante et nécessite I'apport de la
religion chrétienne pour aboutir a la réalisation effective de la liberté, qui est en fait
une victoire sur la mort elle-méme, rendue possible seulement par et dans le Christ
ressuscité. L'Eloge de la liberté se termine par un rapide bilan de la Réformation et
par une apologie de la Théologie qui se présente elle-méme, selon I'intention d’ Andreae,
comme la personnification de la Sagesse divine qui a présidé a la création, comme
I'inspiration divine de la Révélation et, troisiemement, comme la plus belle vocation
pour tout homme qui veut s attacher a la Vérité. C'est avec le plus grand soin que
I'équipe de savants germanistes et latinistes qui s’est constituée pour |'édition de ces
ceuvres a ¢dité le texte latin original, I'a traduit en langue allemande et a composé de
précieux commentaires et notes explicatives pour en faciliter la compréhension. Cette
édition est destinée a étre I'édition de référence pour tout travail ultérieur sur Johann
Valentin Andreae.

JEAN BOREL

JACQUES ARNOULD, La théologie aprés Darwin. Eléments pour une théologie
de la création (Théologies), Paris, Cerf, 1998, 302 p.

Ingénieur et docteur en théologie, J. Arnould poursuit dans cet ouvrage la réflexion
qu’il a développée dans Darwin, Teilhard de Chardin et Cie (1996) quant aux consé-
quences du paradigme évolutionniste sur la théologie de la création. Partant du constat
que les théologiens connaissent mal les théories actuelles de I'évolution, I'A. consacre
la premicre partie aux développements du paradigme évolutionniste depuis Darwin, au
principe de sélection naturelle et au retour du finalisme en biologie. La deuxiéme partie
traite de la création du vivant et établit une distinction entre le commencement et
["origine. L”A. entend restaurer "horizon eschatologique dans la théologie de la création,
celle-ci étant comprise comme «ordre de nouveauté et de liberté», ce qui constitue une
reformulation de la triade traditionnelle : création originelle, création continue et créa-
tion nouvelle. Le principe de sélection naturelle pose pmblune aux théologiens, car ce
concept est souvent confondu avec la loi du plus fort, contraire a la morale évangélique.
Apres avoir mentionné quelques tentatives d’inscrire la sélection dans le cadre d’une
théologie de la création (K. Rahner, M.-J. Nicolas, G. Theissen), I A. ¢tablit une analogie
entre sélection et élection divine, pour souligner qu'il s’agit dans les deux cas de
principes de lecture a posteriori du vivant et de I’histoire, non de lois causales déter-
ministes. Les limites du néofinalisme (notamment celui de H. Jonas) et celles de la
création comme jeu (A. Gesché et J. Moltmann) invitent a réexaminer le role des
discours sur la création dans le livre de Job. La troisidme partie est consacrée
I"anthropologie : la nature humaine et sa dramatique, le probleéme de la mort, du péché
et de son origine, avec un apercu des doctrines catholiques contemporaines. La qua-
trigme partic aborde la question du salut et du renouvellement de la création, en faisant
référence au Christ cosmique et i la nouvelle alliance. La conclusion retrace la démarche
etles conclusions auxquelles I'A. aboutit : 2 juste titre, la lecture évolutionniste du vivant
a contraint les théologiens 2 revoir les notions de contingence, d’origine, de prédesti-

nation de la création, le statut des espéces disparues et du monde en général. La grande
érudition de I'A. fait de cet ouvrage une référence en matiere de theologlcs contem-
poraines de la création. Science et théologie offrent deux lectures de la réalité, qui
s’interpellent 'une I"autre et que sépare le saut de la foi (ni concordisme ni séparation
radicale). Toutefois, le «réaménagement» du traité de la création, que I’A. propose au
début de son ouvrage. ne laisse guére transparaitre le caractére interprétatif de I'entre
prise ni le role qu'y joue les théses évolutionnistes.

CLAIRETTE KARAKASH

Théologie
contemporaine



240 BIBLIOGRAPHIE

GUSTAVE MARTELET, Evolution et création, t. 1 : Sens ou non-sens de ['homme
dans la nature? (Théologies), Paris, Cerf, 1998, 324 p.

Comme La théologie apres Darwin de J. Arnoud, cet essai constitue le prélude a
une relecture de la création a la lumiere du paradigme évolutionniste. 11 en va, dans
ce premier volume, des implications des découvertes scientitiques du XX°¢ siecle pour
la conception de la condition humaine. La premiére partie résume magistralement
'évolution des connaissances en ce qui concerne 'univers, la vie sur Terre avant
[I"homme et les origines de I'homme. La deuxieme partie examine les questions engen-
drées par ces nouveaux savoirs quant a la définition de I'homme : I'émergence de la
vie pensante, le role du langage. le probleme du corps et de I'esprit, la conscience de
soi. LA, présente 'originalité du phénomene humain sous la forme d’un générique des
domaines ou se déploie I"activité humaine : économie et travail, amour et génération,
socialité, éthique, culture, politique, religion. Le fait que, dans la modernité, I"homme
soit devenu la mesure de I"homme — avec pour corollaire la mort de Dieu — pose avec
d’autant plus de radicalité le probleme de la finitude et du sens de la vie, car méme
naturalisée, la mort fait probleme. Dans la troisieme partie, «L.’appel du sens et le
mystére de Dieu», I'A. reprend les arguments des maitres du soupcon pour dire que
le proces contre Dieu et la religion doit étre révisé, précisément a cause de la prise de
conscience de la dépendance de I'homme a I'égard de la nature, laquelle remet en
question I'autofondation de I'homme. Face a la mort, la transcendance humaine se
découvre relative et «se pressent reliée de maniére certaine quoique irreprésentable, a
une Transcendance tout autre que la sienne» (p. 286). C’est dans cette Transcendance
— appelée «Dieu» — que la nature trouve son maitre, et c’est d’elle que 'homme regoit
son identité. Cette affirmation ne prend pas sa source dans la perspicacité humaine, mais
dans la Révélation divine. Récusant certaines tendances actuelles qui visent a réinscrire
une finalité dans la nature en lui prétant une intentionnalité, I'A. prend clairement
position contre la métaphysique et le concordisme. Il annonce un second volume qui
pense a nouveaux frais la fagcon dont Dieu se révele aux hommes. A suivre assurément.

CLAIRETTE KARAKASH

PiErRE PIRET, Les athéismes et la théologie trinitaire. A. Comte, L. Feuerbach,
K. Marx, F. Nietzsche (1. E. T. — 15), Bruxelles, Institut d’Etudes Théo-
logiques, 1994, 380 p.

Le point de départ de ce livre est la constatation que 1"apparition de nouvelles formes
de religion n’empéche pas «un oubli tranquille et assuré» de Dieu de constituer une des
dimensions de la mentalité des Occidentaux en cette fin de XX¢ si¢cle. Cette situation
trouve en partie son origine, selon Piret, dans «I’athéisme de Comte, Feuerbach, Marx
et Nietzsche [qui] a inauguré, suscité de tels comportements» et qui «les influence encore
et toujours» (p. 9). Pour cette raison, il convient, aux yeux de I'A., «de faire mémoire
de I'athéisme». Dans le chapitre 11 — «Une intelligence chrétienne de I'athéisme» — de
sa longue introduction intitulée «Problématique : la révélation de Dieu et sa négation»,
Piret nous dit que «justifiable philosophiquement, la nécessité de faire explicitement
mémoire de I’athéisme afin d’en parler rationnellement concerne la théologie» (p. 31).
La conviction de I'A. est que «chaque athéisme a ceci de singulier, que sa négation du
Dieu de Jésus-Christ se rapporte proprement i une personne de la Trinité» (p. 55). Ainsi
«la mémoire du Dieu vivant [étant| effacé par le souvenir des grands hommes défunts,
I’athéisme de Comte est une négation du Pere, ‘principe sans principe’» (p. 58-59).
L’athéisme de Feuerbach, pour qui I'homme est la vérité du Dieu qui s’est fait chair,
est «une négation du Verbe». Les athéismes de Marx et de Nietzsche, enfin, sont des



BIBLIOGRAPHIE 241

négations de I'Esprit. Quatre longs chapitres, qui ne sont malheureusement suivis ni
d’une conclusion, ni d’une synthese, consacrés a chacun de ces philosophes, tentent de
mettre en ceuvre la justification de ces affirmations. Le résultat est peu convaincant, la
méthode adoptée par I'A. — de trés longues citations tirées d'une seule ceuvre de chaque
philosophe, entrecoupées de citations d’auteurs contemporains — ne lui donnant guére
la possibilité d’atteindre son but: une fastidieuse reproduction de textes tient lieu
d’analyse critique. L ouvrage a cependant le mérite de souligner la nécessité, pour la
théologie, d’accepter le défi que lui lancent les athéismes du siecle passé. 1l n'y a pas
de doute qu’a refuser encore de prendre au sérieux ce défi, elle risque de compromettre
sa mission d’évangélisation dans le contexte de la culture contemporaine.

STEFAN ViANU

L. GreGory Jones, Embodying Forgiveness. A Theological Analysis, Grand
Rapids, Michigan, William B. Eerdmans Publishing Company, 1995, 313 p.

De lecture facile, I'ouvrage de cet A. américain de tradition méthodiste propose,
en trois parties d’égale longueur, une analyse théologique en laquelle le pardon est au
centre de la foi chrétienne. La premiére est une critique de la pensée du pardon dans
la culture occidentale actuelle ; la seconde explicite une réflexion sur le pardon a
I"intérieur d'une théologie de la Trinité ; la troisiéme aborde certaines questions cru-
ciales en lien avec I'expérience du pardon. L’ouvrage met a contribution de maniere
intéressante de multiples sources : il offre des éléments tirés des confessions méthodiste,
catholique, orthodoxe et protestante [en particulier, Barth, Bonhoeffer], de la littérature
de fiction [nouvelles et romans] ainsi que du cinéma. L’A. témoigne ainsi d’un effort
cecuménique et d’une attention judicieuse a des expressions contemporaines. Dans un
premier temps, I"A. observe et critique deux aspects de la modernité a I’égard de la
question du pardon : d’une part. ce qu’il appelle la culture «thérapeutique» a laquelle
il reproche de substituer des catégories uniquement psychologiques a I'Evangile et de
conduire 4 une privatisation de I’expérience croyante par une sécularisation du langage
ol il est davantage question d’acceptation de soi que de grice et de pardon (cf. p. 38) ;
d’autre part, ce qu’il nomme «I’éclipse du pardon» (chap. 3) attestée par la critique
nietzschéenne du christianisme comme religion des faibles et par les discours actuels
de victimisation. Dans un second temps, I'A. élabore une réflexion théologique du
pardon arc-boutée i une pensée de la Trinité calquée sur une histoire trés classique du
salut ;: Dieu en christianisme doit &tre compris comme don de soi (self-given) et désir
de communion avec I'étre humain 2 travers la Création, la Croix et la Résurrection et
le don de la vie nouvelle en I’Esprit. Le pardon inter-humain (forgiveness) n’est pas
une réaction 2 des actions mauvaises ou blessantes, il est la réponse au don divin
incessant du pardon (forgiven-ness). Cette réponse, selon I'A., implique pour le croyant,
tout au long de son existence, de désapprendre (unlearn) le mal et le péché et d’apprendre
(learn) le pardon 2 autrui a travers des pratiques communautaires [entre autres, la
confession (reconciling forgiveness) et la priere]. Le pardon est ainsi un art (craft) que
le croyant doit exercer, incarner (to embody) ; ' A. invoque ici explicitement la pensee
d’ Alasdair MacIntyre. Dans un troisieme temps, I'A. entre en débat avec certaines
difficultés ou objections formulées contre le pardon ; il y est question de l’amo_ur des
ennemis demandé par Jésus, de la 1égitimité d’un sentiment de colere ou de haine de
la part des victimes, de la juste mémoire du mal commis, du rapport entre pgrdon et
punition au sujet d’actes criminels, de la demande de pardon dans des situations ex-
trémes (la Shoah par ex.), du refus d’un Dieu appelant au pardon (l‘AI. r'app_elle ici la
révolte d’Yvan des Fréres Karamazov). — Cette analyse, sans étre «rev‘olulmnnmre»,
pose diverses critiques et questions pertinentes sur la thématique difficile du pardon.



242 BIBLIOGRAPHIE

On peut étre ainsi reconnaissant a I’A. d’alerter le lecteur au sujet de la substitution
courante de la psychologie a I'Evangile, de lui rappeler la dimension communautaire
de I'expérience croyante et d’interroger les Eglises chrétiennes sur leur attitude 2 I"égard
de la confession privée. On peut toutefois demeurer circonspect quant a la force d’in-
terpellation de sa théologie somme toute traditionnelle et au dialogue possible qu’elle
permet avec les sciences humaines une fois la critique posée.

ROBERT JACQUES

MicHEL BouTTier, ANDRE Dumas, Eric FucHs, Les mémoires nécessaires
(Entrée libre — 34), Geneve, Labor et Fides, 1996, 95 p.

Une fin de siecle appelle les publications liées au souvenir! Le petit ouvrage édité
par Labor et Fides a choisi d’accorder son attention aux mémoires nécessaires, réunissant
trois réflexions sur ce theme. Toutes se réclament clairement de I'optique chrétienne,
mais elles différent par leur objet, leur champ de vision et le public concerné ; et donc
aussi par le genre de nécessité. La premiere réflexion, a I'intention des Occidentaux,
est consacrée A une mémoire éthiquement nécessaire. Sous la plume d’Eric Fuchs, elle
reprend un exposé présenté au Musée international de la Croix-Rouge et du Croissant
Rouge a Geneve. Partant de la question que pose la mémoire de la Shoah, symbolisée
par Auschwitz, E. Fuchs entreprend ’examen de conscience de la culture occidentale.
Considéré a distance et en perspective historique, Auschwitz est révélateur de deux
faillites culturelles : la faillite de l’Einse chrétienne dont les divisions ont rompu | unité
spirituelle de I'Europe et contribué a la distanciation de la pensée sociale et politique ;
et la faillite de I"humanisme qui, par sa vénération de la raison, a provoqué I'émergence
d’un modele rationnel et technique orgueilleux et oublieux de ses limites. Sous peine
de reproduire les mémes erreurs, Auschwitz nous incite donc a prendre conscience de
ce pass€, a en assumer les fautes et a remettre I’ouvrage sur le métier pour dégager le
christianisme et I’humanisme de leur arrogance perverse et leur redonner crédibilité. La
deuxieme réflexion, sous la plume d'André Dumas, est consacrée a une mémoire
nécessaire pour la foi chrétienne. Dumas s’en prend a la mode actuelle de la commé-
moration, qui encombre [’esprit de souvenirs et empéche son inventivité et sa créativité,
pour afficher le sens qu’il peut voir dans le «faire mémoire» : 1l s’agit du travail
d’extraction d’un passé qui nous est capital ou de conservation d’un événement qui nous
rend bienheureux. Le christianisme est I'illustration de ce faire mémoire-1a, qui lui est
constitutif : en tant que religion historique, il ne peut se passer de la mémoire du salut
de Dieu au milieu des hommes. Il importe donc d’entretenir cette mémoire. Le geste
de la cene en donne les principes. La troisieme réflexion, sous la plume de Michel
Bouttier, est consacrée a la nécessité existentielle d’un jeu de mémoires réciproques.
L’alliance entre Dieu et I'homme, en effet, est déterminée par le souvenir de «Celui
qui veut bien se souvenir de moi pour que je me souvienne de lui». Se laissant inspirer
par le témoignage biblique, M. Bouttier explore librement les aspects et les dévelop-
pements de cette relation a travers I’histoire d’Israél jusqu’au Christ.

MARC-ANDRE FREUDIGER

THIERRY DE SAUSSURE, LEON CAssIERS, CHRISTIAN DuQuoc, DANIEL SIBONY ET AL.,
Les miroirs du fanatisme, Labor et Fides, Geneve, 1996, 204 p.

Le theme du fanatisme et de I'intégrisme a repris de I'actualité et il est suffisamment
riche pour permettre des approches vari¢es. C’est la raison pour laquelle, Th. de Saussure



BIBLIOGRAPHIE 243

I'a proposé a I’ Association Internationale d’Etudes Médico-Psychologiques et Religieu-
ses pour son douzieme congres, tenu en juillet 1993 a I'Institut cecuménique de Bossey.
L ouvrage reprend une sélection de quatorze des travaux présentés et la synthése que
leur avait donnée L. Cassiers. Th de Saussure y a ajouté une introduction, ainsi qu’un
résumé de chacune des contributions et la présentation de leurs vingt-six auteurs.
[.’ensemble se présente donc comme une vaste mosaique, aux frontieres du psycholo-
gique, du sociologique et du théologique, d’ou il n'est guere possible de dégager une
image unitaire. Mais, comme I’a bien repéré Cassiers dans sa synthése, ’ensemble des
contributions laisse émerger trois poles de convergence dans la quéte des sources du
fanatisme et de I'intégrisme : le narcissisme, les mécanismes sociologiques du bouc
émissaire et le role de la religion. On relévera qu'a propos de chacun de ces poles de
convergence, les A. s’accordent a affirmer I’ambiguité dont ils sont porteurs : si le
narcissisme peut prendre un caractere pathologique et alimenter, lorsqu’il est menacé,
des réactions de fanatisme, il joue cependant un role fondamental et irremplagable dans
la constitution de la personnalité ; de maniere analogue, ce sont les mécanismes qui
fondent la cohésion nécessaire a la société qui peuvent la faire basculer dans la violence ;
de méme, si les religions, et notamment les monothéismes, comportent dans leur contenu
d’importants remedes au fanatisme, on ne peut nier le role pernicieux qu’elles ont pu
jouer au cceur de I'histoire. Le lecteur parvenu ainsi a la fin de I'ouvrage ne disposera
pas d’une réponse simple et univoque sur les causes du fanatisme ; mais sa réflexion
aura été mise en route et la frustration qu’il pourrait ressentir sera tempérée par I’avan-
tage d’avoir échappé au fanatisme de la pensée unique. S’il n’est pas loisible de faire
ici le détail des contributions particulieres, il me semble utile néanmoins d’en citer
quelques-unes : celle de D. Sibony qui défend une représentation originale du narcis-
sisme, selon laquelle le Moi ne pouvant mettre la main sur son origine, il s’inscrirait
dans une logique de circularité paradoxale ; celle de R. Richard et G. Guindon qui
mettent la résurgence du fanatisme dans la société en relation dialectique avec le
développement du pluralisme ; celle de J.-P. Maidani-Gerard qui s’attache & examiner
en quoi le christianisme peut contribuer aux dérives du narcissisme et en quoi il est aussi
dépositaire de précieux antidotes ; celle enfin de Ch. Duquoc qui rappelle que la Bible
résiste aux interprétations uniques et que la multiplicité des efforts faits pour la maitriser
n'a pu en définitive que renforcer la légitimité de la pluralité. Reste & mentionner un
regret : celui de ne pas avoir trouvé dans le nombre des contributions une approche du
theme proprement théologique.

MaRC-ANDRE FREUDIGER

ADRIAAN GEENSE, (Ecuménisme et universalisme. Propos d'un théologien euro-
péen. Textes réédités et inédits précédés d’un Hommage & Adriaan Geense
par Henry Mottu, Genéve, Labor et Fides, 1996, 135 p.

La Faculté de théologie de Geneve a tenu, en publiant quelques-uns de ses travaux.
a rendre hommage 2 I'un de ses membres, qui mourut malheureusement trop tot et‘apres
une activité de cing ans seulement. Doyen au moment de la mort, Henry Mottu\lm ren'd
un témoignage vibrant et met en évidence la carriere et les legs de ce savant a 'la’fc?ls
profondément dévoué et critiquement attaché a 1’cecuménisme. Dans les textes inédits
ou repris d’autres lieux de publication, on trouve effectivement des pe?rles ; cependant
I'on peut aussi regretter le caractére décousu et impromptu de certains autres textes
établis 2 partir de notes prises par un participant d’un cours. Mais la prose d&': GC(?HSC
est bienfaisante et souvent pleine d’humour. Approche surprenante ct réﬂ‘ex;on riche
se conjuguent et confrontent le lecteur avec les quétes de ['universalisme et de
I’cecuménisme non seulement dans I'histoire de la théologie et dans la rencontre des



244 BIBLIOGRAPHIE

Eglises de notre siecle, mais aussi dans la construction de I’Europe. La mise en évidence
du contexte historique de la prédestination calvinienne pour I’organisation des sociétés
aujourd”hui est originale : émanant de la situation des réfugiés huguenots, elle défendrait
le droit des minorités au milieu des majorités et contre elles, jouant ainsi sa fonction
cecumeénique et universaliste contre une tendance a la fermeture. Enfin, on apprécie le
jugement théologique de Geense, de bout en bout systématicien ancré dans la tradition
barthienne, mais justement ouvert a de nouvelles dimensions et ne craignant pas d’abor-
der aussi, la mort approchant, la question de I'espérance.

KLAUSPETER BLASER

Tisor HorvAaTH s. 1., Jesus Christ as Ultimate Reality and Meaning. A Con-
tribution to the Hermeneutics of Counciliar Theology (URAM Monographs
— 2), Toronto, University of Toronto Press, 1994, 60 p.

Petit Leitfaden a propos de la théologie conciliaire, courant de Nicée jusqu’a Vatican
I, qui examine chaque fois de maniere tres concise le probleme christologique. Ses
diverses sections sont précédées d’une réflexion herméneutique pour savoir comment
la foi en Jésus Christ peut étre conciliée avec la foi au Dieu unique. Destinée aux
étudiants selon le systeme d’enseignement anglo-saxon, cette brochure me semble
pourtant étre trop breéve pour le service qu’elle est censée rendre.

KLAUSPETER BLASER

CLEMENS THOMA, Theologie jiidisch-christlicher Begegnung. Das Messias-
Projekt, Augsburg, Pattloch, 1994, 478 p.

L A. de cet ouvrage, directeur de |'Institut fiir jiidisch-christliche Forschung. a
Lucerne, a voué des efforts inlassables & une meilleure compréhension entre juifs et
chrétiens. La prestigieuse médaille Buber-Rosenzweig qui lui a été conférée en Alle-
magne, en 1994, couronne ses efforts. Venant apres Christliche Theologie des
Judentums (1978), Theologische Beziehungen zwischen Christentum und Judentum
(1982, 1989) et de nombreux autres livres, Das Messias-Projekt rassemble une somme
d’investigations et de réflexions menées, des années durant, par Clemens Toma.
Celui-ci confronte les points de vue juifs et chrétiens sur nombre de questions théo-
logiques ou, pour utiliser sa propre expression, élabore une «théologie de la rencontre
judéo-chrétienne» dans une perspective messianique. A la différence d’autres savants
ayant traité des theémes semblables, Peter von der Osten-Sacken, Paul van Buren,
Friedrich W. Marquardt, Clemens Thoma recourt beaucoup plus a des textes juifs et
a des expériences historiques juives qu’a des écrits chrétiens et a des expériences
historiques chrétiennes pour étayer son argumentation. Il met en évidence tout ce qui
est juif dans la foi chrétienne. Aprés une partie introductive, I'A. discute de nombreux
sujets : identité juive et identité chrétienne, les attributs divins, le Dieu juif et le Dieu
chrétien, I'attente messianique aux alentours de I'ére chrétienne, la haine des Juifs,
notamment dans le Nouveau Testament, ’apocalyptique, les écrits de Qumrin, le
pharisaisme, Jésus de Nazareth dans I’environnement de son temps, la «malédiction des
hérétiques» dans la priere juive, les tendances mystiques au sein du judaisme, I'anéan-
tissement et I"holocauste, enfin les destructions et les créations nouvelles. L ouvrage
se termine par des considérations sur I’évolution des rapports entre chrétiens et juifs,
allant de la disputatio médiévale au dialogue actuel. Thoma aborde aussi le probleme
du prosélytisme chrétien. Juifs et chrétiens ont des traits communs : les uns et les autres



BIBLIOGRAPHIE 245

doivent assumer le role de témoins et progresser ensemble vers la plénitude finale. Israél
et les nations sont appelés a y contribuer chacun d’aprés son génie propre. C’est ainsi
que se réalisera le don de Dieu aux juifs et aux nations : le pardon de tous les péchés
dans la miséricorde (Rom 11,27-32). Les livres de Clemens Thoma sont largement
connus du public germanophone et méme anglophone. Il est regrettable qu’aucun d’entre
eux, jusqu’ici, n’ait été traduit en francais.

ESTHER STAROBINSKI-SAFRAN

JEAN-YVES LAcosTE (€d.), Dictionnaire critique de théologie, Paris, P.U.F.,
1998, 2000 p.

Nous attendions avec impatience la publication de ce Dictionnaire critique de
théologie réalisé sous la direction de Jean-Yves Lacoste, tant il est vrai que le public
de langue francaise n’a pas grand choix dans ce domaine, malgré les entreprises d’en-
vergure qui furent commencées au début du siecle comme le Dictionnaire de théologie
catholique, le Dictionnaire d’archéologie chrétienne et de liturgie, le Dictionnaire de
la Bible et son Supplément, et la récente Encyclopédie du protestantisme. 1l fallait créer
un ouvrage aussi complet que possible tout en restant pratique et accessible, et dont
les notices fassent le point sur chacune des notions étudiées. C'est ce que nous offre
aujourd’hui I'équipe impressionnante de plus de 260 collaborateurs spécialisés dont
I'éditeur a su s’entourer pour faconner ce volume qui se présente d’abord comme un
dictionnaire de «théologie», «par quoi I'on entend, en un sens restrictif qui est aussi
un sens précis, le massif de discours et de doctrines que le christianisme a organisé sur
Dicu et sur son expérience de Dieu». Les fruits longuement miiris au cours de deux
millénaires d’une certaine alliance entre le logos grec et la restructuration chrétienne
de I'expérience juive se trouvent la soigneusement répertoriés, et nous fixent sur ["espace
géographique et historique réel dont le dictionnaire s’occupe. En effet, les doctrines
issues du judaisme post-biblique en tant que tel, ainsi que celles du Kalam islamique
ne sont pas envisagées ici, car elles ne sont pas essentiellement qualifiées de théolo-
giques. En un second temps, I’ouvrage se veut étre un «dictionnaire», au sens d”un outil
universitaire mis au service de la transmission du savoir. De maniere assez subtile, on
offre au lecteur, en début de volume, une table alphabétique des entrées que lui propose
le dictionnaire ; ¢’est ainsi que lui peuvent étre rapidement connus les 500 «objets» ou
thémes de réflexion qui en forment le corps. Et s7il ne découvre pas la la notion qu'il
cherche & comprendre, il peut alors la retrouver facilement a Ia fin du livre dans un index
général qui dresse I'inventaire méthodique de tous les termes importants utilisés, avec
les renvois aux articles ol ils sont mentionnés ou analysés. Nous félicitons Jean-Yves
Lacoste d’avoir su donner 4 ce dictionnaire quatre dimensions qui sont, en cette ﬁn.de
siecle, aussi nécessaires et complémentaires les unes que les autres : une dimension
historigue qui, pour chaque terme ou école de pensée doctrinale ou spirituelle, expose
les différents moments de son développement (I’age patristique et le Moyen Age“y
prennent une place de choix), une dimension biblique qui donne & chaque mot, sl
s’origine dans cet espace littéraire originaire, sa spécificité dans les deux testaments ;
une dimension @cuménique, apportant partout ou cela est indispensable‘ ]’ecleu‘rage
propre aux développements des grandes confessions historiques : une dimension critique,
enfin, laquelle ne signifie pas que ce dictionnaire «lie son sort a qpelqut? temér}te
déconstructrice que ce soit, mais souligne la condition native de tout service universitaire
de la vérité». Nous ne pouvons pas mieux mettre en évidence I'importance de cette
publication qui enrichit de fagon sérieuse la collection des dictionnaires P.U.F..Cem ("}1},
que I’on nous permette quelques remarques qui seront peut—éilte utlle.s‘ lors d'une rée-
dition future et qui n‘enlevent rien & I'excellence des informations qui nous sont déja



Sciences
bibliques

246 BIBLIOGRAPHIE

données : nous sommes en effet étonnés de ne pas trouver les mots suivants qui ont
trait a la connaissance et a I'expérience de Dieu dans I'index général : «acédie»,
«philautie», «théurgie», «cognitio matutina» et «cognitio vespertina», «sophrosune»,
«caro spiritualis Christi», «Geistlichkeit», «€pignose», «miroir», «feu», «face», «nuée»,
«rayon divin», «hiérarchie angélique», «degré», «larmes», «géographie visionnaire»,
«tempus discretum», «nombre», «absconditum», «Urgrund», «lumiere thaborique»,
«stupor», «souvenir» ou «memoria Dei». Nous regrettons aussi que Jean de Dalyatha
ne soit pas nommé, que les Kabbalistes chrétiens de la Renaissance et la Kabbale
chrétienne n’aient pas fait I'objet d’une entrée, et que tout ce qui concerne | originalité
et la richesse des pensées spéculatives et mystiques du protestantisme, qui jouent un
role si important dans le développement de la pensée moderne, n’aient trouvé place que
dans I'article «Théosophie». Méme regret en ce qui concerne la langue hébraique et
I'importance décisive de sa redécouverte a la Réforme comme langue de la Révélation
et «langue parfaite». Tant de travaux originaux ont été publiés sur ce sujet ces dernieres
années! L’article «Prophete, prophétie» nous semble insuffisant si I’on songe a ce que
recouvrent ces deux termes dans I'Ecriture et le christianisme primitif, et 1’on aurait
au moins di citer dans la petite bibliographie les deux ouvrages capitaux d’ André Néher,
L’essence du prophétisme et d’Abraham Heschel, Die Prophetie, qui ont donné
sur I'histoire du prophétisme des perspectives tout a fait nouvelles. Comment peut-on
oublier de citer certains des travaux de Jean Trouillard et Joseph Combes lorsqu’on parle
de «théologie négative»? Dans la notice «Ame-Cceur-Corps», I’anthropologie vétéro-
testamentaire est réduite a I’analyse de Nephesh, mais il eut fallu aussi rappeler et relier
la Ruach et la Neshamah qui font de cette Nephesh une Nephesh Hayyah (vivante). Et
pourquoi ne donnerait-on pas aujourd’hui la méme importance aux Ecrits de Nag-
Hammadi qu’aux Ecrits de Qoumran, en nous en donnant leurs abréviations et en leur
consacrant une belle présentation, vu que c’est grace a eux que le contenu de la gnose
chrétienne a pu étre précisé de maniere si importante? Quant aux «Anges» que 1’on
redécouvre de toutes sortes de manieres de nos jours, on aurait di a notre avis leur
consacrer une présentation plus serrée et systématique quant au role qu’ils jouent dans
I’histoire du salut et la cosmologie chrétienne, et il aurait pu &tre utile aux lecteurs de
savoir que, depuis la Réforme jusqu’a Karl Barth, une pléiade d’ceuvres leur ont consacré
des développements de tout premier intérét. En conclusion, nous félicitons les P.U.F.
du soin qu’elles ont mis a la mise en page du texte, qui est trés agréable a lire.

JEaN BOREL

Jos: MARIA ABREGO DE LAcy, I libri profetici (Introduzione allo studio della
Bibbia — 4), Brescia, Paideia, 1996, 262 p.

ALEXANDER ROFE, Introduzione alla letteratura profetica (Studi Biblici — 111),
Brescia, Paideia, 1995, 160 p.

Le méme éditeur publie quasiment en méme temps deux introductions a la littérature
prophétique vétérotestamentaire. Dans les deux cas, il s agit de traductions (I’ouvrage
de Abrego de Lacy est traduit de I'espagnol, celui de Rofé de I'ivrit). Malgré ces
ressemblances formelles, les deux ouvrages sont assez différents. — Le livre d’ADL
propose un parcours chronologique classique. Les différents livres prophétiques sont
classés selon les dates supposées de I'intervention de tel ou tel prophéte. Apres une
introduction générale au prophétisme et aux différents genres littéraires des discours
prophétiques, I’A. présente d’abord Amos, puis Osée, prophetes du VIII® siecle av.
J.-C. Suivent Esaie et Michée, puis Jérémie, Nahoum, Habaquq, Abdias et Sophonie
(prophétes du VII¢ s.). Ezéchiel et le Deutéro-Esaie sont présentés comme des prophétes



BIBLIOGRAPHIE 247

de I"époque exilique. Le dernier chapitre traite des prophétes de I'époque perse. En guise
de conclusion, I'A. présente quelques réflexions sur la signification et la vérité de la
prophétie biblique. Le livre comprend un tableau chronologique mais pas les index
habituels. L'A. s’intéresse surtout a la personnalité et au message des prophétes, les
questions concernant la rédaction des livres prophétiques sont traitées de maniére bréve.
L’A. est apparemment peu au fait du débat exégétique actuel sur le prophétisme. Ce
débat nous a appris a €tre prudents en ce qui concerne la reconstruction des ipsissima
verba des prophetes. Ce qui est a notre disposition, ¢’est le livre et non le prophéte,
et il se pourrait bien que certains prophetes n’aient vécu que dans 'imagination des
scribes qui ont rédigé les livres en question. — L’ ouvrage de Rofé reflete bien davantage
la situation actuelle de la recherche sur le prophétisme. Son livre s’ouvre sur des
considérations générales : les deux premiers chapitres concernent ’organisation du
corpus prophétique et la question des différentes rédactions. Le troisiéme chapitre
présente les genres littéraires prophétique. Les chapitres suivants contiennent des ré-
flexions sur le réle du prophete dans la société et sur la maniere de comprendre la critique
sociale et théologique des prophetes. Le sixieme et dernier chapitre traite de la trans-
formation du prophétisme en discours apocalyptique. Le livre se termine par une
postface (due au traducteur A. Minissalle) et par un-index des références bibliques. Le
livre de R. est donc plus synthétique que 'introduction proposée par ADL. On peut donc
dire que les deux ouvrages recensés sont complémentaires. Pour le lecteur francophone,
le livre d’ADL n’apporte pas d’informations nouvelles par rapport aux introductions
disponibles en frangais ; le livre de R., par contre, sort quelque peu des sentiers battus.

THoMAS ROMER

Taomas C. ROMER (éd.), Abraham. Nouvelle jeunesse d’un ancétre (Essais
bibliques — 28), Geneve, Labor et Fides, 1997, 149 p.

La «nouvelle jeunesse rappelle L'actualité d’Abraham de Robert Martin-Achard
(1969), livre qui pourtant n’est jamais mentionné ou cité dans cette récente publication,
méme si, assez largement, elle engage les mémes chemins (Abraham dans les traditions
bibliques, juives et coraniques). Stimulée par «l’actualité géopolitique» (p. 9) des
conflits autour du «tombeau des Patriarches» dans la ville d’"Hébron, la particularité de
cette nouvelle approche — réalisée lors d’un cours public offert par la Faculté de théologie
de Lausanne durant le semestre d’hiver 1996-1997 — consiste sans aucun doute dans -
son interdisciplinarité. Parmi les collégues non-biblistes de la Faculté invités a apporter
des réflexions sur Abraham figurent ainsi un psychanalyste («Abraham et la loi du pere»)
et un professeur de théologie pratique («Précher sur Abraham aujourd’hui»). Le !ecteur
de la RThPh montrera probablement un intérét particulier pour la contribution de
I'éthicien et pour celle du systématicien. Le premier (Denis Miiller) offre une bréve
«méditation» intitulée «Abraham, fin de I’éthique?» qui, en partant du texte de: ’Ge_nése
22 et sa reprise par Seren Kierkegaard, évoque la relation entre la foi et I'éthique.
L’auteur plaide en faveur d’une compréhension de I’éthique en tant que «entree-deux
non araisonnable, chargé de représentations, de croyances et de symboles, Slans le‘quel
nous mettons en jeu le sens méme de notre existence» (p. 98). Le second (Pierre Gisel)
part du trait principal devenu dominant pour toute la tradition abrahz_lmlque) (.Abrahum
en tant que «Pere» par excellence) pour aborder la question : «La foi chreuem'wA a-t-
elle encore besoin de I'ancétre Abraham?» La réponse est affirmative tout en relativisant
I'importance de la figure d’Abraham ; car la foi chrétienne est prAésentee. comme un
systeme trés complexe de références a I'image d’une série d’.emblon‘ements («poupées
russes», p. 137) : Jésus comme référence centrale (p. 136), mais décrit comme nouveau



248 BIBLIOGRAPHIE

Moise (p. 137-139), renvoyant au «pere» Abraham (p. 139-140), ouvrant le regard sur
Adam (ou un Adam nouveau ; p. 139-142) et invitant finalement a une «filialité sus-
pendue a Dieu seul» (p. 143). La lecture du recueil ne s’est jamais ennuyeuse, et le vaste
panorama «abrahamique» qu’il offre est accessible sans aucun probleme & un large
public. Plusieurs points évoqués par les auteurs, mériteraient cependant un approfon-
dissement sérieux et scientifique (cf., par exemple, p. 28, note 20 ; p. 84, note 6), et
surtout une tache magistrale resterait encore a réaliser : que 'interdisciplinarité ne se
borne pas a la présentation de nombreuses lectures possibles autour de cette figure
identitaire des trois religions monothéistes, mais qu’elle se transforme en véritable
discussion entre les spécialistes respectifs pour aboutitr a un résultat d’une certtaine
cohérence (moins «contradictoire», p. 11).

MAaRTIN ROSE

SIMON LEGASSE, L'E'wmgile de Marc (Lectio Divina, Commentaires — 5), Paris,
Cerf, 1997, 1048 p.

Cet ouvrage est certainement le commentaire complet de I'Evangile de Marc le plus
fouillé paru en frangais depuis celui de Marie Joseph Lagrange (Evangile selon Saint
Mare, Paris, Gabalda, 1920). Sa particularité consiste dans le fait que I'A. centre son
interprétation sur la version finale du texte. Ce qui ne veut pas dire qu’il se limite a
une lecture purement synchronique. (Les approches structurale, sémiotique ou
narratologique ne sont d’ailleurs pratiquement pas exploitées.) Simplement, la lecture
diachronique soignée, par la mise en évidence de sources ou de traditions en amont du
texte, de méme que I'analyse des genres littéraires sont avant tout produites pour enrichir
la compréhension du texte dans sa forme actuelle. Autrement dit, I’ouvrage consiste en
une bonne synthese des principaux résultats de I"exégése historico-critique consacrée
a I'Evangile de Marc. 1l faut saluer I’entreprise car elle vient combler une lacune en
rendant enfin ces travaux accessibles en francais. C’est donc un travail trés bien do-
cumenté. En plus de la bibliographie générale située en téte de I'ouvrage, chaque
péricope est accompagnée d’une liste de références bien choisies qui permettent au
lecteur d’avoir une bonne idée des principales études conduites sur la péricope en
question durant ces cinquante dernieres années, avec en plus, ici ou la, la mention de
travaux antérieurs importants. Toute médaille a cependant son revers : en choisissant
de produire une synthese I’A. a en général privilégié une position consensuelle sur une
hypothese personnelle plus marginale. Ce commentaire n’a donc pas les audaces d’un
Christophe Senft (L Evangile selon Marc, Genéve, Labor et Fides, 1991) ou d’un Benoit
Standaert (L' Evangile selon Marc, Paris, Cerf, 1997 [original 1978]), pour ne citer que
les deux études en frangais les plus marquantes consacrées i I'Evangile de Marc ces
vingt dernieres années. On y retrouve parmi les présupposés de départ I'opinion souvent
répétée selon laquelle Marc ne serait qu’un auteur de «faible culture» (p. 48) dont le
but était avant tout d’écrire une biographie de Jésus, Quant a I’étude du texte dans son
état final, si I’ A. reconnait que la dynamique du livre trace une voie majeure qui conduit
le lecteur au pied de la croix pour confesser avec le centurion romain que le crucifié
est le Fils de Dieu (p. 51), il accorde pour le reste peu de place a I'analyse des grandes
articulations de I'évangile : 'essentiel du corps du travail consiste en une étude suc-
cessive des péricopes qui consacre une large part au commentaire verset par verset. Le
choix d’une interprétation du «texte en lui-méme, grace aux relations mutuelles de ses
divers éléments» (p. 8) conduit ainsi plutdt a déployer les potentialités internes du texte
qu’a de grandes hypothéses sur la place que pouvait occuper la communauté marcienne
dans les débats théologiques de la premiere Eglise. Ces limites étant mentionnées,



BIBLIOGRAPHIE 249

I"ouvrage n’en constitue pas moins le meilleur outil de travail actuellement disponible
en frangais. CTest donc un instrument de référence extrémement bienvenu qui rendra
d'immenses services aux lecteurs francophones par sa précision et sa clarté, On regret-
tera seulement a ce propos 'absence d’un index par auteurs.

PIERRE-Y vES BrANDT

ANDRIANIATOVO RAKOTOHARINTISIEA, Conflits & Corinthe. Eglise et société selon
[ Corinthiens. Analyse socio-historigue (Le Monde de la Bible — 36),
Geneve, Labor et Fides, 1997, 350 p.

Peu apres la parution en frangais de 1" Histoire sociale du christianisme primitif de
G. Theissen (Le Monde de la Bible 33, Geneve, Labor et Fides, 1996), un nouveau livre,
a l'origine une thése de doctorat soutenue a I'Université de Lausanne, également
consacrée a I'histoire sociale — recouvre ce champ de recherche jusqu'a présent sous-
représenté dans le monde francophone. LA, de provenance malgache, a choisi comme
terrain d”étude la premiére épitre aux Corinthiens. Le choix est judicieux car cette épitre
fourmille de données susceptibles d’étre éclairées de maniére fructueuse par une ap-
proche socio-historique. Dans une premiere partie consacrée a I'exégese socio-histori-
que, I'A. introduit a la méthode, son histoire, sa tiche et ses limites : il s’inscrit avant
tout dans la tradition de la Formgeschichte (ch. 1). Puis il présente le contexte corinthien
(ch. 2) et discute assez brievement le probleme de 1'unité littéraire de 1 Co, optant en
faveur de I'unit¢ de I"épitre. Dans une deuxieme partie qui constitue le centre et le coeur
de son livre, I'A. analyse de maniere plus détaillée plusieurs questions sociales et la
facon dont Paul les évalue théologiquement : le recours a la justice paienne (1 Co 6,1-
I'l; ch. 4), des problemes d’ordre sexuel (I'incestueux en | Co 5,1-13 dont Paul
demande I'expulsion), la sanctification du corps pour le Seigneur (1 Co 6,12-20), la
sexualité, le mariage et le c¢élibat (1 Co 7), les viandes sacrifiées aux idoles (1 Co 8-
10 ; ch. 6), les hommes et femmes dans ['assemblée (1 Co 11,2-16; 14,34-35; ch. 7).
les pauvres et riches au repas du Seigneur (1 Co 11,17-34 ; ch. 8). Cette partie se termine
par un chapitre conclusif (ch. 9). La troisieme partie présente une bréve application
convaincante a la situation malgache. L argumentation est dans I'ensemble solide et le
livre bien construit. On regrettera néanmoins quelques imprécisions et lacunes, dont
voici quelques exemples @ a) a la p. 40, Paul est présenté comme assistant en automne
51 au Concile des Apotres a Jérusalem ; or, la méme année il se retrouve (selon la p. 41)
devant Gallion & Corinthe, ce qui semble difficilement possible. b) Dans le paragraphe
sur 1 Co 7, I'A. mentionne les eunuques de Mt 19 ; il aurait pu renvoyer aussi aux
cunuques du culte d’Attis (Cybele), de la Dea Syria, importants dans le monde pa‘t'cn.
Concernant le célibat, I'A. souligne a juste titre la valorisation vétérotestamentaire et
rabbinique du mariage (p. 144), mais il passe sous silence la tendance & I"ascétique qui
se développe dans le judaisme antique de 1'époque hellénistico-romaine. ¢) Concernant
| Co 11,4 sq., la présentation de I'A. est imprécise (p. 213 sq.) lorsqu’il y voit une
référence au port du voile ; pour étayer son argumentation, il renvoie entre autres
Plutarque. Mais ce dernier parle lui d’un himation, qui n’est en fait, comme I"explique
d’ailleurs I'A. lui-méme, pas spécifiquement un voile mais une partie de la} toge,
vétement porté a la fois par les hommes et les femmes. Une troisieme intelp’retatuzn
possible serait que Paul parle des cheveux. Or, cette interprétation est seulement evoquee
en passant, a la p. 228, et jamais véritablement discutée. Quant aux .femn.ms dont il est
question, I'A. pense qu’il s"agit de femmes mariées. La lectrice que je suls se demandc;
alors : qu'en est-il des vierges (1 Co 7!)? (E. Schiissler-Fiorenza a justement discuté
la tension entre 1 Co 11 et 14 en distinguant femmes mariées et vierges). Quant a la



250 BIBLIOGRAPHIE

notion de kedpan, 'A. Uinterpréte métaphoriquement comme «entité prééminentes,
c’est-a-dire I'homme étant la téte de la femme (p. 209 sq.); puis a la p. 222 sq. il
interprete I’éCovota que la femme a €l THs kepans (ici la téte au sens propre) comme
autorité et déduit que la femme «détient aussi du pouvoir sur I’homme (p. 223) ; mais
il ne discute jamais le fait de passer d’une interprétation imagée du terme ke dain a une
interprétation au sens propre, ni les répercussions de ce changement au niveau de la
compréhension. Dans I'interprétation de dua Tous dyvélouvs (11,105 p. 223 sq.), I'A.
évoque a juste titre Gn 6 ; mais il n’accorde aucune attention a I’histoire de la réception
de ce texte dans le judaisme antique. d) La «falsification» de I’hypothése d’interpolation
de 1 Co 14,34-35) (p. 240 sq.) n’en est une qu’en apparence, car I’A. ne prend pas le
soin de discuter les arguments en sa faveur (le renvoi a la note 82 de la p. 240 est erroné).
L'A. s’oppose a I’hypotheése selon laquelle 1 Co 14,34 sq. serait une citation des
Corinthiens anti-féministes que Paul réfuterait au verset 36 : «il est difficile d’établir
qu’a Corinthe il y a eu une tendance antiféministe aussi caractérisée (p. 242) ; en lisant
1 Co 11,3 on peut pourtant avoir une impression différente! Soulignons cependant que
ce livre présente, malgré des imprécisions regrettables ici ou 14, une discussion sérieuse,
intelligente, instructive et tres accessible des questions sociologiques relatives a | Co.
Il en fait une présentation d’ensemble qui dépasse les multiples études isolées consacrées
a tel ou tel theme particulier. Et en ce qui concerne la question des viandes, il rassemble
des données qui vont plus loin que le livre de G. Theissen mentionné plus haut, ce qui
en fait une lecture complémentaire tout a fait conseillée. En outre, cet ouvrage est une
mine d’informations : citations d’auteurs antiques, discussions bibliques, théories so-
ciologiques — tout cela enfin en francais. On peut regretter que ce travail ne soit pas
mis davantage en valeur par des index.

PETRA VON GEMUNDEN

Ubpo SCHNELLE, Einleitung in das Neue Testament (Uni-Taschenbiicher — 1830),
Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1994, 639 p.

Cet ouvrage fait état des derniers acquis de la science néotestamentaire. Au chap. I,
I’A. rappelle I'histoire des introductions au NT depuis Michaelis (XVIII® siecle) et
insiste fortement sur la légitimité et la nécessité de I'étude de toute la littérature
chrétienne primitive, y compris des écrits non canoniques. Il entre ensuite en dialogue
critique avec Kiimmel. Marxsen et Childs pour défendre la non-pertinence du concept
de canon, qui «rassemble et fixe simplement apres coup une prétention que contiennent
déja les écrits néotestamentaires. On peut donc y renoncer sans abandonner la visée
fondamentale de ces derniers ni nier la dimension théologique de la science d’introduc-
tion» (p. 25). Malheureusement, tous les efforts théoriques de I’A. pour dépasser les
frontieres canoniques échouent, lorsqu’il rejoint le camp de la majorité qu’il taxe lui-
méme de conservatrice (p. 23). 1l justifie ce geste en disant que «des aspects historiques
et pragmatiques laissent apparaitre comme pleine de sens une limitation de la science
d’introduction aux 27 écrits du NT. A eux seuls est attribué un caractére normatif au
sein de 1'Eglise, et eux seuls jouent un réle important dans I’ensemble de la théologie»
(p. 26). Souhaitons que I'A. parvienne & dépasser les veeux pieux et qu’il ose faire
comme Dibelius et Vielhauer a la prochaine édition de son manuel. — Le chap. 2 présente
le corpus paulinien, en commengant par la chronologie, I'école paulinienne (dont Ephese
était le siege) et I'épistolographie. A titre d’échantillon, notons que, selon I'A., la
conversion de Paul a eu lieu en 33, I'assemblée de Jérusalem au début de 48, I’incident
d’Antioche en été 48, I'édit de Claude en 49, le dernier séjour a Corinthe en 55/56,
I"arrivée 2 Rome en 59. Quant au genre de la plupart des lettres pauliniennes, I’ A. affirme



BIBLIOGRAPHIE 231

avec précaution et nuances qu’elles «sont proches des lettres d’amitié de type délibé-
ratif» (p. 53). Pour examiner chaque écrit du NT, I'A. procede par 9 étapes (la biblio-
graphie, I"auteur, le lieu et la date de rédaction, les destinataires, la structure, 1'intégrité,
les sources et traditions, les questions liées a 'histoire des religions, la pensée théo-
logique, les tendances des recherches récentes). Concernant les épitres de Paul, I'A. a
opté pour I'ordre chronologique suivant: | Th, 1 et 2 Co, Ga, Rm, Ph, Phm. L anté-
cédence de la correspondance corinthienne a la lettre aux Galates est justifiée par
I’absence de toute réflexion sur la Loi et la justification alors qu’un tel élément serait
crucial a Corinthe comme ce fut le cas en Galatie ou & Rome ; la lettre aux Philippiens
serait €crite dans une cellule & Rome vers ’an 60 (sans mention de la collecte, long
emprisonnement, communauté d’accueil non fondée par Paul, ministéres tardifs
lepiskopos], langage). 11 est a souligner que 1'A. confirme 1"unité littéraire de 1 Co, 2
Co (cf. arrivée d’une nouvelle information entre 1-9 et 10-13), Ph. — Le chap. 3 traite
des évangiles synoptiques avec une définition du genre évangile qui constitue «une
imbrication de texte narratif et de discours kérygmatique ; une structure narrative de
base est liée a des éléments biographiques, historiographiques, dramatiques et kéryg-
matiques. Les évangiles occupent donc, du point de vue du contenu, une position
particuliere a 'intérieur de la littérature ancienne» (p. 194). Pour I’analyse du probleme
synoptique, 1I’A. adopte la théorie des deux sources, argumente en faveur de I’origine
palestinienne de Q (source définie comme une moitié d’évangile, p. 229), en 40-50 apres
J.C. — Au chap. 4, I’A. passe a la description du livre des Ac qualifié de monographie
historique ; les principales sources des Ac seraient la source antiochienne, les passages
en nous, les récits de voyages. Quant au projet théologique des Ac, I'A. écrit: «La
représentation lucanienne de Paul est le centre théologique réel des Ac. Paul fait fonction
de représentant de la deuxiéme génération de chrétiens, a laquelle la communauté
lucanienne doit sa foi» (p. 321). Au chap. 5, I’A. examine les écrits deutéro-pauliniens
(Col, Ep, 2 Th, Pastorales) avec une bonne mise au point sur la pseud-épigraphie (p.
323-328) et un excursus sur la formation du corpus paulinien (p. 401-418) : Col serait
composée en 70 au sud-ouest d’Asie mineure par un disciple inconnu de Paul ; Ep en
80-90 en Asie mineure par un judéo-chrétien hellénistique ; 2 Th vers la fin du I*" siecle
en Macédoine ou Asie mineure (proche de 2 Pi 3,1-13) par un paulinien théologiquement
peu créatif (p. 368) ; Past vers 100 en Asie mineure par un chrétien hellénistique bien
cultivé. — Le chap. 6 présente He comme un discours exhortatif, compos¢ a Rome vers
100 par un fin connaisseur de 'AT et de la culture hellénistique ; «le fondement de
I’argumentation de He est la connaissance que le vieil ordre de salut ne peut plus étre
considéré comme chemin de salut» (p. 433). Puis (chap. 7), I'A. étudie les épitres dites
catholiques (J¢, 1 Pi, Jd, 2 Pi). — Enfin (chap. 8), il analyse les écrits johanniques (ordre :
2 In, 3 Jn, 1Jn, Jn, Ap) : Ephése devrait étre le centre de I’école johannique selon les
témoignages d’Irénée, de Polycarpe et de Papias. Jn serait écrit entre 100 et 110 a une
communauté en concurrence avec les disciples de Jean-Baptiste, en explication avec l.e
judaisme (la rupture étant déja consommée, «ce n’est pas les discussions contemporai-
nes, mais 1’intérét christologique et la stratégie dramatique qui marquent la description
johannique des Juifs» 545-546), en lutte avec les hérésies docétes, en pleine anan.mése
postpascale. — Voila un manuel trés riche en informations et en réflexions théolog'lques
a classer parmi les ouvrages de référence en NT. Il poursuit I’héritage de la critique
historique allemande et essaie en méme temps d’intégrer les travaux de type s_.vnchlm-
nique (rhétorique, narratologie). 1l est dommage pour les étudiants que I'A. ne t}'t!\féll]le
pas vraiment avec ces nouveaux outils dans la mise en structure de cha.qu‘e éerit (la
rhétorique pour les épitres et la narratologie pour les évangiles et Ac). Mais il d_eme;ure
vrai que Iinvestigation diachronique solide et exhaustive constitue 'une des contributions
spécifiques de la théologie allemande aux sciences bibliques. Le livre de Schnelle en est
un modele tres clair.

ANDRIANJATOVO RAKOTOHARINTSIFA



252 BIBLIOGRAPHIE

Luis ALONSO SCHOKEL ET AL., La Bibbia nel suo contesto (Introduzione allo
studio de la Bibbia — 1), Brescia, Paideia, 1994, 524 p.

ANTONIO MARIA ARTOLA, JOSE MANUEL SANCHEZ CARO, Bibbia e parola di Dio
(Introduzione allo studio della Bibbia — 2), Brescia, Paideia, 1994, 382 p.

Voila les deux premiers volumes d'une série de dix, programmée et produite par
I'Association biblique espagnole pour partager les acquis des sciences bibliques avec
le peuple de Dieu. L'édition italienne est assurée par Antonio Zani. Afin de pouvoir
apprécier la richesse et la qualité de ces ouvrages (A et B), nous en énumérons les
sections : (A) 1. Géographie et archéologie bibliques, par J. Gonzadlez Echegaray (p. 17-
99); 1I. Histoire et institutions du peuple biblique, par J. Asurmendi et F. Garcia
Martinez (p. 103-311) ; IlI. Bible et littérature : Dimensions littéraires de la Bible, par
L. Alonso Schokel (p. 315-327); Le contexte littéraire de I'AT, par J. Asurmendi
(p. 327-351) ; Genres littéraires dans la Bible, par J.M. Sanchez Caro (p. 351-369) ;
IV. Le texte de la Bible, par J. Trebolle Barrera et B. Chiesa (p. 373-512). (B) I. La
Bible, parole de Dieu, par A.M. Artola (p. 25-50); II. Le canon de la Bible, par
J.M. Sdnchez Caro (p. 53-115) ; IIl. L’inspiration biblique, par A.M. Artola (p. 119-203) ;
[V. Herméneutique biblique et méthodologie exégétique, par J.M. Sanchez Caro (p. 207-
371). = Trois contributions (A Il ; A 1V ; B IV) brillent particulierement par leur analyse
et leur envergure historiques ou théologiques. Les ¢tudiants avancés et les chercheurs
peuvent profiter des bibliographies données a la fin de chaque sous-section. Vu I"ampleur
des recherches menées par les biblistes espagnols, les étudiants en théologie actuels
sortiront enrichis de la fréquentation de la littérature exégétique ibérique (et italienne).

ANDRIANJATOVO RAKOTOHARINTSIFA

ANTHONY SALDARINI, Matthew’s Christian-Jewish Community, Chicago-Lon-
don, The University of Chicago Press, 1994, 317 p.

Cet ouvrage entend étudier les relations complexes du premier évangile avec le
judaisme vers la fin du premier siecle. L'A. formule ainsi sa principale hypothese : «Si
Matthieu voulait attirer la majeure partie de ses compatriotes juifs a 'acceptation de
Jésus, il perdait sa bataille. Au sein du christianisme, sa fagon de suivre Jésus, comme
un Juif loyal a I'égard de la Loi telle qu’elle est interprétée par Jésus, disparaissait en
grande partie lors de la génération suivante [...] Dans un court laps de temps, a cause
du rejet par la majorité de la communauté juive et de la domination des chrétiens non
juifs, la plupart des communautés comme celle de Matthieu devenaient sociologique-
ment chrétiennes. C’est-a-dire qu’elles perdaient leur identification avec le judaisme et
devenaient partie d’une religion séparée et concurrente» (p. 8). — Le premier chap.
(p. 11-26) examine 1"état du judaisme du premier siecle et conclut que les partisans de
Jésus demeuraient attirés par le judaisme et formaient une secte juive en tension avec
d’autres ; le chap. 2 (p. 27-43) démontre que les termes Israél, peuple, foule dénotent
la conscience d’appartenir a Israél, ce qui conduit I'A. & contester I'opinion des autres
exégetes selon laquelle Matthieu annonce la fin de la mission juive et le remplacement
d’Israél par les paiens.— Le chap. 3 (p. 44-67) essaie de montrer, a I'aide de la sociologie
des conflits, que la polémique matthéenne releverait de la politique sectaire intra-juive.
Le chap. 4 (p. 68-83) soutient que les nations ne prennent pas la place d’Israél, mais
élargissent les frontieres du peuple de Dieu ; le chap. 5 (p. 84-123) pousse encore plus
loin les considérations sociologiques précédentes pour déterminer la place de Mt dans
le judaisme : «Dans le judaisme, le petit groupe de Mt est vu par la majorité comme
déviant. Le groupe de Mt a dévié de quelques maniéres culturellement acceptées d’agir
et de penser a la juive, mais il n’a pas cessé d’'étre juif en attitude, conduite et identité.



BIBLIOGRAPHIE 253

L'auteur de Mt espére convaincre la société plus large a adopter sa conduite et son
attitude, de sorte qu'il devienne normatif et non plus déviant» (p. 109, souligné par
nous). — L"A. justifie cette these en décrivant la conception matthéenne de la Loi (chap.
6 [p. 124-164]) qui n’est autre qu’un programme de légitimation de son groupe contre
les attaques des leaders communautaires qui le rejettent. — Ensuite, le chap. 7 (p. 165-
193) aborde la question proprement messianique a propos de laquelle I'A. affirme que
«tous les catégories et titres que Mt utilise pour expliquer Jésus étaient nés dans le
Judaisme au premier siécle et étaient immédiatement compréhensibles pour la commu-
nauté juive [...] La littérature du second Temple contient des exposés de figures bibliques
et de leurs derniers testaments, mais aucun ne donne un role aussi important et unique
a sa figure centrale que celui donné a Jésus par Mt» (p. 192-193). — Entfin, le chap.
conclusit (p. 194-206) réfléchit sur les notions de secte et communauté ainsi que sur
["utilité du récit matthéen pour la compréhension mutuelle entre Juifs et chrétiens. —
La méthode résolument sociologique pratiquée par I’ A. lui a permis de dégager les traits
communs du groupe de Mt avec le judaisme et de relativiser ainsi les conflits appa-
remment absolus. Avant de conclure a partir des traits polémiques anti-juifs, il est
certainement juste de commencer par situer les discours dans leur contexte d’énoncia-
tion. Mais il faut aussi, a notre sens, rendre compte de la rupture fatale que constituait
la mort de Jésus, et expliquer les racines théologiques profondes de 1’opposition entre
Judéo-chrétiens et Juifs, qui rendaient la coexistence sociale intenable a la longue. Pour
mener 4 bien cette autre analyse, les théories sociologiques ne suffisent probablement
plus. Ce n’est pas I’objet de ce livre (p. 167), mais ce que I’ A. expose ici, en toute clarté
et simplicité, nous semble tout a fait plausible.

ANDRIANJATOVO RAKOTOHARINTSIFA

JEROME MURPHY-O"CONNOR, Paul et ['art épistolaire. Contexte et structure lirté-
raires (Etudes annexes de la Bible de Jérusalem), Paris, Cerf, 1994, 211 p.

L’ A. commence (p. 13-69) par la description des matériaux de base (plume en roseau
ou d’oiseau, encre noir de jais, papiers assemblés en un rouleau ou un cahier, etc.). Puis
il rappelle le travail des secrétaires dans I’Antiquité, attesté par Cicéron et par les
lettres pauliniennes (Rm 16,2 : Tertius ; changement d’écriture 2 Th 3,17 ; Ga 6,11 ;
| Co 16.21 ; Phm 19 ; Col 4,18). Dans ce cadre, on peut signaler les différents niveaux
d’intervention des secrétaires : ceux-ci pouvaient étre de simples copistes-sténographes,
ou bien des rédacteurs-réviseurs préparant le texte définitif, ou encore des auteurs
délégués pour écrire au nom d’une personne). Cela nous conduit a examiner la possibilité
des coauteurs dans la rédaction et I’expédition des lettres : Paul mentionne quelquefois
a coté de lui d’autres collaborateurs importants (comme Silvain, Sosthene, Timothée) :
la statistique des lettres sur papyrus d’Egypte montre que 6 lettres sur 645 ont plusieurs
expéditeurs. Ce qui veut dire quon ne mentionne un co-expéditeur que dans des cas
trés particuliers (p. ex. participation & la rédaction de la lettre). Ensuite, I'A. passe &
étudier de prés la communauté d’auteurs en | et 2 Th, I Co et les sections en je et en
nous dans 2 Co. Concernant ce qu’on pourrait appeler le style paulinien, Murphy-
O’Connor affirme : «Les différences, méme entre les lettres les plus universe!len?ent
tenues pour authentiques, sont loin d’étre négligeables et demanc.le’nt une ex;zlnc_'utmn.
La plus simple de toutes ces explications résident dans la diversit¢ des secrétaires et
des coauteurs» (p. 62). Plus loin, I’A. souligne (a) la pertinence de ‘Ia prise (‘18 notes
et donc de la constitution d'archives pour I'étude des traditions chrétiennes prm?mves
identifiables chez Paul (kérygme, hymnes, catéchese, etc.), (b) les cpn@ttm@s d ac.l.lem
minement des lettres dans le bassin méditerrancen (transport, transmission. ajout d’in-
formations par le porteur de lettres. etc.). — Au chap. 2 (71-165), T'A. développe la



254 BIBLIOGRAPHIE

structure de la lettre : 'adresse (expéditeur, destinataire, salutation inaugurale), I’action
de grice. le corps de la lettre (exordium, narratio, digressio, propositio, confirmatio,
refutatio, peroratio). Ici, I'A. montre bien 'utilité et les limites de I'analyse rhétorique
appliquée aux lettres pauliniennes. Puis le lecteur est averti sur le recours a la structure
concentrique pour expliquer la structure d'un fexte ancien, car selon la regle de la
rhétorique antique, on place au milieu les arguments les faibles. Cela rend aléatoire la
recherche d’une structure chiastique dans un grand ensemble. Quant & la conclusion,
elle est composée de remarques exhortatoires, d’un souhait de paix, de salutations (ou
de salutations avec un baiser), d’actions de grace et d’une bénédiction (quelquefois d'un
post-scriptum). — Le chap. 3 (p. 167-187) traite de la formation du corpus paulinien en
présentant la théorie évolutionnaire et celle du big bang: la premiere théorie — repré-
sentée par Harnack et Lake — consiste a supposer que la collection des lettres de Paul
aeu lieu au fur et a mesure que I'autorité de Paul a été reconnue par des communautés
et par des cercles de disciples ; la deuxieme — défendue par Goodspeed, Knox et
Schmithals — explique I'émergence du corpus par le hasard des circonstances (par
exemple, le regain d’intérét pour Paul apres la promulgation des Actes des Apétres, ou
le role d’un évéque comme Onésime, ou encore la redécouverte de la pertinence des
lettres pauliniennes face au gnosticisme). Puis notre A. mentionne 'hypothese de
Richards et de Trobisch selon laguelle Paul lui-méme aurait participé a la compilation
de ses lettres en gardant des copies et en combinant des lettres (2 Co, Rm). A la fin
du livre, M.-O’Connor examine |'ordre des lettres, leur longueur et leur place dans la
collection. — Voila un manuel d’épistolographie tres utile qui nous renseigne sur les
résultats des dernieres recherches en la matiere et qui falsifie certaines hypotheses
littéraires longtemps maintenues en exégese néotestamentaire.

ANDRIANJATOVO RAKOTOHARINTSIFA

Dieter HILDEBRANDT, Saul/Paul. Une double vie, trad. de I'allemand par
M. Charriere et J. Chambon, Nimes, Jacqueline Chambon, 1994, 349 p.

Ce livre est un mélange bizarre de bonnes informations savantes et de mauvaises
conclusions théologiques. En effet, I'A. renvoie abondamment aux grands noms de
Iexégése germanophone (Schweitzer, Barth, Bultmann, Kisemann, Bornkamm,
Hengel, Jeremias, Pesch, etc.) en donnant des citations assez bien choisies selon les
themes. Mais I'A. péche par précipitation journalistique ; il recherche trop les effets
rhétoriques a I'aide de formules a |'emporte-piece (par exemple, si c’est Paul «qui a
contribué a séparer le judaisme et la foi nouvelle, il faut alors voir en lui I'inventeur
de I'antisémitisme qui ne tardera pas a devenir un élément fondamental du christianisme.
Le pas de Saul a Paul, ¢’est — bien qu’il soit incommensurable — un morceau de chemin
qui va de Damas 2 Auschwitz» 14 ; «il a dicté ses Epitres comme seuls le font les
dictateurs [...] Ce n’est pas Nietzsche qui, par sa correspondance, prend la succession
de Paul, mais Lénine», p. 24). Ce genre de procédé nuit beaucoup a la qualité de cet
ouvrage qui contient, par ailleurs, de beaux passages comme celui sur la théologie de
la croix (p. 226-238) et celui sur I’épitre aux Galates (p. 263-271). Le parcours du livre
est plutot thématique que chronologique. En fait, il ne s’agit pas la d’un ouvrage
historique sur Paul, mais d’une méditation actuelle sur sa vie et ses écrits. 1l 'y a 31
chapitres dans lesquels le lecteur pourrait glaner quelques perles. Malheureusement, I’ A.
est desservi par certaines traductions maladroites : Hiéronyme au lieu de Jérome
(p. 271) ; Lukian au licu de Lucien (p. 229) ; premier, deuxiéme, etc., cinquieme livre
de Moise au lieu de Gn, Ex, etc., Dt ; premier christianisme au lieu de christianisme
primitif. Sur Paul et sa théologie, le lecteur francophone est renvoyé aux travaux récents
et plus solides de Hubaut, Saffrey, Baslez, Légasse, Cothenet ou Becker.

ANDRIANJATOVO RAKOTOHARINTSIFA



	Bibliographie

