
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 48 (1998)

Heft: 2: Figures du néo-protestantisme

Artikel: La vision d'une âge éthique non ecclésial du christianisme : Richard
Rothe (1799-1867)

Autor: Drehsen, Volker

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381568

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381568
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 130(1998). P. 173-192

LA VISION D'UN ÂGE ÉTHIQUE NON ECCLÉSIAL
DU CHRISTIANISME :

RICHARD ROTHE (1799-1867)

Volker Drehsen

Résumé

Aux différenciations à l'œuvre dans la société moderne, résultant de
l'autonomisation croissante de ses sphères d'activité, de la pluralisation de sa
culture et de l'individualisation progressive de ses projets d'existence religieux
et éthiques, Rothe oppose un programme prudent de réconciliation via le

Kulturprotestantismus, de réflexion via la théologie de la médiation et de

modernisation via le néo-protestantisme. A la suite de Schleiermacher, Rothe

développe sa propre théorie du christianisme, qui n 'appréhende pas le
changement religieux du monde moderne en termes de perte au profit d'une
sécularisation radicelle, mais ouvre sur de nouvelles possibilités pour une praxis
éthico-religieuse du christianisme.

En sa qualité de systématicien d'une théologie protestante de la médiation
(Vermitthingstheologie) au milieu du XIXe siècle, Richard Rothe fut l'un des

théoriciens les plus originaux - et même, à long terme, les plus influents - du

christianisme moderne. Confronté à la culture d'une bourgeoisie citoyenne
s'émancipant toujours davantage de ses origines et de ses formes ecclésiales,
il ne se contenta pas de mettre en accord spéculation philosophico-théologique
et pertinence religieuse d'une expérience de vie ouverte au monde. Il y ajouta
une profonde ferveur, marquée par le piétisme et alliée à un sens généreux pour
la culture, la science et la technique de son époque.

Dans un geste typique pour le Kulturprotestantismus, son système d'une
«Ethique théologique» ' veut formuler une réponse réfléchie aux différenciations

à l'œuvre dans la société moderne, telles qu'elles résultent de F

autonomisation croissante des sphères sociales et politiques, de la pluralisation des

schémas d'orientation culturels et religieux, enfin de l'individualisation
progressive des projets d'existence éthiquement assumables. Rothe réagit à cet
ensemble de tensions, de contradictions et de rejets par un programme dûment

Tel est le titre de son œuvre principale, dans laquelle il ne vise rien moins qu'à
présenter une théorie moderne de la culture et de la religion.



174 VOLKER DREHSEN

réfléchi : il voit dans le Kulturprotestantismus la possibilité d'une réconciliation,

dans la théologie de la médiation l'offre d'une compénétration et dans
le néo-protestantisme le potentiel d'une modernisation religieuse. C'est avec
la même énergie qu'il fait front contre l'isolement social et culturel de la

religion chrétienne, menacée d'être confinée aux institutions ecclésiales, et

qu'il travaille pratiquement au décloisonnement du protestantisme en l'ouvrant
sur un «monde chrétien», conçu comme une sphère universelle, fondée
religieusement, de la moralité universelle (allgemeine Sittlichkeit).

Dans le cadre spéculatif d'une histoire générale du salut, il conçoit la tâche
de l'humanité influencée par le christianisme comme déterminée par sa

collaboration libre, imaginative ct responsable, au procès téléologique de la création

divine. Les réflexions de Rothe à l'enseigne de la philosophie de la nature
et de la philosophie de l'histoire reprennent dans le registre théologique les

aspects les plus radieux des aspirations à l'autonomie et de la confiance dans

le progrès caractéristiques de la bourgeoisie d'alors pour aboutir à la vision
d'un âge éthique de la modernité. En tant que praxis englobante visant un
humanisme religieux et moral, le christianisme n'y ferait pas seulement éclater
les limites de son institutionnalisation ecclésiale ; en se comprenant de façon
libérale et non dogmatique et en réduisant au minimum son expression
institutionnelle, le christianisme devrait s'avérer être la force d'intégration sociale

par excellence.

Déjà du vivant de Rothe. les développements sociaux - la dynamique du

capitalisme, les repristinations idéologiques et les excès nationalistes, tout

comme les raidissements bureaucratiques et les antagonismes sociaux - ont
certes rendu caducs ses espoirs. Il n'en reste pas moins que Rothe a très tôt

dégagé les figures fondamentales d'une théorie de la religion qui ne s'oriente

pas unilatéralement sur les pertes qu'occasionne une sécularisation globale,
mais propose une autre vue du problème : l'image nuancée de la signification
culturelle de la religion chrétienne pour les Temps modernes. Cette signification

ne s'épuise pas dans les efforts d'adaptation ecclésiaux mais manifeste

son rôle culturel justement dans les diverses métamorphoses d'un christianisme
extra-ecclésial. ou d'un christianisme marquant ses distances par rapport aux
Églises.

Plus que tout autre théologien moderne, Rothe a fait montre d'une
compréhension - cum grano salis - durablement plausible de ces processus. Il a

préparé un outillage conceptuel adapté à la transposition qui conduit le

christianisme à sortir de l'étroit ghetto d'une ecclésialité définie dogmatiquement
et institutionnellement pour s'établir sur lc vaste terrain de la culture éthique,

sur ce sol qu'avaient préparé les forces spirituelles à l'œuvre dans les Temps
modernes : la Renaissance et les Lumières, le romantisme et la philosophie
transcendantale de l'idéalisme.

Bien qu'élaborée dans le deuxième tiers du siècle dernier, sa théorie du

christianisme se lit par endroits comme un commentaire de la scène religieuse
contemporaine. Jusqu'aujourd'hui, on peut reconnaître «qu'à sa façon, son



RICHARD ROTHE (1799-1867) 175

interprétation des Temps modernes est un essai intéressant et impressionnant
pour saisir catégorialement les phénomènes du monde moderne et en donner
une interprétation théologique. Ici apparaissent chez Rothe des thèmes importants,

qui sont pour une part traités aujourd'hui à l'enseigne de la sécularisation,

pour une autre abandonnés par la théologie à l'anthropologie et à la sociolo-

I. L'œuvre d'une vie

Les débuts du développement biographique de Rothe ne semblaient guère
le prédisposer à devenir de cette façon une figure emblématique de la théologie
de la médiation du Kulturprotestantismus. et du coup un théoricien du
christianisme moderne comme réalité pratique. La spécificité de sa position est bien

plutôt le résultat d'expériences et d'intuitions biographiques qui, par delà
maintes continuités, le contraignirent à certaines révisions, voire à de profondes
réorientations.

1. Jeunesse et années d'étude (1799-1823)

Richard Rothe naquit le 28 janvier 1799 à Posen (aujourd'hui Poznan) :

fils d'un haut fonctionnaire prussien, il passa sa jeunesse dans l'atmosphère
rationaliste de sa maison parentale, dès 1809 à Stettin, dès 1811 à Breslau. C'est
là que, deux ans plus tard, il vécut la libération de l'occupation napoléonienne.
Les influences précoces du romantisme, tout spécialement des écrits de

Novalis, ne motivèrent pas seulement sa décision d'étudier la théologie, mais aussi

le choix de son lieu d'étude : dès 1817. il compte, à l'Université de Heidelberg,
au nombre des sympathisants de l'École romantique, représentée alors

par ses maîtres, lc théologien systématico-spéculatif C. Daub, l'historien
F.C. Schlosser, le philologue G.F. Creutzer. mais avant tout par le philosophe
G.F.W. Hegel, qui enseignait depuis le semestre d'hiver 1816/17 à l'Université
de Heidelberg. Lorsque Hegel partit pour Berlin. Rothe le suivit d'ailleurs, avec

un an de retard. À Berlin, les deux historiens de l'Église J.A.W. Neander et

F.A.G. Tholuck eurent une grande influence sur le jeune Rothe. alors qu'il
restait distant aussi bien de F. Schleiermacher que de P.K. Marheineke.
Rapidement, Neander introduisit Rothe dans les Gebetsstunden («réunions de

prière») du baron E. von Kottwitz. le mettant ainsi en contact avec les conventicules

piétistes. Ce contact. Rothe le conserva après avoir excellemment réussi

ses examens. Entré au séminaire de Wittenberg, il s'attacha à H. Heubner et

2 Hans-Joachim Birkner. Spekulation und Heilsgeschichte. Die Geschichtsauffassung

Richard Rothes. München, Kaiser. 1959. p. 107 sq.



176 VOLKERDREHSEN

R. Stier, deux maîtres d'orientation pietiste ; et pendant son vicariat à Breslau,
il fut un visiteur régulier des réunions de prière du comte von der Groben. Après
avoir réussi son second examen pour le ministère pastoral et avoir été consacré,
il rejeta tout d'abord la perspective d'une carrière académique incertaine qu'on
lui recommandait - il était marié depuis novembre 1823 à une belle-sœur de

Heubner, Louise von Brück - et se décida à accepter une place de prédicateur
d'ambassade à Rome. Il l'occupera pendant quatre ans, à partir du 14 janvier
1824.

2. Ministère pastoral et carrière académique (1824-1854)

Ce sont les expériences romaines qui aiguisèrent le sens critique de Rothe,
tant face à l'ecclésiologie triomphaliste du catholicisme romain, dont, sous
l'influence du romantisme, il avait depuis ses années d'étude à Heidelberg une
vision passablement idéalisée, que face aux dangers de cette piété revivaliste
avec laquelle il avait eu des contacts intensifs depuis son séjour berlinois. C'est
dans la capitale du catholicisme, dans le commerce assidu de la communauté

artistique allemande de Rome, régulièrement fréquentée par les cosmopolites
diplomates prussiens C.K.J. von Bunsen et F. von Reden, que Rothe se

convainquit peu à peu «que l'idéal du Royaume de Dieu qui fonde le christianisme
ne saurait être réalisé ni par l'institution ecclésiale ni à la façon des

conventicules piétistes, mais seulement par la médiation de l'État moral porteur
de la culture»3.

A son retour en Allemagne en automne 1828, il prend les fonctions de

professeur au séminaire pastoral de Wittenberg ; il consacre son enseignement
avant tout à l'histoire de la piété chrétienne. Ces travaux donnent naissance
à l'ouvrage intitulé Die Anfänge der christlichen Kirche und ihrer Verfassung,
qui paraît en 1837. Il essaie d'y montrer que la voie catholique - consistant
à assurer la puissance culturelle et la force de formation sociale du christianisme

en lui donnant la forme d'une organisation hiérarchique - est une

impasse, certes historiquement conditionnée, mais nullement contraignante. Ce

faisant, Rothe rompt totalement avec l'image romantique du catholicisme. Par

rapport à l'héritage pietiste de sa biographie, sa position est plus différenciée.
S'il reste fidèle aux éléments théosophiques et spéculatifs, avec leurs aspects

supranaturalistes et leurs conséquences critiques face aux dogmes et aux
institutions, il rejette cependant leur corollaire pratique : la retraite dans des

conventicules s'abstenant de tout engagement dans le monde et se soustrayant
à toute requête des efforts culturels contemporains motivés par le christianisme.

1 Falk Wagner, «Theologische Universalintegration : Richard Rothe (1799-1867)»,
in Friedrich Wilhelm Grae (éd.), Profile des neuzeitlichen Protestantismus, L I :

Aufklärung. Idealismus, Vormärz., Gütersloh, Mohn, 1990, p. 265-286, ici : p. 267 sq.



RICHARD ROTHE (1799-1867) 177

En 1836, Rothe accepte un appel à Heidelberg, où - à côté de ses fonctions
de prédicateur universitaire et de directeur du séminaire pastoral nouvellement
fondé - il enseigne la théologie néo-testamentaire, la théologie pratique et la

théologie systématique. Ses convictions quant au caractère problématique de

l'attitude pietiste l'amènent à collaborer avec le cercle des théologiens de la

médiation, qui avait trouvé son organe dans la revue influente, éditée par
K. Umbreit et K. Ullmann. les Theologische Studien und Kritiken.

L'œuvre principale de Rothe, son «Éthique théologique», est une prise de

parti dûment fondée pour une compréhension libérale du christianisme, mais
aussi un document achevé de son opposition aux tentations ecclésiales ou
conventuelles à la provincialisation. telles qu'elles s'exprimaient dans les

courants alors dominants du revivalisme et du confessionnalisme. Rothe en

commença la rédaction en 1842 ; la première édition, en trois volumes, parut
de 1845 à 1848 ; la seconde édition, posthume, en cinq volumes, de 1867 à

1871. Entre-temps, après un court interlude à Bonn, où, de 1849 à 1853, il avait
assumé les fonctions de prédicateur académique et de professeur de théologie
pratique, Rothe était retourné à Heidelberg, succédant à Karl Ullmann dans

la chaire d'histoire de l'Église. Ce fut entre autres une aggravation marquée
de la maladie psychique de sa femme - elle mourut en juin 1861 à Heidelberg

- qui le contraignit à cette décision.

3. Haut fonctionnaire d'Eglise
et engagement dans la politique ecclésiastique (1854-1867)

La dernière décennie de sa vie. Rothe la consacra surtout à la politique
ecclésiastique et culturelle, voulant mettre en œuvre les buts dont il avait

reconnu la justification de principe et la nécessité stratégique pour la praxis
chrétienne. C'est l'époque où le philosophe berlinois du droit et de l'État
F.J. Stahl entendait forger une coalition anti-révolutionnaire des forces
institutionnelles et autoritaires tant de l'État que de l'Église, et voulait faire passer
ce programme pour la seule conséquence légitime du christianisme en modernité.

À l'encontre de ces efforts réactionnaires, Rothe s'engagea pour la

position d'un christianisme libéral, et ce aussi bien dans ses fonctions à la tête

de l'Église que dans ses activités de politique ecclésiastique. Il partageait
d'ailleurs cette vision des choses avec K.B. Hundeshagen. C.K.J, von Bunsen

et D. Schenkel.

Membre du «Synode général» badois en 1855. 1861 ct 1867, Rothe

appartint à partir de 1860 au Oberkirchenrat («Consistoire supérieur») du grand-
duché de Bade. Dans ces diverses fonctions, il s'engagea toujours à nouveau

pour une organisation constitutionnelle de l'Église, pour la liberté de

l'enseignement théologique et pour la réduction du rôle des Confessions de foi, mais

aussi pour la garantie de la liberté d'association au sein de l'Église. C'est ce

dernier point qui fit de Rothe l'un des fondateurs du Deutsches Protestanten-



178 VOLKER DREHSEN

verein, dans le programme duquel - «sur la base du christianisme évangélique 4

[... encourager] un renouvellement de l'Église protestante dans l'esprit de la
liberté évangélique et en accord avec l'ensemble du développement culturel
de notre époque»5 - il pouvait voir pour l'essentiel le reflet de ses propres
convictions fondamentales. La mort de Rothe. le 20 août 1867 à Heidelberg,
des suites d'un empoisonnement consécutif à une maladie de la vessie, lui

épargna de voir en 1869 les autorités ecclésiastiques prussiennes frapper le

Protestantenverein d'une quasi-excommunication et d'assister à la perte
d'influence sociale presque totale de ce mouvement, ensuite du dramatique recul
des Églises consécutif à l'accession de l'Allemagne au rang de grande
puissance et de nation industrielle à partir de 1871.

II. Diagnostic culturel : la menace de marginalisation
du christianisme ecclésial

Les réflexions de Rothe s'enracinent dans l'expérience d'une non-
ecclésialité qui apparaît toujours plus comme l'indice même des Temps
modernes. Mais cette non-ecclésialité est aussi la nouvelle condition à laquelle
le christianisme devra satisfaire s'il veut valoir comme certitude et comme
orientation. Perte de pertinence, crise de plausibilité et forte réduction de

l'influence du christianisme ecclésial au sein de la culture et de la société, tels

sont les diagnostics courants sur les conséquences d'un procès historique de

différenciation que Rothe considérait comme irréversible.

1. Tension entre le particularisme de l'ecclésialité
et Vuniversalité du monde socio-culturel

Rothe estimait par exemple irréversible le fait que de vastes domaines de

la société soient sortis de la zone d'influence du protectorat ecclésial : le droit,
l'économie, la culture, l'instruction et la science - soit quasiment la totalité
de la vie publique, technique et politique - sont devenus des sphères indépendantes,

dont la dynamique obéit à des lois et des règles relativement autonomes

; du coup, elles se soustraient avec plus ou moins de succès aux prétentions
hégémoniques d'une interprétation déterminée du christianisme. Le christia-

4 «Évangélique» est ici compris au sens du mouvement réformateur du XVIe siècle

(c'est-à-dire selon l'Évangile), et non au sens d'evangelical des XVIIF-XXC siècles

(note de la rédaction).
5 Cf. les statuts du Protestantenverein, cités par Walter Nigg. Geschichte des

religiösen Liberalismus. Entstehung, Blütezeit, Ausklang, Zürich-Leipzig. Niehan, 1937,

p. 214.



RICHARD ROTHE (1799-1867) 179

nisme ecclésial n'est donc plus qu'un facteur social particulier parmi d'autres.
Cette tendance a encore été renforcée par les efforts de réorganisation
administrative des Églises, consécutifs à la dissolution définitive de l'homogénéité
confessionnelle des États allemands à la suite des guerres napoléoniennes ; les
Églises se constituent en institutions distinctes de l'État, dont les membres sont
dotés de droits formels. Sous l'influence des mouvements de réveil et du
confessionnalisme. la mentalité ecclésiale se concentre sur un climat interne
spécifique aux Églises, qui, comparé au champ social dans son ensemble, fait
preuve non seulement d'une conscience expresse de sa différence, mais
souvent aussi d'une conflictualité hautement polarisante. Le danger d'une
recatholicisation menaçait, sous la forme d'une ghettoïsation ecclésiale du
christianisme et d'un retrait hors des structures de participation à la vie sociale

par la fuite dans des conventicules retirés et autonomes.
La perte de pertinence du christianisme signifie donc que. comme

institution ecclésiale ou comme conventicule, le christianisme perd son caractère
universel. Or. c'est justement ce qui échappe à ces prétentions d'orientation
et de façonnement particularisées qui peut valoir comme quintessence du
monde moderne. Rothe voyait dans cette situation une tension et un besoin de

médiation entre l'existence socio-culturelle particulière de l'Église et les

revendications d'universalité d'une praxis culturelle, certes fondée sur le
christianisme, mais s'exprimant dans le caractère universel de l'ethos. Cela exigeait
en outre que l'on distinguât entre l'universalité chrétienne et le caractère à

chaque fois limité, historiquement conditionné, dogmatiquement légitimé et
institutionnellement réalisé de ses manifestations. Escamoter cette distinction
indispensable, c'est non seulement reconnaître de fait la marginalisation sociale
du christianisme, mais c'est aussi prendre acte des formes séculières que prend
la société. C'est donc accepter par négligence que s'ouvre un «gouffre de plus
en plus large entre l'Église protestante et la conscience publique dans les

domaines de la culture, de la politique et de l'instruction»6. Mais Rothe

s'intéressait moins aux pertes d'actifs que ce procès entraîne pour la réalité
ecclésiale qu'aux pertes de substance qu'il implique pour la culture : la

particularisation de la religion chrétienne dans ses formes ecclésiales menace
d'entraîner dans un tourbillon d'impuissance la force culturelle que représentait
la conscience chrétienne en général. Confrontée à la différenciation et à la

segmentation générale de la société, la praxis ecclésiale, désengagée socialement

et culturellement insignifiante, menace d'être payée au prix fort : la perte
de l'universalité de l'éthos chrétien.

6 Dietrich Rossier. «Richard Rothe». in Martin Greschat (éd.), Theologen des

Protestantismus im 19. und 20. Jahrhundert, t. I. Stuttgart. Kohlhammer. 1978. p. 74-
83, ici : p. 79.



180 VOLKER DREHSEN

2. Tension entre obédience traditionnelle et plurivocité pluraliste

Pour Rothe, une des données incontournables des Temps modernes est

l'émigration hors des sphères de vie ecclésiale d'une culture de la «bourgeoisie
d'instruction» (Bildungsbürgertum), davantage orientée sur les valeurs

d'émancipation et d'autonomie que sur la conformité au système ecclésial.
Culture bourgeoise et espace public sont maintenant les lieux où les membres
de la société se mettent d'accord discursivement pour tout ce qui concerne leurs
affaires communes. Derrière ce phénomène, Rothe reconnaît un aspect structurel

décisif du monde moderne ; il rend impossible toute tentative de retour
en arrière qui recourrait à des mesures superficielles, seulement pragmatiques.
Deux types de cultures s'affrontent là, dont la tension manifeste est l'expression

indéniable d'un besoin de médiation. D'un côté, on a affaire à une culture
déterminée de façon univoque, s'exprimant dans la dogmatique ecclésiale et

portant la marque d'une provenance historique traditionnelle ; de l'autre, une
culture recourant globalement à des interprétations plurivoques et multiples,
sous l'horizon des expériences contemporaines et de leurs contradictions, une
culture donc qui est davantage caractérisée par des relativités que par des

obédiences inconditionnelles, une culture pluraliste et orientée sur un avenir
relativement ouvert. Confronté à la liberté et à la diversité d'orientation des

formes de vie qui en résultent, tout projet de vie déduit dogmatiquement et

exigeant la soumission à une norme uniforme ne peut qu'apparaître obsolète

et être l'objet d'une crise générale de sa plausibilité.
Effectivement, à l'époque de Rothe, la vision du monde christiano-ecclé-

siale dominante commence à être largement contestée. Ce n'est pas seulement
le résultat d'une critique radicale de la religion, de l'Église et du christianisme.
Les salons de la bourgeoisie, les associations et les cercles offrent l'occasion
de s'exprimer à de nombreuses visions du monde qui cherchent à assurer des

bases autonomes à leur orientation épistémologique, idéologique et morale ;

elles recourent à cette fin à des compréhensions du réel de frappe positiviste,
moniste ou historiste, qui se comprennent comme des antagonismes directs du

christianisme.
Dans les conflits idéologiques du XIXe siècle, c'est seulement en faisant

appel à l'argumentation et en sollicitant l'intérêt qu'on pouvait envisager une

entente entre les camps. Le christianisme ne pouvait plus non plus se faire
entendre en invoquant de but en blanc une validité simplement traditionnelle ;

comme toutes les autres positions, il devait être capable de faire valoir les

raisons de s'engager pour telle ou telle position, ou de rendre plausibles les

principes qu'il entendait défendre. Globalement, une intégration culturelle ne

semblait possible qu'à un niveau plus élevé : dans les frontières d'un État

culturel, fondamentalement neutre idéologiquement, assurant les conditions-
cadres d'un pluralisme inévitable. Cet État s'édifie sur la base de légitimation
que lui procure une religion civile compréhensible pour tous, éthiquement
universelle, et déterminée par un christianisme non dogmatique.



RICHARD ROTHE (1799-1867) 181

3. Tension entre institution et individualisation

Rothe reconnaît comme une autre donnée irrécusable des Temps modernes
la diminution de la capacité de contrôle social de l'Église sur la conduite de

ses membres ; celle-ci vaut maintenant comme sphère privée et se soustrait

pour l'essentiel aux instances officielles. L'ecclèsialité comme forme de vie
n'est plus qu'une option parmi d'autres ; elle ne peut prétendre avoir force
obligatoire que pour ceux qui en ont fait individuellement le choix exprès. En
nombre croissant, des membres de la société revendiquent le droit individualisé
à l'autonomie, non seulement en politique, mais aussi face à l'institution
ecclésiastique. Cette autonomie, ils entendent lui donner forme de multiples
manières : ils veulent être eux-mêmes les sujets déterminant l'orientation de

leur vie et la forme qu'ils lui donnent ; ils invoquent leur propre expérience
et l'interprétation à laquelle ils sont arrivés par leur propre réflexion ; ils
exigent une interprétation actuelle des traditions chrétiennes et, parmi la

multiplicité des offres, ils choisissent de leur propre chef les possibilités de

participation qui leur conviennent.
L'accroissement des possibilités d'auto-déploiement implique naturellement

un accroissement de la responsabilité propre. Ce sont les offres de

formation ouvertes à tous qui sont le médium au service de cet auto-déploiement

où prend forme la biographie individuelle. Dans le domaine religieux
surtout, la formation - au sens de la formation de la personnalité (Bildung)
- est le moyen de donner au fondement éthico-chrétien de la foi, commun à

tous, une expression différenciée, spécifique à chacun ; aussi cette expression
est-elle de moins en moins nécessairement identique à un mode de vie prescrit
par l'Église. «Dans les mœurs au sein desquelles il se trouve placé, l'individu
a besoin de se mouvoir comme dans des mœurs posées par sa propre cons-
cience-de-soi rationnelle et par sa propre auto-activité libre [...]. Il veut que
les ordres de mœurs objectifs ne lui demeurent en rien étrangers, une simple
autorité extrinsèque, mais qu'ils soient assimilés par lui, qu'ils soient expressément

sanctionnés par lui au gré de sa propre conviction et de manière libre.
Ce principe de la subjectivité inclut à titre essentiel la conscience de la maturité
et l'exigence des individus à avoir une part personnelle aux fonctions vitales
de l'organisme communautaire. L'idée de la moralité [Sittlichkeit] s'est levée

sur l'époque, elle a pris conscience de sa réalisation comme de la tâche

proprement humaine, et son autorité est la seule qui vaille pour elle»7. Sur la

base de l'individualisation du principe de subjectivité, devenir une «personnalité

responsable de soi» occupe un rang plus élevé, tout au moins à titre de

valeur éthique, que l'exigence de représenter un rôle social à l'intérieur d'un
domaine institutionnel déterminé. C'est à l'intérieur même de la vie ecclésiale

que se formule donc une opposition principielle à toutes les velléités doctri-

7 Richard Rothe, Theologische Ethik. 5 vol.. Wittenberg, Zimmermann/Koclling,
1867-1871 2, ici : t. IV, p. 283 sq.



182 VOLKER DREHSEN

naires et dirigistes qui menaçaient de mettre l'individu sous tutelle protectionniste

en matière de religiosité et de moralité.
En opposition à toutes les tentatives de restauration du XIXe siècle, Rothe

ne pouvait voir dans les essais pour surmonter le fossé au gré d'une
répristination qu'un approfondissement du gouffre séparant religion et société,
christianisme et culture, piété et instruction. Ni le maintien des prétentions
hégémoniques des Églises, ni la dogmatisation des contenus de la foi
chrétienne, ni la mise en place d'une pratique de piété uniforme grâce à une

homogénéisation sanctionnée ecclésialement ne pouvaient être considérées

comme des solutions adéquates dans les conditions des Temps modernes. Car,
ce faisant, on se méprenait aussi bien sur ce qui caractérise les Temps modernes

que sur ce qui fait la spécificité du principe protestant. «Quel calcul étonnant :

espérer surmonter l'aliénation par rapport à l'Église par la répristination de la

situation qui a, au départ, produit cette aliénation!»8 En conséquence, Rothe

ne s'est pas contenté de prendre à contrecœur son parti des conditions
irréversibles de l'univers socio-culturel moderne ; il a reconnu sa légitimité pour
des raisons proprement chrétiennes, et en a tiré les conséquences pratiques.

III. La légitimité chrétienne des Temps modernes : le passage
de l'âge dogmatico-ecclésial à l'âge éthico-politique du christianisme

1. La présence du christianisme hors de l'Église

Rothe constate qu'à son époque, la présence du christianisme ne se réduit

pas à ses formes ecclésiales. C'est particulièrement dans les expressions
culturelles d'une «bourgeoisie d'instruction» émancipée, expressions auxquelles
il porte une sympathie sans défaut, que Rothe identifie les manifestations d'une

praxis chrétienne extérieure à l'Église ; son importance éthico-religieuse est

d'ailleurs devenue bien plus grande que celle de la sphère d'influence ecclésiale.

«Reconnaissons-le donc honnêtement : le développement du christianisme

a amené un renversement des choses ; aujourd'hui, nous ne pouvons plus
chercher les saints du christianisme au sein de l'Église. Même quand nous les

trouvons parmi les clercs f...], ce sont des hommes dont l'extraordinaire
efficacité est de préférence due à des moyens extra-ecclésiaux ainsi qu'à une

activité dans des domaines extra-ecclésiaux, et qui de manière très générale

portent l'habit laïque par-dessus la robe du clergé»9. Le lieu de l'engagement
et de la mise à l'épreuve chrétiens n'est plus le champ de la vie ecclésiale,
mais le monde de la culture et de la société. «Au stade actuel, le destin du

8 Richard Rothe, Gesammelte Vorträge und Abhandlungen Dr. Richard Rothe's aus
seinen letzten Lebensjahren, éd. Friedrich Nippold, Elberfeld, Friderichs, 1886. p. 15.

Richard Rothe, Theologische Ethik, t. V. p. 398.



RICHARD ROTHE (1799-1867) 183

christianisme n'est plus lié au destin des Églises et des confessions» l(). Rothe
voit là le signe distinctif de l'époque ; c'est le résultat d'un procès appartenant
à l'histoire du christianisme. «Si l'on veut se retrouver dans la situation actuelle
du christianisme, la condition préalable est de reconnaître que le stade ecclésial
du développement du christianisme appartient au passé, et que l'esprit chrétien
est d'ores et déjà entré dans son âge moral, c'est-à-dire politique» ". Dans sa

forme morale et politique, le christianisme jouit donc pour Rothe d'une
universalité plus vaste que la figure ecclésiale dont il provient.

Parce que Rothe a de bonnes raisons d'approuver ce résultat, il se voit
contraint pour des raisons de fond d'introduire une distinction conceptuelle
entre christianisme et ecclésialité. «Puisque l'intention du christianisme ne se

réduit pas à fonder une communauté purement religieuse comme Église, mais
est au contraire de déterminer l'histoire universelle dans son ensemble et la
vie sociale de tous les hommes, on doit fondamentalement faire une distinction
entre Église et christianisme» '2. Rothe ne décrit donc pas seulement

empiriquement un procès historique ou un état actuel, mais il y reconnaît un nouveau
stade, où se réalise une possibilité légitime de l'intention initiale du christianisme.

S'il reconnaît que ce dernier dépasse les limites de l'Église, ce n'est

pas «pour des motifs rationalistes ou indifférents vis-à-vis du christianisme,
mais pour des raisons purement religieuses, découlant du christianisme lui-
même» i3. Ce sont des raisons théologiques qui ont poussé Rothe à se décider
à découpler la praxis politico-morale du christianisme de son expression
ecclésiale, à délégitimer l'histoire de l'Église antérieure pour légitimer la praxis
sociale actuelle dans ses dimensions religieuses et morales.

2. La Réforme protestante comme légitimation des Temps modernes

Rothe n'interprète pas les Temps modernes comme une déchéance, mais

comme l'histoire en progrès des effets de la Réforme. En prenant congé du

catholicisme romain, la Réforme a aidé au succès du principe sur la base duquel
les spécificités du monde moderne ont pu se développer : «imprégner la vie
humaine dans l'ensemble de ses domaines» l4

par le potentiel de motivation
d'une éthique universelle qui est celle du christianisme. Sa réalisation dans une

formation ecclésiale était une solution de fortune, nécessaire à la consolidation

initiale au sein d'un environnement païen ; elle visait à assurer l'identité propre
du christianisme. Plus l'environnement se christianisait, plus l'auto-représen-

10 Richard Rothe. Stille Stunden. Aphorismen aus Richard Rothe's handschriftlichem

Nachlaß 1872), Bremen, Heinsius. 1888 2, p. 352.
11 Richard Rothe. Theologische Ethik, t. V. p. 397; cf. aussi, L V. p. 416.
12 Dietrich Rössler, art. cit., p. 81 sq.
1 ' Ernst Troeltsch. «Richard Rothe». Die Christliche Welt 13(1899). col. 77-81.

ici : col. 79.
14 Richard Rothe, Theologische Ethik, t. IV. p. 240.



184 VOLKER DREHSEN

tation du christianisme dans l'isolement d'une ecclésialité confessionnelle

perdait sa raison d'être. D'une affirmation de soi tournée vers l'intérieur, il
faut donc passer à une attitude tournée vers l'extérieur et visant à donner une
intensité nouvelle au procès éthique chrétien ; c'est maintenant la christianisation

globale de la société par le biais de la praxis éthique de ses membres.

L'importance historique de la Réforme consiste à avoir mis en œuvre la

transposition d'une vie ecclésiale centrée sur soi en un dessaisissement de soi

du christianisme au profit de sa réalisation morale dans la société et la culture
humaines. Elle a donc fait passer- du moins en principe, puisque la réalisation
n'en est pas encore achevée - le christianisme de son ère dogmatique et

catholique à une ère protestante, c'est-à-dire à une ère séculière et éthique :

elle l'a ainsi ouvert à d'autres développements qualitatifs, tels ceux provoqués

par les Lumières et l'idéalisme. «Le tournant décisif où le christianisme est

sorti de sa période historico-ecclésiale [kirchengeschichtliche Periode] et est

entré dans sa période historico-politique [politischgeschichtliche Periode] est

la Réforme. En principe, le christianisme lui-même y a supprimé l'Église ; ce

n'est certes d'abord le cas qu'en principe seulement, et d'une manière telle

qu'on n'en a même pas pris tout de suite conscience. Alors qu'elle n'était aux

yeux des contemporains qu'une simple amélioration de l'Église, [la Réforme]
était en fait une réduction de l'Église au minimum, à défaut de mieux, une sortie

hors de l'Église sur le terrain de la moralité en soi, pour y planter l'étendard
du christianisme pour tous les temps futurs» l5. Bien qu'elle ne soit pas seule

responsable de la naissance et du développement du monde moderne, la

Réforme lui a néanmoins fourni «la légitimation certifiant son ascendance

chrétienne et son droit comme enfant de la maison du Christ» '6.

Quant à ses effets, la Réforme est ainsi l'un des moments inauguraux du

monde moderne, dont la culture morale (Sittlichkeif) peut elle aussi être

théologiquement reconnue comme une suite de l'histoire des effets de la

Réforme. «À l'intérieur du monde chrétien, il n'y a aucun élément de la vie

morale ou de la vie de l'esprit qui ne soit aussi essentiellement un produit du

christianisme, lequel est incontestablement le principe fondamental du

développement historique de notre ère chrétienne» '7. Pour qu'il soit possible de

reconnaître la biographie de l'esprit moderne et l'histoire de la prise de distance

par rapport à l'Église qui l'accompagne comme une conséquence légitime de

la Réforme, il est nécessaire de réorienter la théologie pour en faire une

«histoire culturelle de l'humanité chrétienne» 18. Elle sera capable non seule-

15 Ibid.. t. V. p. 397 sq.
16 Richard Rothe, Gesammelte Vorträge und Abhandlungen, p. 99.
17 Richard Rothe, Theologisehe Ethik, t. I. p. 59.
18 Richard Rothe. Theologische Enzyclopädie. éd. Hermann Ruppelius. Wittenberg.

Koelling. 1880. p. 78 sq.; cf. aussi Richard Rothe's Vorlesungen über Kìrchen-
geschichte und Geschichte des christlich-kirchlichen Lebens, éd. Hermann Weingarten.
2 vol.. Heidelberg. Mohr. 1875. t. I. p. 3 sq.



RICHARD ROTHE (1799-1867) 185

ment de juger l'importance de la Réforme à l'aune de son auto-interprétation
religieuse, mais aussi d'évaluer son rôle historique en matière culturelle et
sociale. Rothe a ainsi anticipé la thèse du néo-protestantisme ultérieur, qui fera
valoir que la naissance du monde moderne est redevable de l'esprit de la
Réforme ; c'est cette thèse qui, modifiée et spécifiée, a été développée et

soutenue avant tout par Max Weber et Ernst Troeltsch 19, et qui, souvent
assortie de restrictions, fait aujourd'hui encore partie de l'inventaire de

l'historiographie des Temps modernes 2().

Dans l'esprit de Rothe et de ses continuateurs (qui n'étaient d'ailleurs pas
toujours conscients de cette ascendance), c'est justement dans sa dimension
immédiatement religieuse que la Réforme est devenue un événement de

premier ordre en histoire sociale, dont les conséquences ont eu une grande portée ;

parce qu'elle marque l'émergence hors des formes de vie pré-modernes, elle
devient la force motrice d'une rationalisation éthique spécifique aux Temps
modernes. Elle a donné naissance à un «potentiel de modernisation» motivé
religieusement, qui contribua à préparer le terreau pour l'apparition et le succès

du monde moderne à partir de la fin du XVIIIe siècle.

3. L'enracinement de la responsabilité séculière de l'homme moderne

dans l'histoire du salut

Un point est tout à fait décisif pour la conception d'ensemble de la théologie
défendue par Rothe : il ne considère pas les effets historiques de l'époque de

la Réforme comme un saut contingent, mais comme la conséquence d'une
orientation téléologique. Il propose une reconstruction spéculative de cette

perspective dont il fait le nerf d'une conception universelle de l'histoire du

19 Cf. par exemple Max Weber. «Die protestantische Ethik und der Geist des

Kapitalismus» (1904-1905. 1920 2), in Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie.
t. I. Tübingen. Mohr. 1978 7. p. 17-206 (trad, franc, de la 2e éd. : «L'éthique protestante
et l'esprit du capitalisme», in L'éthique protestante et l'esprit du capitalisme suivi d'un
autre essai. Paris, Pion. 1964. p. 31 -253) ; Ernst Troeltsch. Die Bedeutung des

Protestantismus für die Entstehung der modernen Welt (1906). München-Berlin. Oldenbourg.
1911 2 (trad, franc. : «Protestantisme et modernité», in Protestantisme et modernité.
Paris. Gallimard. 1991. p. 21-129) et «Protestantisches Christentum und Kirche in der
Neuzeit» (1906). in Julius Wellhausen et alii. Geschichte der christlichen Religion.
Mit Einleitung : Die israelitisch-jüdische Religion (Die Kultur der Gegenwart. Ihre

Entwickelung und ihre Ziele. Teil I. Abteilung IV. I. Hälfte), Berlin-Leipzig. Teubner.
1909 2. p. 431-755.

2(1 Cf. par exemple Richard von Dülmen. «Reformation und Neuzeit», in Religion
und Gesellschaft. Beiträge zu einer Religionsgeschichte der Neuzeit. Frankfurt am Main.
Fischer Taschenbuch. 1989. p. 10-35 ; Thomas Nipperdey. «Luther und die moderne

Welt», in Nachdenken über die deutsche Geschichte. München, Beck, 1990. p. 36-51 ;

Stephan Skalweit, «Das "Morgenrot" der Reformation», in Der Beginn der Neuzeit.

Epocheni>renze und Epochenbegriff, Darmstadt. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
1982, p. 76-112.



186 VOLKER DREHSEN

salut ; il la contrôle en recourant tant aux renseignements de la Bible quant
à l'essence du christianisme qu'à l'évidence de ses propres expériences
historiques.

Dans la ligne de Daub et de Hegel. Rothe part d'une compréhension de

l'histoire où cette dernière apparaît à la conscience croyante comme le procès
de la production de soi et de la révélation de soi de Dieu. «Le procès de vie
de Dieu qu'il faut décrire ici est plus précisément le procès d'un déploiement
toujours plus complet de Dieu en tant qu'Esprit absolu, un déploiement sortant
de soi dans ses déterminités particulières - un procès de développement»21.

En tant que création de Dieu, l'être est prédéterminé comme unité de

l'esprit et de la nature, de l'idéel et du réel, du concept et de l'existence. La

conjonction téléologique de l'intentionnalité de l'Être divin et de l'auto-détermination

morale de l'homme s'enracine dans la relation de l'homme à la

personnalité de Dieu, dans sa liberté en tant que conscience-de-soi et
autoactivité. «Ici apparaît un cas tout à fait nouveau dans le cours du procès de

création : il s'y fait jour une tâche que la créature doit elle-même accomplir
et qui lui est confiée. À ce tournant du procès de création. Dieu (en tant que
causalité créatrice) élève la créature personnelle au statut de causalité coopérante

et place la poursuite du procès dans ses mains» 22.

La responsabilité autonome de l'homme pour le monde est le mode sur

lequel il participe au procès créateur de Dieu. «L'homme se voit attribuer la

tâche morale de réaliser au gré de sa propre auto-détermination le but de la

création fixé une fois pour toutes, de façon à poursuivre le procès de création
dans le cadre même de la configuration morale du monde et de l'achever pour
la sphère de création qu'est la terre»23. L'homme se met ainsi au service du

progrès conduisant au Royaume de Dieu.
L'intention de la modernité, résultant entre autres de l'événement historique

de la Réforme, rejoint donc l'intention de l'histoire universelle de la

création et du salut, dont la direction fondamentale est «la domination universelle

et l'appropriation morale du monde par l'humanité qui. dans ce procès

d'appropriation, se spiritualise de plus en plus et devient ainsi Royaume de

Dieu» 24. Dans cette perspective globale, la Réforme apparaît comme une sorte

de diapositive où la logique présidant au déroulement de l'ensemble de l'histoire

du salut acquiert une transparence à valeur paradigmatique, sans pourtant
pouvoir prendre la forme d'un nouveau mythe fondateur de la modernité. Car

«il est dans l'essence du protestantisme de ne pas se limiter à la Bible quand
il en va de la connaissance chrétienne, mais de considérer le monde entier

(nature et histoire) comme une source de connaissance» 25.

21 Richard Rothe. Theologische Ethik. L I, p. 59.
22 Ibid.. t. I, p. 382.
23 Falk Wagner, art. cit.. p. 275.
24 Hans-Joachim Birkner. op. cit.. p. 81.
25 Richard Rothe, Stille Stunden, p. 163.



RICHARD ROTHE (1799-1867) 187

Dans cette optique, l'histoire est un procès où se déploie progressivement
son principe ; elle ne peut donc être fixée à l'un de ses stades, mais exige au
contraire qu'on s'efforce constamment d'être à la hauteur de son temps. C'est
ce souci qui caractérise la conception éthico-théologique de Rothe, pour
laquelle il revendique par conséquent : «Ma théologie est d'une tout autre date

que celle des Réformateurs ; cette date n'est pas mon fait personnel, mais la
date de l'époque moderne en général» 26. Intégrée à une conception spéculative
de l'histoire du salut, l'explication historico-génétique de la modernité à partir
du concept de «culture protestante» est «projetée dans une attente future à

valeur normative» 27 qui trace en même temps les axes d'orientation du présent.

IV. Conserver la substance :

l'immigration de l'Église dans l'État culturel du «monde chrétien»

1. La dissolution de l'Église dans l'État culturel

Pour Rothe, les maximes susceptibles de servir d'orientation culturelle à

son époque résultent de la logique de ses diagnostics, qu'il résuma finalement
dans la thèse très contestée de la dissolution de l'Église dans l'État culturel
à réaliser. «Pendant que [...] l'Église s'effondre lentement, la vie chrétienne

(religieuse et morale) et la communauté chrétienne (religieuse et morale) s'en
extraient peu à peu et émigrent dans l'État (la communauté humaine universelle,

c'est-à-dire religieuse et morale) [...]. La communauté de la rédemption,
Église de par son origine, devient État de manière toujours plus prononcée» 28.

Les tendances éthiques fondamentales de la culture contemporaine
d'ascendance protestante déterminent donc le but ; la tâche qui s'impose à l'époque
moderne n'est pas la conservation superficielle d'une religion déterminée,

organisée ecclésialement, mais la préservation de la substance religieuse
chrétienne d'une culture déterminée moralement. «Dans le peuple. l'Église se retire
nécessairement toujours davantage et se dissout dans la mesure même où l'État
s'approche du terme de son développement»29. Cet aboutissement, c'est l'État
culturel imprégné de christianisme 30

: les formes universelles de vie qui
constituent la société et la culture humaines, englobant couple et famille, profession
et politique, culture et science. L'État culturel est le degré suprême d'une figure
d'intégration englobante qui limite aussi bien la pluralité religieuse et idéo-

26 Ibid., p. 12.
27 Friedrich Wilhelm Grae, «Kulturprotestantismus. Zur Begriffsgeschichte einer

theologiepolitischen Chiffre», in Hans Martin Müller (éd.), Kulturprotestantismus.
Beiträge zu einer Gestalt des modernen Christentums, Gütersloh, Mohn. 1992, p. 21-
77, ici : p. 29.

28 Richard Rothe, Theologisehe Ethik, t. III. p. 183 et 185.
29 Ibid., t. II, p. 465.
311 Ibid., t. II, p. 429.



188 VOLKER DREHSEN

logique des sphères culturelles que les antagonismes d'intérêts de la société,

avec leur tendance à la particularité. Dans cet État culturel se manifeste la

forme d'un christianisme éthique et politique, à l'œuvre dans le monde. Sa

maturité et sa diversité, ses décalages diachroniques et ses contradictions sont

comme transposés dans une universalité humaine plus élevée, qui constitue en
même temps le but et la direction du développement religieux, culturel et
universel.

Ce faisant, Rothe ne décrit pas une réalité, mais au mieux une tendance

au sein de la réalité, et en tout cas une utopie eschatologique : «Jusqu'à
maintenant, la construction de ce vrai État, c'est-à-dire de cet État chrétien,
n'est de loin pas encore achevée, et dans les conditions actuelles, on ne saurait,
à côté de l'État, se passer de l'Église. Le moment où elle pourra disparaître
est pour nous encore un avenir lointain, qui se soustrait à tout calcul - il est

au but du développement historique de notre espèce»31.

Désacralisée, l'Église se trouve réduite à sa fonction maïeutique dans le

procès de christianisation et de désécularisation de l'État, qui devient ainsi le

lieu culture] d'intégration de la subjectivité, devenue majeure, de ses citoyens.
À la perte de l'autonomie institutionnelle de l'Église et de la religion correspond

de l'autre côté le gain d'une plus-value surproportionnelle : l'imprégnation

progressive de la communauté de vie universelle par les dimensions
humaines, légitimées et motivées chrétiennement, de la réalité morale : la

l'orme vivante d'un «monde chrétien»32.

2. Le potentiel universel de moralisation du christianisme :

culture et technique

En dernière analyse, Rothe entend valoriser le potentiel d'humanisation et

d'intégration sociale revenant au christianisme, face au danger historique bien

réel de sa marginalisation et de sa privatisation. «Ce que le christianisme perd

en se débarrassant de sa forme ecclésiale [Entkirchlichung] au gré d'un procès

téléologiquement programmé, il le retrouve dans la réalité de l'État dominé
chrétiennement»33, pour autant qu'il reste fidèle à sa détermination.

Ce procès catalyseur doit concrètement s'accomplir par le biais de la

participation des chrétiens au procès de la création du monde, et justement pas

par la préservation d'un univers particuiariste de religiosité ecclésiale. Ce

faisant, les hommes ne peuvent certes pas provoquer de leur propre pouvoir

31 Richard Rothe, Die Anfänge der christlichen Kirche und ihrer Verfassung. Ein

geschichtlicher Versuch, t. I ; Buch I bis 111 nebst einer Beilage über die Echtheit der
Ignatieinisehen Briefe, Wittenberg, Zimmermann, 1837, p. 85.

32 Richard Rothe, Theologische Ethik, 1.1, p. 59 ; t. IV, p. 242 ; cf. aussi Gesammelte

Vorträge und Abhandlungen, p. 15, 87, 98 et 145 sq. ; Stille Stunden, p. 342.
33 Falk Wagner, art. cit., p. 279.



RICHARD ROTHE (1799-1867) 189

l'accomplissement du Royaume de Dieu ; par contre, ils peuvent s'engager
dans son advenir et exercer la liberté dont la possibilité est d'ores et déjà
contenue dans la réalité de l'histoire de la culture humaine, pour autant qu'on
la saisisse dans son concept. Cet exercice de la liberté est donc coopération
en «direction de l'appropriation du monde terrestre dans son ensemble par la

personnalité humaine, grâce à la compréhension pensante de cette dernière et
à la disposition du monde à être un outil pour la personnalité humaine» 34.

De même que la «compréhension» se réalise par l'intermédiaire de la

politique et du travail culturel - de sorte que Rothe peut directement parler
de l'éthique théologique comme d'une «histoire, statistique et politique du

Royaume de Dieu» 35
-, de même la «disposition [de la nature] à être un outil»

des hommes est l'affaire de la technique - qui connaissait à l'époque de Rothe
des succès éclatants. Culture et technique, civilisation et domination sur la

nature, tels sont les deux modes d'organisation du monde dans les domaines
de l'«éthique» et de la «physique» (au sens schleiermacherien de ces
termes) 36

; parce qu'il y voyait la quintessence de la praxis humaniste christiano-
morale, Rothe leur accordait, jusque dans leurs concrétions contemporaines,
une valeur bien plus haute qu'on ne s'y attend habituellement de la part des

théologiens. Il pouvait ainsi déclarer, s'agissant de la contribution de

l'État culturel à la réalisation du Royaume de Dieu : «La communauté

[Gemeinwesen] morale, l'Etat moderne, a fait bien plus pour amener les

hommes à un état adéquat au Christ que toutes les Églises de Jérusalem ou
de Rome, de Wittenberg ou de Genève»37.

Aux centres ecclésiastiques du christianisme, il opposait l'idéal moral
d'une identité de raison entre le christianisme et l'humanité : le tissu d'un
christianisme séculier et non ecclésial, «dans lequel le dualisme de la foi et
de la raison, de la piété et de la moralité, de l'être-chrétien et de l'être-homme,
de l'Église et du monde sera remplacé et surmonté par l'unité d'un degré

supérieur, par la raison croyante, par la moralité animée religieusement,
l'humanité chrétienne, le monde chrétien» 38. Le chemin de fer - la technologie
dominante du XIXe siècle - permit à Rothe de mettre en lumière de façon

provocante la signification exemplaire revenant à la technique pour le progrès
terrestre du Royaume de Dieu : «Je vis dans la ferme conviction que l'invention

34 Richard Rothe, Gesammelte Vorträge und Abhandlungen, p. 90.
35 Richard Rothe, Theologische Ethik, t. IV. p. XIV.
16 Cf. Friedrich Schleiermacher, Die christliche Sitte nach den Grundsüzen

der evangelischen Kirche im Zusammenhange dargestellt. Aus Schleiermachers
handschriftlichem Nachlasse und nachgeschriebenen Vorlesungen (Sämmtliciie Werke. I.

Abt. 12. Bd.). éd. Ludwig Jonas. Reimer. Berlin. 1884 -.
37 Cile d'après Joachim Hoppe. «Die verweltliche Kirche und der verchristlichte

Staat. Das politische Christentum im Denken Richard Rothes», in Ernst Wolf (éd.),
Zwischenstation. Festschrift für Karl Kupisch zum 60. Geburtstag. München. Kaiser.
1963, p. 146-160. ici : p. 146.

38 Hans-Joachim Birkner. op. cit.. p. 105.



190 VOLKER DREHSEN

de la machine à vapeur et du wagon de chemin de fer a eu un rôle bien plus
positif pour l'avancement du Royaume de Dieu que la trop subtile trouvaille
des dogmes de Nicée et de Chalcédoine» 39.

3. La mécompréhension de soi du «christianisme inconscient»

Déjà à l'époque de Rothe, les champs d'activité auxquels il accordait une
telle pertinence éthique - la politique étatique, la technique rendue plus
performante par les sciences de la nature, la formation scientifique et culturelle
enfin - valaient comme les manifestations par excellence de la sécularisation.
Comment donc Rothe en arrive-t-il à y voir malgré tout les champs spécifiques
où le christianisme doit faire ses preuves? Comment peut-il recourir justement
à ces domaines-là pour y puiser ses espoirs d'une réconciliation de la religion
et de la civilisation, de la piété et de la culture, du christianisme et de la

responsabilité dans le monde?

C'est dans ce contexte que Rothe a forgé le concept de «christianisme
inconscient». Par ce terme, il entendait une mentalité qui, dans les conditions
créées par les Temps modernes, s'abuse quant à «l'essence de la foi en

Christ» 4(), et ce tant à l'extérieur qu'à l'intérieur des Églises. Le «christianisme
inconscient» est une sorte de mécompréhension : du côté des fidèles des

Églises, elle consiste à tenir pour quintessence de la foi chrétienne une dévotion

coupée du monde ; du côté de ceux qui ont pris leurs distances d'avec
l'Église, elle consiste à avoir perdu «la conscience du christianisme effectif
[thatscichliches Christenthum]», même de leur christianisme le plus personnel41.

D'une certaine manière, les deux types sont victimes de la propagande

arrogante par laquelle l'Église elle-même s'est finalement livrée à l'aveuglement

idéologique. «L'Église considéra cette culture moderne comme non
chrétienne, parce que ce qu'elle avait de chrétien ne portait pas la chasuble

jusqu'alors traditionnelle du christianisme, mais s'avançait vêtu de la casaque
de ce qui est simplement humain ; et pour la jeune culture, encore peu au clair
sur elle-même, cela eut inversement la conséquence très désagréable qu'elle
aussi ne prit pas conscience de sa chrétienté essentielle» 42.

Avec le concept d'un «christianisme inconscient», Rothe rapporte l'une à

l'autre l'ecclèsialité rigide et la prétendue sécularité, qui ont toutes deux en

commun de se méprendre sur elles-mêmes. De même que le fidèle s'abuse en

s'affranchissant de toute obligation éthique dans le monde, de même l'homme

39 Richard Rothe, Stille Stunden, p. 340.
40 Richard Rothe, R. Rothe 's nachgelassene Predigten, éd. Daniel Schenkel et

Friedrich Bleek. 3 vol., Elberfeld, Friderichs, 1868-1869, ici ; t. IL p. 323.
41 Ibid., t. II, p. 328.
42 Richard Rothe, Gesammelte Vorträge und Abhandlungen, p. 15.



RICHARD ROTHE (1799-1867) 191

du monde se méprend-il sur le vrai caractère de sa contribution à une moralité
chrétienne. «Se tenant entre le christianisme ecclésial et le christianisme
inconscient», la théologie de Rothe cherche justement à interpréter «pour tous
deux les signes des temps» et à aider aussi bien «le christianisme séculier à

parvenir à la conscience de ce qu'il est en vérité» que le christianisme ecclésial
à former une conscience de son engagement dans le monde 43. «De nos jours,
c'est avant tout d'un nouveau Paul que nous aurions besoin : un nouvel apôtre
des païens qui convaincrait les chrétiens inconscients de leur christianisme, et
persuaderait du même coup nos judéo-chrétiens du caractère non chrétien de

leur christianisme légaliste, c'est-à-dire conventionnel»44.

V. Une théorie stratégique de la praxis : modernisation
du christianisme et retrait en bon ordre de l'Église

L'intérêt théologique fondamental de Rothe était de mettre en lumière les

possibilités qu'avait le christianisme d'être à chaque fois à la hauteur de son

temps, et ce même dans les conditions structurellement nouvelles de la
civilisation moderne. C'est avant tout dans l'État culturel moderne, dans la dimension

éthique de la praxis sociale et dans la culture, imprégnée de protestantisme,
de la «bourgeoisie d'instruction» qu'il trouva des points d'ancrage pour
développer le principe d'une culture morale chrétienne en voie de réalisation

historique. Il y voyait une universalité plus englobante, une ouverture plus
universelle et une efficacité plus profonde du christianisme que dans les formes
traditionnelles de l'Église.

Pourtant, aussi longtemps que le procès de la moralisation chrétienne du

monde n'est pas encore parvenu à son terme. Rothe devait lui aussi compter
avec la perdurance de l'Église. Mais la logique de son optique l'amenait à voir
dans l'Église non quelque relique des temps passés, qu'il s'agirait de conserver
avec un soin muséologique. mais à lui prescrire une orientation pratique qui
ne lui laisse pas le moindre doute quant à sa fonction historique toute provisoire.

Pour Rothe, l'Église ne pouvait ni ne devait être autre chose qu'une
préparation au christianisme que son analyse et sa conception théologiques
dégageaient comme le christianisme de l'avenir. Elle devait faire preuve de

retenue en matière de prépondérance politique et être le moteur des efforts de

moralisation éthiques et culturels ; elle ne pouvait exiger de ses membres qu'un
minimum d'obligations dogmatiques et de démonstrations de leur appartenance
sociale ; il lui fallait en outre renoncer à toute prétention protectionniste en ce

qui concerne la conduite individuelle de l'existence, réduire autant que faire

se peut ses formes ecclésiales et plutôt chercher à retrouver le contact avec

4! Hans-Joachim Birkner. op. cit.. p. 105.
44 Richard Rothe, Stille Stunden, p. 240 : cf. Gesammelte Vorträge und Abhandlungen,

p. 36.



192 VOLKER DREHSEN

la vie socio-culturelle ; du même coup, elle devait renoncer à apparaître comme
une formation fermée, comme un cartel défendant des intérêts particularistes,

pour se mettre à la disposition des individualités religieuses comme une sorte
d'infrastructure offrant espace dégagé et place d'exercice, et ce d'une manière
différenciée et étayée constitutionnellement.

Rothe rassembla ces conseils - et bien d'autres encore! - dans un

programme de réforme de l'Église : il ne s'agit pas seulement, à l'intérieur de la

forme ecclésiale transitoire, d'exercer et de mettre en œuvre une praxis de vie
du christianisme moderne, mais en outre d'entamer un retrait stratégique en

bon ordre, parce que parfaitement justifié, de toutes les prétentions à une

prédominance socio-culturelle. L'Église doit «mettre en œuvre et diriger de

manière calme et réfléchie la transposition progressive du christianisme de sa

forme ecclésiale à sa forme non ecclésiale (séculière), de façon que la transition
ait lieu continûment et sans désordre et que. dans ce changement de costume
du christianisme, rien de son contenu spirituel ne se perde. Elle doit soutenir
et surveiller la dissolution de la piété ecclésiale dans la piété de la conscience
chrétienne [...]. La conduite historique d'un retrait en bon ordre de ce type
reste une grande tâche de pacification, digne d'un général»45.

Le «retrait en bon ordre», résultant d'une restriction convaincue de ses

propres prérogatives, pour «préparer le chemin à une nouvelle forme du
christianisme provoquée par l'histoire»46, voilà la solution proposée par Rothe en

lieu et place de la voie que l'Église a majoritairement choisie au XIXe siècle.
Cette solution aurait évité l'émigration de l'Église hors de la culture et de la

société, abandonnées pour l'essentiel à elles-mêmes avec leurs ambivalences,
leurs contradictions et leurs risques.

45 Richard Rothe, Theologische Ethik. L V. p. 420 ; cf. Theologische Enzyclopäclie.
p. 1 34 sq.

46 Hans-Joachim Birkner. op. cit.. p. 105.


	La vision d'une âge éthique non ecclésial du christianisme : Richard Rothe (1799-1867)

