Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 48 (1998)

Heft: 2: Figures du néo-protestantisme

Artikel: La théologie critique au service de I'émancipation bourgeoise : David
Friedrich Strauss (1808-1874)

Autor: Graf, Friedrich Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381567

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381567
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 130 (1998), P. 151-172

LA THE}OLOGIE CRITIQUE AU SERVICE
DE L’EMANCIPATION BOURGEOISE :
DAVID FRIEDRICH STRAUB (1808-1874)

FrIEDRICH WILHELM GRAF

Résumeé

Straufs entend travailler au profit des visées émancipatrices modernes. 1l
le fait par une relectuire de I'histoire du christianisme, universalisant notam-
ment ce qui était concentré en christologie : ce qui est dit la d’'un homme —
Jésus — doit valoir pour I’homme comme tel. La tentative de Straufs de fonder
la liberté du sujet prendra finalement une forme post-chrétienne. On peut en
outre se demander, avec Nietzsche, si elle ne fait pas 'impasse sur la facticité
et la particularité, échouant du coup a assurer la liberté dans son individualité
effective concreéte.

«Depuis longtemps, le nom de David Friedrich Straul3 n’est inconnu qu’a
fort peu d’hommes cultivés d’ Allemagne — on pourrait presque dire : d’Europe
— et méme parmi le peuple, il a atteint une célébrité qui n’est que rarement
le lot d’un homme de lettres» lit-on dans un panorama lexicographique du
«présent», paru chez Brockhaus en 1848 '. Parmi les théologiens protestants
du XIX® siecle, StrauBl n’est certes pas le plus important théologiquement
parlant. Et pourtant, nul autre théologien — méme pas Schleiermacher — n’a
rencontré un tel écho parmi la bourgeoisie cultivée. Ses succes de librairie sont
presque sans exemple dans I'histoire intellectuelle allemande du XIX€ siecle.
Déja les contemporains de Straul} avaient attribué cette grande popularité i son
compagnonnage avec la bourgeoisie. «Je suis un bourgeois, et j’en suis fier»
avait reconnu Strauf3 en 1872 2. Dans cette confession s’ exprime une continuité

! Eduard Zgiier, art. «David Friedrich StrauB», in Die Gegenwart. Eine
encyklopdidische Darstellung der neuesten Zeitgeschichte fiir alle Stinde, t. 1, Leipzig,
Brockhaus, 1848, p. 342,

? David Friedrich StRaUB, Der alte und der neue Glaube. Ein Bekenntnifs, Leipzig,
Hirzel, 1872, p. 268. Ce premier tirage du dernier livre de Strau}, sorti entre le 10 et
le 15 octobre 1872, sera abrégé par la suite ANG'. Pour les deuxizme et troisiéme tirages,
StrauB} retravailla 2 plusieurs endroits sa «confession» qui fut un grand succes. Il est
donc nécessaire de consulter également ces versions. Les nombreuses éditions parues
apres la mort de StrauB le 8 février 1874 reproduisent le texte de la quatrieme édition,



152 FRIEDRICH WILHELM GRAF

tout a fait remarquable de son travail théologique et philosophique. On peut
interpréter le programme théologique de StrauBl * comme la tentative de 1égi-
timer les prétentions émancipatrices de la bourgeoisie en recourant aux themes
de la théologie.

1. La vie de Jésus, ou examen critique de son histoire

Des la publication en 1835/36 de son premier ouvrage théologique, Das
Leben Jesu, kritisch bearbeitet *, StrauB fait I’objet d’intenses débats publics.
On a vite raconté la préhistoire de ce livre, important bien au-dela des frontiéres
de la théologie universitaire, ce livre que nombre de ses contemporains ont
célébré comme une ceuvre révolutionnaire et comme la percée historique d’une
théologie véritablement moderne. N¢ en 1808, la méme année que Charles
Darwin, a Ludwigsburg pres de Stuttgart, Strauf3 parcourt brillamment les
différentes institutions scolaires et académiques du royaume de Wurtemberg ;
apres avoir quitté le Stift («séminaire protestant») de Tiibingen, fait son stage
pastoral a la campagne et passé son doctorat en philosophie a Tiibingen, il se

la derniere qu’il a encore revue lui-méme. C’est aussi le cas pour la neuvieme édition,
parue comme volume 6 des Gesammelte Schriften. Nach des Verfassers letztwilliger
Bestimmungen zusammengestellt. Eingeleitet und mit erklirenden Nachweisungen
verschen von Eduard Zeller, Bonn, Emil Straul3, 1877. Cette édition contient, outre une
préface instructive de Zeller (GS 6, p. V-XIV), la réponse de StrauB aux premiers
comptes rendus critiques et répliques a ANG, parue d’abord séparément en janvier 1873
et jointe a ANG des la cinquieme édition : «Ein Nachwort als Vorwort zu den neuen
Auflagen meiner Schrift : Der alte und der neue Glaube» (GS 6, p. 255-278). Comme,
outre les diverses rééditions de ANG en livre de poche, c’est le texte des GS qui devrait
étre le plus facilement accessible, on donnera toujours les références selon cette réim-
pression. On indiquera aussi les références de la traduction francaise faite sur la huitieme
édition : L’ancienne et la nouvelle foi. Confession, Paris, Reinwald, 1876. «Quoi qu’on
en puisse dire et tant qu’on s’en puisse moquer, la bourgeoisie reste toujours le noyau
d’un peuple, le foyer de ses meeurs, non seulement celle qui augmente sa prospérité,
mais également celle qui prend soin de la science et de I'art. Le bourgeois qui croit
s”honorer en cherchant ou en achetant I'ennoblissement se déprave & mes yeux» (ANG!,
p- 268 = GS 6, p. 181 = frang. p. 248, trad. revue).

> Cf. Friedrich Wilhelm Grar, Kritik und Pseudo-Spekulation. David Friedrich
Strauf als Dogmatiker im Kontext der positionellen Theologie seiner Zeit, Miinchen,
Kaiser, 1982. Il s agit de la derniere présentation en date du programme théologique
de StrauB en langue allemande. On y trouve aussi une documentation bibliographique
détaillée des débats théologiques autour de Strau, ainsi que de la littérature secondaire.
Parallelement parut une remarquable monographie francophone : Jean-Marie Paur,
D.F. Straufs (1808-1874) et son époque, Paris, Les Belles Lettres, 1982. Dans la litté-
rature anglo-saxonne contemporaine, on relevera tout particulicrement : Marilyn CHAPIN
Massey, Christ Unmasked : The Meaning of The Life of Jesus in German Politics,
Chapel Hill, University of North Carolina Press, 1983.

4 David Friedrich Strauss, Das Leben Jesu, kritisch bearbeitet, 2 vol., Tiibingen,
Osiander, 1835-1836 (trad. frang. sur la 3° éd. de 1838 : Vie de Jésus, ou examen critique
de son histoire, 2 vol., Paris, Ladrange, 1856 2,



DAVID FRIEDRICH STRAUB (1808-1874) 153

rend en hiver 1831/32 dans La Mecque de ses désirs intellectuels : Berlin.
Ayant enfin échappé a I'étroitesse provinciale du Srift et de sa chaire villa-
geoise, il veut parfaire une connaissance des ceuvres principales de Hegel
acquise au prix d’un intense travail nocturne en étudiant directement avec celui
qui est le représentant de la conscience philosophique la plus avancée. Mais,
on le sait bien, méme dans son auto-aliénation historique, I’Esprit absolu qui
régit la marche de I'histoire ne concorde pas immédiatement avec les intéréts
particuliers des sujets finis : quelques jours seulement apres arrivée de Straufl
dans la capitale prussienne, Hegel meurt. Aussi, la réception hégélienne du
Jeune Wurtembergeois restera-t-elle un hégélianisme de seconde main,
biographiquement aussi bien que systématiquement.

En mai 1832, de retour au Stift en qualité de répétiteur, Straull donne
d’abord des cours de philosophie a I'Université, dans lesquels il arrive a
«rendre compréhensible avec un grand talent méme une matiére aussi difficile
que la logique de Hegel» °. Ses succes pédagogiques provoquent la résistance
des professeurs ordinaires et font date dans Ihistoire de la Faculté. A la méme
¢poque, Straufl commence les travaux préparatoires a la Vie de Jésus, ouvrage
avec lequel il va fonder I'impressionnant programme d’une théologie nouvelle
parce que critique. Apres Kant, «critique» signifie avant tout : ramener les
contenus, prétendument objectifs, des représentations a '’homme en tant que
sujet qui les produit. A 1’aide d’analyses exégétiques consciencieuses et
d’abondants recours théoriques a la critique de la Bible mise en ceuvre par le
déisme et les Lumiéres aux XVII¢ et XVIIIC siecles, Straul} essaie de montrer
que les récits des évangiles sur la vie de Jésus, sa mort et sa résurrection sont,
pour I'essentiel, des mythes non historiques. Par le terme «mythes», Straul}
entend des textes narratifs dans lesquels un sujet collectif pré-moderne — la
communauté chrétienne primitive — éleve un individu qui a marqué son époque
(geschichtsmdichtig) — Jésus de Nazareth — au statut de sujet agissant sui
generis. En application de cette théorie du mythe, le Christ de la foi, semblable
a Dieu, est retransformé en un homme «normal» parmi les hommes, mais un
homme — StrauB le souligne — doué de qualités éthiques exceptionnelles.

Un hégélien qui se respecte ne saurait se contenter de donner une forme
radicale a la critique des Lumigres. Par le biais d’opérations fondées sur la
logique de la négation, Strau3 veut appliquer la critique a la critique elle-méme
et, de la sorte, restituer spéculativement ce que la critique de I'entendement
avait nié. Dans la sphere d’une raison supérieure, le Christ que I’entendement
froid avait tué doit ressusciter grice au concept dans sa vérité purement
conceptuelle, supra-historique et universelle.

Apres qu'une action «Nuit et brouillard» mise en scéne par les autorités
ecclésiastiques 1'a littéralement éjecté du Stift A la suite de la parution du

Y Bduard ZeLLER, David Friedrich Strauf3 in seinem Leben und seinen Schriften, Bonn,
Emil StrauB, 1874, p. 30. Cf. [Anonyme], «Zeller’s Nachruf an D.F. Straub», Protes-
lantische Kirchenzeitung fiir das evangelische Deutschland 21 (1874), p. 763-766.



154 FRIEDRICH WILHELM GRAF

premier volume de la Vie de Jésus — les répétiteurs du Stift avaient pour tache
de former de futurs prédicateurs! —, Straul} veut, dans la «dissertation conclu-
sive» du second volume, amener a la forme du concept la vérité de la chris-
tologie, certes déja présente dans la doctrine ecclésiastique, mais sous une
forme encore inadéquate. Ce programme théorique fascinant contient en son
noyau I'exigence d’affranchir de ses bornes la particularité historique pour
qu’une raison intéressée a ’autonomie puisse y participer :

Ce n’est pas du tout la mani¢re dont I'Idée se réalise que de déverser en un seul
exemplaire toute sa plénitude, et de faire preuve d’avarice envers tous les autres ;
elle aime au contraire a répandre sa richesse dans une multiplicité d’exemplaires
qui se complétent réciproquement, dans I’alternance d’individus qui se posent et
a nouveau se suppriment [...]. La clef de toute la christologie, c’est de poser, en
tant que sujet des prédicats que I'Eglise préte au Christ, une Idée au lieu d’un
individu, mais une Idée réelle, et non une Idée au sens kantien, une Idée irréelle.
Pensées en un individu, en un homme-Dieu [Gottmensch], les propriétés et fonctions
que la doctrine ecclésiale attribue au Christ se contredisent ; dans I'ldée du genre
[humain], elles sont cohérentes. L.”humanité est I'union des deux natures, le Dieu
devenu homme, I'esprit infini qui s’alicne dans la finitude, et Pesprit fini qui se
remémore son infinitude ; elle est 'enfant de la mere visible et du pere invisible :
de I'esprit et de la nature ; ¢’est elle qui fait des miracles : au cours de I'histoire
des hommes, I'esprit s’empare de la nature de plus en plus completement et face
a lui, cette derniere est réduite 4 n’étre que le matériau impuissant de son activité ;
c’est elle qui est sans péché : le cours de son développement est irréprochable,
I"impureté ne colle qu’a I'individu mais est abolie dans le genre et dans son histoire ;
¢’est elle qui meurt, qui ressuscite et qui monte au ciel : une vie de I'esprit [ geistiges
Leben] toujours plus haute lui provient de la négation de son caractere de nature,
I"abolition de sa finitude en tant qu’esprit personnel, national et mondain [weltlich]
I’amene a I'unité avec I'esprit infini du ciel. Par la foi en ce Christ, et spécifiquement
en sa mort et en sa résurrection, I’homme devient juste devant Dieu : 'individu
obtient d’avoir part a la vie divino-humaine du genre [humain] en vivifiant en lui
I'ldée de I’humanité, nommément par la négation de son caractére de nature
[Natiirlichkeit] — lequel est négation de I'esprit —, donc par la négation de la
négation ; c’est en effet pour I'homme le seul chemin pour accéder a la vraie vie
de I’esprit. C’est cela seul qui est le contenu absolu de la christologie®.

Pour sa christologie spéculative de I’[dée, Straul3 recourt donc a un concept
biologique, celui du genre humain. La place prééminente du concept de genre
humain est la conséquence de I'intérét visant & concrétiser de maniere quasi
empirique les concepts fondamentaux de la métaphysique traditionnelle. Dire
«genre» a la place de Dieu et du Christ, ou transposer sur ce premier terme
les prédicats revenant traditionnellement a 1’ Absolu, semble apporter un sur-
plus de concrétion, tout au moins dans la mesure ou il est alors possible de
penser de maniere bien plus immédiate le rapport du sujet fini au sujet uni-
versel. Depuis toujours, tout individu humain a part, en tant que tel, a ["uni-
versalité du genre. C’est pourquoi on peut ¢galement expliciter en termes

% David Friedrich StrauB, Das Leben Jesu, kritisch bearbeitet, t. 11, p. 735 = Vie
de Jésus, t. 11, p. 755 sq. (trad. revue).



DAVID FRIEDRICH STRAUB (1808-1874) 155

politiques I'exigence de Straul3, qui veut affranchir de ses bornes la christologie
en la référant a I"universalit¢ du genre, une christologie ressentie comme
abstraite en ce qu’elle est traditionnellement orientée sur un individu privilé-
gi¢ : on aboutit alors a I'exigence d’une démocratisation de la christologie
ecclésiale, par socialisation de ce qui était la propriété privée de Jésus-Christ.
Ce qui jadis ne valait que pour un seul homme — et exclusivement pour lui!
— doit maintenant valoir pour I"humanité entiere, et donc aussi pour chaque
étre humain : Straul} recourt au concept de genre pour promouvoir la liberté
individuelle. La constitution de 1'autonomie qu’il a en vue, Strauf la réalise
au gré d’un transfert, en soi-méme dédoublé, des prédicats divins : dans la
mesure ol les prédicats de 1’ Absolu sont rapportés au genre humain, I’individu
peut, de maniere médiate, s’en réclamer aussi. En se référant au progres
civilisateur et a la domination grandissante sur la nature, Straul montre la
valeur programmatique qu’il accorde au progres de I’émancipation dans la
réalisation de la liberté. Dans ce cadre, il comprend 1'intensification de la
domination sur la nature comme un accroissement de la liberté.

La Vie de Jésus et les violentes discussions politiques autour de ce livre
empécherent Straul3 de faire une carriere académique dans les universités
allemandes. A la suite de violentes protestations de la part des conservateurs,
tant politiques qu’ecclésiastiques, et de la chute cons€cutive du gouvernement,
il ne pourra pas non plus exercer les fonctions de professeur de dogmatique
al’Université de Zurich, ot 'avait appelé le gouvernement libéral de ce canton.
Pourtant, I affaire de la nomination zurichoise aura une grande importance pour
la suite de la biographie théologique de Strauf3. Espérant pouvoir bientdt donner
des cours de dogmatique dans une Faculté de théologie, Strauf} avait repris son
vieux plan de faire suivre sa Vie de Jésus d’une dogmatique critico-spéculative.
Malgré la profonde déception que lui causa la tournure prise par la nomination
zurichoise, Straull poursuivit la réalisation de son plan, méme si son expulsion
définitive hors de la théologie universitaire peut avoir contribué & agrandir la
distance intérieure qui le sépare du christianisme ecclésial et, en comparaison
a la Vie de Jésus, a durcir encore une fois le ton de sa critique.

2. «La doctrine chrétienne de la foi exposée dans son évolution
historiqgue et en lutte avec la science moderne»

En 1840/41, Strauf} publie son ceuvre systématique essentielle, Die christ-
liche Glaubenslehre in ihrer geschichtlichen Entwicklung und im Kampfe mit
der modernen Wissenschaft dargestellt. Toutes les sections de cette dogma-
tique critico-spéculative sont déterminées par une compréhension précise de
ce qu'est la critique historique : il n’existe rien qui ne serait pas historique,
raison pour laquelle tous les contenus de représentation dogmatiques sont
placés sous la condition de I’évolution, quintessence de la déterminité histo-
rique. Alors que pour une compréhension orthodoxe de la théologie, I'ancien



156 FRIEDRICH WILHELM GRAF

inventaire doctrinal de la dogmatique est donné sur le mode d’une objectivité
normative, Straull I'interprete de maniere strictement historique, c¢’est-a-dire
qu’il le fluidifie en le rapportant & I’homme, compris comme le sujet de sa
production. Strauf3 €écrit la dogmatique comme une «histoire de I'évolution du
christianisme, spécialement de 1" histoire du dogme» 7. Pour chaque section, il
propose un «exposé génétique» ® de sa naissance, de sa fixation ecclésiale, de
ses contestations hérétiques et finalement de sa destruction critique a la suite
du changement de paradigme opéré par les Lumicres. «La vraie critique du
dogme est son histoire» *.

C’est pourquoi Straull peut déployer la destruction de la métaphysique
théiste traditionnelle — c’est la ce qu’il a en vue — sous les traits d’un proces
dont le résultat, par une sorte de nécessit¢ historique inéluctable, est 1’auto-
nomie du sujet. Il applique des catégories tirées de la Phénoménologie de
['Esprit de Hegel a I’histoire dans sa totalité, si bien qu’elles prennent la forme
de degrés d'un développement unidimensionnel, orienté dans une unique
direction. Il introduit de cette maniere dans I’histoire du dogme une logique
de I'évolution de la raison. Aussi est-ce la raison elle-méme qui finalement
parvient a soi au gré de I’exposé d’images du monde, de degrés de la conscience
qui se succedent les uns aux autres. L histoire du dogme et de la théologie suit
elle aussi la «loi fondamentale de 1’évolution historique» 'Y, la loi du progres.
Strauf3 décrit le principe interne de cette loi du progreés comme un accroisse-
ment de la liberté au gré d’actes, pratiques aussi bien que théoriques, qui
suppriment la dépendance donnée positivement. Cette ample remise en mé-
moire de 'histoire de I’évolution de la conscience théologique doit conduire
a une nouvelle détermination de la réalité dont rend compte la théologie, et
ce en vue d’une auto-détermination du présent. La théologie parle d’une réalité
qui détermine, et donc dépasse tout étant fini. La théologie essaie de saisir tout
ce qui est fini a partir de son rapport a I’Absolu. Son champ thématique est
deés lors la forme radicale d’une détermination du sujet : la dépendance absolue
de I’homme par rapport a Dieu. Si la liberté humaine doit pouvoir exister, il
faut soit, au gré de la critique, pouvoir transformer en liberté cette dépendance
religieuse, soit pouvoir penser cette dépendance religieuse comme une forme

" David Friedrich STrauB, Die christliche Glaubenslehre in ihrer geschichtlichen
Entwicklung und im Kampfe mit der modernen Wissenschaft dargestellt, 2 vol., Tiibin-
gen/Stuttgart, Osiander/Kohler, 1840-1841 = Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft, 1973 (abrégée par la suite GL), ici: t. I, p. 71.

SIGL. L p. TX.

8L L T,

"' GL I, p. 714. La thése de Schelling «en ce qui concerne I'évolution historique
de I"humanité» : «que son premier état a di étre celui d’une haute culture», et donc que
ce n’est pas le progres, mais la décadence qui détermine la marche de I'histoire, cette
thése ne contredit pas seulement «toute information historique», mais «contredit fron-
talement la loi fondamentale de 1’évolution historique» (cf. aussi GL I, p. 180 : «la [...]
loi de la relative imperfection de tous les débuts»).



DAVID FRIEDRICH STRAURB (1808-1874) 157

spécifique de la conscience de liberté. Strauf3 se consacre a la dogmatique pour
opérer cette transformation de la dépendance en liberté : par le biais de 1’his-
toire de la dogmatique, la conscience moderne est dérivée génétiquement, pour
ainsi se libérer du poids d’un passé qui est maintenant devenu explicitement
son propre passé.

Pour StrauB3, 1a quintessence de la dépendance humaine est la représentation
qui régit I'ancienne métaphysique chrétienne, de frappe aristotélicienne : la
représentation de la transcendance de Dieu en tant que sujet d’une domination
absolue. Lorsque I’homme représente I’ Absolu sous la forme d’un Dieu créa-
teur personnel, il n’a pas encore une conscience adéquate de sa propre liberté.
Plus Dieu est pensé comme un Au-dela, une réalité¢ transcendante, plus
I’homme est aliéné a sa vraie détermination. Dans I'intérét de la liberté hu-
maine, Straufl veut donc faire valoir un nouveau concept de I’Absolu: le
rapport traditionnel de transcendance entre Dieu et I’homme doit étre transposé
en un rapport d’immanence. C’est au nom de la libert¢ humaine que Straufl
prend congé de la forme traditionnelle de la différence entre Dieu et I’ homme.

Y voir une destruction principielle de toute métaphysique serait se mépren-
dre sur la nature de cette critique. Strauf} reste persuadé qu’une métaphysique
est nécessaire méme dans les conditions de la modernité. Car la liberté serait
une fiction, la simple illusion d’un sujet transcendantal vide tournant en rond
dans une folie aveugle d’autonomie, si I’étre humain qui prétend étre capable
d’auto-détermination ne pouvait pas s’assurer d’un accord avec le monde
réellement différent de lui. Quand on réclame la réalisation de la liberté dans
la pratique de I'existence, on ne peut fonder I"autonomie que dans la pure
intuition de soi du sujet. Il est au contraire nécessaire de la fonder en déployant
une adéquation entre le sujet et la réalité du monde, qui seule rend possible
I"effectuation de la liberté. En d’autres termes : il faut une théorie qui trans-
gresse les limites d’une simple théorie du sujet en direction d’une appréhension
des rapports qui régissent universellement la réalité — donc une métaphysique.
Dans sa Glaubenslehre de 1840/41, Strau} introduit cette métaphysique de la
liberté comme «une vision du monde [ Weltanschauung | nouvelle ou moderne» ',

"' StrauB considere que son propre présent est marqué par une alternative fonda-
mentale portant sur la question de savoir si c’est «l’autonomie ou I’hétéronomie de
I"esprit» qui, comme telle, doit étre «le principe» de I'auto-explication du sujet et de
la transformation du monde qui lui correspond. C’est pourquoi il doit «apparaitre bien
inutile de se disputer sur des déterminations de détail des doctrines du péché originel,
de la justification, du sacrement, etc.», car, en devenant autonome, la raison «ne met
pas en question» seulement des éléments, mais «la totalité de ces doctrines, y compris
la vision du monde sur laquelle elle repose» (GL I, p. VI sq.). Ainsi, ce sont «I"ancienne
foi» (GL I, p. VIII) et la «nouvelle vision du monde» (GL I, p. 66), ¢’est-d-dire «la
vision du monde moderne» (GL 1, p. 671 et 673 : II. p. 97 sq.). qui s’opposent et
marquent «l"alternative principale» du présent (GL I, p. VID). dans la mesure ou, «dans
notre vision du monde actuelle [...], ¢’est le principe de I'immanence» qui domine
(GL 1L, p. 17 ; ¢f. 11, p. 97). On comparera aussi la caractérisation du dogme comme
«vision du monde de la conscience idiote» (GL I, p. 625).



158 FRIEDRICH WILHELM GRAF

Straul3 utilise le concept de vision du monde pour déterminer la contribu-
tion spécifique de la religion. Tout comme celle des sujets collectifs, I"identité
des individus réclame une vision du monde homogene. Ce n’est que lorsque
le savoir concernant la structure du monde et la perception de soi de I'individu
auront €t€ intégrés dans une vision du monde cohérente que le monde pourra
étre organisé et dominé avec succes. Straufl comprend donc la religion comme
un cas exemplaire de vision du monde. C’est pourquoi Straufy interprete le
christianisme comme une vision du monde %, et ce avec un esprit de consé-
quence qui restera d’abord sans exemple dans la théologie de son temps, mais
deviendra rapidement, aussi bien a 'intérieur qu’a I'extérieur de la théologie
universitaire, le standard obligé de I'honnéteté intellectuelle s’agissant de
religion 3.

Remontant a Dieu comme fondement créateur de toute réalité, la cons-
cience religieuse chrétienne produit une totalité, en soi homogene, du savoir
portant sur la réalit¢ du monde ; ce savoir totalisant englobe tous les savoirs
particuliers portant sur le monde, I’'homme et le rapport qui les unit. Strauf3
utilise le concept de vision du monde d’abord pour décrire le probleme qui
forme le point de départ de sa théologie : dans les conditions créées par le
changement de paradigme mis en ceuvre par les Lumieres et 'idéalisme et
aboutissant a I'idée moderne de subjectivité, la tradition chrétienne est-elle
capable de rendre justice a sa fonction de vision du monde créatrice de cette
unité nécessaire a la constitution de I'identité personnelle? Ce changement de
paradigme n’a-t-il pas conduit a un déficit de plausibilité de la métaphysique
chrétienne traditionnelle, puisque celle-ci contredit des theses élémentaires des
sciences modernes?

Mais ce concept de vision du monde désigne aussi le but positif et cons-
tructif de son travail théorique. Car, indépendamment de la maniere dont on
pense devoir déterminer la contribution actuelle que fournit la tradition chré-
tienne en matiere de vision du monde, I"individu tout comme la société exigent
une vision du monde homogene, dans I'intérét méme d’un accroissement de
la domination sur le monde. C’est pourquoi Strauf3 entend exposer une vision
du monde qui prenne en considération les connaissances acquises par les
sciences modernes. Dans le cadre de la Glaubenslehre, 11 cherche a développer
cette «vision du monde nouvelle ou moderne» sur la base de I'exposé génétique

'2GL L, p. 671 et 673; 11, p. 97 sq.

3 Ce n’est donc pas seulement Ritschl, mais aussi nombre d’autres dogmaticiens
importants (Alexander Schweizer, Alois Emanuel Biedermann, Otto Pfleiderer, par
exemple) qui, a la méme époque et pour partie en discussion critique avec la Glaubens-
lehre de Strauf3, ont cherché a faire valoir la vérité et la normativité du christianisme
en 'exposant comme 'exemple réussi d’une vision du monde impliquant la liberté
morale du sujet. Cf. les nombreuses références a la théologie contemporaine chez August
Baur, «Ueber Begriff und Grundriss der Weltanschauung tiberhaupt und der christlichen
Weltanschauung insbesondere», Jahrbiicher fiir protestantische Theologie 3 (1877),
p. 84-147, ainsi que Die Weltanschauung des Christentums, Blaubeuren, Mangold,
1881.



DAVID FRIEDRICH STRAURB (1808-1874) 159

de la métaphysique théiste de la vieille Europe, et griace au recours a la critique
et a la critique de la critique. La question qui guide sa dogmatique est donc
de savoir si, par dela leur relation purement négative, il est encore possible
de penser un rapport positif essentiel entre I’ancienne et la nouvelle métaphy-
sique. La vision du monde moderne est-¢lle encore originairement chrétienne?

Pour montrer de quelle manic¢re Straull répond a cette question, tournons-
nous vers une section dogmatique qui a valeur exemplaire : la doctrine de la
création . Comment StrauB décrit-il la «critique génétique» de cette doctrine?
Peut-il encore lui trouver une signification constructive?

Déja J.G. Fichte avait vu dans le concept de création «I’erreur fondamentale
de toute fausse métaphysique» . Car le concept méme de création implique
une distinction entre le sujet et I'objet de la création. Du coup, on relativise
I’Absolu. En outre, dans I’espace constitué par le concept de création, on ne
peut penser ni un concept adéquat de I'indépendance du monde (créé), ni
surtout un concept suffisant de la liberté humaine. Dans cette situation, Straufy
fait sienne la stratégie argumentative développée par Schelling contre la cri-
tique fichtéenne de la doctrine théiste de la création du monde ; elle consiste
a identifier la natura naturans et la natura naturata. Au sens de cette iden-
tification, il parle de la «vie absolue». Le concept de «vie absolue» occupe
la place de Dieu.

A la place d’une création transcendante, on trouve maintenant le proces
d’une auto-conservation créatrice de la nature. La doctrine dogmatique tradi-
tionnelle de la creatio continua, ainsi que la doctrine de la conservation et du
gouvernement divins du monde créé, Strauf3 les transtforme en 1'idée d’une
auto-régulation de la nature, comprenant la nature au sens de la spéculation
idéaliste, c’est-a-dire comme une extériorisation de la raison absolue. «Le
gouvernement du monde [...] ne doit pas étre considéré comme la détermi-
nation du cours du monde par un entendement extra-mondain, mais comme
la raison immanente aux forces cosmiques et a leurs relations elles-mémes» '°.
Sous I'influence du concept romantico-idéaliste de I'unité de tout ce qui est
naturel, Straufy détermine alors cette auto-conservation universelle de la nature
comme I’évolution naturelle de tous «les étres [...] organiques a partir de
I'inorganique» '7. A I’aide du concept d’évolution (Entwicklung), il cherche
aussi @ exprimer 1’unité interne de la nature et de I'esprit: «Il y a d’abord la
matiere, en tant que premiére extériorisation, ou plus exactement en tant
qu’existence immédiate de 1’idée, a partir de quoi il est tout a fait normal que
celle-ci, par degrés ascendants, parvienne toujours plus complétement a soi,
d’abord comme vie dans la nature, puis comme esprit en I’homme, et enfin
en celui-ci au cours de son évolution historique» '®. Cette unité de la nature

“GL 1, p. 617-717.
> GL 1, p. 659.

' GL 11, p. 383 sq.
" GL 1, p. 681.

" GL I, p. 716 sq.



160 FRIEDRICH WILHELM GRAF

et de I'histoire amene par conséquent Straull a remplacer la représentation
traditionnelle d une «apparition [de ['homme]| par suite d’une création divine
immédiate» '? par une explication de la «premiére formation de 1’homme
comme un proces naturel, comme le résultat de la convergence de certaines
conditions physiques» 2.

Dans quelle mesure cette reformulation critico-spéculative de 1’ancienne
doctrine de la création peut-elle prétendre suffire a I’exigence de correspondre
aux «tendances fondamentales de I'époque moderne [...], telles qu’elles se sont
formées sur la base des progres de la connaissance de la nature» 2'? Bien
qu’approuvant expressément la tendance critique fondamentale de la
Glaubenslehre, un important représentant des sciences de la nature de cette
époque, Alexander von Humboldt, constatait en 1842 une certaine «légereté
en mati¢re d’histoire naturelle» de la part de Strau3 22, En 1840, Strauf} avait
certes exigé que la dogmatique spéculative integre 1'état actuel de la «science
de la nature», ou encore «notre connaissance ¢largie de la nature» ; au cours
des années 1840, apres la parution de la Glaubenslehre, Straul} intensifie donc
son étude des nouvelles publications en matiere d histoire naturelle ; il prend
conscience, bien davantage qu’auparavant, des difficultés auxquelles une ten-
tative globale d’interprétation spéculative de I'histoire de la nature se trouve
confrontée en raison du caractere ouvert des connaissances en ces matieres.
Il reste pourtant fidele a la détermination centrale de la nature issue de la
philosophie idéaliste de la nature : la nature comprise comme un proces vital
éternel se reproduisant lui-méme dans des formes toujours plus €levées. Cette
théo-logie de la vie absolue est orientée de maniere décisive sur I'idée de
progres et d’évolution au sein de la nature. C’est cette conception qui rendra
en particulier possible a StrauB3 la réception des publications de Charles
Darwin. L’intérét intense qu’il portera a la théorie de I'évolution de Darwin

Y GL I, p. 686.

2V GL 1, p. 685.

2L GL 1, p. 674.

22 Alexander von HumBoLDT avait emprunté & Varnhagen von Ense son exemplaire
de la Glaubenslehre, qu’il avait lu avec approbation : «Je conserve encore votre “Doc-
trine de la foi chrétienne”, avec laquelle je m’étais a Potsdam tant amusé du sauveur
straussien : on y apprend non seulement ce qu’il ne croit pas — cela ne m’est guere
nouveau —, mais surtout tout ce que les hommes en noir ont cru et enseigné, ceux-la
qui s’y entendent si bien & passer maintenant a I"humanité de nouveaux liens, qui vont
méme lui passer I'armure de leurs anciens ennemis» (lettre & Varnhagen du 21 mars
1842, in Ludmilla AssiNG [éd.], Briefe von Alexander von Humboldt an Varnhagen von
Ense aus den Jahren 1827 bis 1858. Nebst Ausziigen aus Varnhagen's Tagebiichern,
und Briefen von Varnhagen und Andern an Humboldt, Leipzig, Brockhaus, 1860,
p. 111). Quand, sous I'impression du «jugement inquisitorial si présomptueux publi¢
par Bruno Bauer», il renvoie la Glaubenslehre le 6 avril 1842, von Humboldt écrit
«Ce qui ne m’a vraiment pas plu chez Straul}, ¢’est cette légereté en matiere d’histoire
naturelle, avec laquelle il ne trouve aucune difficulté a faire émerger I’organique de
I"inorganique, ou a accepter que I'homme se forme a partir du limon primordial de
Chaldée» (ibid., p. 117).



DAVID FRIEDRICH STRAUB (1808-1874) 161

ne fera que renforcer encore la distance intérieure qui le sépare de la méta-
physique chrétienne traditionnelle.

3. L’ancienne et la nouvelle foi

En 1869, Straul’ rapporte a son ancien camarade d’études Christian Kiferle
que les lectures théologiques ne I'intéressent plus : «Plutdt les sciences natu-
relles ; ce qui me parait important et m’attire, ¢’est tout particulierement la
théorie de Darwin et ce qui s’y rapporte. Darwin est le premier qui nous libére
du concept de création ; nous autres philosophes voulions toujours en sortir,
mais ¢’est seulement Darwin qui nous a montré ou le charpentier a fait le trou
vers I’extérieur» 23, StrauB interpréte la reconstruction darwinienne de 1’évo-
lution naturelle en fonction de son propre programme théorique. Telle que la
fournissait Darwin, la détermination matérielle de la maniére dont fonctionne
I’évolution s’integre en effet parfaitement dans le cadre d’une théo-logie de
la vie absolue. Par dela la simple assertion d’une «histoire de 1’évolution de
la nature», c’est maintenant la maniére dont s’accomplit une telle évolution
qui est expliquée, sans recourir au présuppos¢ théiste d'un sujet régulateur
transcendant. En se référant a Darwin, Strauf} peut des lors formuler de fagon
tout a la fois plus radicale et plus plausible sa critique de la transcendance,
négatrice de liberté, d’un créateur. En méme temps s’ouvrent de nouvelles
possibilités constructives pour thématiser avec plus de détermination qu’aupa-
ravant I’Absolu de la vision du monde moderne dans sa cohésion interne.
L’intégration moniste de la nature et de I’esprit dans la vie absolue peut, en
partant de la nature, étre développée de fagon plus consistante qu’auparavant.

Certains interpretes de Strauf} y ont vu le changement de position radical
d’un idéalisme tardif passant au matérialisme >*. Ce qui est faux, dans la mesure
ou le schéma catégoriel fondamental de I'argumentation de Strauf demeure

¥ StrauB A son ami d’école Christian Kiiferle, lettre du 16 janvier 1869, in Eduard
ZELLER (€d.), Ausgewcdihlte Briefe von David Friedrich Strauf3, Bonn, Emil StrauB, 1895,
p. 506.

** Cf. en particulier : Pape, «Die Ausgiinge des neueren Idealismus in Strauf} und
Hartmann», Evangelische Kirchenzeitung 104 (1879), col. 161-174, 185-196, 206-209 ;
Konstantin  SCHLOTTMANN, David Strauss als Romantiker des Heidenthums, Halle,
Hendel, 1878, p. 49 $q. ; August Wanpt, David Friedrich Strauf3’ philosophischer
Entwickelungsgang und Stellung zum Materialismus, Miinster, Regensberg, 1902, p. 37
$q. ; Adolph Kounut, David Friedrich Strauf$ als Denker und Erzieher, Leipzig, Kroner,
1908, p. 88 sq. La ot n’est pas unilatéralement soulignée la rupture entre le jeune Strauf
«idéaliste» et le vieux StrauB «matérialiste» domine le plus souvent I'intérét & montrer
que la vision du monde de L ancienne et la nouvelle foi est une conséquence inévitable
du programme critique de la Vie de Jésus et de la Glaubens-lehre . «Ce n’est que
nécessité logique si, dans la religion, le rationalisme conséquent conduit a une vision
du monde purement matérialiste. De cela, personne n’a livré exemple plus convaincant
que David Friedrich StrauB, un homme auquel on n’a certainement pas le droit de dénier



162 FRIEDRICH WILHELM GRAF

identique. Malgré la «dispute du matérialisme» qu’il suivit avec attention,
Strau} prétend en effet que, d’un point de vue philosophique, 1'antithése
matérialisme/idéalisme ne représente qu’une «querelle de mots» . Car les
deux positions s’accordent pour universaliser un principe d’explication global
de la reéalité, de fagon a ce qu’il soit capable de saisir tous les concepts
contraires pensables. Savoir si la totalité¢ du réel est développée a partir de
I’esprit absolu ou d’une matiere posée absolument ne fait aucune différence
quant a la logique interne de I’argumentation qui, dans les deux cas, prétend
aboutir a une déduction universelle de la réalité. Les deux points de vue «ont
leur adversaire commun dans le dualisme : ¢’est la vue du monde qui a dominé
toute I’'époque chrétienne, divisant I’homme en corps et ame, séparant son
existence en temps et éternité, opposant au monde créé et périssable un Dieu-
Créateur éternel. Par rapport a cette vision du monde dualiste, matérialisme
et idéalisme sont des monismes, c’est-a-dire qu’ils cherchent a expliquer la
totalité des phénomenes a partir d’un seul principe, a donner forme d’une piece
au monde et a la vie. Pour ce faire, une théorie part d’en haut, I’autre d’en
bas ; I'une compose "univers d’atomes et de forces atomiques, 'autre de
représentations et de forces de représentations. Mais, si elles entendent suffire
a leur tache, I'une devra nous conduire depuis ses cimes jusque dans les cercles
les plus inférieurs de la nature, et a la fin étre contr6lée par des observations
exactes ; quant a ’autre, 1l lut faudra prendre en considération et résoudre les
plus hauts problémes spirituels et moraux» °.

Cette description de 1’équivalence structurelle de I'idéalisme et du maté-
rialisme montre bien pourquoi Straull privilégie le «point de départ d’en bas»
dans le développement de son propre programme moniste : la version maté-
rialiste du monisme doit aller de pair avec un nouveau gain en concrétions
empiriques du fondement de la liberté humaine. Des sciences de la nature
orientées empiriquement émane la possibilité fascinante d’accroitre la liberté,
comprise comme domination sur la nature, au-dela du stade actuel du déve-
loppement historique et social. «Les hommes qui lancerent la locomotive sur
les voies ferrées, qui firent voler la pensée le long des fils métalliques — toutes
ceuvres du démon, d’aprés la logique de nos dévots —», Strauf} en fait les héros
d’une nouvelle religion, les «collaborateurs du Royaume de Dieu» ?7. Pourtant,

profondeur d’esprit ou recherche sérieuse de la vérité» (Max ScHASLER, Ueber
materialistische und idealistische Weltanschauung, Berlin, Habel, 1879, p. 15).

23 ANG!, p. 207 = GS 6, p. 140 = frang. p. 191.

% Ibid. = frang. p. 191 sq. (trad. revue).

2T ANG!', p. 242 = GS 6, p. 163 = frang. p. 223 (trad. revue). La soixante-quinziéme
section du catéchisme de STrauss thématise la «position de I'homme dans la nature»
expressément dans la perspective du rapport interne entre «connaissance de la nature
et domination sur la nature» (cf. ANG!, p. 372 = GS 6, p. XVII = fran¢. p. VII, trad.
revue). Dans ce contexte, Straufl refuse au christianisme ce qu’aujourd’hui on lui
reproche : de promouvoir la «technique et I'industrie» modernes, et donc la culture du
«luxe» qu’elles provoquent. «L.”homme peut et doit non seulement connaitre la nature,



DAVID FRIEDRICH STRAUB (1808-1874) 163

méme dans les conditions de la modernité, le chemin pour accéder a sa félicité
céleste reste relativement long...

L’ancienne et la nouvelle foi de 1872, le texte fondamental pour la théologie
tardive de Straul3, montre une radicalisation manifeste de sa critique du chris-
tianisme. Il la formule maintenant avant tout en termes de critique culturelle
fondée sociologiquement. Strauf} insiste sur I’ampleur de la distance historique
qui sépare les débuts du christianisme de 1’'univers de vie bourgeois contem-
porain, particuliecrement en ce qui concerne la christologie. Contrairement a
ses énoncés sur Jésus de Nazareth dans les années 1830 et a son ouvrage tres
répandu Das Leben Jesu fiir das deutsche Volk bearbeitet paru en 1864 2%,
StrauB trace maintenant un portrait grossierement réaliste de Jésus. Comme on
sait, les nombreuses «vies de Jésus» des théologiens libéraux avaient fait de
Jésus le sujet exclusif ou extraordinaire de la perfection morale. D’une maniere
directe tout a fait calculée, Straul} tire pour sa part Jésus dans la saleté de sa
Palestine natale. Pour le vieux Straul}, Jésus est un exalté qu’un bourgeois
conscient des conquétes du progres culturel et civilisateur ne saurait vénérer
qu’au prix d’une schizophrénie certaine. Le bourgeois qui vénere Jésus trahit
la recherche bourgeoise du succes et la mentalité¢ de rendement qui régit la
rationalité économique : «Nous ne saurions nous représenter la vie dans les
villages et petites villes de Galilée de cette époque en des couleurs suffisam-
ment sales et minables» *”. Et un bourgeois n’invite pas volontiers un prédi-
cateur itinérant palestinien aux pieds nus noircis par la crasse villageoise a
entrer dans son salon bien rangé ot, a coté du piano, se dresse la bibliotheque
avec «nos grands classiques», dont la lecture lui procure ce sentiment de
supériorité qui nait du progres culturel. En outre, on ne saurait faire des affaires
en ce monde tout en nouant des liens religieux avec un exalté eschatologique
renongant a ce monde et qui voulait convaincre les gens de I’'imminent sur-
gissement du Royaume de Dieu — ce en quoi il se trompait, comme on sait.
A I'encontre du «culte de la pauvreté et de la mendicité» que le christianisme
partage avec le bouddhisme, donc a I’encontre de son attitude fondamentale-
ment eschatologique, c’est la «pulsion au profit» qu’il faut précher, cette

mais la dominer. Et tout autant la nature hors de lui, autant que ses forces le lui
permettent, que le naturel en lui-méme. Ici, un domaine de I’activité humaine, riche et
de la plus haute importance, trouve la reconnaissance que le christianisme lui refusait»
(ANG!, p. 242 = GS 6, p. 163 = frang. p. 222 sq., trad. revue). Mais il affirme par
ailleurs : «I.”homme doit dominer la nature autour de lui, non comme un exploiteur ou
un tyran, mais comme un homme. Une partie de la nature dont il met les forces a son
service, consiste en étres doués de sensations» (ibid. = frang. p. 223, trad. revue). En
ce qui concerne la «chaude sympathie pour la nature douce de sensation [...], le
bouddhisme a fait plus que le christianisme» (ANG!, p. 243 = GS 6, p. 164 = frang.
p. 224, trad. revue).

*% Traduit en francais sous le titre : Nouvelle vie de Jésus, 2 vol., Paris, Hetzel et
Lacroix, 1864.

* ANG', p. 65 sq. = GS 6, p. 43 = frang. p. 58 (trad. revue).



164 FRIEDRICH WILHELM GRAF

pulsion que I'ensecignement de Jésus «d’emblée ne reconnait pas» 3. «Si les
théologiens réussissaient a extirper [I’amour de I’argent], nous retomberions
comparativement dans la barbarie» ; Straul3 cite ici, approbateur, la célebre
Histoire de la civilisation en Angleterre de Henry Thomas Buckle 3!,

La critique du théisme chrétien développée par Straull a gagné ainsi une
concrétude sociologique dans laquelle on peut clairement identifier les traces
de I'histoire économique de I'émancipation de la bourgeoisie. En tant que
«principe hostile 4 la culture» 3%, c¢’est le christianisme qu’il faut congédier,
parce qu’il enseigne une différence entre 1’ici-bas et I'au-dela et que, par le
biais de son institutionnalisation ecclésiale, il établit ce dualisme de la trans-
cendance €galement dans la dimension pratique de la culture. Qui éleve son
regard vers la force normative de la facticité doit «confesser [... que]| la vie
et I"aspiration tout entieres des peuples cultivés de notre temps sont baties sur
une vision du monde diamétralement opposée a celle de Jésus. D’un coté a
I"autre, le rapport entre I'ici-bas et ’au-dela est exactement inversé». Ce n’est
pas «seulement la recherche du plaisir, ce qu’on appelle I’orientation matérielle
de notre époque, ni ses progres dignes d’admiration en matiere de technique
et d’industrie, mais €galement les découvertes de la science naturelle, de
I’astronomie, de la chimie et de la physiologie, de méme que les tendances
politiques et les formations nationales, oui : méme les produits de la poésie
et des autres arts de I’époque récente, donc le meilleur et le plus réjouissant
que nous ayons produit», tout cela ne pouvait «&tre atteint que sur le terrain
d’une vision du monde ou I’ici-bas, loin d’étre méprisable, apparaissait bien
comme le véritable champ de travail de I’homme, comme la quintessence des
buts auxquels il aspire» **. Dans une société qui s’industrialise de plus en plus,
«en cette époque d’intérét matériel et d’égoisme déchainé» 3, les contempo-
rains conscients ne peuvent donner a la «question de Gretchen» de la cons-
cience moderne d’aprés les Lumieres : «Sommes-nous encore chrétiens?»
qu’une réponse clairement négative, pour autant qu’ils «veuillent parler en
hommes francs et honnétes» . «L’humanité actuelle, joyeuse de vivre et
d’agir», ne peut plus accepter comme une «expression de sa conscience re-

3 ANG!, p. 63 = GS 6, p. 41 sq. = frang. p. 56 (trad. revue).

3L ANG!, p. 63 = GS 6, p. 41 = frang. p. 56 (trad. revue). Cf. la caractérisation du
livre dans une lettre a son ami Ernst Rapp, du 6 février 1869 : «L’auteur cherche a faire
de I’histoire I”histoire des idées réformatrices, des puissances de I’esprit en général, alors
que jusqu’a présent, on n’a guere écrit que des histoires des guerres, des dynasties ou
de la littérature ; mais I’auteur organise son ceuvre d’une maniere tout a fait étrange»
(Eduard ZeLLer [€d.], Ausgewdihite Briefe von David Friedrich Strauf3, p. 506).

32 ANG!, p. 64 = GS 6, p. 42 = frang. p. 56 (trad. revue).

33 ANG!, p. 74 sq. = GS 6, p. 49 = franc. p. 65 sq. (trad. revue).

3 ANG!, p. 85 = GS 6, p. 56 = frang. p. 74 (trad. revue).

33 ANG!, p. 90 = GS 6, p. 61 = frang. p. 81 (trad. revue).



DAVID FRIEDRICH STRAUB (1808-1874) 165

ligieuse» la parole de la croix du Vendredi saint, ce symbole de la «déification

de la douleur» 3.

Par contre, la réponse a la question qui préside a la seconde partie : «Avons-
nous encore de la religion?» est nettement plus positive. Strauf3 définit certes
la religion comme une production de la «raison», par laquelle, en fonction de
«son instinct trés intéressé au bien-étre» 2/, ’homme cherche i relativiser
'hégémonie de la nature qu’implique sa constitution biophysique. Selon
StrauB3, le progres historique dans la domination sur la nature conduit néces-
sairement a un recul du besoin de fournir une compensation religieuse a la
dépendance par rapport a la nature. Parallelement, Straul combine — de
maniere d’ailleurs peu convaincante — la célébre définition schleiermache-
rienne de la religion comme sentiment de dépendance absolue avec la these
feuerbachienne selon laquelle c’est «le souhait qui est la véritable essence de
la religion» **. Sous les conditions de la modernité, la religion doit pourtant
conserver une fonction : car, malgré la domination sociale sur la nature, 'in-
dividu demeure constitutivement dépendant de la nature. Méme si le Dieu de
I'Eglise est remplacé par I'idée de I'Univers vivant, nous faisons I’expérience
de «notre force comme d’un néant au vu de la toute-puissance de la nature».
Au sein de I’éternelle alternance du devenir et de I’anéantissement de la vie,
nous sommes pourtant en €tat de percevoir «une constance, un ordre et une
loi», de méme qu’une «gradation, une émergence du supérieur a partir de
I'inférieur». «Penser le Cosmos ou I’Univers», non au sens de «la somme des
phénomenes», mais comme la «quintessence une des forces qui s’expriment
et des lois qui s’accomplissent», contempler toute vie dans la perspective de
«l"ordre, de la loi, de la raison» et se «consacrer» a cet ordre du monde «avec
une confiance aimante» — voila la nouvelle religion! %

La nouvelle religion réflete avant tout la dépendance de 'homme par
rapport au cours ¢éternel de la nature, transcendant le sujet individuel. Par dela
cette dépendance de I’individu par rapport au tout, la religion doit ¢galement
faire valoir la liberté humaine. Comme dans la Glaubenslehre, Straul} transpose
la détermination de la transcendance de la totalité de la nature dans I’expli-
cation d’un rapport d’immanence entre la nature comme tout et I’homme

% GS 6, p. 61 = frang. p. 80 (trad. revue). Le passage, qui commence 2 la page
précédente, sur «'image du Christ crucifié, qu’on appelle crucifix», «l'incarnation la
plus unilatérale et la plus cassante de la fuite hors du monde et de la passivité chré-
tiennes», ne figure pas encore dans ANG'.

7 ANG!, p.- 93 = GS 6, p. 62 sq. = frang. p. 83 sq. (trad. revue).

¥ ANG!, p. 133 = GS 6. p. 90 = frang. p. 120 (trad. revue).

'GS 6, p. 93-95 = frang. p. 125-128 (trad. revue). Par rapport 2 ANG!', p. 138-
143, le texte est fortement retravaillé. Cf. déja GL 11, p. 389 : ¢’est la tache de la théologie
critique que de «purifier la priere», qui est I'acte fondamental de la religion, pour
I"amener 2 étre «toujours davantage liberté de la considération religieuse, ¢’est-a-dire
imprégnée par 1'idée de 1'univers».



166 FRIEDRICH WILHELM GRAF

comme ¢&tre vivant naturel, déterminé et particulier. En tant qu’il est doué de
conscience, I’homme ne fait pas I’expérience de soi seulement comme d’un
étre dépendant de la vie, de la force primordiale de tout ce qui est vivant. Dans
la religion, I’homme peut «faire I'expérience de lui-méme comme [d’un étre|
libre méme au sein de la dépendance», parce qu’il se sait, «en ce qu’il a de
plus intime, parent» de cette force primordiale 4°. En fait, cette détermination
de la libert¢ humaine n’exprime nulle réalit¢ effective de 1'autonomie de
I’homme par rapport a la réalité naturelle du monde ; elle se contente une fois
de plus de faire valoir que le sujet est déterminé par la nature, qu’il est intégré
dans le tout de la nature. La nouvelle religion entend certes produire, dans la
vie concréte, une gradation de la liberté. Mais Straull ne réussit pas a déve-
lopper un argument plausible pour expliquer comment, en tant qu’étre vivant
conscient d’étre déterminé par la nature, "homme est censé pouvoir faire
I’expérience de soi comme d’un étre libre malgré sa dépendance par rapport
a la nature.

Bien qu’il s’efforce, en recourant au réservoir thématique de la religion et
du christianisme, de légitimer I’émancipation de la bourgeoisie, dans sa théo-
logie tardive StrauB reste en deca des exigences que formule sa critique de la
vieille métaphysique chrétienne «dualiste». Il rejette cette derniere parce que
la liberté n’y est déterminée que sur un mode déficitaire. Mais sa construction
ne parvient pas a rendre constructivement justice a 1’intérét qui a provoqué sa
critique, largement justifiée, de 1’ontologie traditionnelle de la substance :
I’intérét d’une promotion de I’autonomie individuelle. Nulle part, il ne parvient
a mettre en évidence de fagon concréte et déterminée la transition — qu’il
prétend mettre en ceuvre — de la dépendance religieuse a une expérience
individuelle de la liberté médiatisée religieusement. Ici, ¢’est avec Straull qu’il
faut argumenter contre Straul3 : appeler liberté la dépendance religieuse, ¢’est
jouer avec le mot «liberté».

Si I’on considere le point de départ systématique de la théologie de Strauf3,
le résultat auquel il aboutit est, au sens littéral du mot, fatal. Depuis la Vie de
Jésus, Strauf avait mis en scéne une critique de plus en plus radicale de la
tradition doctrinale de I’Eglise et essayé de transposer le dogme ancien dans
une forme rationnelle, spécifiquement moderne, dans le but d’émanciper I'in-
dividu d’une fausse dépendance. Cette transposition d’une minorité fondée
religieusement en une liberté cognitive et pratique de I’individu, Strauf} a tent¢
depuis son premier livre de s’en acquitter grace a des stratégies d’argumen-
tation qu’on peut décrire de la maniére suivante : on abolit la différence entre
Dieu et I’homme pour pouvoir transposer sur le sujet fini certaines qualités
de I’ Absolu. C’est justement pour fonder et assurer la liberté individuelle qu’il
avait en vue que Strauf} a développé une nouvelle théorie de I’ Absolu, ou une
nouvelle métaphysique. Mais les moyens conceptuels dont il use pour expli-

0 ANG!, p. 140 = GS 6, p. 95 = frang. p. 128 (trad. revue).



DAVID FRIEDRICH STRAUB (1808-1874) 167

quer ce nouveau concept de I'Absolu, qui devient de facon toujours plus
atfirmée post-chrétien, ne permettent pas de prendre en charge I’intérét éman-
cipateur qui provoqua ce travail conceptuel. Car dans I'espace de réflexion
constitu€ par ces nouveaux concepts fondamentaux, on ne peut penser la liberté
individuelle que sur un mode plus déficitaire encore que ce n’était le cas sous
I"horizon de la vieille métaphysique européenne.

Convertir le Dieu de la doctrine ecclésiale en I'idée du Cosmos et de la
totalité universelle de la vie, transposer la transcendance en immanence, trans-
former le dualisme en monisme, toutes ces opérations conceptuelles n’appor-
tent nul gain, mais bien une perte quant a une justification consistante de la
libert¢ individuelle. Car, dans les conditions de la totalité-unité et du monisme,
on ne peut penser aucune différence réelle, ni aucune autonomie, du sujet fini
par rapport a la réalit¢ homogene qui englobe tout. La seule détermination de
I"'homme que I’on puisse encore obtenir par une argumeritation concluante est
la suivante : il est partie d’une partie d’un tout qui perdure dans 1’anéantis-
sement de ses éléments partiels infiniment nombreux et dont I’existence ne
dépend d’aucune de ces parties en particulier. Mais la représentation de ce tout
capable de donner forme a la conscience humaine ne saurait représenter un
au-dela de cette totalité.

Le monisme, que Straul} proclame au nom d’un progres de la conscience
et de la réalité de la liberté, implique en fait justement la liquidation de la liberté
du sujet, puisque celle-ci ne peut plus se réclamer d’une transcendance, jus-
tifiable rationnellement, s’opposant a la réalité du monde. La réduction moniste
de la complexité factuelle du réel signifie toujours aussi le naufrage de 'in-
dividu. Confronté a la toute-puissance déprimante d’une réalité «naturelle»
totalement close, il ne reste au sujet individuel qu’une seule possibilité : se
conformer, résigné, au destin de son néant biologique au gré d’une (nouvelle)
picté de la contemplation, avant tout esthétique, du monde, et contempler
I'éternelle «harmonie de 1'univers» #! dans les ceuvres d’art a la validité in-
temporelle. En fait, cette harmonie consiste en ce que chaque naissance est
toujours déja déces, que dans I’anéantissement de I'individu, ¢’est I'universa-
lit¢ du genre qui triomphe, et que dans I'infinie alternance du devenir et de
I"anéantissement, une seule chose ne change pas : I'alternance elle-méme.

Le 22 mars 1871, Strauf} écrit de Darmstadt a un ami, 1"historien de |art
Julius Meyer : «Avant-hier, j’étais & Heidelberg, pres de la dépouille mortelle

1 «L’art, dans toutes ses branches, a pour vocation de nous faire contempler ou
tout au moins pressentir, dans un cadre restreint, I’harmonie de I’univers qui se maintient
dans la confusion des phénoménes, qui renait sans cesse de la lutte perpétuelle des forces,
harmonie dont I'immensité se révéle a nous a travers le Tout infini. Telle est la cause
de I'intime alliance que nous avons constatée de tout temps et chez tous les peuples
entre I"art et la religion. En ce sens, les grandes productions de 1'art plastique paraissent,
elles aussi, religieuses ; cependant, la poésie et la musique pénétrent le plus immédia-
tement dans notre for intérieur en produisant un tel effet» (ANG!, p. 296 sq. = GS 6,
P- 200 = frang. p. 274, trad. revue).



168 FRIEDRICH WILHELM GRAF

de Gervinus [...]. La ville était pavoisée pour les troupes qui rentrent, le
cadavre passa, ignoré, a coté. A quel point I'individu, méme le plus célebre,
n’est rien en face du Tout, on en avait la un sentiment accablant» *°.

Ces états dépressifs, la nouvelle foi tente d'y remédier par la jouissance
de I'art. Dans «I’éther ot nous élevent nos grands poctes, dans les flots
d’harmonie que déversent autour de nous nos grands compositeurs se dissipe
et se dissout toute douleur terrestre ; nous voyons disparaitre comme par
enchantement toutes les taches qu autrement, malgré tous nos efforts, nous ne
parvenons pas 2 laver» 4. Cette dimension esthétique de la réalité ne peut aider
I"individu a transcender, par compensation, sa caducité factuelle «que pour de
courts instants», et «seulement dans le royaume de I'imagination», ainsi que
le souligne Straufl lui-méme. L’individu est rapidement renvoyé «a la rude
réalité et & I’étroitesse de la vie» * : «Dans cette immense machine qu’est le
monde, avec ses engrenages de fer qui tournent en mugissant, ses lourds
marteaux et pilons qui tombent avec un vacarme assourdissant, dans tout ce
mécanisme terrifiant, I"’homme se voit jeté sans aide ni défense ; pas un instant
ou 1l ne risquerait, au moindre mouvement imprudent, d’étre happé et déchi-
queté par une roue, d’étre écrasé par un marteau. Ce sentiment d’abandon est
d’abord véritablement effroyable. Mais a quoi bon se faire des illusions la-
dessus? Notre souhait ne transforme pas le monde, et notre entendement nous
montre que le monde est bien une telle machine» . Le radicalisme de cette
vue mécaniste du monde est encore renforcé par le fait que de «notre point
de vue», qui est celui d’une modernité décidée, «toutes les consolations» du
christianisme — en particulier la doctrine de la satisfaction vicariale, la foi en
la Providence et la représentation d’'un monde eschatologique opposé a ce
monde — sont percées a jour pour ce qu’elles sont : des veeux illusoires #©.

Le sujet de la nouvelle foi ne doit pourtant pas rester sans consolation
picuse. Certes, le monde est de fait une «machine» qui menace I'individu.
«Mais [il n’est] pas seulement cela. En son sein, outre les roues qui se meuvent
sans piti€, s’écoule aussi une huile qui apaise», que produisent avant tout les
grands poetes et compositeurs 47, StrauR rapporte fonctionnellement le «suc-
cédané» esthétique «de la religion» *® 4 un besoin diffus de stabilisation de
I"individu.

42 Eduard Zevier (éd.), Ausgewdhlte Briefe von David Friedrich Straufs, p. 527.

4 ANG!, p. 363 sq. = GS 6, p. 251 = frang. p. 345 (trad. revue).

4 Ihid.

¥ ANG!, p. 365 = GS 6, p. 252 = frang. p. 346 sq. (trad. revue).

¥ ANG!, p. 364 = GS 6, p. 251 = frang. p. 346 (trad. revue).

47 Ibid. = frang. p. 347 (trad. revue). Cf. ANG!, p. 294 sq. = GS 6, p. 199 sq. =
frang. p. 272-274.

4 C’est en ces termes qu’ Albrecht Rirschi qualifia la «nouvelle foi» de Straul} in
Die christliche Lehre von der Rechtfertigung und Verséhnung, t. 111, Bonn, Marcus,
1874, p. 195 = Bonn, Marcus, 18954, p. 218.



DAVID FRIEDRICH STRAUR (1808-1874) 169

Cela fait apparaitre comme tout a fait justifié¢ le ton tranchant de la polé-
mique contre L'ancienne et la nouvelle foi que — sur la base d’un mandat
impératif de Richard Wagner qui, en 1868, avait été entravé dans sa carriere
par Straul} — Friedrich Nietzsche, le professeur balois encore peu connu, publia
comme «Premiere partie» de ses Considérations inactuelles. Nietzsche a es-
say¢ de démasquer la these de Straull — par le biais de I’art s’ ouvrirait un acces
a une harmonie universelle qui transcende I'expérience individuelle de la
négativité dans la confrontation avec la «machine du monde» — comme une
idéologie correspondant spécifiquement au caractére borné «des couches
moyennes cultivées» *°. «[. univers, & supposer qu’il consentit a &tre loué par
Strauss, ne devrait guere étre reconnaissant a ce Magister féru de métaphores
de ne pas avoir trouvé de meilleure comparaison pour son éloge. Quel nom
porte donc cette huile qui dégouline le long des pistons et des bielles d'une
machine? Et quelle consolation I'ouvrier trouverait-il a savoir que cette huile
se répand sur lui, tandis que la machine lui broie les membres?» !

La critique nietzschéenne de Strauf3 repose sur une stratégie argumentative
aussi simple qu’efficace, consistant a retourner la critique contre elle-méme :
Nietzsche fait sienne la prétention a I’ Aufklcirung critico-rationnelle que Strauf3
avait réclamée aux dépens des formes ecclésiales dans lesquelles s’explicitait
la conscience religicuse chrétienne, mais il le fait de telle fagon que I'idée et
la construction straussiennes d’une religion post-chrétienne de 1’art puissent
a leur tour étre soumises aux conditions mémes de cette critique. Cette radi-
calisation de la critique conduit a congédier le principe méme de la conscience
religieuse.

Pour Nietzsche, la religion est non vraie, parce qu’au nom de 1’harmonie
universelle, elle prétend intégrer tout différend et prive ainsi de sa négativité
spécifique 1'antagonisme irréductible entre 1'individu et le monde. Pourtant,
avec «le profond et terrible instinct de négation [...] qui animai[t] le christia-
nisme des premiers sidcles» 3!, ¢’est-d-dire dans la distance, motivée eschato-
logiquement, des premiers chrétiens par rapport au monde, certains moments
de cette vérité ont fait leur apparition dans I'histoire des religions. Mais, au
vu de I'ennoblissement religieux de la culture par la bourgeoisie, ces moments
de vérité ne peuvent, selon Nietzsche, étre maintenus présents qu’au gré d’une
critique de la religion qui détruise toutes les fondations ultimes et toutes les
constructions de sens universelles. La pointe de la critique nietzschéenne de

¥ Friedrich NietzscHE, «Unzeitgemisse Betrachtungen. Erstes Stiick : David Frie-
drich StrauB der Bekenner und der Schriftstellers (1873), in Simtliche Werke. Kritische
Studienausgabe in 15 Binden, éd. Giorgio Colli et Mazzino Montinari, t. I, Miinchen,
DTV, 1980, p. 157-242, ici : p. 168 (trad. frang. : «Considérations inactuelles. Premicre
partie : David StrauB, I'apdtre et I'écrivain», in (Euvres philosophiques completes
/1, éd. Giorgio Colli et Mazzino Montinari, Paris, Gallimard, 1990, p. 17-89, ici : p. 27,
trad. revue).

‘f“ Ibid., p. 188 sq. (franc. p. 44).

"V Ibid., p. 193 (frang. p. 48).



170 FRIEDRICH WILHELM GRAF

cette «doctrine de la complaisance» du «chef philistin» Strauf 22, c¢’est la
nouvelle détermination des éléments du christianisme que Strauf3 rendait jus-
tement responsables du déficit pratico-culturel du dualisme de I’ancienne for :
les contenus eschatologico-ascétiques de la conscience chrétienne. Au gré de
la critique de la religion dominante, avant tout de I'élévation religieuse des
institutions culturelles existantes au statut d’objectivations de «valeurs» vala-
bles transhistoriquement, Nietzsche actualise le moment de transcendance par
rapport au monde, présent dans 1’ancienne religion, en référence a une auto-
nomie principielle de I'individu face au monde. Mais, aussi longtemps que
I’individu n’est congu que comme contre-instance de la «machine du monde»,
son autonomie reste menacée par une négation abstraite. Dans la mesure ou
Nietzsche fait de I'individu un sujet d’action «fort», il cherche a concrétiser
empiriquement la liberté¢ individuelle dans une pratique historique définie —
quant a son contenu — essentiellement par sa différence d’avec le monde, donc
par sa critique de I'inventaire culturel. Mais, face a cette activité de la libert€,
I'individu ne peut faire valoir nulle liberté. L’individu «fort» est soumis a la
contrainte ot I'étreint la pratique historique de la liberté, sans qu’il puisse
encore disposer du contenu de son agir.

Au vu des conséquences qu’entraine, en matiere de critique de la religion,
la critique nietzschéenne de la «nouvelle foi», il apparaitrait compréhensible
que les théologiens aient plutdt pris parti pour Straul3 que pour Nietzsche. Avec
Strauf3, la piét€ consisterait alors a conjurer une nature bonne malgré tout,
quelles que soient par ailleurs les expériences négatives de I'individu. Mais
une théologie qui se comprend comme [’explication de la vérité spécifique de
la foi chrétienne devra contester que 1’huile esthétique de Straul3 puisse soigner
avec succes les profondes blessures que la critique nietzschéenne porte a la
conscience religieuse. Théologiquement, n’est-il pas plus plausible de suivre
la critique nietzschéenne de Strauf} et de protester contre une transfiguration
religieuse de I"annihilation de tout ce qui est individuel, telle que I'implique
la facticité naturelle de la vie finie?

Aucun des nombreux théologiens qui ont pris part a I’ intense débat littéraire
autour de L’ancienne et la nouvelle foi n’a succombé a la tentation de recourir
a I'univers bon et rationnel de Straufl pour formuler une anticritique théolo-
gique a la critique nietzschéenne de la religion. Au contraire, nombre de
critiques théologiques du vieux Strauf ont formulé leurs objections contre la
«nouvelle foi» d’une maniere étonnamment proche de celle de Nietzsche. Dans
la discussion a propos de la «nouvelle foi», d’éminents représentants du protes-
tantisme culturel (Bildungsprotestantismus) libéral, tels Willibald Beyschlag =

52 Ibid., p. 192 sq. (frang. p. 47 sq., trad. revue).
33 Willibald BeyscHLAG, Ein antiker Spiegel fiir den «neuen Glauben» von D. Fr.
Strauf3. Vortrag, gehalten zu Erfurt und Halle im Mirz 1873, Berlin, Ludwig Rauh, 1873.



DAVID FRIEDRICH STRAUR (1808-1874) 171

Richard A. Lipsius**, Heinrich Lang %, Alexander Schweizer 5°, Adolf
Hilgenfeld *7, Alois Emanuel Biedermann 3 et bien d’autres encore, revendi-
quent des ¢léments de la tradition chrétienne pour faire valoir I’autonomie
principielle de I'individu en face d’un monde objectif en voie de devenir trop
puissant. En se concentrant sur la liberté principielle de I'individu — sur sa
transcendance par rapport au monde — a laquelle ouvre la religion chrétienne,
les critiques libéraux de Straul} tentent pour leur part de justifier théologi-
quement certaines revendications émancipatrices de la bourgeoisie,

Si le programme théologique de Straufl doit étre interprété a partir du
contexte des efforts d’émancipation politico-culturels de la bourgeoisie, il faut
aussi contextualiser les réactions théologiques au programme de Straul} dans
le cadre d’une histoire sociale du savoir. Sans exception, les critiques théo-
logiques libéraux de Straul font valoir contre la «nouvelle foi» que I’autonomie
pratique de I'individu n’y est déterminée que sur un mode déficitaire et que,
de ce fait, on passe a coté du contenu central de la tradition chrétienne (no-

> Rec. «StrauB, Dav. Friedr., Der alte und der neue Glaube. Ein Bekenntnif3,
Leipzig, 1872», Literarisches Centralblatt fiir Deutschland 24, n° 4, 25 janvier 1873,
col. 97-102. L’article est signé «ls.». C’est Friedrich NiepoLp qui affirme que I’auteur
en est Richard A. Lipsius, cf. «Die literarischen Ergebnisse der neuen StrauBlischen
Controverse. Kritische Studie», in Ip. et Lodewijk Willem Ernst Rauwennorr, D. Fr.
Strauf3’ Alter und neuer Glaube und seine literarischen Ergebnisse. Zwei kritische
Abhandlungen, Leipzig, Richter & Harrassowitz, 1873, p. 129-246, ici: p. 228.

> Sur les nombreuses interventions de Heinrich Lang contre ANG, cf. Alois
Emanuel BiepeRMANN, Heinrich Lang, Ziirich, Cidsar Schmidt, 1876, p. 96 sq.

% Alexander SCHWEIZER, « Der alte und der neue Glaube™. “Ein Bekenntnif” von
David Friedrich Strau3 1872», in Nach Rechts und nach Links. Besprechungen iiber
Zeichen der Zeit aus den letzten drei Decennien, Leipzig, Hirzel, 1876 ; Ib., «Die
Zukunft der Religion», Zeitschrift fiir wissenschaftliche Theologie 20 (1877), p. 433-
486. Une version fortement augmentée du méme texte a paru sous forme de brochure :
Die Zukunft der Religion, Leipzig, Hirzel, 1878, en particulier p. IV, 10, 19-23, 32-39.

" Adolf HiLGenreLD, «Der alte und der neue Glaube, nach den neuesten Schriften
von D.F. Straul und Lagarde gepriift», Zeitschrift fiir wissenschaftliche Theologie 16
(1873), p. 305-354.

% Alois Emanuel BipERMANN, «StrauBl und seine Bedeutung fiir die Theologie.
Rektoratsrede, gehalten an der Stiftungsfeier der Ziiricher Hochschule, den 29. April
1875», in Ausgewdihlte Vortrige und Aufiitze, Berlin, Reimer, 1885, p. 211-230 (trad.
frang. : Straufs et la théologie contemporaine, Lausanne, Bridel, 1882). La maniere dont
Biedermann se distancie de L’ancienne et la nouvelle foi, malgré la forte dépendance
de sa dogmatique envers la Glaubenslehre de StrauB, doit aussi &tre comprise comme
une conséquence des violentes attaques dont Biedermann et Lang firent I'objet sur le
terrain de la politique ecclésiastique ; elles provenaient d’une néo-orthodoxie conser-
vatrice, aussi sur le plan politique, alors que Biedermann et Lang défendaient une
politique démocratique et libérale. Ulrich Sturz fut I'un de ceux qui essayerent de
montrer que L’ancienne et la nouvelle foi était une conséquence nécessaire du pro-
gramme de la théologie libérale, cf. Der alte und der neue Glaube oder Christenthum
und Naturalismus. An Strauf3 und den ziircherischen Reformern gepriift, Ziirich, Hanke,
1874, p. 232.



172 FRIEDRICH WILHELM GRAF

tamment protestante). Leur prétention a pouvoir dépasser les apories de Strauly
repose sur la conviction que I'«ancienne foi» permet de symboliser avec bien
plus de succes la transcendance principielle de I'individu par rapport au monde
que ne le peut faire la nouvelle religion de 'art. Mais la détermination avec
laquelle ils placerent 1'autonomie de I'individu au centre de leur interprétation
du christianisme n’est pas seulement une réaction critique a Strauf3. On y voit
¢galement a quel point Straull influenca la transformation de la théologie
protestante au cours des proces de modernisation que traversa la société al-
lemande au XIX® siecle. Son programme — légitimer I'émancipation de la
bourgeoisie par le biais d’une théologie critique et de la critique de la théologie
—a marqué de son sceau la théologie, méme la ou elle se distancia de StrauB.
Dans les proces de modernisation de la réflexion théologique, une place cen-
trale revient donc a David Friedrich Straufl: il est parvenu a ce que ses
adversaires s’emparent a leur maniere de sa thématique : justifier théolo-
giquement les prétentions émancipatrices de la bourgeoisie.



	La théologie critique au service de l'émancipation bourgeoise : David Friedrich Strauss (1808-1874)

