
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 48 (1998)

Heft: 2: Figures du néo-protestantisme

Artikel: Protestantisme et modernité : perspectives systématiques et
constellations historiques

Autor: Tétaz, Jean-Marc

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381566

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381566
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 130 (1998), P. 121-149

PROTESTANTISME ET MODERNITE

Perspectives systématiques et constellations historiques

Jean-Marc Tétaz

Résumé

Les Lumières européennes provoquent un double déplacement des
coordonnées socio-culturelles dans lesquelles s'inscrit le christianisme : la critique
rationnelle de la religion et la privatisation du croire induisent un processus
de sécularisation auquel le christianisme doit réagir. Pour ce faire, le
protestantisme développe une théorie du christianisme dont Kant, Schleiermacher
et Hegel formulent les paradigmes. C'est au gré d'une reprise sélective de ces

trois penseurs qu 'au cours du XIXe et du XXe siècle le protestantisme allemand
se positionnera au sein du monde moderne, s'efforçant d'identifier les sphères
socio-culturelles lui permettant de faire valoir le thème où se jouent tant sa
vérité théologique que sa pertinence socio-culturelle : la liberté. Ce cadre
théorique permet d'expliciter ce qu'il en est de concepts souvent galvaudés :

théologie libérale, Kulturprotestantismus, néo-protestantisme.

I. Théorie du christianisme et métacritique de la critique
de la religion : le protestantisme après les Lumières

Les Lumières marquent la fin des certitudes naïves. Le christianisme
n'échappe pas à ce destin : la réflexion éclairée conteste tant sa légitimité
politique et sociale que sa plausibilité intellectuelle. La révolution intellectuelle
et politique des Lumières induit ainsi une double série de bouleversements dont
les conséquences déterminent aujourd'hui encore la situation du christianisme.

Dans l'ordre des idées, la raison, devenue autonome, se fait principe
critique et met en œuvre une théorie de la religion qui, très vite, prend la forme
d'une critique de la religion. Des formes historiques et institutionnelles de la

religion d'abord, au nom d'une religion de la raison dite religion naturelle ; de

toute religion ensuite, au nom d'un idéal de la raison qui découvre dans la religion
une forme d'aliénation assujettissant l'homme à une illusion théiste (Feuerbach)
dénoncée comme expression des rapports de production économique (Marx),
comme principe d'une morale des vaincus née du ressentiment (Nietzsche),
comme projection d'une structure psychique névrotique enfin (Freud).



122 JEAN-MARC TETAZ

Au niveau sociologique, la différenciation fonctionnelle, caractéristique
des sociétés modernes, induit une transformation fondamentale du rôle social
de la religion, et par conséquent des formes culturelles dans lesquelles
s'articule le christianisme (protestant). Elle prive en effet le christianisme de son
rôle de principe intégrateur et de scheme interprétatif exclusif : le christianisme
n'est plus l'idéologie sociale formulant les normes régissant l'ensemble de la
vie sociale, économie et politique comprises.

Le monde moderne implique donc un double déplacement, décisif pour
toute tentative de rendre compte du statut du christianisme en modernité. Sa

pertinence socio-culturelle se trouve limitée à la fonction spécifique reconnue
à la religion. La communication religieuse s'adresse d'abord aux individus, non
au groupe social. La religion est une proposition de sens offerte à la réflexion
du sujet. Aussi sa capacité de régulation éthique se limite-t-elle de fait à la

morale individuelle ; elle ne peut donc prétendre à une valeur normative que
pour la conduite individuelle. Du coup, cette proposition de sens doit pouvoir
suffire aux exigences de plausibilité que la conscience moderne formule à

l'enseigne de la raison. La modification de la fonction sociale de la religion
expose de plein fouet le christianisme à la critique qu'en instruit la raison. Pour
faire valoir sa vérité, le christianisme doit alors adopter le principe dont se

réclame la critique de la religion et en faire le moteur d'une métacritique de

la critique de la religion '. La critique de la religion n'est plus un phénomène

simplement extérieur à l'histoire religieuse du christianisme. Elle est un

moment constitutif de son histoire moderne.
C'est pour rendre compte de la situation du christianisme en modernité que

la théologie protestante entreprend de développer ce qu'il convient d'appeler
une théorie du christianisme, reprenant à son compte les potentiels
(auto)critiques dont use la critique de la religion. Mais elle les retourne contre
cette critique pour faire voir le christianisme comme la réalisation de l'idéal
au nom duquel les diverses formes de la critique de la religion en faisaient le

procès : la liberté. Elle invite en effet à identifier dans la religion chrétienne

l'instance socio-culturelle proposant au sujet les schemes herméneutiques lui
permettant de se comprendre comme un sujet libre. La question de la liberté
est donc le lieu où les débats controversés sur la vérité du christianisme sont
en prise directe sur la redéfinition de la fonction sociale reconnue à la religion.
Aussi n'est-il pas étonnant que. par delà les antagonismes qui divisent le

protestantisme moderne, l'explicitation théologique de la liberté forme
l'horizon commun aux programmes théologiques et socio-culturels qu'il formule
au cours des XIXe et XXe siècles.

1 Cf. Hans-Walter Schütte, «Religionskritik und Religionsbegründung. Zur
Theorie der Religion», in Id. et Norbert Schiffers, Zur Theorie der Religion. Freiburg
im Breisgau-Basel-Wien, Herder. 1973. p. 95-135 et 142-144. ainsi que Falk Wagner.
Was ist Religion? Studien zu ihrem Begriff und Thema in Geschichte und Gegenwart,
Gütersloh. Mohn. 1986. p. 555-589.



PROTESTANTISME ET MODERNITÉ 123

1. Kant. Schleiermacher et Hegel : les sources théoriques
du néo-protestantisme

Pour développer une telle théorie du christianisme, la théologie du
protestantisme moderne recourt aux potentiels argumentatifs offerts par les penseurs
qui, les premiers, ont donné une réplique théorique à la situation culturelle
créée par les Lumières : Kant, Schleiermacher et Hegel. Les trois théories du

christianisme qu'ils proposent définissent les coordonnées systématiques des

débats théoriques dans lesquels le protestantisme réfléchit sa propre situation
en modernité. Le protestantisme allemand 2

y trouve en effet les moyens
théoriques nécessaires pour répliquer à la critique du christianisme mise en

œuvre par la critique radicale de la religion. Les positions développées par ces

trois penseurs s'offrent à toutes sortes de combinaisons et d'alliages. Aussi
l'histoire de leur réception dans la théologie allemande des XIXe et XXe siècles
laisse-t-elle apparaître un dense réseau d'emprunts croisés et de reprises
éclectiques. À plus d'un titre, ces trois figures sont donc centrales pour qui veut
comprendre l'histoire de la théologie protestante moderne et la systématique
des discussions sur le rapport de conflit ou de correspondance entre christianisme

et modernité.

a) Emmanuel Kant (1724-1804)

Dans la Critique de la raison pure, Kant entreprend d'abord la démonstration

du caractère illusoire de toute connaissance théorique de Dieu. Cette
démonstration est double. Kant commence par montrer que l'idée théorique
de Dieu est une illusion transcendantale à laquelle succombe nécessairement
la raison, même s'il est possible d'en mettre au jour le mécanisme dans la

structure logique du jugement disjonctif. Il propose donc une théorie transcendantale

de l'illusion théo-logique. Kant peut alors démonter les preuves tra-

2 Les réflexions qui suivent se limitent au protestantisme germanophone. D'abord,
parce qu'elles servent d'introduction à trois textes consacrés à des figures de ce
protestantisme. Ensuite, parce que les compétences de leur auteur ne lui permettent pas
d'envisager des comparaisons avec d'autres aires linguistiques. Enfin, parce que l'état
de la recherche sur le protestantisme français et. dans une moindre mesure, anglo-saxon
ne semble pas mettre à disposition des études comparables à celles qui voient le jour
depuis une quinzaine d'années sur le protestantisme allemand. La recherche allemande
sur le protestantisme moderne se caractérise en effet par une approche interdisciplinaire,
intégrant les questionnements de l'histoire sociale, de la sociologie des savoirs, de

l'histoire de la philosophie et des sciences humaines de la religion. Il en résulte une
transformation de l'histoire de l'Église et de la théologie en une histoire socio-culturelle
du christianisme moderne permettant d'analyser les champs de force dans lesquels
s'inscrit le protestantisme moderne. Les textes ici réunis entendent montrer le
renouvellement des perspectives qui en résulte, non seulement pour l'histoire du christianisme,
mais aussi pour la réflexion en théologie systématique.



124 JEAN-MARC TETAZ

ditionnelles de l'existence de Dieu en établissant qu'elles reposent toutes sur
l'argument ontologique, qui n'est lui-même qu'une variante de la manière dont,
en hypostasiant ses propres formes logiques, la raison se méprend sur le statut
transcendantal de l'idée de l'inconditionné 3.

Dans la Critique de la raison pratique, Kant montre ensuite que la
destruction de la théologie naturelle comme connaissance théorique de Dieu ne

signifie nullement que l'idée de Dieu perde toute pertinence. Au contraire : la
réflexion éthique, comprise comme théorie de la volonté libre, exige que l'idée
de Dieu soit pensée comme postulat pratique garantissant la concordance entre
une nature régie par la nécessité causale et un agir moral régi par la volonté
libre. Mais il faut bien entendre ici ce que propose Kant : il ne fait intervenir
l'idée pratique de Dieu ni pour déterminer le principe de la liberté, ni pour
définir le contenu de la loi morale à laquelle obéit la volonté en tant que volonté
libre ; le postulat de l'existence de Dieu n'est introduit que pour rendre
compatibles la perspective pratique et la perspective théorique, c'est-à-dire pour
rendre compréhensible la possibilité d'une inscription de l'agir libre du sujet
dans un monde soumis au déterminisme causal. C'est donc la nécessité pour
l'homme d'interpréter le monde comme le lieu possible de sa liberté qui rend
nécessaire le postulat de l'idée de Dieu. Ce point est essentiel. C'est en effet
dans l'exigence de schemes herméneutiques permettant à l'homme de s'interpréter

comme sujet autonome d'un agir réel que Kant dégage la pertinence
anthropologique de la thématique religieuse pour l'homme qui a accédé aux
Lumières de l'âge adulte par l'usage de son entendement.

Dans La religion dans les limites de la simple raison enfin. Kant recourt
aux résultats auxquels a abouti la Critique de la raison pratique pour interpréter
le christianisme comme la religion proposant la meilleure réalisation historique
de la fonction anthropologique dévolue aux représentations religieuses par la

réflexion éthique. Là aussi, Kant marque tout à la fois l'accomplissement et

3 Cf. Ulrich Barth. «Religion oder Gott? Die religionsphilosophische Bedeutung
von Kants Destruktion der spekulativen Theologie», in Id. et Wilhelm Grab (éds), Gott
Im Selbstbewußtsein der Moderne. Zum neuzeitlichen Begriff der Religion. Gütersloh.
Mohn. 1993. p. 1 1-34. Il faut souligner que toutes les formes de critique radicale de
la religion recourent, expressément ou non, à une thèse centrale de Kant : celle du
caractère dialectique de l'idée théorique de Dieu. Dans la «Dialectique de la raison pure».
Kant montre que la formation des idées transcendantales de l'âme, du monde et de Dieu
(les trois thèmes de la «métaphysique spéciale» depuis Wolff) sont le résultat inévitable
de la forme synthétique de l'activité logique de la raison, dont l'«Analytique» a montré
qu'elle était la condition transcendantale de la constitution de l'expérience. Pour Kant, la
tâche d'une critique dialectique de la raison ne peut pas consister à délivrer une fois pour
toutes la raison de ce que la critique dévoile n'être qu'une «illusion transcendantale» ; elle
doit se limiter à mettre en lumière les structures logiques qui sont responsables de la
formation de cette illusion et éclairer la raison sur le caractère illusoire de ses propres idées.
Aussi le programme d'une critique radicale de la religion ne peut-il viser à libérer l'homme
de l'illusion religieuse qu'en cherchant ailleurs que dans une théorie transcendantale de
la raison la racine de l'illusion : dans une anthropologie générique (Feuerbach), dans un
déterminisme économique (Marx) ou dans une énergétique de la psyché (Freud).



PROTESTANTISME ET MODERNITE 125

le dépassement des Lumières. Il reconnaît dans la raison pratique le principe
d'une critique des religions, instruite au nom de l'idée rationnelle de la religion.
Mais au lieu de promouvoir quelque religion naturelle, il met en œuvre les

pouvoirs de la critique pour identifier dans le christianisme la religion historique

susceptible de correspondre à l'idée de la religion telle qu'elle résulte
de la réflexion éthique. Du coup, le concept de religion devient la clef
herméneutique ouvrant sur une réinterprétation du christianisme (protestant) en
tant que religion de la liberté, c'est-à-dire en tant que religion de l'homme
moderne.

Ces trois thèses forment un tout. Elles constituent la première théorie du
christianisme qui suffise aux exigences systématiques d'une métacritique de

la critique de la religion, même si cette critique de la religion s'articule encore
comme une critique des religions historiques (donc surtout du christianisme).
Mais là ne s'arrête pas leur importance pour les débats théoriques du
protestantisme moderne. Elles balisent en outre l'espace intellectuel dans lequel
viendront s'inscrire ces débats. Et ce de deux façons distinctes. Le versant
négatif de la théorie kantienne du christianisme marque une rupture définitive.
Kant déplace le champ de pertinence de la religion ; après lui, même la

théologie protestante la plus conservatrice doit renoncer à trouver dans quelque
savoir théorique sur Dieu le point d'ancrage permettant d'établir la plausibilité
intellectuelle du christianisme 4. Pour établir la pertinence universelle de la

religion, Kant renvoie maintenant à l'expérience d'une différence, exigeant du

sujet une réflexion par laquelle il s'inscrit dans un contexte plus général. Or.

une telle réflexion exige des schemes d'interprétation qui ne peuvent exister

que sur le mode de positivités historiques ; aussi la théorie philosophique de

la religion renvoie-t-elle nécessairement aux religions historiques, et

spécifiquement au christianisme.
Par contre, la manière dont Kant précise cette proposition systématique sera

loin de faire l'unanimité. En renvoyant à la contradiction entre l'exigence
inconditionnelle de la loi morale comme principe de la liberté et les conditions

empiriques de sa réalisation au sein d'un monde compris comme nature, Kant

4 Cela signifie naturellement que le problème de la théologie naturelle se déplace,
cf. Hans-Joachim Birkner. «Natürliche Theologie und Offenbarungstheologie», Neue

Zeitschrift für systematische Theologie und Religionsphilosophie 3 (1961). p. 279-295.
Sur ce point, l'économie des choses est fondamentalement différente en régime catholique.

Jusqu'aujourd'hui, l'exposé doctrinal officiel reste fidèle à une option néo-thomiste

affirmant la possibilité pour la raison naturelle de connaître de science certaine
l'existence de Dieu (cf. Catéchisme de l'Église catholique. Paris, Mame/Plon, 1992.

p. 23 sq. : «L'homme peut accéder à la connaissance de l'existence d'une réalité qui
est la cause première et la fin ultime de tout, "et que tous appellent Dieu". Les facultés
de l'homme le rendent capable de connaître l'existence d'un Dieu personnel». C'est bien
l'exigence d'une plausibilisation de la religion qui motive l'importance accordée à une
théologie naturelle de type pré-kantien : «En défendant la capacité de la raison humaine
de connaître Dieu. l'Église exprime sa confiance en la possibilité de parler de Dieu à

tous les hommes et avec tous les hommes»).



126 JEAN-MARC TETAZ

identifie dans la «Dialectique de la raison pratique» le lieu où s'origine la
différence qui appelle une reprise reflexive de la part du sujet. C'est en réaction
à cette thèse que Schleiermacher et Hegel formuleront leurs propres propositions

systématiques. Quant à la théologie protestante subséquente, si elle suivra
fréquemment Kant en identifiant dans la question éthique le lieu de pertinence
de la religion, elle se refusera presque toujours à adopter sa théorie des postulats
et à chercher dans la différence entre liberté morale et déterminisme naturel
la contradiction à laquelle se heurte l'auto-interprétation du sujet. Elle
cherchera plutôt à dégager cette différence dans une dialectique subjective de

l'expérience morale, soulignant l'incapacité du sujet à agir conformément à

une loi morale dont il reconnaît pourtant le caractère prescriptif 5. Cette
concentration sur l'expérience morale subjective trahit l'influence de la théorie de

la religion développée par Schleiermacher.

b) Friedrich Schleiermacher (1768-1834)

Pour Schleiermacher également, la religion est rapportée à l'interprétation
d'une expérience de différence. Mais cette expérience. Schleiermacher la
localise à un niveau beaucoup plus élémentaire que Kant. L'interprétation
religieuse ne doit pas simplement assumer la discordance entre la réalité

pratique de l'agir libre fondé dans la loi morale et la réalité théorique du

déterminisme de la nature. Elle doit prendre en charge la différence fondamentale

au gré de laquelle l'individu s'inscrit dans le monde : être conscient de

soi tout à la fois comme sujet de sa liberté et réalité organique d'un corps

propre. Cette duplicité structure toute expérience possible, y compris l'expérience

que le sujet a de soi, laquelle doit donc être décrite comme une

dialectique de la liberté et de la dépendance 6.

5 Telle est la structure fondamentale de l'argumentation des théologies revivalistes
du XIXe siècle allemand, dont le prototype est formulé par August Tholuck dans son

ouvrage, anonyme, de 1823. Die Lehre von der Sünde und vom Versöhner, oder die
wahre Weihe des Zweiflers (Hamburg. Perthes : trad, franc, sur la 5e éd. de 1836 : Guido
et Julius, ou lettres de deux amis sur le péché et le Rédempteur. Neuchâtel. Jean-Pierre
Michaud. 1840), ainsi que des théologies biblicistes et confessionnalistes qui en sont
les héritières ; elle se retrouve également chez Wilhelm Herrmann : cf. Wolfhart
Pannenberg. Problemgeschichte der neueren evangelischen Theologie in Deutschland.
Von Schleiermacher bis zu Barth und Tillich. Göttingen. Vandenhoeck & Ruprecht.
1997. p. 78-120 et 136-167. Parmi les théologiens qui s'inscrivent dans la tradition
kantienne, seuls Albrecht Ritschl et Richard Adelbert Lipsius résistent à cette concentration

sur l'expérience subjective du sujet moral.
5 La différence sur laquelle vient s'inscrire la religion a donc dignité transcendantale.

Cette différence fait d'ailleurs retour au sein de chacun des champs : l'expérience
pratique de la liberté est toujours l'expérience d'une liberté limitée, alors que l'expérience

théorique de la dépendance implique l'idée d'une maîtrise êpistémique du réel,
donc d'une limitation de la dépendance. Cf. pour une interprétation de Schleiermacher
allant dans ce sens. Dietrich Korsch. Religion mit Stil. Protestantismus in der Kultur-



PROTESTANTISME ET MODERNITE 127

Mais, par delà cette expérience de soi dans la différence, le sujet se sait

sujet un malgré la dualité fondamentale qui organise son expérience du monde
et de soi. Si cette conscience de l'unité du sujet ne doit pas subrepticement
résorber la différence au profit d'une identité indifférenciée, il faut qu'elle
suffise à une exigence double : l'unité des différents doit être logiquement
antérieure aux différents sans être cependant le principe de leur genèse ; elle

permettra alors de penser la transition de l'un à l'autre, mais non l'émergence
des différents à partir d'un fondement indifférencié. Conçue de cette façon,
l'unité des différents n'est autre que la facticité du sujet concret, une facticité
présente pour le sujet sur le mode d'un «sentiment» qui manifeste une «cons-
cience-de-soi immédiate». Cette facticité est radicalement antérieure à toute
activité du sujet, donc à la dialectique de la liberté et de la dépendance dans

laquelle le sujet fait l'expérience de soi comme sujet jouissant d'une liberté
seulement relative. Elle doit dès lors échapper à cette dialectique : la facticité
du sujet ne peut être pensée que comme «dépendance pure et simple»
(schlechthinnige Abhängigkeit). En tant que «dépendance pure et simple», la
facticité du sujet sera le fondement où s'enracine la liberté réelle, mais limitée,
du sujet concret7.

La fonction de la religion consiste alors à proposer au sujet des schemes

lui permettant de donner figure (darstellen) à cette facticité où s'enracinent les

modes sur lesquels le sujet fait l'expérience de soi et du monde. Dans la

figuration religieuse, la facticité du sujet est relue théologiquement : les figures
religieuses interprètent la facticité du sujet en la renvoyant à un fondement
transcendant. Mais, en vertu de l'antériorité radicale qui la caractérise, l'unité
des différents ne pourra jamais être le contenu d'une expérience spécifique ;

elle ne pourra être que figurée indirectement, en ayant recours à des contenus

d'expérience constitués en représentations (Vorstellungen) et soumis par là

même à cette différence qui est la condition de toute expérience. Si la religion
doit recourir à l'expérience pratique ou à l'expérience théorique du monde pour
articuler ses figures, le sens revenant à ces figures ne s'explicite pas à partir
de ces contextes ; la figuration religieuse est une forme spécifique de l'expérience

que le sujet fait de soi et du monde.
La réflexion religieuse offre ainsi au sujet la possibilité de déployer les

schemes herméneutiques lui permettant d'articuler son identité dans la dialec-

wende. Tübingen. Mohr. 1997. p. 17-40. L'idée d'une différence fondamentale
structurant toute expérience est le principe de construction aussi bien de la Dialectique (éd.
Christian Berner et Denis Thouard, Paris/Genève/Québec. Cerf/Labor et Fides/Presses
de l'Université Laval, 1997) que de l'«Éthique» de Schleiermacher.

7 Cf. Konrad Cramer. «Die subjektivitätstheoretischen Prämissen von
Schleiermachers Bestimmung des religiösen Bewußtseins», in Dietz Lange (éd.),
Friedrich Schleiermacher 1768-1834. Theologe - Philosoph - Pädagoge, Göttingen.
Vandenhoeck & Ruprecht. 1985. p. 129-162 ; Ulrich Barth, Christentum und Selbst-
bewujitsein. Versuch einer rationalen Rekonstruktion des systematischen Zusammenhanges

von Schleiermachers subjektivitätstheoretischer Deutung der christlichen
Religion, Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1983.



128 JEAN-MARC TETAZ

tique de la liberté et de la dépendance qui structure son expérience de soi

comme être libre, mais d'une liberté limitée et donc seulement relative. Cette
structure complexe de l'expérience de soi trouve sa meilleure expression dans

le christianisme. Aussi les figures doctrinales du christianisme peuvent-elles
être reconstruites comme l'ensemble des schemes herméneutiques grâce
auxquels le sujet peut figurer la manière dont il est inscrit dans le monde comme
sujet libre, en interaction avec d'autres sujets libres. Les figures doctrinales
perdent du coup toute pertinence êpistémique ou éthique. Elles sont la forme
esthétique dans laquelle s'exprime ce qui se refuse à l'expérience directe et
à la représentation adéquate : la présence à soi du sujet. Enfin, parce que les

jeux de langage de la communication religieuse sont irréductibles à la morale
ou à la métaphysique, la religion ouvre sur des processus de communication
spécifiques, qui sont le vecteur d'une institutionnalisation assurant à la religion
une place distincte au sein de la culture moderne : Schleiermacher est le
théoricien classique de l'autonomie institutionnelle de l'Église : la fonction
spécifique revenant à la religion rend donc attentif à la productivité esthétique
de la conscience religieuse et aux conditions sociales de son déploiement.

Cette théorie de la figuration et de la communication religieuses permet
à Schleiermacher de reconnaître la légitimité des formes individuelles que
prend l'exposé doctrinal en fonction des temps, des lieux et des personnes, et
de rendre ainsi compte de la réalité plurielle qui est celle du christianisme en

modernité : l'exposé dogmatique est exphcitation des figures dans lesquelles
s'articule la foi, et non démonstration d'un savoir particulier sur Dieu et le

monde : il n'est donc pas régi par l'exigence d'identité et d'adéquation qui
définit le savoir. La théorie de la religion formulée par Schleiermacher fournit
le cadre conceptuel requis pour réfléchir la situation socio-culturelle du

protestantisme moderne. Mais elle ne comprend pas d'éléments normatifs capables
de limiter la prolifération des figures individuelles du croire : pour
Schleiermacher. la réalité sociologique des procès de réception ecclésiaux doit
suffire à la régulation de la communication religieuse.

La théorie du christianisme proposée par Schleiermacher a un tour
radicalement subjectif, concentrée qu'elle est sur la question de la conscience

religieuse et des modes de son expression esthétique. Cette focalisation sur la

religiosité du sujet correspond au déplacement sociologique induit par la

différenciation fonctionnelle des sociétés modernes. Aussi la priorité méthodologique

reconnue par Schleiermacher à la conscience religieuse dominera-t-elle
l'essentiel du travail théologique en protestantisme, même quand on cherchera,
à l'encontre des intentions de Schleiermacher, à renforcer l'homogénéité
doctrinale et à restituer valeur obligatoire aux énoncés dogmatiques fondamentaux.

La conscience religieuse est en effet convaincue que les figures sur

lesquelles elle s'articule sont des représentations, peut-être maladroites, de son

objet, et non de simples figures. Les stratégies conservatrices s'efforceront de

démontrer que cette intention subjective est justifiée épistémologiquement.
D'où l'inflation des travaux consacrés à la gnoseologie théologique. Malgré



PROTESTANTISME ET MODERNITÉ 129

les insuffisances systématiques évidentes résultant de ce type d'argumentation,
c'est cette réception conservatrice de Schleiermacher qui exerça une influence
décisive sur le protestantisme allemand du XIXe siècle 8. En donnant aux
positions de Schleiermacher cette inflexion peu ou prou orthodoxe, la plupart
de ses élèves se rapprochaient de fait des positions revivalistes ou néo-
confessionnalistes et contribuaient à marginaliser les courants libéraux, dans

les instances ecclésiastiques aussi bien que dans la vie ecclésiale. Il faudra
attendre le début du XXe siècle et le Kulturprotestantismus pour que l'on
redécouvre en Schleiermacher le théoricien classique de la situation
socioculturelle du protestantisme moderne 9.

c) G.W.F. Hegel (1770-1831)

Rendre justice à l'intention objective de la conscience religieuse, tel est
aussi le propos fondamental de la théorie du christianisme développée par
Hegel l0. Mais à l'encontre des positions que l'on vient d'évoquer, la concentration

hégélienne sur l'intention objective de la conscience religieuse n'obéit
nullement à un intérêt conservateur pour la consolidation doctrinale de
l'institution ecclésiastique. Bien au contraire. La théorie du christianisme déployée

par sa philosophie de la religion s'inscrit dans une perspective ressortissant à

une philosophie de l'histoire fondamentalement intéressée à faire valoir la

8 Même s'il est abusif de vouloir réduire à ce type de position la réception
théologique de Schleiermacher. Avant Hegel, elle exerça une influence décisive sur la

théologie historique d'un Ferdinand Christian Baur, et toutes les variantes de la théologie
libérale reconnaîtront leur dette envers Schleiermacher, cf.. à titre d'exemple, le discours
commémoratif d'Alois Emanuel Biedermann. «Schleiermacher. Festrede, gehalten an
der von der theologischen Fakultät Zürich veranstalteten Feier von Schleiermachers 100-

jährigem Geburtstag, den 21. November» (1868). in Ausgewählte Vorträge und
Aufsätze. Berlin. Reimer. 1885, p. 186-210. Il faut en outre mentionner que certains
élèves directs de Schleiermacher restèrent fondamentalement fidèles à leur maître. Le
plus influent fut le théologien zurichois Alexander Schweizer.

9 Cf., en particulier. Wilhelm Grab, «Liberale Theologie als Theorie volkskirchlichen

Handelns», in Friedrich Wilhelm Graf (éd.), Liberale Theologie. Eine
Ortsbestimmung, Gütersloh, Mohn (Troeltsch-Studien 7). 1993. p. 127-148. ainsi que
l'article de Hartmut Ruddies ci-après.

10 C'est cet intérêt qui amena Hegel à se démarquer, de façon souvent outrageusement

polémique, des positions défendues par Schleiermacher. cf. Dietz Lange, «Die
Kontroverse Hegels und Schleiermachers um das Verständnis der Religion». Hegel-
Studien 18 (1983), p. 201-224 ; dans une perspective systématique, cf. Jörg Dierken,
Glaube und Lehre im modernen Protestantismus. Studien zum Verhältnis von religiösem
Vollzug und theologischer Bestimmtheit bei Barth und Bultmann sowie Hegel und
Schleiermacher, Tübingen, Mohr, 1996. p. 203-415 : Falk Wagner, Was ist Theologie?
Studien zu ihrem Begriff und Thema in der Neuzeit. Gütersloh, Mohn. 1989. p. 47-72
et 204-285. Pour les enjeux de la controverse dans d'autres champs, cf. Gunter Schultz,
Ethik und Hermeneutik. Schleiermachers Grundlegung der Geisteswissenschaften.
Frankfurt am Main. Suhrkamp. 1995, p. 35-64, 147-169 et 286-313.



130 JEAN-MARC TÉTAZ

légitimité du monde moderne. Cette philosophie de l'histoire identifie dans les

structures socio-politiques de l'État de droit post-révolutionnaire la réalisation

objective de la liberté que visent les représentations religieuses. La transposition

(Aufhebung) des représentations religieuses dans le concept philosophique

n'est autre que le mouvement spéculatif permettant de fonder tout à la fois
la légitimité et la plausibilité culturelles du christianisme protestant en le

donnant à voir comme la religion du monde moderne. Et ce dans un double

sens : le christianisme est, d'abord, la prémisse historique nécessaire à la

réalisation de la liberté dans l'État moderne ; il est, ensuite, la seule religion
capable d'identifier dans la réalité socio-politique de l'État de droit la
réalisation objective de sa substance religieuse. Ce qui ne signifie nullement que
Hegel plaide pour une dissolution de l'institution religieuse dans la réalité

socio-politique de l'État de droit. Comme accomplissement subjectif de la

liberté, la praxis religieuse - et son institutionnalisation ecclésiale - reste

nécessairement distincte de la réalité objective de la liberté et de ses structures

socio-politiques.
Cette analyse du christianisme est tout entière redevable à l'intérêt que

Hegel porte à la visée objective de la conscience religieuse. La conscience

religieuse se rapporte en effet à Dieu comme à une réalité dont elle se sait

absolument dépendante. Or, aussi longtemps que cette dépendance absolue est

simplement représentée comme une figure de la conscience, elle est en fait
dépendante de la conscience ".Le mouvement spéculatif de la philosophie
hégélienne de la religion entend justifier la conscience religieuse en surmontant
cette contradiction. Ce n'est possible que si l'Absolu est pensé en lui-même
comme l'unité reflexive de l'identité et de l'altérité, donc comme relation ;

alors la relation religieuse pourra être pensée comme effectuation ad extram
du rapport de reconnaissance réciproque interne qu'implique le concept de

l'Absolu visé par l'élévation religieuse de la conscience. La religion est donc

une relation réciproque de reconnaissance, c'est-à-dire liberté dans la
reconnaissance réciproque des sujets. C'est pour sauvegarder la réalité de l'élévation
religieuse de la conscience religieuse à Dieu que Hegel exige que la représentation

religieuse soit transposée dans le concept philosophique.
Cette transposition est rendue possible par le fait qu'avec Kant, Hegel peut

montrer que l'élévation à l'Absolu est le mouvement même de la pensée 12.

Il lui est dès lors possible de recourir à la logique spéculative - qui n'est autre

que la logique même de la pensée - pour reconstruire la vérité de la religion

1 ' Toutes les variantes de la critique radicale de la religion vivent d'ailleurs de cette
contradiction entre la signification que la conscience religieuse prête à ses représentations

et le fait que ces représentations ne sont manifestement rien d'autre que le produit
de la conscience religieuse. Cf. Falk Wagner. Was ist Religion?, p. 74-106.

12 On a souligné que la destruction kantienne de la théologie rationnelle passait par
la découverte que la raison théorique devait penser l'idée de l'inconditionné dès lors
qu'elle réfléchissait les conditions logiques de l'activité de synthèse par laquelle elle
constitue la connaissance comme connaissance, cf. ci-dessus, point I.l.a.



PROTESTANTISME ET MODERNITE 131

telle que la vise, sur un mode aporétique, l'intention objective de la conscience

religieuse. Ce double mouvement de critique et de reaffirmation permet à Hegel
une reconquête spéculative des thématiques dogmatiques marginalisées ou
éliminées par Schleiermacher : Trinité, christologie spéculative, théologie de

la croix. Mais leur réinterprétation spéculative implique une radicale transformation

: la Trinité devient l'explicitation de l'auto-différenciation de l'Absolu,
la christologie se concentre autour de la nature divino-humaine du Christ et
le Vendredi saint spéculatif célèbre la mort de Dieu dont la résurrection a lieu
dans la conscience croyante de la communauté, c'est-à-dire dans la réalisation

socio-politique de la liberté B.

On comprend sans peine ce qui fait l'attrait de la pensée hégélienne pour
le protestantisme moderne. Hegel reconstruit la vérité des contenus dogmatiques

du christianisme protestant pour en faire valoir la pertinence sur le lieu
même où se noue la question qui est au cœur de tous les débats sur le statut
de la religion (chrétienne) en modernité : la liberté. On comprend tout aussi

facilement que la réception de la théorie hégélienne n'ait pas pu échapper aux
antagonismes qui se font jour justement sur cette question : l'histoire de la
scission de l'école hégélienne entre hégéliens de gauche et hégéliens de droite
est bien connue 14. Or, cette scission n'est pas seulement une donnée essentielle
de la situation culturelle et intellectuelle qui caractérise le deuxième tiers du
XIXe siècle allemand. Elle conditionne également la réception théologique de

Hegel.
Là aussi on peut identifier une droite hégélienne, dont la théologie spéculative

est en fait davantage une réaffirmation des bases dogmatiques du luthé-

13 Cette reconquête spéculative vaut reformulation. Elle ressortit ainsi à la thématique

de la perfectibilité du christianisme, chère aux Lumières allemandes (cf. Hans-
Walter Schute. «Die Vorstellung von der Perfektibilität des Christentums im Denken
der Aufklärung», in Hans-Joachim Birkner et Dietrich Rössler [éds], Beiträge zur
Theorie des neuzeitlichen Christentums, Berlin, de Gruyter, 1968, p. 113-126). Sur le

rapport entre ce thème et la réalisation spéculative de l'Esprit, cf G.F.W. Hegel.
Grundlinien der Philosophie des Rechts oder Naturreeht und Staatswissenschaft im
Grundrisse (Werke in zwangig Bänden VII, éd. Eva Moldenhauer et Karl Markus
Michel), Frankfurt am Main. Suhrkamp. 1986. § 343 (trad, franc. : Principes de la
philosophie du droit ou droit naturel et science de l'État en abrégé. Paris. Vrin. 1982 2).

Sur les motifs de son remplacement par le concept spéculatif de développement, cf. G.F.W.
Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte (Werke in zwanzig Bänden XII),
1986, p. 74 sq. (trad, franc. : Leçons sur la philosophie de l'histoire. Paris. Vrin. 1979 \
p. 50 sq.). L'importance programmatique de cette thématique pour la théologie libérale
héritière de Hegel est rendue manifeste par l'article de Eduard Zeller inaugurant l'organe
de l'École de Tübingen : «Die Annahme einer Perfektibilität des Christenthiims. historisch
und dogmatisch untersucht». Theologische Jahrbücher 1 (1842). p. 1-50.

14 Cf. sur ce point l'ouvrage de Karl Lowith, qui n'a rien perdu de son actualité,
même si l'interprétation de Hegel qu'il propose apparaît aujourd'hui problématique :

Von Hegel zu Nietzsche. Der revolutionäre Bruch im Denken des 19. Jahrhunderts
(1941, 1950 2), in Sämtliche Schriften IV. Stuttgart, Metzler, 1988. p. 1-490 (trad, franc. :

De Hegel à Nietzsche, Paris, Gallimard, 1969).



132 JEAN-MARC TETAZ

ranisme qu'une reformulation critique du christianisme protestant '5. C'est à

ce type de réception que recourront les élèves conservateurs de Schleiermacher

évoqués à la fin de la section précédente ; il en résultera un mélange éclectique
d'éléments schleiermacheriens et hégéliens, le tout mâtiné de biblicisme et de

revivalisme, dont le succès universitaire témoigne de l'affinité que son intention

fondamentalement conservatrice entretient avec l'ambiance socio-culturelle

de la restauration l6. Si la droite hégélienne accentue unilatéralement le

moment de réaffirmation impliqué par la lecture spéculative des contenus
doctrinaux du christianisme, la gauche hégélienne fait valoir, tout aussi

unilatéralement, le moment critique. David Friedrich Strauß en est le représentant
théologique le plus connu n. Mais au sein de la théologie, sa position reste
isolée et peu représentative. L'essentiel de l'influence critique émanant de la

pensée hégélienne vient fructifier la recherche historique, que ce soit sur
l'histoire des dogmes (Ferdinand Christian Baur) et de la religion (Otto
Pfleiderer) ou dans le champ vétéro-testamentaire (Wilhelm Vatke). La critique
spéculative de frappe hégélienne permet en effet de concevoir la logique d'un
développement cohérent par delà la discontinuité des phénomènes et de relire
l'histoire du dogme ou de la religion comme l'avènement de la liberté dans

les progrès de son exphcitation conceptuelle l8. C'est de cette réception
qu'hériteront les représentants classiques de la théologie libérale.

2. Le concept de liberté comme problématique fondamentale
du protestantisme moderne

Par delà les différences qu'on vient de souligner, les théories du christianisme

développées par Kant, Schleiermacher et Hegel partagent un geste

commun : elles font voir la religion chrétienne comme la seule instance capable
de proposer au sujet concret un cadre herméneutique reposant sur un concept
de liberté suffisamment différencié pour préserver la liberté concrète d'une

15 Philipp Konrad Marheineke est caractéristique de ce type de réception. Il fut par
ailleurs le premier éditeur des cours de Hegel consacrés à la philosophie de la religion.
Cf. Eva-Maria Rupprecht, Kritikvergessene Spekulation. Das Religions- und
Theologieverständnis der spekulativen Theologie Ph. K. Marheinekes, Bern, Lang, 1993. Sur la

réception théologique de Hegel, cf. Friedrich Wilhelm Graf et Falk Wagner (éds), Die
Flucht in den Begriff. Materialien zu Hegels Religionsphilosophie, Stuttgart, Klett-
Cotta, 1982 (bibliogr. p. 309-341).

16 Cf. Ernst Troeltsch, «Die Restaurationsepoche am Anfang des 19. Jahrhunderts»
(1913), in Aufsätze zur Geistesgeschichte und Religionssoziotogie (GS IV), Tübingen,
Mohr, 1925, p. 587-614. Sur le profil systématique de ce type de théologie de la
médiation, cf. l'étude paradigmatique de Christine Axt-Piscalar, Der Grund des
Glaubens. Eine theologiegeschichtliehe Untersuchung zum Verhältnis von Glauben und
Trinität in der Theologie lsaak August Dorners, Tübingen, Mohr, 1990.

17 Cf. ci-après l'article de Friedrich Wilhelm Graf.
18 Cf. Wolfhart Pannenberg, op. cit., p. 314-332.



PROTESTANTISME ET MODERNITÉ 133

létale amphibologie avec le déterminisme. La métacritique théologique de la

critique de la religion reproche en effet à cette dernière de travailler avec un

concept de liberté trop indifférencié, escamotant la différence entre l'exercice
de la liberté et le principe de cette liberté. Du coup, la critique de la religion
s'avère incapable de distinguer conceptuellement la liberté du déterminisme,
qu'il soit social ou biologique. Contre la critique de la religion, la théorie

théologique du christianisme fait donc valoir que l'exercice de la liberté vit
d'un principe qui ne peut fonctionner comme principe de cet exercice qu'à
condition d'en être rigoureusement distingué.

Expliciter ce qu'il en est de la liberté exige en effet que soit pensée l'unité
complexe de quatre moments, organisant deux dimensions complémentaires.
En tant qu'acte en accomplissement, la liberté doit être pensée dans la

différence entre son exercice et son principe ; l'exercice de la liberté se réfère en
effet nécessairement à un principe de la liberté qui en fonde l'exercice, sans

que celui-ci puisse prendre la place du principe de la liberté. En tant que
structure, la liberté ne peut être explicitée qu'en renvoyant à la différence
irréductible entre sa déterminité formelle et sa réalité matérielle ; la déterminité
formelle de la liberté ne suffit en effet pas à déduire la réalité matérielle de

l'action libre, bien que l'agir libre doive toujours se référer à la déterminité
formelle de la liberté pour pouvoir s'identifier comme agir libre.

En exigeant que ne soit pas sous-estimée la complexité structurelle de la

liberté, la réflexion théologique fait valoir la religion comme le meilleur
défenseur de la liberté parce qu'elle y fait voir l'instance socio-culturelle où

s'articule une conscience de la différence sans laquelle la liberté succomberait
au déterminisme. Mais elle n'identifie pas pour autant le problème de la vérité
du christianisme avec celui de sa pertinence culturelle. Elle apprend au
contraire à rapporter ces deux problèmes à deux aspects différents de la structure

complexe du concept de liberté. Alors que la vérité du christianisme se décide

sur la question de la constitution de la liberté dans un principe radicalement
antérieur à l'exercice de la liberté, sa pertinence culturelle se décide sur la

capacité des formes historiques du christianisme à proposer des schemes

herméneutiques qui permettent au sujet de se comprendre comme sujet de sa

liberté au cœur même de la réalité socio-politique du monde moderne en
identifiant les formes concrètes que prend la réalité matérielle de la liberté.
C'est justement cette articulation qui confère au problème conceptuel de la

liberté une dimension socio-culturelle évidente, indice du fait qu'en modernité,
les débats théologiques les plus abstraits sont lourds de conséquences en
matière d'éthique sociale. Les interprétations divergentes que le protestantisme
moderne donne du concept de liberté reflètent ainsi les positions antagonistes

que le protestantisme adopte face au monde moderne '9.

C'est cet intérêt théologique porté au principe de la liberté qui s'articule dans
le concept de théonomie (il apparaît significativement au tout début du XIXe siècle),
ainsi que l'a montré Friedrich Wilhelm Graf in Théonomie. Fallstudien zum
Integrationsanspruch neuzeitlicher Theologie, Gütersloh, Mohn, 1987.



134 JEAN-MARC TETAZ

En se refusant à identifier la vérité du christianisme protestant avec la

fonction herméneutique qui lui revient en régime de modernité, la réflexion
réserve l'excès de la vérité théo-logique par rapport à toute fonctionnalité
socio-culturelle de la religion. Cet excès de la vérité de la religion est d'ailleurs
la condition à laquelle la religion peut remplir la fonction qui est la sienne en
modernité. C'est en effet cet excès qui préserve la pratique religieuse d'être
réduite à une fonction culturelle de la société moderne. La conscience
religieuse peut ainsi devenir le foyer d'une résistance de l'individu à son absorption

dans les déterminismes sociaux en conférant à ses figures herméneutiques
quelque chose d'une «esthétique de la résistance».

II. Protestantisme et modernité :

constellations paradigmatiques et relecture programmatique

1. La sécularisation comme privatisation et pluralisation
de la sphère religieuse

Au début de ce texte, on a brièvement indiqué les conséquences qu'implique

la différenciation fonctionnelle, caractéristique des sociétés modernes,

pour le rôle social revenant à la religion. Il nous faut y revenir de façon un

peu plus détaillée. En effet, la compétence herméneutique que le christianisme

protestant prétend conférer au sujet devenu autonome ne pourra être concrétisée

qu'à condition d'être rapportée à la réalité socio-politique du monde
moderne. À défaut, la vérité du christianisme fondée par la métacritique
théologique de la critique de la religion resterait sans prise sur la situation de

l'individu confronté aux mécanismes de régulation sociale qui structurent le

monde moderne. Le protestantisme ne pourra donc proposer à l'homme
moderne, se comprenant comme sujet libre, des schemes susceptibles d'organiser

son auto-interprétation que si ces schemes peuvent être référés aux
sphères socio-culturelles dans lesquelles l'individu localise l'espace social où

se réalise sa liberté. Aussi la référence à la réalité socio-culturelle du monde
moderne devient-elle un moment nécessaire de toute théorie théologique du

christianisme en modernité. Le choix des sphères socio-culturelles en référence

auxquelles le protestantisme explicitera cette fonction herméneutique dépendra
à chaque fois de la situation d'ensemble sur laquelle le protestantisme moderne
entend être en prise 20. Le protestantisme réagira donc aux évolutions socio-

politiques de la modernité en identifiant une autre sphère en référence à laquelle
il articule la pertinence du christianisme pour la culture de la modernité. Ces

déplacements peuvent valoir comme l'indice du sort que la modernité réserve

20 Cette possibilité de redéfinir les champs socio-culturels en référence auxquels le

christianisme protestant explicite sa pertinence est également une conséquence de la
distinction entre vérité théologique et pertinence religieuse du christianisme.



PROTESTANTISME ET MODERNITÉ L35

à la liberté. Ce que nous savons de la sémantique des concepts historiques nous

permet de nous attendre à ce que les diverses constellations dans lesquelles
se positionne le protestantisme moderne se reflètent dans des choix
terminologiques significatifs 2I.

On a déjà souligné que la différenciation fonctionnelle limitait la pertinence
sociale de la religion à la sphère privée et à la dimension individuelle. L'intérêt
se concentre alors sur la religiosité, c'est-à-dire sur la plausibilité subjective
et sur la véracité personnelle du croire. Dans le protestantisme surtout, il en
résulte une rapide désaffectation ecclésiale, repérable dès le début du XIXe
siècle, d'abord dans les villes, plus tard également dans les régions rurales 22.

On comprend pourquoi, dans ces conditions. Max Weber concentrera sa

sociologie de la religion sur l'influence que les différentes religions exercent sur
la conduite des individus (Lebensführung) et sur les effets sociaux indirects
induits par cette régulation religieuse de la conduite a : et pourquoi Ernst
Troeltsch verra dans les tensions qu'implique la dissociation entre éthique
personnelle et éthique sociale le trait caractéristique du problème éthique
moderne et la crise des formes classiques d'une «philosophie sociale du
christianisme» 24.

21 II faut dès lors résister à la tentation d'assimiler trop rapidement des termes
comme «théologie libérale», Kulturprotestantismus ou «néo-protestantisme». Une telle
assimilation n'est possible qu'à condition de les prendre comme trois formes d'un même
égarement théologique, donc comme indices d'une position fondamentalement illégitime.

C'est l'usage qu'en fit Karl Barth, fidèle en cela aux critiques conservateurs d'un
protestantisme reconnaissant la légitimité théologique et religieuse de la modernité. À
l'encontre de cet usage indifférencié, il faut l'aire valoir que ces différences sémantiques
sont significatives des destins complexes du protestantisme en modernité.

— Cf. Lucian Holscher. «Die Religion des Bürgers. Bürgerliche Frömmigkeit und
protestantische Kirche im 19. Jahrhundert», Historische Zeitschrift 250 (1990). p. 594-
627.

23 Cf. Max Weber. Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen. ici : «Einleitung» et
«I. Konfuzianismus und Taoismus. VIII. Resultat : Konfuzianismus und Puritanismus»
(1915. 1920 2). in Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie, t. I. Tübingen. Mohr.
1978 7, p. 237-275 et 512-536 (trad, franc, in Sociologie des religions, éd. Jean-Pierre
Grossein, Paris. Gallimard. 1996. p. 331-378 et 379-409). C'était déjà la perspective
qui présidait aux analyses de «Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus»
(1904-1905, 19202). in Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie, t. I. p. 17-206
(trad, franc, de la 2e éd. in L'éthique protestante et l'esprit du capitalisme suivi d'un
autre essai, Paris, Pion, 1964, p. 31-253).

24 Ce problème est à l'origine de Die Soziallehren der christlichen Kirchen und
Gruppen (GS I. Tübingen, Mohr, 1912 2 vol., Tübingen, Mohr [Uni-Taschenbücher
1811 et 1812], 1994), mais il est déjà au centre de l'article «Grandprobleme der Ethik.
Erörtet aus Anlaß von Herrmanns Ethik», Zettschrift für Theologie und Kirche
12(1902). p. 44-94 et 125-178 : repris, fortement remanié, in Zur religiösen Lage,
Religionsphilosophie und Ethik (GS II), Tübingen. Mohr. 1913. p. 552-672. Et il sera
encore le thème d'une des dernières conférences publiques de Troeltsch, prononcée en
1922 sur invitation de la «Freie Studentenschaft» de l'Université de Berne dans la salle
du Grand Conseil de l'Hôtel de ville de cette ville : Die Sozialphilosophie des
Christentums, Zürich, Seldwyla. 1922.



136 JEAN-MARC TETAZ

A cette privatisation de la religion vient s'ajouter le pluralisme idéologique
caractéristique de la situation intellectuelle du monde moderne. Les figures
herméneutiques proposées par le christianisme s'y trouvent en concurrence
avec d'autres offres de sens, issues de traditions étrangères au christianisme.
Le christianisme doit dès lors faire preuve de sa plausibilité ; il est convoqué
devant le tribunal critique d'une raison devenue subjective pour apporter la
démonstration de sa vérité en confrontation avec d'autres propositions de sens.
Le pluralisme idéologique signe la fin du monopole dont le christianisme
jouissait sur le marché des offres de sens 25.

Mais le pluralisme n'est pas seulement un facteur externe au christianisme ;

il s'attaque aussi à l'uniformisation interne à laquelle avait abouti la
confessionnalisation durant la seconde moitié du XVIe siècle. La formation de

positions théologiques antagonistes est la conséquence de l'émergence de

milieux socio-culturels à l'intérieur des camps confessionnels 26. Les dissensions

au sein du protestantisme - et les incessants conflits qui les accompagnent
au XIXe et au début du XXe siècle - sont le reflet d'orientations éthiques et

religieuses divergentes, antérieures à toute régulation doctrinale et résistant

pour cette raison à toute tentative de restauration d'une uniformité dogmatique
ou liturgique 27. Privatisation de la religion et pluralisation idéologique
caractérisent la situation moderne du christianisme comme une situation de

sécularisation. Société et culture s'émancipent des régulations religieuses
traditionnelles et confrontent le christianisme protestant à une tâche nouvelle :

se redéfinir en référence à un univers socio-culturel irrémédiablement
sécularisé 28.

C'est cette situation historique radicalement nouvelle que prennent
explicitement en considération les programmes de la théologie libérale et du

Kulturprotestantismus. Ils identifient l'un et l'autre une sphère socio-culturelle

25 Cf. Peter L. Berger, The Sacred Canopy : Elements of a Sociological Theory of
Religion (1967), Garden City NY., Doubleday/Anchor Books, 1969, p. 105-171 (trad,
franc. : La religion dans la conscience moderne. Essai d'analyse culturelle, Paris,
Centurion, 1971, p. 171-272). Dans l'ensemble du texte, le concept de plausibilité fait
référence aux analyses de Berger pour lesquelles la traduction française utilise le terme
«crédibilité». On préfère rester fidèle au terme anglais plausibility, afin d'éviter la
connotation subjectiviste qu'implique le mot «crédibilité».

26 Cf. la vue d'ensemble proposée par Olaf Bi.aschke et Frank-Michael Kuhi.emann,
«Religion in Geschichte und Gesellschaft. Sozialhistorische Perspektiven für die
vergleichende Erforschung religiöser Mentalitäten und Milieus», in Id. (éds), Religion
im Kaiserreich. Milieus, Mentalitäten, Krisen, Gütersloh, Kaiser, 1996, p. 7-56.

27 Cf. Peter L. Berger, The Heretical Imperative : Contemporary Possibilities of
Religious Affirmation, Garden City N.Y., Anchor Press, 1979 (trad, allemande : Der
Zwang zur Häresie. Religion in der pluralistischen Gesellschaft, Freiburg im Breisgau,
Herder, 1992 2).

28 On trouvera le meilleur aperçu d'ensemble des discussions auxquelles a donné
lieu le concept de sécularisation dans l'article de Giacomo Marramao,
«Säkularisierung», in Joachim Ritter et Karlfried Gründer (éds), Historisches Wörterbuch

der Philosophie, t. VIII, Basel. Schwabe. 1992. col. 1133-1161.



PROTESTANTISME ET MODERNITÉ 137

paradigmatique en référence à laquelle ils entendent faire voir la pertinence
du christianisme protestant sur le thème conflictuel où se rejoignent le

programme de la modernité et la vérité du christianisme : la liberté de l'homme.

2. Théologie libérale

Historiquement, c'est le terme «théologie libérale» qui est le plus ancien.
En l'absence d'une analyse historique exhaustive, il faut se contenter de

relever, avec Friedrich Wilhelm Graf, que le terme - ou ses équivalents tels

«théologie libre» ou «libre christianisme» - apparaît dès la fin du XVIIIe
siècle 29. Sa sémantique renvoie au champ politique et aux programmes
d'émancipation proto-démocratiques consécutifs à l'émergence d'un espace
public de discussion. La «liberté» dont se réclame la théologie dite libérale fait
référence à l'exigence d'autonomie politique, mais aussi morale et intellectuelle,

qu'articule la conscience éclairée de la bourgeoisie en voie de devenir
citoyenne. La théologie libérale a donc partie liée avec les luttes où émerge
la démocratie moderne. Quant au renvoi sémantique à la sphère politique, il
a valeur programmatique : la théologie libérale est fondamentalement une

théologie politique ; c'est en référence et en analogie à l'idéal du citoyen, à

la réalisation politique de l'autonomie du sujet, qu'elle définit la pertinence
possible du christianisme protestant en modernité.

Cet usage diffus du terme se sédimente peu avant 1848 ^0
pour désigner

un programme tout à la fois théologique et politique dont le destin, en Suisse

et en Allemagne, sera fort différent. Alors qu'en Suisse la guerre du Sonderbund

et la création de la Suisse moderne qui y fait suite marquent la victoire
politique des forces démocratiques, ainsi que l'établissement d'un État

démocratique moderne et d'une politique économique libérale, en Allemagne, la

29 Cf. Friedrich Wilhelm Graf, art. «Liberale Theologie», in Evangelisches
Kirchenlexikon, t. III, Göttingen. Vandenhoeck & Ruprecht. 1990 3, col. 86-98 ; cf. aussi
Hans-Joachim Birkner. «"Liberale Theologie"», in Martin Schmidt et Georg Schwaiger
(éds), Kirchen und Liberalismus im 19. Jahrhundert. Göttingen. Vandenhoeck &
Ruprecht. 1976. p. 33-42.

w Le premier ouvrage d'Alois Emanuel Biedermann. Die freie Theologie, oder
Philosophie und Christenthum in Streit und Frieden. Tübingen. Fues. 1844. peut valoir
ici comme catalyseur, ainsi que le souligne Wolfhart Pannfnberg (op. cit.. p. 305 sq.).
C'est d'ailleurs Biedermann qui fut l'un des premiers à utiliser le terme pour désigner
un parti ecclésiastique, cf. [Alois Emanuel] Biedermann], «Das apostolische
Glaubensbekenntnis und die schweizerische Predigerversammlung in Zürich (den 23.
Juli 1845)», Die Kirche der Gegenwart. Eine Monatschrift für die reformierte Schweiz
I (1845), p. 333-347. ici : p. 343 sq. Il est symptomatique que Biedermann utilise le
terme «libéral» à l'occasion d'un débat sur l'autorité formelle à reconnaître au Symbole
des Apôtres. Sur la biographie de Biedermann jusqu'à la rédaction de Die freie
Theologie, cf Thomas K. Kuhn. Der junge Alois Emanuel Biedermann. Lebensweg und
theologische Entwicklung bis zur «Freien Theologie- 1819-1844. Tiibineen. Mohr.
1997.



138 JEAN-MARC TETAZ

révolution de 1848/49 se solde par un échec des forces démocratiques et
libérales. La politique de réaction qui, surtout en Prusse et en Saxe, fait suite
à la dissolution du Parlement de Francfort signe la défaite du libéralisme
politique en Allemagne. Il se ralliera peu à peu à la politique borusienne de

Bismarck, faisant passer l'unification politique de l'Allemagne avant
l'émancipation politique et son institutionnalisation dans un système parlementaire
et constitutionnel.

À ces évolutions politiques antinomiques correspond une différence
fondamentale du positionnement politique et ecclésial de la théologie libérale. En

Suisse, la théologie libérale peut s'allier aux forces démocratiques et comprendre
son programme comme la condition à laquelle le christianisme - protestant! -
deviendra un facteur capable de soutenir le mouvement d'émancipation sociale
et politique 31. En Allemagne par contre, le protestantisme libéral se trouvera
marginalisé toujours davantage par l'alliance entre le conservatisme politique
et le conservatisme ecclésiastique. La fondation du Protestanten-verein par
Richard Rothe et ses amis en 1863 ne permettra pas de modifier le cours des

choses 32. Quant à l'évolution des positions politiques de Pfleiderer qui, après
le décès de Rothe, sera le représentant théologique le plus en vue du
protestantisme libéral allemand, elle est typique de la manière dont, au cours du

dernier tiers du siècle, la théologie libérale allemande abandonnera son

compagnonnage avec l'idéal d'émancipation et l'exigence de son institutionnalisation

politique au profit d'une reconnaissance de la politique de
consolidation nationale antilibérale mise en œuvre de diverses façons par Bismarck
et ses successeurs 33.

Même si l'on en limite l'usage aux théologiens proches du Protestantenverein,

on serait en mal d'identifier la théologie libérale avec une conception
théologique univoque. Entre la spéculation théosophique de Rothe, héritière

par bien des aspects de la philosophie du dernier Schelling, et la

dogmatique spéculative de Biedermann, corrigeant par des éléments venus de

31 Inversement, elle profitera du soutien politique des forces libérales et démocratiques,

qui assureront le succès de son programme de libéralisation des institutions
ecclésiastiques (constitution synodale, suppression de la valeur obligatoire de la

Confession helvétique postérieure, etc.).
32 Par contre, l'évolution en Suisse et en Allemagne concorde sur un point

significatif : le libéralisme théologique ne se dote d'une forme institutionnelle au niveau
national qu'au moment où le libéralisme politique est en perte de vitesse ; en Suisse,
le protestantisme libéral ne s'organisera au niveau fédéral qu'avec la création du

Schweizerischer Verein für freies Christentum en 1871.
33 Sur l'évolution des positions politiques de Pfleiderer, cf. Friedrich Wilhelm Graf,

Théonomie, p. 145-154. Cette évolution est d'ailleurs caractéristique du libéralisme
allemand dans son ensemble, cf. par exemple Dieter Langewiesche, Liberalismus in
Deutschland, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1988, p. 128-232. Sur le Protestantenverein,

cf. l'étude exhaustive de Claudia Lepp, Protestantisch-liberaler Aufbruch in die
Moderne. Der deutsche Protestantenverein in der Zeit der Reichsgründung und des

Kulturkampfes, Gütersloh, Kaiser, 1996.



PROTESTANTISME ET MODERNITÉ 139

Schleiermacher ce que la critique hégélienne de gauche avait de trop unilatéral,
les divergences sont aussi manifestes qu'inconciliables. S'il y a donc quelque
chose comme un noyau commun aux différentes positions se réclamant de la

théologie libérale, c'est dans une orientation programmatique sous-jacente aux
énoncés théologiques qu'il faut le chercher. En assumant les conséquences
intellectuelles impliquées par l'historicisation du christianisme et de ses

composants normatifs (canon. Confessions de foi, etc.). la théologie libérale y
trouve les conditions de possibilité d'une alliance entre un «libre christianisme»
et les aspirations socio-culturelles du sujet humain à une autonomie morale et
à une émancipation politique. La critique historique vaut alors comme
condition négative d'une reformulation spéculative donnant à voir le christianisme
comme le contexte de constitution de la liberté dont se réclament tant l'autonomie

morale du sujet que l'émancipation politique du citoyen 34.

3. Protestantisme conservateur

Le problème du rapport entre la «liberté du chrétien» et la liberté du sujet
définit également les coordonnées de l'espace idéologique où viennent s'inscrire

les courants conservateurs du protestantisme germanophone 3r>
; face à

une conception de la liberté insistant sur l'autonomie du sujet ou sur sa

réalisation individuelle, le protestantisme conservateur insiste sur le nécessaire

ancrage de la liberté dans un ordre hétéronome 36. Qu'ils fassent valoir l'identité

confessionnelle ou l'autorité scripturaire, qu'ils identifient dans la dimension

ecclésiale ou dans l'expérience subjective du salut le principe d'une
restauration conservatrice du protestantisme de la Réforme, tous les programmes

de cette mouvance répliquent eux aussi à la situation nouvelle créée par
l'émergence du monde moderne. Plus même : comme le conservatisme
politique, le conservatisme religieux s'insère explicitement dans les structures

14 L'usage actuel tend d'ailleurs à désigner du nom de «théologie libérale» toutes
les positions théologiques qui voient dans l'approche historique et socio-culturelle des
réalités religieuses le passage obligé pour toute réflexion théologique en modernité.
C'est dans ce sens que l'entendent les collaborateurs du volume édité par Friedrich
Wilhelm Graf. Liberale Theologie (cf. p. 8). En contexte francophone, on l'emploie
fréquemment dans un sens encore plus diffus, pour désigner les positions théologiques
contestant la valeur normative des énoncés doctrinaux du christianisme de la Réforme.
C'est le sens que lui donne André Encrevé dans son article «Libéralisme théologique»,
in Pierre Gisel (éd.), Encyclopédie du protestantisme. Paris/Genève. Cerf/Labor et
Fides, 1995, p. 869. C'est dans le même sens qu'il l'utilise dans son ouvrage Protestants
français au milieu du XIX' siècle. Les réformés de 1848 à 1870. Genève. Labor et Fides.
1986 (cf. p. 101 sq.. ainsi que chap. VII, p. 597-810).

Cf. Friedrich Wilhelm Graf. «Konservatives Kulturluthertum. Ein theologie-
geschichtlicher Prospekt». Zeitschrift für Theologie und Kirche 85 (1988). p. 31-76.

36 Cf. Friedrich Wilhelm Graf, Théonomie. p. 11-38 et 77-127.



140 JEAN-MARC TETAZ

socio-culturelles créées par la modernité ; il les met à profit et en tire parti pour
son propre projet. Ainsi, tant les efforts apologétiques du biblicisme que
l'insistance revivaliste sur l'expérience du salut prennent acte du fait que. dans
les conditions intellectuelles du monde moderne, la vérité de la religion
chrétienne se décide sur le forum de la conscience subjective de la vérité et qu'il
est donc vain de se réclamer d'une quelconque autorité formelle, que ce soit
celle des Écritures ou celle des Confessions de foi 37. Quant aux projets d'une
institutionnalisation ecclésiale du christianisme, avec l'accent dogmatique
qu'ils mettent sur l'ecclésiologie et l'importance pratique qu'ils accordent aux
formes liturgiques du culte protestant, ils présupposent l'autonomisation
institutionnelle et culturelle de la religion, elle aussi caractéristique du monde
moderne 38. Le conservatisme religieux n'est donc pas un traditionalisme
prônant le retour au passé, mais une forme idéologique qui se développe à la

suite de la Révolution française en opposition au libéralisme théologique. Il
est un facteur de cette sécularisation qu'il combat et s'inscrit de plein droit dans

la fragmentation positionnelle caractéristique de la situation théologique créée

par la dissolution de l'ordre social de l'Ancien Régime 39.

4. Kulturprotestantismus

Le terme Kulturprotestantismus - qui apparaît d'abord sous la plume de

ses adversaires 40 - s'applique en première ligne aux théologiens qui, à un titre

37 Cf. les analyses de Wolfhart Pannenberg. op. cit., p. 77-120. Déjà Karl Barth
soulignait d'ailleurs ce point.

38 Cf. Martin Ohst, «Theodor Kliefoths "Einleitung in die Dogmengeschichte". Ein
Beitrag zur Genese des "Neuluthertums"». Kerygma und Dogma 38 (1992), p. 47-70.

39 Cf. Friedrich Wilhelm Graf, «"Restaurationstheologie" oder neulutherische
Modernisierung des Protestantismus? Erste Erwägungen zur Frühgeschichte des neu-
lutherischen Konfessionalismus», in Wolf-Dieter Hauschild (éd.). Das deutsehe
Luthertum und die Unionsproblematik im 19. Jahrhundert. Gütersloh. Mohn. 1991.

p. 64-109. ici : p. 66 sq. et 84-86. On aura reconnu dans ce type d'argumentation la thèse

classique développée par Karl Mannheim dans sa célèbre analyse du conservatisme :

Konservatismus. Ein Beitrag zur Soziologie des Wissens (1925), Frankfurt am Main.
Suhrkamp. 1984.

40 Ici aussi, l'origine du terme reste peu claire. Mais la première occurrence repérée

par Graf est significative : le concept semble être formé par les adversaires du
Kulturprotestantismus, qui y voient un «protestantisme libre de l'Évangile» (J. Möller, dans
la Allgemeine evangelisch-lutherische Kirchenzeitung de 1905. cité par Friedrich
Wilhelm Gr \r. «Kultlirprotestantismus. Zur Begriffsgeschichte einer theologiepolitischen

Chiffre», in Hans Martin Mlller [éd.], Kulturprotestantismus. Beiträge zu einer
Gestalt des modernen Christentums. Gütersloh. Mohn. 1992. p. 21-77. ici : p. 74). Outre
cet emploi premier, le terme peut aussi désigner toute la mouvance théologique allant
de Schleiermacher à Troeltsch (cf. Trutz Rendtorff. «Der Kulturprotestantismus», in
Wilhelm Schmidt [éd.]. Gesellschaftliche Herausforderung des Christentums. Vom

Kulturprotestantismus zur Theologie der Revolution. Eine Sendereihe des Deutschland-



PROTESTANTISME ET MODERNITE 141

ou un autre, se réclament d'Albrecht Ritschl (1822-1889)4I et se regroupent
à la fin du XIXe siècle autour de l'hebdomadaire Die Christliche Welt animé

par Martin Rade 42, La sémantique du mot renvoie à un autre champ de

référence que celui qu'impliquait le terme «théologie libérale», et donc à un
autre contexte de pertinence pour le protestantisme moderne. Ce déplacement
du référentiel apparaît comme un reflet de la crise du libéralisme dont on vient
de parler : le retrait des idéaux d'émancipation politique ne permet plus de

trouver dans une affinité élective entre le champ politique et la réalisation de

l'autonomie du sujet le contexte susceptible d'articuler la fonction herméneutique

revenant en modernité au christianisme protestant. Elle oblige du coup
à identifier d'autres lieux où puisse venir s'inscrire le problème qui est au cœur
de tous les débats théologiques et éthiques du protestantisme moderne.
Abandonnant les programmes d'émancipation politique, le discours du protestantisme

moderne investit maintenant la «culture», c'est-à-dire l'ensemble des

domaines dans lesquels la raison prend forme historique, et donc individuelle :

art. science, socialite et famille, mais aussi économie, profession, droit et

politique. Comprise de cette façon, la «culture» organise l'espace idéel et social
où le sujet réalise sa détermination individuelle au gré d'une appropriation
sélective valant inscription personnelle 43. En désignant la position de leurs
adversaires du terme Kulturprotestantismus, les théologiens conservateurs du

début du siècle prennent donc note d'un déplacement du champ de pertinence,
en cours depuis un peu plus d'une génération.

funks. München. Claudius. 1970. p. 9-18). Il peut enfin valoir comme catégorie d'histoire

sociale ou d'histoire des mentalités : il désigne alors «l'univers axiologique
de la bourgeoisie d'instruction de l'Allemagne wilhelmienne» (Friedrich Wilhelm Graf,
«Kulturprotestantismus», p. 23). C'est dans cette dernière acception que l'utilise
Gangolf Hubinger, Kulturprotestantismus und Politik. Zum Verhältnis von Liberalismus
und Protestantismus im wilhelminischen Deutschland. Tübingen. Mohr. 1994.

41 Cf. Pierre Gisel, Dietrich Korsch et Jean-Marc Tetaz (éds), Albrecht Ritschl. La
théologie en modernité : entre religion, morale et positivité historique. Genève. Labor
et Fides. 1991.

42 II en conservera la rédaction de sa création en 1887 jusqu'en 1931. Sur cet organe
central du Kulturprotestantismus, cf. Johannes Rathje. Die Welt des freien Protestantismus.

Ein Beitrag zur deutsch-evangelischen Geistesgeschichte. Dargestellt an Leben
und Werk von Martin Rade. Stuttgart, Klotz, 1952. Voir en outre : Wilhelm
Schneemelcher. «"Christliche Welt". Das Problem des "Freien Protestantismus"».
Evangelische Theologie 10 (1955), p. 255-281; Reinhart Schmidt-Rost, «Die
Christliche Welt. Eine publizistische Gestalt des Kulturprotestantismus», in Hans Martin
Müller (éd.). op. cit.. p. 245-257.

43 C'est la conception de l'éthique développée par Schleiermacher qui se tient ici
à l'arrière-plan. Pour une première approche, le lecteur francophone pourra se reporter
à Christian Berner. La philosophie de Schleiermacher. «Herméneutique». «Dialectique».

«Éthique». Paris. Cerf. 1995. p. 208-265. Sur la dialectique entre Kultur et

Bildung, cf. Georg Bollbnbeck, Bildung und Kultur. Glanz und Elend eines deutschen
Deutungsmusters (1994), Frankfurt am Main. Suhrkamp. 1996.



142 JEAN-MARC TETAZ

Le Kultlirprotestantismus identifie dans la réalisation éthique de l'individu
le lieu où ce qui fait la spécificité même de la religion chrétienne touche le

centre névralgique de la réalité socio-culturelle moderne. Dès lors, ce n'est pas
dans l'idéal du sujet autonome, dont le citoyen d'un Etat démocratique serait

l'exemple paradigmatique. mais dans l'idéal du «caractère moral»44 ou de la

«personnalité morale» que le Kulturprotestantismus identifie la forme normative

de la liberté chrétienne : la liberté est réalisation-de-soi de l'individu45.
Mais cet idéal reste obéré d'une lourde imprécision sémantique, qui fera
d'ailleurs beaucoup pour la fortune du terme. Les divergences d'interprétation
en résultant nourriront les débats théoriques et pratiques du Kulturprotestantismus,

qui resteront cependant orientés par un point de fuite commun :

déterminer le profil d'un christianisme qui, dans les conditions créées par le
monde moderne, met effectivement en œuvre la réalisation religieuse de l'identité

de l'individu en permettant l'intégration subjective des sphères culturelles
antagonistes dans lesquelles il est inéluctablement engagé.

Cette concentration sur la liberté comme réalisation-de-soi de l'individu
confère au Kulturprotestantismus une étonnante capacité d'analyse critique et

le rend attentif à la dialectique interne de la modernité, même si ces analyses
sont fréquemment mises au service de programmes visant à une intégration
religieuse de la société moderne. À l'encontre des reproches réitérés que
théologie dialectique et théologie conservatrice lui ont adressés, il faut faire

44 Cf. les réflexions par lesquelles Albrecht Ritschi conclut son grand œuvre
systématique. Die christliche Lehre von der Rechtfertigung und Versöhnung, t. III : Die
positive Entwicklung der Lehre. Bonn. Marcus. 1883 2 Hildcsheim-New York. Olms,
1978. § 67-68 : la «réalisation personnelle du christianisme» dans la «perfection
chrétienne» (p. 601) vise à la formation d'un «caractère moral et religieux», c'est-à-dire
d'une «totalité qualitative» déterminée par la «profession» (p. 619). À cette concentration

sur la liberté comme réalisation de l'identité personnelle correspond l'importance
accordée au thème dogmatique de la «personnalité de Dieu», contre les critiques dont
cette doctrine avait fait l'objet de la part de la théologie libérale, et nommément de David
Friedrich Strauß (cf. p. 216-223 ct 255-259). Wilhelm Herrmann (Ethik, Tübingen.
Mohr. 1909 4) identifie lui aussi dans la dimension subjective du «caractère moral»
(p. 215) l'aspect où le travail éthique du sujet dans le monde, compris expressément
comme espace culturel (p. 214). trouve sa seule unité possible : et c'est à cette
concentration sur la réalisation subjective de l'individu que correspond la concentration
religieuse sur «l'image de la vie personnelle de Jésus» (p. 120 et passim). Cf. Dietrich
Korsch, Glaubensgewijiheil und Selbstbewußtsein. Vier systematische Variationen über
Gesetz und Evangelium. Tübingen, Mohr. 1989. p. 28-144.

45 C'est Georg Simmel qui. à la fin de la période considérée, conférera à ce

programme éthique sa formulation conceptuelle la plus précise en forgeant l'expression
de «loi individuelle». Elle situe cet idéal au point où se croisent les perspectives
antagonistes qui balisent l'ensemble des débats éthiques à la fin du XIXe et au début
du XXe siècle : Kant et Nietzsche. Cf. «Das individuelle Gesetz. Ein Versuch über das

Prinzip der Ethik» (1913. 1918 2), in Das individuelle Gesetz. Philosophische Exkurse,
éd. Michael Landmann, Frankfurt am Main. Suhrkamp. 1968. 1987 2. p. 174-230. Pour
l'interprétation de la position de Simmel sur ce point, cf. Hans Joas. Die Entstehung
der Werte, Frankfurt am Main, Suhrkamp. 1997. p. 110-132. en particulier p. 128-131.



PROTESTANTISME ET MODERNITÉ ] 43

valoir que le Kulturprotestantismus n'a cessé de souligner «l'opposition entre
religion et culture»46, voyant dans la culture moderne une mise en œuvre de

l'individualisme qui menace de priver l'individu de la possibilité même de se

réaliser comme «personnalité autonome»47. Aussi est-ce un geste fondamentalement

dualiste, souvent de frappe kantienne, qui caractérise la réflexion
théorique du Kulturprotestantismus, alors que la spéculation de la théologie
libérale, fidèle en cela à ses origines dans l'hégélianisme de gauche, obéissait
en général à une tendance explicitement moniste. C'est au nom de cette critique
dialectique de la modernité que la plupart des représentants théoriques du

Kulturprotestantismus se refuseront à être identifiés avec le protestantisme
libéral, auquel ils reprochaient justement de ne pas distinguer suffisamment
entre culture moderne et christianisme protestant 4S.

En concentrant ses réflexions sur la possibilité d'une médiation critique
entre la culture moderne et le christianisme protestant centrée sur la question
du sort de l'individu49, le Kulturprotestantismus est en prise directe sur le
thème central des débats où, autour du problème de la culture, s'articule à la
fin du siècle dernier une sensibilité aiguë pour les symptômes de crise que
diagnostiquent Overbeck, de Lagarde, Wagner ou Nietzsche 50. On ne s'en
étonnera guère si l'on se rappelle que ses représentants se recrutent pour
l'essentiel au sein de cette «bourgeoisie d'instruction» qui est la couche sociale
dans laquelle se fait jour une conscience croissante pour les ambivalences

46 Otto Baumgartner, Meine Lebensgeschichte, Tübingen, Mohr. 1929, p. 9, cité

par Friedrich Wilhelm Graf, «Kulturprotestantismus», p. 37. Cf. aussi la célèbre
sentence de Troeltsch : «La grandeur de la religion consiste justement dans son opposition
à la culture» («Die Kirche im Leben der Gegenwart» [1911], in GS II, p. 91-108, ici :

p. 100).
47 Cf. les analyses de Troeltsch dans «Das Wesen des modernen Geistes», in GS

IV, p. 297-338. ainsi que Die Bedeutung des Protestantismus für die Entstehung der
modernen Welt (1906), München-Berlin, Oldenbourg, 191 1 2, p. 101 sq. (trad, franc,
in Protestantisme et modernité, Paris, Gallimard, 1991, p. 21-129, ici : p. 127 sq.).

Ces divergences s'expriment dès la création de la Christliche Welt. Elles
éclateront au grand jour en 1909/10 lorsqu'il s'agira de savoir si le cercle des «Amis de
la Christliche Welt» doit s'associer à la préparation du Congrès international du
christianisme libéral prévu à Berlin pour 1910 (cf. les indications que je donne dans Ernst
Troeltsch, Histoire des religions et destin de la théologie. Œuvres III, Paris/Genève.
Cerf/Labor et Fides. 1996. p. 517-532).

49 Sur l'ensemble des débats autour de cette question, cf. mon article «Individu»,
in Pierre Gisel (éd.), Encyclopédie du protestantisme, p. 721-725.

50 Cf Rüdiger vom Bruch. Friedrich Wilhelm Graf et Gangolf HUbinger (éds).
Kultur und Kulturwissenschaft um 1900. Krise der Moderne und Glaube an die
Wissenschaft, Stuttgart, Steiner, 1989. Ainsi que le montre Michael Plauen
{Pessimismus: Geschichtsphilosophie, Metaphysik und Moderne von Nietzsche bis-

Spengler, Berlin, Akademie-Verlag, 1997), le pessimisme culturel est étroitement lié
à la concentration sur le sujet et sa constitution aux prises avec les procès historiques
de la modernité.



144 JEAN-MARC TETAZ

inhérentes à la modernité ''.Ona souvent signalé que cette conscience de crise
reflétait la déstabilisation socio-culturelle de l'élite intellectuelle protestante :

peut-être n'a-t-on par contre pas suffisamment souligné les potentiels d'innovation

intellectuelle et culturelle qu'elle recelait. Par delà les ambiguïtés létales
du pessimisme culturel52, c'est dans cette conscience de crise qu'il faut chercher

l'une des sources essentielles de l'épanouissement de la modernité. Aussi
bien dans le domaine artistique que scientifique, les positions classiques qui
fleurissent dans les premières décennies du XXe siècle sont le produit d'un
regard sur le monde moderne formé au creuset de cette conscience critique,
souvent même désabusée 53.

Comme les frontières entre le Kulturprotestantismus et les autres sphères
dans lesquelles s'institutionnalisent les débats axiologiques et culturels de la
«bourgeoisie d'instruction» restent perméables, la réflexion théologique du

Kulturprotestantismus intégrera très tôt questionnements et perspectives issus
des sciences de la culture en train de naître. En sens inverse, la discussion des

problèmes que posent la situation du christianisme en modernité et la perception

des mutations en cours dans le champ religieux jouera un rôle essentiel
dans la genèse des sciences de la culture en terre allemande 54. Le
Kulturprotestantismus permet ainsi à la théologie protestante d'avoir part aux
innovations intellectuelles que mettent en œuvre les sciences sociales au tournant
du siècle ; aussi le quart de siècle qui précède la Première Guerre mondiale
est-il une époque d'effervescence et de diversification scientifiques plutôt que

51 D'où l'importance des recherches que l'histoire sociale et culturelle consacre à

la bourgeoisie de cette époque pour l'analyse du protestantisme moderne et de sa
réflexion théologique. On trouvera les titres les plus importants, accompagnés d'un bref
commentaire, dans les notes bibliographiques de Hans-Ulrich Wehler, Deutsche
Gesellschaftsgeschichte, t. Ill : Von der «Deutschen Doppelrevolution» bis zum Beginn des
Ersten Weltkriegs 1849-1914, München. Beck. 1995. Cf., en particulier, Werner Conze
et Jürgen Kocka (éds), Bildungsbürgertum im 19. Jahrhundert. 4 vol.. Stuttgart. Klett-
Cotta, 1985-1992. Sur l'histoire du terme Bildungsbürgertum (que je propose de

traduire par «bourgeoisie d'instruction»), cf. Ulrich Engelhardt, «Bildungsbürgertum».
Begriffs- und Dogmengeschichte eines Etiketts. Stuttgart, Klett-Cotta. 1986.

52 Cf. l'étude classique de Fritz Stern, The Politics of Cultural Despair : A Study
in the Rise of the Germanic Ideology, Berkeley, University of California Press, 1961

(trad, franc. : Politique et désespoir. Les ressentiments contre la modernité clans

l'Allemagne préhitlérienne. Paris. Colin. 1990).
53 Cela vaut de Mahler et de Schönberg aussi bien que de Kandinsky et du groupe

du «Cavalier Bleu», de Thomas Mann et de Döblin autant que de Kafka ou de Musil.
des sciences sociales naissantes avec Max Weber et Georg Simmel aussi bien que du
marxisme messianique de Bloch et de Lukacs.

54 Cf. Gangolf HUbinger. Kulturprotestantismus und Politik. Sur la naissance de la

sociologie de la religion à la fin du XIXe siècle, cf. Volkhard Krech et Hartmann Tyrf.li.
(éds), Religionssoziologie um 1900. Würzburg. Ergon. 1995. qui soulignent la différence
des perspectives françaises (Durkheim) et allemandes (Weber. Troeltsch. Simmel). Sur
l'ensemble du contexte intellectuel et scientifique de l'époque, cf. Klaus Lichtblau.
Kulturkrise und Soziologie um die Jahrhundertwende. Zur Genealogie der
Kultursoziologie in Deutschland. Frankfurt am Main, Suhrkamp. 1996.



PROTESTANTISME ET MODERNITÉ 145

de systématisation spéculative. C'est la «variété de l'expérience religieuse»55,
dans ses dimensions psychologiques, historiques, sociologiques, voire artistiques,

qui est au centre de l'intérêt56. Les colonnes de la Christliche Welt
servent ainsi de forum à des débats controversés sur les potentialités et les

stratégies d'adaptation - mais aussi de résistance - du protestantisme au monde
moderne, sur les possibles affinités électives - mais aussi sur les éventuelles
oppositions axiologiques insurmontables - entre protestantisme et culture
moderne, ainsi que sur les capacités et les modalités d'engagement politique
et social du protestantisme face aux problèmes que soulèvent l'industrialisation
galopante et la dissolution des cadres traditionnels de la vie sociale "'7.

5. Néo-protestantisme : une relecture historique à valeur programmatique

Dans ce type de questionnement se fait jour une conscience plus ou moins
claire que la situation historique du monde moderne rend illusoire tout recours
immédiat à la théologie des Réformateurs et à sa systématisation doctrinale
dans l'orthodoxie protestante des XVIe et XVIIe siècles, même si l'identité
religieuse et culturelle du protestantisme ne peut faire l'économie d'une
référence à la Réforme. C'est cette conscience historique d'une situation
irréductiblement différente qu'articule le concept de néo-protestantisme 58.

55 C'est là le titre d'un ouvrage célèbre du pragmatiste américain William James.
Paru en 1902 en anglais, The Varieties of Religious Experience. A Study in Human
Nature (New York-London. Longmans. Green, and Co.) fit dès 1904 l'objet d'une
intense réception dans l'œuvre de Troeltsch (cf sa recension dans la Deutsche
Literaturzeitung 24 [1904], col. 3021-3027 ; Psychologie und Erkenntnistheorie in der
Religionswissenschaft. Tübingen. Mohr. 1905 ; «Empirismus und Platonismus in der
Religionsphilosophie. Zur Erinnerung an William James» [1912]. in GS II. p. 364-385).
Typique de l'intérêt pour la dimension empirique de la religion qui caractérise ces
années, il sera rapidement traduit en allemand et en français (L'expérience religieuse.
Essai de psychologie descriptive. Paris/Genève, Alcan/Kündig. 1906 : Lausanne. La
Concorde. 1931 3). Sur l'importance de cet ouvrage, ainsi que sur sa réception chez
Durkheim et Mauss. cf. Hans Joas. op. cit.. p. 58-86.

6 Cf Volker Drehsen, Neuzeitliche Konstitutionsbedingungen der praktischen
Theologie. Aspekte der theologischen Wende zur sozialkulturellen Lebenswelt
christlicher Religion. 2 vol.. Gütersloh. Mohn. 1988 : Georg Pfleiderer. Theologie als
Wirklichkeitswissenschaft. Studien zum Religionsbegriff bei Georg Wobbermin. Rudolf
Otto. Heinrich Scholz und Max Scheler. Tübingen. Mohr. 1992.

57 C'est là le thème central des travaux du «Congrès évangélique social». Cf. Adolf
Harnack, «Le rôle social de l'Église à travers les siècles» (1894). Revue cle théologie
et cle philosophie 30 (1897). p. 264-278 et 322-341 : Manfred Schick. Kulturprotestantismus

und soziale Frage. Versuche zur Begründung der Sozialethik, vornehmlich
in der Zeit von der Gründung des Evangelisch-sozialen Kongresses bis zum Ausbruch
des 1. Weltkrieges (1890-1914). Tübingen. Mohr. 1970.

58 Pour ce qui suit. cf. l'article fondamental de Volker Drehsen, «Neuprotestantismus»,

in Theologische Realenzyklopädie, t. XXIV. Berlin-New York, de Gruyter.
1994, p. 363-383. qui offre en outre la meilleure bibliographie sur le sujet (p. 380-383).



146 JEAN-MARC TETAZ

Bien que le terme apparaisse occasionnellement dès la fin du XIXe siècle,
c'est Troeltsch qui lui conféra un statut conceptuel 59. La formulation d'une
théorie du néo-protestantisme est en effet l'intérêt central des études que
Troeltsch consacra à l'histoire du protestantisme 60. Ce concept permet de

construire une réécriture 6I différenciée de l'histoire du protestantisme,
diagnostiquant dans les formes que prend le christianisme protestant après les

Lumières la réplique à une modification en profondeur du contexte
socioculturel dans lequel s'inscrit le protestantisme. Le concept de néo-protestantisme

est donc d'abord une catégorie historiographique : il sert à articuler la

continuité d'une référence peu ou prou normative aux origines historiques du

protestantisme avec la rupture que marque l'émergence du monde moderne et
à inscrire dans l'histoire du protestantisme la coupure entre le monde

pré-moderne et le monde moderne. Mais cette dimension épistémologique
n'épuise nullement la sémantique du concept de néo-protestantisme. Ce concept

formule un savoir fondé de la situation historique de la modernité et des

effets qu'elle engendre pour la pratique religieuse du protestantisme. Or, ce

savoir a valeur de diagnostic : il trace les contours d'une condition de modernité

qui requiert le protestantisme. Il acquiert par contrecoup une dimension
normative, voire prescriptive, qui lui fait perdre la neutralité axiologique, propre,
semble-t-il, aux catégories historiographiques.

De l'historiographie on passe ainsi à une réflexion ressortissant à une

philosophie de l'histoire délibérément post-hégélienne62, c'est-à-dire à une

59 Cf. déjà Hans-Joachim Birkner, «Über den Begriff des Neuprotestantismus», in
Id. et Dietrich Rössler (éds), op. cit., p. 1-15.

60 Outre Die Bedeutung des Protestantismus für die Entstehung der modernen Welt.

il faut surtout relever sa grande monographie «Protestantisches Christentum und Kirche
in der Neuzeit». Même si elle parat comme contribution au volume consacré à Die
christliche Religion mit Einschluss der israelitisch-jüdischen Religion dans le panorama
encyclopédique de la culture du présent (Die Kultur der Gegenwart. Ihre Entwicklung
und ihre Ziele) édité par Paul Hinneberg (Berlin-Leipzig, Teubner, 1906 ; lors de la 2e

édition, en 1909, le volume dans lequel se trouve la contribution de Troeltsch prend
le titre de Geschichte der christlichen Religion. Mit Einleitung : Die israelitisch-jüdische
Religion), cette étude joue dans l'œuvre de Troeltsch un rôle comparable aux SoziaT
lehren ou à Der Historismus und seine Probleme. Seul le fait que, pour des raisons de

droits d'auteur, le texte n'ait pas pu être repris dans les GS explique que cet ouvrage-
clef n'a pas reçu l'attention qui aurait dû lui revenir.

61 J'emprunte ce concept au compte rendu que Paul Ricœur fait de la position
épistémologique de Louis Mink : toute narration historique est réécriture puisque «l'histoire

survient quand la partie est terminée», c'est-à-dire quand l'issue de l'intrigue est

connue. La force explicative d'un modèle historique est ainsi déterminée par «l'intelligence

rétrospective» qu'elle propose des événements. Être réécriture du passé est donc
le statut épistémologique de toute historiographie, cf. Temps et Récit, t. I, Paris, Seuil,
1983, p. 221-227. La suite de mes réflexions sur le concept de néo-protestantisme
s'efforce de montrer les enjeux philosophiques et théologiques dont est grosse cette
intuition dès lors que la partie n'est pas terminée'.

62 II faut évidemment comprendre cela dans un sens systématique, et non simplement

chronologique. Cf. les remarques de Paul Ricœur, Temps et Récit, t. III : Le temps



PROTESTANTISME ET MODERNITÉ 147

théorie qui. par le recours à la connaissance historique, entend restituer à la

modernité un savoir de sa constitution historique dans le but de permettre une
orientation reflexive de l'agir social. Troeltsch n'a cessé de rappeler que c'est
dans cette fonction d'orientation de la modernité sur elle-même qu'il voyait
la finalité de tout travail et de toute connaissance historiques 63. Le concept
de néo-protestantisme ne fait donc que partager l'ambivalence êpistémique de

tous les concepts historiques où s'articulent «analyse et synthèse des contenus
intellectuels essentiels d'une époque, [...] où l'historien se fait philosophe et
le philosophe historien» 64.

Ce statut hybride explique que le concept de néo-protestantisme permette
d'articuler l'une à l'autre la question de la légitimité de la modernité pour le

protestantisme et celle de la signification du protestantisme pour les Temps
modernes. C'est cette complexité qui fait la force heuristique et l'intérêt théorique

du concept. Elle souligne, d'une part, qu'en régime de modernité, les

controverses récurrentes sur l'interprétation historique du christianisme - tout
particulièrement de la Réforme 65 ou de l'histoire des dogmes 66 - sont le mode

sur lequel le protestantisme débat tout à la fois de sa propre pertinence
culturelle et de la légitimité théologique de la modernité. Elle signale, d'autre part.

raconté, Paris, Seuil. 1985. p. 280-299. Sur l'ensemble du problème, cf. Herbert
Schnàdelbach. Geschichtsphilosophie nach Hegel. Die Probleme des Historismus.
Freiburg im Breisgau-München, Alber, 1974.

Cf. Die Bedeutung des Protestantismus für die Entstehung der modernen Welt,
p. 6 (franc, p. 25) ; «Das Wesen des modernen Geistes», p. 297 sq. Troeltsch a formule
pour la première fois cette thèse à l'occasion de son essai «Was heißt "Wesen des
Christentums"?» (1903), in GS II. p. 386-451 (trad, franc, in Œuvres III. p. 179-242).
à la suite de sa réception des travaux de Rickert consacrés à la logique de l'exposition
historique («Moderne Geschichtsphilosophie» [1903], in GS II. p. 673-728). C'est à la
fondation de cette thèse qu'est consacré son dernier grand œuvre philosophique, Der
Historismus und seine Probleme. Erstes Buch : Das logische Problem der
Geschichtsphilosophie (GS III). Tübingen. Mohr. 1922.

64 Ernst Troeltsch, «Das Wesen des modernen Geistes», p. 297.
Elles seront surtout provoquées par les thèses développées par Troeltsch dans

«Protestantisches Christentum und Kirche in der Neuzeit» (1906) ; cf. Volker Drehsen.
art. cit.. p. 375-377. ainsi que mon article «Individu».

66 Qu'on se rappelle à quel point l'histoire des dogmes de Harnack déclencha les

passions, amenant le Consistoire supérieur de l'Église prussienne à s'opposer à sa

nomination à Berlin. Sur les controverses auxquelles donna lieu le Lehrbuch der
Dogmengeschichte, cf. Kurt Nowak. «Adolf von Harnack. Wissenschaft und
Weltgestaltung auf dem Boden des modernen Protestantismus», in Adolf von Harnack als
Zeitgenosse. Reden und Schriften aus den Jahren des Kaiserreichs und der Weimarer
Republik, éd. Kurt Nowak. Berlin-New York, de Gruyter. 1996. p. 1-94, ici : p. 13-42.
Pour les enjeux systématiques, cf. Klauspeter Blaser, Geschichte. Kirchengeschichte,
Dogmengeschichte in Adolf von Harnacks Denken. Ein Beitrag zur Problematik der
historisch-theologischen Disziplinen, Diss. Theol. Mainz, 1964, ainsi que Friedrich
Wilhelm Kantzenbach, Evangelium und Dogma. Die Bewältigung des theologischen
Problems der Dogmengeschichte im Protestantismus. Stuttgart. Evangelisches
Verlagswerk, 1959.



148 JEAN-MARC TETAZ

que cette réflexion - historiquement médiatisée - sur le lieu où se situe le

protestantisme moderne est la condition êpistémique d'une théorie du
protestantisme capable aussi bien de relire l'histoire du protestantisme à la lumière
des tâches auxquelles le présent le confronte que de formuler un concept
normatif du protestantisme instruit de l'histoire dont il s'agit pour lui de

concevoir la prolongation dans le futur.
C'est cette réflexivité constitutive du concept de néo-protestantisme qui

marque la différence logique séparant ce concept de ceux de théologie libérale
et de Kulturprotestantismus. Elle lui permet de thématiser de façon explicite
le problème auquel la théologie libérale ou le Kulturprotestantismus proposaient

une solution positionnelle ; aussi l'interprétation développée dans les

sections précédentes recourait-elle implicitement aux pouvoirs d'analyse dont
fait preuve le concept de néo-protestantisme. Et c'est cette logique reflexive
qui lui permet d'inclure les positions qui contestent tant la légitimité théologique

de la modernité que la pertinence culturelle du protestantisme pour le

monde moderne. Mais, nous l'avons vu, la structure reflexive du concept est

fonction d'un intérêt normatif ; on ne s'étonnera donc guère que la théorie du

protestantisme moderne qui s'articule à l'enseigne du néo-protestantisme vaille
comme critique historique et théologique - les deux sont maintenant
indissolublement liées par la structure logique du concept - du protestantisme
conservateur.

La réflexivité qui caractérise la structure logique du concept de
néo-protestantisme est la conséquence de son inscription dans le registre d'une
philosophie de l'histoire post-hégélienne. Il en résulte une conséquence
remarquable pour la fonction systématique reconnue à cette philosophie de l'histoire.
Dans l'analyse de la sémantique des concepts de théologie libérale et de

Kulturprotestantismus, on a souligné le moment de diagnostic qu'impliquaient
l'un et l'autre de ces termes. Il appert maintenant que la philosophie de

l'histoire présupposée par le concept de néo-protestantisme est seule capable
d'en formuler les conditions de possibilité et de validité êpistémique. Dès lors,

une théorie du protestantisme moderne compris comme néo-protestantisme
reconnaîtra à la philosophie de l'histoire la fonction d'une discipline
fondamentale, dont la tâche est de fournir à une théorie du christianisme la capacité
de se situer de façon critique au sein de la modernité. Mais on ne saurait oublier

qu'une telle philosophie de l'histoire est elle-même située historiquement. En

déterminant la position historique du protestantisme en modernité, c'est sa

propre position qu'elle détermine. Loin donc de délivrer la réflexion normative
des rets de la relativité historique, la réflexivité propre à la philosophie de

l'histoire l'oblige à assumer cette historicité comme la condition logique de

toute orientation normative en modernité.
La théorie du protestantisme qu'implique le concept de néo-protestantisme

fait donc partager au protestantisme moderne ce qui semble bien être le destin

logique de la modernité : n'être accessible à soi que par le biais d'une réflexion
philosophique qui, historique de part en part, découvre dans son perspectivisme



PROTESTANTISME ET MODERNITE 149

la condition de toute objectivité historique. Parce que lc concept de

néoprotestantisme signe une historicisation radicale de la manière dont le

protestantisme articule sa propre position historique, il place le protestantisme sous
le pouvoir de l'aporie constitutive de la modernité post-hégélienne : n'être
accessible à soi qu'au gré d'une brisure reflexive, d'une dialectique qu'on
pourrait, cum grano salis, dire négative. Cette thèse peut naturellement être
inversée : la réflexion théorique sur la portée philosophique de la situation de

modernité détermine alors les conditions logiques auxquelles il est possible de

formuler le concept de néo-protestantisme.
Le concept de néo-protestantisme est ainsi caractéristique d'une époque où

la réflexion que met en œuvre la philosophie de l'histoire permet au
protestantisme de se réapproprier sa propre modernité en thématisant les conditions
de sa pertinence socio-culturelle. Il souligne que le protestantisme ne pourra
faire valoir la vérité du christianisme qu'à condition d'assumer le poids d'une
réflexion toujours à reprendre sur les modalités lui permettant d'articuler les

figures religieuses du christianisme aux structures socio-culturelles du monde
moderne. À cette condition, il fera voir dans l'excès de la vérité chrétienne
le fondement d'une liberté qui ne peut se réaliser que dans le combat contre
les forces qui, du sein même de la modernité, menacent de l'anéantir. La tâche

qu'une théorie du christianisme formulée à l'enseigne du néo-protestantisme
assigne au protestantisme moderne est de proposer une herméneutique de la
liberté qui soit en prise sur les contradictions dont est grosse la modernité. À
cette condition, le protestantisme sera, au cœur du monde moderne, le

représentant culturel du fondement théo-logique où se constitue la liberté.


	Protestantisme et modernité : perspectives systématiques et constellations historiques

