Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 48 (1998)

Heft: 2: Figures du néo-protestantisme

Artikel: Protestantisme et modernité : perspectives systématiques et
constellations historiques

Autor: Tétaz, Jean-Marc

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381566

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381566
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 130 (1998), P. 121-149

PROTESTANTISME ET MODERNITE

Perspectives systématiques et constellations historiques

JEAN-MARC TETAZ

Resumeé

Les Lumieres européennes provoquent un double déplacement des coor-
données socio-culturelles dans lesquelles s’inscrit le christianisme : la critique
rationnelle de la religion et la privatisation du croire induisent un processus
de sécularisation auquel le christianisme doit réagir. Pour ce faire, le pro-
testantisme développe une théorie du christianisme dont Kant, Schleiermacher
et Hegel formulent les paradigmes. C’est au gré d’une reprise sélective de ces
trois penseurs qu’au cours du XIX¢ et du XX siecle le protestantisme allemand
se positionnera au sein du monde moderne, s’efforcant d’identifier les sphéres
socio-culturelles lui permettant de faire valoir le theme ot se jouent tant sa
vérité théologique que sa pertinence socio-culturelle : la liberté. Ce cadre
théorique permet d’expliciter ce qu'il en est de concepts souvent galvaudés :
théologie libérale, Kulturprotestantismus, néo-protestantisme.

I. Théorie du christianisme et métacritique de la critique
de la religion : le protestantisme aprés les Lumiéres

Les Lumiéres marquent la fin des certitudes naives. Le christianisme
n’échappe pas a ce destin: la réflexion éclairée conteste tant sa légitimité
politique et sociale que sa plausibilité intellectuelle. La révolution intellectuelle
et politique des Lumiéres induit ainsi une double série de bouleversements dont
les conséquences déterminent aujourd’hui encore la situation du christianisme.

Dans I’ordre des idées, la raison, devenue autonome, se fait principe cri-
tique et met en ceuvre une théorie de la religion qui, trés vite, prend la forme
d’une critique de la religion. Des formes historiques et institutionnelles de la
religion d’abord, au nom d’une religion de la raison dite religion naturelle ; de
toute religion ensuite, au nom d’un idéal de la raison qui découvre dans la religion
une forme d’aliénation assujettissant I’homme a une illusion théiste (Feuerbach)
dénoncée comme expression des rapports de production économique (Marx),
comme principe d’une morale des vaincus née du ressentiment (Nietzsche),
comme projection d’une structure psychique névrotique enfin (Freud).



122 JEAN-MARC TETAZ

L

Au niveau sociologique, la différenciation fonctionnelle, caractéristique
des sociétés modernes, induit une transformation fondamentale du rdle social
de la religion, et par conséquent des formes culturelles dans lesquelles s ar-
ticule le christianisme (protestant). Elle prive en effet le christianisme de son
role de principe intégrateur et de scheme interprétatif exclusif : le christianisme
n’est plus I'idéologie sociale formulant les normes régissant I’ensemble de la
vie sociale, économie et politique comprises.

Le monde moderne implique donc un double déplacement, décisif pour
toute tentative de rendre compte du statut du christianisme en modernité. Sa
pertinence socio-culturelle se trouve limitée a la fonction spécifique reconnue
alareligion. La communication religieuse s’ adresse d’abord aux individus, non
au groupe social. La religion est une proposition de sens offerte a la réflexion
du sujet. Aussi sa capacité de régulation éthique se limite-t-elle de fait a la
morale individuelle ; elle ne peut donc prétendre a une valeur normative que
pour la conduite individuelle. Du coup, cette proposition de sens doit pouvoir
suffire aux exigences de plausibilit¢ que la conscience moderne formule a
I'enseigne de la raison. La modification de la fonction sociale de la religion
expose de plein fouet le christianisme a la critique qu’en instruit la raison. Pour
faire valoir sa vérité, le christianisme doit alors adopter le principe dont se
réclame la critique de la religion et en faire le moteur d’une métacritique de
la critique de la religion !. La critique de la religion n’est plus un phénomeéne
simplement extérieur a I’histoire religieuse du christianisme. Elle est un
moment constitutif de son histoire moderne.

C’est pour rendre compte de la situation du christianisme en modernité que
la théologie protestante entreprend de développer ce qu’il convient d’appeler
une théorie du christianisme, reprenant a son compte les potentiels
(auto)critiques dont use la critique de la religion. Mais elle les retourne contre
cette critique pour faire voir le christianisme comme la réalisation de I'idéal
au nom duquel les diverses formes de la critique de la religion en faisaient le
proces : la liberté. Elle invite en effet a identifier dans la religion chrétienne
I'instance socio-culturelle proposant au sujet les schémes herméneutiques lui
permettant de se comprendre comme un sujet libre. La question de la liberté
est donc le lieu ou les débats controversés sur la vérité du christianisme sont
en prise directe sur la redéfinition de la fonction sociale reconnue a la religion.
Aussi n’est-il pas étonnant que, par dela les antagonismes qui divisent le
protestantisme moderne, I’explicitation théologique de la liberté forme 1"ho-
rizon commun aux programmes théologiques et socio-culturels qu’il formule
au cours des XIX® et XX siecles.

"' Cf. Hans-Walter Schurre, «Religionskritik und  Religionsbegriindung. Zur
Theorie der Religion», in Ip. et Norbert Scuivrers, Zur Theorie der Religion, Freiburg
im Breisgau-Basel-Wien, Herder, 1973, p. 95-135 et 142-144, ainsi que Falk WAGNER,
Was ist Religion? Studien zu ihrem Begriff und Thema in Geschichte und Gegenwart,
Giitersloh, Mohn, 1986, p. 555-589.



PROTESTANTISME ET MODERNITE 123

. Kant, Schleiermacher et Hegel : les sources théorigues
du néo-protestantisme

Pour développer une telle théorie du christianisme, la théologie du protes-
tantisme moderne recourt aux potentiels argumentatifs offerts par les penseurs
qui, les premiers, ont donné une réplique théorique a la situation culturelle
créée par les Lumieres : Kant, Schleiermacher et Hegel. Les trois théories du
christianisme qu’ils proposent définissent les coordonnées systématiques des
débats theéoriques dans lesquels le protestantisme réfléchit sa propre situation
en modernité. Le protestantisme allemand * y trouve en effet les moyens
théoriques nécessaires pour répliquer a la critique du christianisme mise en
ceuvre par la critique radicale de la religion. Les positions développées par ces
trois penseurs s offrent a toutes sortes de combinaisons et d’alliages. Aussi
I"histoire de leur réception dans la théologie allemande des XIX® et XX* siccles
laisse-t-elle apparaitre un dense réseau d’emprunts croisés et de reprises éclec-
tiques. A plus d’un titre, ces trois figures sont donc centrales pour qui veut
comprendre |'histoire de la théologie protestante moderne et la systématique
des discussions sur le rapport de conflit ou de correspondance entre christia-
nisme et modernité.

a) Emmanuel Kant (1724-1804)

Dans la Critique de la raison pure, Kant entreprend d’abord la démons-
tration du caractere illusoire de toute connaissance théorique de Dieu. Cette
démonstration est double. Kant commence par montrer que 1'idée théorique
de Dieu est une illusion transcendantale & laquelle succombe nécessairement
la raison, méme s’il est possible d’en mettre au jour le mécanisme dans la
structure logique du jugement disjonctif. Il propose donc une théorie transcen-
dantale de I’illusion théo-logique. Kant peut alors démonter les preuves tra-

? Les réflexions qui suivent se limitent au protestantisme germanophone. D’abord,
parce qu’elles servent d’introduction a trois textes consacrés a des figures de ce pro-
testantisme. Ensuite, parce que les compétences de leur auteur ne lui permettent pas
d’envisager des comparaisons avec d’autres aires linguistiques. Enfin, parce que I’état
de la recherche sur le protestantisme frangais et, dans une moindre mesure, anglo-saxon
ne semble pas mettre a disposition des études comparables a celles qui voient le jour
depuis une quinzaine d’années sur le protestantisme allemand. La recherche allemande
sur le protestantisme moderne se caractérise en effet par une approche interdisciplinaire,
intégrant les questionnements de I'histoire sociale, de la sociologie des savoirs, de
[histoire de la philosophie et des sciences humaines de la religion. Il en résulte une
transformation de I'histoire de I'Eglise et de la théologie en une histoire socio-culturelle
du christianisme moderne permettant d’analyser les champs de force dans lesquels
s’inscrit le protestantisme moderne. Les textes ici réunis entendent montrer le renou-
vellement des perspectives qui en résulte, non seulement pour I'histoire du christianisme,
mais aussi pour la réflexion en théologie systématique.



124 JEAN-MARC TETAZ

ditionnelles de I'existence de Dieu en établissant qu’elles reposent toutes sur
["argument ontologique, qui n’est lui-méme qu’une variante de la maniere dont,
en hypostasiant ses propres formes logiques, la raison se méprend sur le statut
transcendantal de 'idée de I'inconditionné °.

Dans la Critique de la raison pratique, Kant montre ensuite que la des-
truction de la théologie naturelle comme connaissance théorique de Dieu ne
signifie nullement que I'idée de Dieu perde toute pertinence. Au contraire : la
réflexion €thique, comprise comme théorie de la volonté libre, exige que I’idée
de Dieu soit pensée comme postulat pratique garantissant la concordance entre
une nature régie par la nécessité causale et un agir moral régi par la volonté
libre. Mais il faut bien entendre ici ce que propose Kant : il ne fait intervenir
I'idée pratique de Dieu ni pour déterminer le principe de la liberté, ni pour
définir le contenu de la loi morale a laquelle obéit la volonté en tant que volonté
libre ; le postulat de I'existence de Dieu n’est introduit que pour rendre com-
patibles la perspective pratique et la perspective théorique, ¢’est-a-dire pour
rendre compréhensible la possibilité d’une inscription de I'agir libre du sujet
dans un monde soumis au déterminisme causal. C’est donc la nécessité pour
I’homme d’interpréter le monde comme le lieu possible de sa liberté qui rend
nécessaire le postulat de I'idée de Dieu. Ce point est essentiel. C’est en effet
dans I'exigence de schemes herméneutiques permettant a I’homme de s’inter-
préter comme sujet autonome d’un agir réel que Kant dégage la pertinence
anthropologique de la thématique religieuse pour ’homme qui a accédé aux
Lumieres de 1’age adulte par I'usage de son entendement.

Dans La religion dans les limites de la simple raison enfin, Kant recourt
aux résultats auxquels-a abouti la Critique de la raison pratique pour interpréter
le christianisme comme la religion proposant la meilleure réalisation historique
de la fonction anthropologique dévolue aux représentations religieuses par la
réflexion éthique. La aussi, Kant marque tout a la fois I’accomplissement et

3 Cf. Ulrich BarTH, «Religion oder Gott? Die religionsphilosophische Bedeutung
von Kants Destruktion der spekulativen Theologie», in Ip. et Wilhelm GrAg (éds), Gott
im Selbstbewufitsein der Moderne. Zum neuzeitlichen Begriff der Religion, Giitersloh,
Mohn, 1993, p. 11-34. 1l faut souligner que toutes les formes de critique radicale de
la religion recourent, expressément ou non, a une thése centrale de Kant : celle du
caractere dialectique de I’idée théorique de Dieu. Dans la «Dialectique de la raison pure»,
Kant montre que la formation des idées transcendantales de 1’dme, du monde et de Dieu
(les trois themes de la «métaphysique spéciale» depuis Wolff) sont le résultat inévitable
de la forme synthétique de I"activité logique de la raison, dont I’«Analytique» a montré
qu’elle était la condition transcendantale de la constitution de I’expérience. Pour Kant, la
tiche d’une critique dialectique de la raison ne peut pas consister a délivrer une fois pour
toutes la raison de ce que la critique dévoile n’étre qu’une «illusion transcendantale» ; elle
doit se limiter a mettre en lumiere les structures logiques qui sont responsables de la
formation de cette illusion et éclairer la raison sur le caractere illusoire de ses propres idées.
Aussi le programme d’une critique radicale de la religion ne peut-il viser a libérer I'homme
de I'illusion religieuse qu’en cherchant ailleurs que dans une théorie transcendantale de
la raison la racine de I'illusion : dans une anthropologie générique (Feuerbach), dans un
déterminisme économique (Marx) ou dans une énergétique de la psyché (Freud).



PROTESTANTISME ET MODERNITE 125

le dépassement des Lumieres. Il reconnait dans la raison pratique le principe
d’une critique des religions, instruite au nom de I'idée rationnelle de la religion.
Mais au lieu de promouvoir quelque religion naturelle, il met en ceuvre les
pouvoirs de la critique pour identifier dans le christianisme la religion histo-
rique susceptible de correspondre a I'idée de la religion telle qu’elle résulte
de la réflexion éthique. Du coup, le concept de religion devient la clef her-
méneutique ouvrant sur une réinterprétation du christianisme (protestant) en
tant que religion de la liberté, c’est-a-dire en tant que religion de I’homme
moderne.

Ces trois theses forment un tout. Elles constituent la premiere théorie du
christianisme qui suffise aux exigences systématiques d’une métacritique de
la critique de la religion, méme si cette critique de la religion s’ articule encore
comme une critique des religions historiques (donc surtout du christianisme).
Mais la ne s’arréte pas leur importance pour les débats théoriques du protes-
tantisme moderne. Elles balisent en outre I'espace intellectuel dans lequel
viendront s’inscrire ces débats. Et ce de deux tfacons distinctes. Le versant
négatif de la théorie kantienne du christianisme marque une rupture définitive.
Kant déplace le champ de pertinence de la religion ; apres lui, méme la
théologie protestante la plus conservatrice doit renoncer a trouver dans quelque
savoir théorique sur Dieu le point d’ancrage permettant d’établir la plausibilité
intellectuelle du christianisme #. Pour établir la pertinence universelle de la
religion, Kant renvoie maintenant a I’expérience d’une différence, exigeant du
sujet une réflexion par laquelle il s’inscrit dans un contexte plus général. Or,
une telle réflexion exige des schémes d’interprétation qui ne peuvent exister
que sur le mode de positivités historiques ; aussi la théorie philosophique de
la religion renvoie-t-elle nécessairement aux religions historiques, et spécifi-
quement au christianisme.

Par contre, la maniére dont Kant précise cette proposition systématique sera
loin de faire I'unanimité. En renvoyant a la contradiction entre |’exigence
inconditionnelle de la loi morale comme principe de la liberté et les conditions
empiriques de sa réalisation au sein d’'un monde compris comme nature, Kant

* Cela signifie naturellement que le probleme de la théologie naturelle se déplace,
cf. Hans-Joachim BIRkNER, «Natiirliche Theologie und Offenbarungstheologie», Neue
Zeitschrift fiir systematische Theologie und Religionsphilosophie 3 (1961), p. 279-295.
Sur ce point, I'économie des choses est fondamentalement différente en régime catho-
lique. Jusqu’aujourd’hui, 'exposé doctrinal officiel reste fidele a une option néo-tho-
miste affirmant la possibilité pour la raison naturelle de connaitre de science certaine
I'existence de Dieu (cf. Catéchisme de I'Eglise catholique, Paris, Mame/Plon, 1992,
P 23 sq. : «L’homme peut accéder a la connaissance de I'existence d’une réalité qui
est la cause premiere et la fin ultime de tout, “et que tous appellent Dieu”. Les facultés
de I’'homme le rendent capable de connaitre I’existence d’un Dieu personnel». C’est bien
"exigence d’une plausibilisation de la religion qui motive I'importance accordée a une
théologie naturelle de type pré-kantien : «En défendant la capacité de la raison humaine
de connaitre Dieu, I'Eglise exprime sa confiance en la possibilité de parler de Dieu a
tous les hommes et avec tous les hommes»).



126 JEAN-MARC TETAZ

identifie dans la «Dialectique de la raison pratique» le lieu ou s’origine la
différence qui appelle une reprise réflexive de la part du sujet. C’est en réaction
a cette these que Schleiermacher et Hegel formuleront leurs propres proposi-
tions systématiques. Quant a la théologie protestante subséquente, si elle suivra
fréquemment Kant en identifiant dans la question éthique le lieu de pertinence
de lareligion, elle se refusera presque toujours a adopter sa théorie des postulats
et a chercher dans la différence entre liberté morale et déterminisme naturel
la contradiction a laquelle se heurte 1'auto-interprétation du sujet. Elle cher-
chera plutot a dégager cette différence dans une dialectique subjective de
I'expérience morale, soulignant I'incapacité du sujet a agir conformément a
une loi morale dont il reconnait pourtant le caractere prescriptif . Cette con-
centration sur I’expérience morale subjective trahit I'influence de la théorie de
la religion développée par Schleiermacher.

b) Friedrich Schleiermacher (1768-1834)

Pour Schleiermacher également, la religion est rapportée a I’interprétation
d’une expérience de différence. Mais cette expérience, Schleiermacher la
localise a un niveau beaucoup plus élémentaire que Kant. L’interprétation
religieuse ne doit pas simplement assumer la discordance entre la réalité
pratique de I'agir libre fondé dans la loi morale et la réalit€é théorique du
déterminisme de la nature. Elle doit prendre en charge la différence fondamen-
tale au gré de laquelle I'individu s’inscrit dans le monde : €tre conscient de
soi tout a la fois comme sujet de sa liberté et réalité organique d’un corps
propre. Cette duplicité structure toute expérience possible, y compris 1'expé-
rience que le sujet a de soi, laquelle doit donc étre décrite comme une dia-
lectique de la liberté et de la dépendance ©.

3 Telle est la structure fondamentale de I"argumentation des théologies revivalistes
du XIX°® siecle allemand, dont le prototype est formulé par August THoLuck dans son
ouvrage, anonyme, de 1823, Die Lehre von der Siinde und vom Versihner, oder die
wahre Weihe des Zweiflers (Hamburg, Perthes ; trad. frang. sur la 5° éd. de 1836 : Guido
et Julius, ou lettres de deux amis sur le péché et le Rédempteur, Neuchatel, Jean-Pierre
Michaud, 1840), ainsi que des théologies biblicistes et confessionnalistes qui en sont
les héritieres ; elle se retrouve également chez Wilhelm Herrmann ; cf. Wolfhart
PANNENBERG, Problemgeschichte der neueren evangelischen Theologie in Deutschland.
Von Schleiermacher bis zu Barth und Tillich, Géttingen, Vandenhoeck & Ruprecht,
1997, p. 78-120 et 136-167. Parmi les théologiens qui s’inscrivent dans la tradition
kantienne, seuls Albrecht Ritschl et Richard Adelbert Lipsius résistent a cette concen-
tration sur ’expérience subjective du sujet moral.

® La différence sur laquelle vient s’inscrire la religion a donc dignité transcendan-
tale. Cette différence fait d’ailleurs retour au sein de chacun des champs : I’expérience
pratique de la liberté est toujours I’expérience d’une liberté limitée, alors que I'expé-
rience théorique de la dépendance implique 1'idée d’une maitrise épistémique du réel,
donc d’une limitation de la dépendance. Cf. pour une interprétation de Schleiermacher
allant dans ce sens, Dietrich Korsch, Religion mit Stil. Protestantismus in der Kultur-



PROTESTANTISME ET MODERNITE 127

Mais, par dela cette expérience de soi dans la différence, le sujet se sait
sujet un malgré la dualité fondamentale qui organise son expérience du monde
et de soi. Si cette conscience de 'unité du sujet ne doit pas subrepticement
résorber la différence au profit d’une identité indifférenciée, il faut qu’elle
suffise a une exigence double : I'unité des différents doit étre logiquement
antérieure aux différents sans étre cependant le principe de leur genése ; elle
permettra alors de penser la transition de I'un a [’autre, mais non I'émergence
des différents a partir d’un fondement indifférencié. Congue de cette facon,
I'unité des différents n’est autre que la facticité du sujet concret, une facticité
présente pour le sujet sur le mode d’un «sentiment» qui manifeste une «cons-
cience-de-soi immédiate». Cette facticité est radicalement antérieure a toute
activité du sujet, donc a la dialectique de la liberté et de la dépendance dans
laquelle le sujet fait I'expérience de soi comme sujet jouissant d’une liberté
seulement relative. Elle doit des lors échapper a cette dialectique : la facticité
du sujet ne peut étre pensée que comme «dépendance pure et simple»
(schlechthinnige Abhéingigkeit). En tant que «dépendance pure et simple», la
facticité du sujet sera le fondement ou s’enracine la liberté réelle, mais limitée,
du sujet concret 7.

La fonction de la religion consiste alors a proposer au sujet des schemes
lui permettant de donner figure (darstellen) a cette facticité ot s’enracinent les
modes sur lesquels le sujet fait 1'expérience de soi et du monde. Dans la
figuration religieuse, la facticité du sujet est relue théologiquement : les figures
religieuses interprétent la facticité du sujet en la renvoyant a un fondement
transcendant. Mais, en vertu de 1’antériorité radicale qui la caractérise, I'unité
des différents ne pourra jamais étre le contenu d'une expérience spécifique :
elle ne pourra étre que figurée indirectement, en ayant recours a des contenus
d’expérience constitués en représentations (Vorstellungen) et soumis par la
méme a cette différence qui est la condition de toute expérience. Si la religion
doit recourir a I’expérience pratique ou a I’expérience théorique du monde pour
articuler ses figures, le sens revenant a ces figures ne s’explicite pas a partir
de ces contextes ; la figuration religieuse est une forme spécifique de I'expé-
rience que le sujet fait de soi et du monde.

La réflexion religieuse offre ainsi au sujet la possibilité de déployer les
schémes herméneutiques lui permettant d’articuler son identité dans la dialec-

wende, Tiibingen, Mohr, 1997, p. 17-40. L idée d’une différence fondamentale struc-
turant toute expérience est le principe de construction aussi bien de la Dialectique (éd.
Christian Berner et Denis Thouard, Paris/Gengve/Québec, Cerf/Labor et Fides/Presses
de I'Université Laval, 1997) que de I’«Ethique» de SCHLEIERMACHER.

"Cf. Konrad Cramer, «Die subjektivititstheoretischen Priimissen von
Schleiermachers Bestimmung des religiosen BewuBtseins», in Dietz LANGE (éd.),
Friedrich Schleiermacher 1768-1834. Theologe — Philosoph — Pddagoge, Gottingen,
Vandenhoeck & Ruprecht, 1985, p. 129-162 ; Ulrich Barth, Christentum und Selbst-
bewufstsein. Versuch einer rationalen Rekonstruktion des systematischen Zusammen-
hanges von Schleiermachers subjektivititstheoretischer Deutung der christlichen Reli-
gion, Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1983.



128 JEAN-MARC TETAZ

tique de la liberté et de la dépendance qui structure son expérience de soi
comme €tre libre, mais d’une liberté limitée et donc seulement relative. Cette
structure complexe de I'expérience de soi trouve sa meilleure expression dans
le christianisme. Aussi les figures doctrinales du christianisme peuvent-elles
étre reconstruites comme 1’ensemble des schemes herméneutiques grace aux-
quels le sujet peut figurer la maniere dont il est inscrit dans le monde comme
sujet libre, en interaction avec d’autres sujets libres. Les figures doctrinales
perdent du coup toute pertinence épistémique ou éthique. Elles sont la forme
esthétique dans laquelle s’exprime ce qui se refuse a I'expérience directe et
a la représentation adéquate : la présence a soi du sujet. Enfin, parce que les
Jeux de langage de la communication religieuse sont irréductibles a la morale
ou a la métaphysique, la religion ouvre sur des processus de communication
spécifiques, qui sont le vecteur d’une institutionnalisation assurant a la religion
une place distincte au sein de la culture moderne : Schleiermacher est le
théoricien classique de I’autonomie institutionnelle de 1'Eglise ; la fonction
spécifique revenant a la religion rend donc attentif a la productivité esthétique
de la conscience religieuse et aux conditions sociales de son déploiement.

Cette théorie de la figuration et de la communication religieuses permet
a Schleiermacher de reconnaitre la légitimité des formes individuelles que
prend 1'exposé doctrinal en fonction des temps, des lieux et des personnes, et
de rendre ainsi compte de la réalité plurielle qui est celle du christianisme en
modernité : 'exposé dogmatique est explicitation des figures dans lesquelles
s’articule la foi, et non démonstration d’un savoir particulier sur Dieu et le
monde ; il n’est donc pas régi par 'exigence d’identité et d’adéquation qui
définit le savoir. La théorie de la religion formulée par Schleiermacher fournit
le cadre conceptuel requis pour réfléchir la situation socio-culturelle du pro-
testantisme moderne. Mais elle ne comprend pas d’éléments normatifs capables
de limiter la prolifération des figures individuelles du croire: pour
Schleiermacher, la réalité sociologique des proces de réception ecclésiaux doit
suffire a la régulation de la communication religieuse.

La théorie du christianisme proposée par Schleiermacher a un tour radi-
calement subjectif, concentrée qu’elle est sur la question de la conscience
religieuse et des modes de son expression esthétique. Cette focalisation sur la
religiosité du sujet correspond au déplacement sociologique induit par la dif-
férenciation fonctionnelle des sociétés modernes. Aussi la priorité méthodo-
logique reconnue par Schleiermacher a la conscience religieuse dominera-t-elle
I’essentiel du travail théologique en protestantisme, méme quand on cherchera,
a l'encontre des intentions de Schleiermacher, a renforcer ’homogénéité
doctrinale et a restituer valeur obligatoire aux énoncés dogmatiques fondamen-
taux. La conscience religieuse est en effet convaincue que les figures sur
lesquelles elle s’articule sont des représentations, peut-€tre maladroites, de son
objet, et non de simples figures. Les stratégies conservatrices s’efforceront de
démontrer que cette intention subjective est justifiée épistémologiquement.
D’ou I'inflation des travaux consacrés a la gnoséologie théologique. Malgré



PROTESTANTISME ET MODERNITE 129

les insuffisances systématiques évidentes résultant de ce type d’argumentation,
c’est cette réception conservatrice de Schleiermacher qui exerga une influence
décisive sur le protestantisme allemand du XIX¢ siecle 8. En donnant aux
positions de Schleiermacher cette inflexion peu ou prou orthodoxe, la plupart
de ses €leves se rapprochaient de fait des positions revivalistes ou néo-
confessionnalistes et contribuaient a marginaliser les courants libéraux, dans
les instances ecclésiastiques aussi bien que dans la vie ecclésiale. 1l faudra
attendre le début du XX siecle et le Kulturprotestantismus pour que 1'on
redécouvre en Schleiermacher le théoricien classique de la situation socio-
culturelle du protestantisme moderne .

c¢) G.W.F. Hegel (1770-1831)

Rendre justice a I'intention objective de la conscience religieuse, tel est
aussi le propos fondamental de la théorie du christianisme développée par
Hegel 1°. Mais a I’encontre des positions que I’on vient d’évoquer, la concen-
tration hégélienne sur 1’intention objective de la conscience religieuse n’obéit
nullement & un intérét conservateur pour la consolidation doctrinale de I'ins-
titution ecclésiastique. Bien au contraire. La théorie du christianisme déployée
par sa philosophie de la religion s’inscrit dans une perspective ressortissant a
une philosophie de I'histoire fondamentalement intéressée a faire valoir la

8 Méme s’il est abusif de vouloir réduire 2 ce type de position la réception théo-
logique de Schleiermacher. Avant Hegel, elle exer¢a une influence décisive sur la
théologie historique d’un Ferdinand Christian Baur, et toutes les variantes de la théologie
libérale reconnaitront leur dette envers Schleiermacher, cf., a titre d’exemple, le discours
commémoratif d’Alois Emanuel BiepErMaNN, «Schleiermacher. Festrede, gehalten an
der von der theologischen Fakultiit Ziirich veranstalteten Feier von Schleiermachers 100-
Jihrigem Geburtstag, den 21. November» (1868), in Ausgewdhlte Vortrige und
Aufsiitze, Berlin, Reimer, 1885, p. 186-210. Il faut en outre mentionner que certains
€leves directs de Schleiermacher resterent fondamentalement fidéles a leur maitre. Le
plus influent fut le théologien zurichois Alexander Schweizer.

Y Cf,, en particulier, Wilhelm Gras, «Liberale Theologie als Theorie volkskirch-
lichen Handelns», in Friedrich Wilhelm Grar (éd.), Liberale Theologie. Eine Orts-
bestimmung, Giitersloh, Mohn (Troeltsch-Studien 7), 1993, p. 127-148, ainsi que 1’ar-
ticle de Hartmut Rupbies ci-apres.

19 Cest cet intérét qui amena Hegel a se démarquer, de fagon souvent outrageu-
sement polémique, des positions défendues par Schleiermacher, cf. Dietz LANGE, «Die
Kontroverse Hegels und Schleiermachers um das Verstindnis der Religion», Hegel-
Studien 18 (1983), p. 201-224 ; dans une perspective systématique, cf. Jorg DIERKEN,
Glaube und Lehre im modernen Protestantismus. Studien zum Verhdltnis von religiosem
Vollzug und theologischer Bestimmtheit bei Barth und Bultmann sowie Hegel und
Schleiermacher, Tiibingen, Mohr, 1996, p. 203-415 ; Falk WAGNER, Was ist Theologie?
Studien zu ihrem Begriff und Thema in der Neuzeit, Giitersloh, Mohn, 1989, p. 47-72
et 204-285. Pour les enjeux de la controverse dans d’autres champs, cf. Gunter ScHoL1z,
Ethik und Hermeneutik. Schleiermachers Grundlegung der Geisteswissenschaften,
Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1995, p. 35-64, 147-169 et 286-313.



130 JEAN-MARC TETAZ

1égitimité du monde moderne. Cette philosophie de I'histoire identifie dans les
structures socio-politiques de 1’Etat de droit post-révolutionnaire la réalisation
objective de la liberté que visent les représentations religieuses. La transpo-
sition (Aufhebung) des représentations religieuses dans le concept philosophi-
que n’est autre que le mouvement spéculatif permettant de fonder tout a la fois
la légitimité et la plausibilité culturelles du christianisme protestant en le
donnant a voir comme la religion du monde moderne. Et ce dans un double
sens : le christianisme est, d’abord, la prémisse historique nécessaire a la
réalisation de la liberté dans I’Etat moderne ; il est, ensuite, la seule religion
capable d’identifier dans la réalité socio-politique de I’Etat de droit la réali-
sation objective de sa substance religieuse. Ce qui ne signifie nullement que
Hegel plaide pour une dissolution de I'institution religicuse dans la réalité
socio-politique de I’Etat de droit. Comme accomplissement subjectif de la
liberté, la praxis religieuse — et son institutionnalisation ecclésiale — reste
nécessairement distincte de la réalité objective de la liberté et de ses structures
socio-politiques.

Cette analyse du christianisme est tout entiere redevable a I'intérét que
Hegel porte a la visée objective de la conscience religieuse. La conscience
religieuse se rapporte en effet @ Dieu comme a une réalité dont elle se sait
absolument dépendante. Or, aussi longtemps que cette dépendance absolue est
simplement représentée comme une figure de la conscience, elle est en fait
dépendante de la conscience !'. Le mouvement spéculatif de la philosophie
hégélienne de la religion entend justifier la conscience religieuse en surmontant
cette contradiction. Ce n’est possible que si 1I’Absolu est pensé en lui-méme
comme 1’unité réflexive de I’identité et de 1’altérité, donc comme relation ;
alors la relation religieuse pourra étre pensée comme effectuation ad extram
du rapport de reconnaissance réciproque interne qu’implique le concept de
I’ Absolu visé par I’élévation religieuse de la conscience. La religion est donc
une relation réciproque de reconnaissance, ¢’est-a-dire liberté dans la recon-
naissance réciproque des sujets. C’est pour sauvegarder la réalité de I’élévation
religieuse de la conscience religieuse a4 Dieu que Hegel exige que la représen-
tation religieuse soit transposée dans le concept philosophique.

Cette transposition est rendue possible par le fait qu’avec Kant, Hegel peut
montrer que 1’élévation a I’ Absolu est le mouvement méme de la pensée '%.
Il lui est des lors possible de recourir a la logique spéculative — qui n’est autre
que la logique méme de la pensée — pour reconstruire la vérité de la religion

' Toutes les variantes de la critique radicale de la religion vivent d’ailleurs de cette
contradiction entre la signification que la conscience religieuse préte A ses représenta-
tions et le fait que ces représentations ne sont manifestement rien d’autre que le produit
de la conscience religieuse. Cf. Falk WAGNER, Was ist Religion?, p. 74-106.

"2 On a souligné que la destruction kantienne de la théologie rationnelle passait par
la découverte que la raison théorique devait penser I'idée de I'inconditionné dés lors
qu’elle réfléchissait les conditions logiques de 'activité de synthése par laquelle elle
constitue la connaissance comme connaissance, cf. ci-dessus, point I.].a.



PROTESTANTISME ET MODERNITE 131

telle que la vise, sur un mode aporétique, I’intention objective de la conscience
religieuse. Ce double mouvement de critique et de réaffirmation permet a Hegel
une reconquéte speculative des thématiques dogmatiques marginalisées ou
¢liminées par Schleiermacher : Trinité, christologie spéculative, théologie de
la croix. Mais leur réinterprétation spéculative implique une radicale transfor-
mation : la Trinité devient I'explicitation de 1’auto-différenciation de I’ Absolu,
la christologie se concentre autour de la nature divino-humaine du Christ et
le Vendredi saint spéculatif célebre la mort de Dieu dont la résurrection a lieu
dans la conscience croyante de la communauté, ¢’est-a-dire dans la réalisation
socio-politique de la liberté '3

On comprend sans peine ce qui fait I'attrait de la pensée hégélienne pour
le protestantisme moderne. Hegel reconstruit la vérité des contenus dogmati-
ques du christianisme protestant pour en faire valoir la pertinence sur le lieu
méme ol se noue la question qui est au cceur de tous les débats sur le statut
de la religion (chrétienne) en modernité : la liberté. On comprend tout aussi
facilement que la réception de la théorie hégélienne n’ait pas pu échapper aux
antagonismes qui se font jour justement sur cette question : ’histoire de la
scission de I’école hégélienne entre hégéliens de gauche et hégéliens de droite
est bien connue 4. Or, cette scission n’est pas seulement une donnée essentielle
de la situation culturelle et intellectuelle qui caractérise le deuxieme tiers du
XIX¢ siecle allemand. Elle conditionne également la réception théologique de
Hegel.

La aussi on peut identifier une droite hégélienne, dont la théologie spécu-
lative est en fait davantage une réaffirmation des bases dogmatiques du luthé-

13 Cette reconquéte spéculative vaut reformulation. Elle ressortit ainsi a la théma-
tique de la perfectibilité du christianisme, chére aux Lumigres allemandes (cf. Hans-
Walter ScutTTe, «Die Vorstellung von der Perfektibilitit des Christentums im Denken
der Aufklirung», in Hans-Joachim BIrkNER et Dietrich RossLer [éds], Beitrige zur
Theorie des neuzeitlichen Christentums, Berlin, de Gruyter, 1968, p. 113-126). Sur le
rapport entre ce theme et la réalisation spéculative de I'Esprit, cf. G.F.W. HecrL,
Grundlinien der Philosophie des Rechts oder Naturrecht und Staatswissenschaft im
Grundrisse (Werke in zwangig Binden VII, éd. Eva Moldenhauer et Karl Markus
Michel), Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1986, § 343 (trad. frang.: Principes de la
philosophie du droit ou droit naturel et science de I’ Etat en abrégé, Paris, Vrin, 1982 2),
Sur les motifs de son remplacement par le concept spéculatif de développement, cf. G.F.W.
HEGEL, Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte (Werke in zwanzig Béinden X11),
1986, p. 74 sq. (trad. frang. : Legons sur la philosophie de I’histoire, Paris, Vrin, 1979 3,
p. 50 sq.). L'importance programmatique de cette thématique pour la théologie libérale
héritiere de Hegel est rendue manifeste par I article de Eduard ZeLLER inaugurant 1" organe
de I'Ecole de Tiibingen : «Die Annahme einer Perfektibilitit des Christenthums, historisch
und dogmatisch untersucht», Theologische Jahrbiicher 1 (1842), p. 1-50.

' Cf. sur ce point I'ouvr age de Karl Lowith, qui n’a rien perdu de son actualité,
méme si I'interprétation de Hegel qu’il propose apparait aujourd’hui problématique :
Von Hegel zu Nietzsche. Der revolutionéire Bruch im Denken des 19. Jahrhunderts
(1941, 1950 2), in Scimtliche Schriften TV, Stuttgart, Metzler, 1988, p. 1-490 (trad. frang. :
De Hegel a Nietzsche, Paris, Gallimard, 1969).



132 JEAN-MARC TETAZ

ranisme qu’une reformulation critique du christianisme protestant '>. C’est a
ce type de réception que recourront les éleves conservateurs de Schleiermacher
évoqués a la fin de la section précédente ; il en résultera un mélange éclectique
d’éléments schleiermacheriens et hégéliens, le tout matiné de biblicisme et de
revivalisme, dont le succes universitaire témoigne de 1’affinité que son inten-
tion fondamentalement conservatrice entretient avec I’ambiance socio-cultu-
relle de la restauration '. Si la droite hégélienne accentue unilatéralement le
moment de réaffirmation impliqué par la lecture spéculative des contenus
doctrinaux du christianisme, la gauche hégélienne fait valoir, tout aussi uni-
latéralement, le moment critique. David Friedrich Straul} en est le représentant
théologique le plus connu 7. Mais au sein de la théologie, sa position reste
isolée et peu représentative. L’essentiel de I'influence critique émanant de la
pensée hégélienne vient fructifier la recherche historique, que ce soit sur
I’histoire des dogmes (Ferdinand Christian Baur) et de la religion (Otto
Pfleiderer) ou dans le champ vétéro-testamentaire (Wilhelm Vatke). La critique
spéculative de frappe hégélienne permet en effet de concevoir la logique d’un
développement cohérent par dela la discontinuité des phénomenes et de relire
I"histoire du dogme ou de la religion comme I’avénement de la liberté dans
les progres de son explicitation conceptuelle '®. C’est de cette réception qu’hé-
riteront les représentants classiques de la théologie libérale.

2. Le concept de liberté comme problématique fondamentale
du protestantisme moderne

Par dela les différences qu’on vient de souligner, les théories du christia-
nisme développées par Kant, Schleiermacher et Hegel partagent un geste
commun : elles font voir la religion chrétienne comme la seule instance capable
de proposer au sujet concret un cadre herméneutique reposant sur un concept
de liberté suffisamment différencié pour préserver la liberté concréte d’une

15 Philipp Konrad Marheineke est caractéristique de ce type de réception. I1 fut par
ailleurs le premier éditeur des cours de Hegel consacrés a la philosophie de la religion.
Cf. Eva-Maria RUPPRECHT, Kritikvergessene Spekulation. Das Religions- und Theologie-
verstindnis der spekulativen Theologie Ph. K. Marheinekes, Bern, Lang, 1993. Sur la
réception théologique de Hegel, cf. Friedrich Wilhelm Grar et Falk WAGNER (€ds), Die
Flucht in den Begriff. Materialien zu Hegels Religionsphilosophie, Stuttgart, Klett-
Cotta, 1982 (bibliogr. p. 309-341).

16 Cf. Ernst TroELTSCH, «Die Restaurationsepoche am Anfang des 19. Jahrhunderts»
(1913), in Aufsctze zur Geistesgeschichte und Religionssoziologie (GS 1V), Tiibingen,
Mohr, 1925, p. 587-614. Sur le profil systématique de ce type de théologie de la
médiation, cf. I’étude paradigmatique de Christine AXT-PiscALAR, Der Grund des
Glaubens. Eine theologiegeschichtliche Untersuchung zum Verhdltnis von Glauben und
Trinitdit in der Theologie Isaak August Dorners, Tiibingen, Mohr, 1990.

17 Cf. ci-aprés Iarticle de Friedrich Wilhelm GRAF.

18 Cf. Wolfhart PANNENBERG, op. cit., p. 314-332.



PROTESTANTISME ET MODERNITE 133

Iétale amphibologie avec le déterminisme. La métacritique théologique de la
critique de la religion reproche en effet a cette dernicre de travailler avec un
concept de liberté trop indifférencié, escamotant la différence entre 1’exercice
de la liberté et le principe de cette liberté. Du coup, la critique de la religion
s’avere incapable de distinguer conceptuellement la liberté du déterminisme,
qu’il soit social ou biologique. Contre la critique de la religion, la théorie
théologique du christianisme fait donc valoir que I'exercice de la liberté vit
d’un principe qui ne peut fonctionner comme principe de cet exercice qu’a
condition d’en étre rigoureusement distingué.

Expliciter ce qu’il en est de la liberté exige en effet que soit pensée I'unité
complexe de quatre moments, organisant deux dimensions complémentaires.
En tant qu’acte en accomplissement, la liberté doit étre pensée dans la diffé-
rence entre son exercice et son principe ; I'exercice de la liberté se réfere en
effet nécessairement a un principe de la liberté qui en fonde 1’exercice, sans
que celui-ci puisse prendre la place du principe de la liberté. En tant que
structure, la liberté ne peut étre explicitée qu’en renvoyant a la différence
irréductible entre sa déterminité formelle et sa réalité matérielle ; la déterminité
formelle de la liberté ne suffit en effet pas a déduire la réalité matérielle de
’action libre, bien que I’agir libre doive toujours se référer a la déterminité
formelle de la liberté pour pouvoir s’identifier comme agir libre.

En exigeant que ne soit pas sous-estimée la complexité structurelle de la
liberté, la réflexion théologique fait valoir la religion comme le meilleur
défenseur de la liberté parce qu’elle y fait voir I'instance socio-culturelle ol
s’articule une conscience de la différence sans laquelle la liberté succomberait
au déterminisme. Mais elle n’identifie pas pour autant le probleme de la vérité
du christianisme avec celui de sa pertinence culturelle. Elle apprend au con-
traire a rapporter ces deux problemes a deux aspects différents de la structure
complexe du concept de liberté. Alors que la vérité du christianisme se décide
sur la question de la constitution de la liberté dans un principe radicalement
antérieur a I’exercice de la liberté, sa pertinence culturelle se décide sur la
capacité des formes historiques du christianisme a proposer des scheémes
herméneutiques qui permettent au sujet de se comprendre comme sujet de sa
liberté au ceeur méme de la réalité socio-politique du monde moderne en
identifiant les formes concrétes que prend la réalité matérielle de la liberté.
C’est justement cette articulation qui confére au probleme conceptuel de la
liberté une dimension socio-culturelle évidente, indice du fait qu’en modernité,
les débats théologiques les plus abstraits sont lourds de conséquences en
maticre d’éthique sociale. Les interprétations divergentes que le protestantisme
moderne donne du concept de liberté refletent ainsi les positions antagonistes
que le protestantisme adopte face au monde moderne '.

" Cest cet intérét théologique porté au principe de la liberté qui sarticule dans
le concept de théonomie (il apparait significativement au tout début du XIX¢ siecle),
ainsi que 1'a montré Friedrich Wilhelm Grar in Theonomie. Fallstudien zum
Integrationsanspruch neuzeitlicher Theologie, Giitersloh, Mohn, 1987.



134 JEAN-MARC TETAZ

En se refusant a identifier la vérité du christianisme protestant avec la
fonction herméneutique qui lui revient en régime de modernité, la réflexion
réserve 'exces de la vérité théo-logique par rapport a toute fonctionnalité
socio-culturelle de la religion. Cet exces de la vérité de la religion est d’ailleurs
la condition a laquelle la religion peut remplir la fonction qui est la sienne en
modernité. Cest en effet cet exces qui préserve la pratique religieuse d’étre
réduite a une fonction culturelle de la société moderne. La conscience reli-
gieuse peut ainsi devenir le foyer d’une résistance de I'individu a son absorp-
tion dans les déterminismes sociaux en conférant a ses figures herméneutiques
quelque chose d’une «esthétique de la résistance».

II. Protestantisme et modernité :
constellations paradigmatiques et relecture programmatique

1. La sécularisation comme privatisation et pluralisation
de la sphéere religieuse

Au début de ce texte, on a brievement indiqué les conséquences qu’im-
plique la différenciation fonctionnelle, caractéristique des sociétés modernes,
pour le role social revenant a la religion. Il nous faut y revenir de facon un
peu plus détaillée. En effet, la compétence herméneutique que le christianisme
protestant prétend conférer au sujet devenu autonome ne pourra étre concré-
tisée qu’a condition d’étre rapportée a la réalité socio-politique du monde
moderne. A défaut, la vérité du christianisme fondée par la métacritique théo-
logique de la critique de la religion resterait sans prise sur la situation de
I'individu confronté aux mécanismes de régulation sociale qui structurent le
monde moderne. Le protestantisme ne pourra donc proposer a I’homme
moderne, se comprenant comme sujet libre, des schéemes susceptibles d’orga-
niser son auto-interprétation que si ces schémes peuvent étre référés aux
spheres socio-culturelles dans lesquelles 1'individu localise I’espace social ou
se réalise sa liberté. Aussi la référence a la réalité socio-culturelle du monde
moderne devient-elle un moment nécessaire de toute théorie théologique du
christianisme en modernité. Le choix des spheres socio-culturelles en référence
auxquelles le protestantisme explicitera cette fonction herméneutique dépendra
a chaque fois de la situation d’ensemble sur laquelle le protestantisme moderne
entend étre en prise ?’. Le protestantisme réagira donc aux évolutions socio-
politiques de la modernité en identifiant une autre sphere en référence a laquelle
il articule la pertinence du christianisme pour la culture de la modemnité. Ces
déplacements peuvent valoir comme 1’indice du sort que la modernité réserve

20 Cette possibilité de redéfinir les champs socio-culturels en référence auxquels le
christianisme protestant explicite sa pertinence est également une conséquence de la
distinction entre vérité théologique et pertinence religieuse du christianisme.



PROTESTANTISME ET MODERNITE 135

ala liberté. Ce que nous savons de la sémantique des concepts historiques nous
permet de nous attendre a ce que les diverses constellations dans lesquelles
se positionne le protestantisme moderne se refletent dans des choix
terminologiques significatifs >!.

On a déja souligné que la différenciation fonctionnelle limitait la pertinence
sociale de la religion a la sphere privée et a la dimension individuelle. L’ intérét
se concentre alors sur la religiosité, ¢’est-a-dire sur la plausibilité subjective
et sur la véracité personnelle du croire. Dans le protestantisme surtout, il en
résulte une rapide désaffectation ecclésiale, repérable des le début du XIX®
siecle, d’abord dans les villes, plus tard également dans les régions rurales 2.
On comprend pourquoi, dans ces conditions, Max Weber concentrera sa so-
ciologie de la religion sur I'influence que les différentes religions exercent sur
la conduite des individus (Lebensfiihrung) et sur les effets sociaux indirects
induits par cette régulation religicuse de la conduite 3 ; et pourquoi Ernst
Troeltsch verra dans les tensions qu’implique la dissociation entre éthique
personnelle et éthique sociale le trait caractéristique du probleme éthique
moderne et la crise des formes classiques d’une «philosophie sociale du chris-
tianisme» 2*,

2L 11 faut dés lors résister 4 la tentation d’assimiler trop rapidement des termes
comme «théologie libérale», Kulturprotestantismus ou «néo-protestantisme». Une telle
assimilation n’est possible qu’a condition de les prendre comme trois formes d’un méme
¢garement théologique, donc comme indices d’une position fondamentalement illégi-
time. C’est I'usage qu’en fit Karl Barth, fidele en cela aux critiques conservateurs d’un
protestantisme reconnaissant la légitimité théologique et religieuse de la modernité. A
I"encontre de cet usage indifférencié, il faut faire valoir que ces différences sémantiques
sont significatives des destins complexes du protestantisme en modernité.

22 Cf. Lucian HoLSCHER, «Die Religion des Biirgers. Biirgerliche Frommigkeit und
protestantische Kirche im 19. Jahrhundert», Historische Zeitschrift 250 (1990), p. 594-
627.

23 Cf. Max WEBER, Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen, ici : «Einleitung» et
«l. Konfuzianismus und Taoismus. VIII. Resultat : Konfuzianismus und Puritanismus»
(1915, 1920 2), in Gesammelte Aufsiitze zur Religionssoziologie, t. 1, Tiibingen, Mohr,
1978 7, p. 237-275 et 512-536 (trad. frang. in Sociologie des religions, éd. Jean-Pierre
Grossein, Paris, Gallimard, 1996, p. 331-378 et 379-409). C’était déja la perspective
qui présidait aux analyses de «Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus»
(1904-1905, 1920 ?), in Gesammelte Aufsiitze zur Religionssoziologie, t. 1, p. 17-206
(trad. frang. de la 2° éd. in L’éthique protestante et l'esprit du capitalisme suivi d’un
autre essai, Paris, Plon, 1964, p. 31-253).

#* Ce probleéme est A I'origine de Die Soziallehren der christlichen Kirchen und
Gruppen (GS 1, Tiibingen, Mohr, 1912 = 2 vol., Tiibingen, Mohr [Uni-Taschenbiicher
I811 et 1812], 1994), mais il est déja au centre de 1’article «Grundprobleme der Ethik.
Erortet aus AnlaB von Herrmanns Ethik», Zeitschrift fiir Theologie und Kirche
12 (1902), p. 44-94 et 125-178 ; repris, fortement remanié, in Zur religiosen Lage,
Religionsphilosophie und Ethik (GS 11), Tiibingen, Mohr, 1913, p. 552-672. Et il sera
encore le theme d’une des derniéres conférences publiques de Troeltsch, prononcée en
1922 sur invitation de la «Freie Studentenschaft» de I’ Université de Berne dans la salle
du Grand Conseil de I'Hétel de ville de cette ville: Die Sozialphilosophie des
Christentums, Ziirich, Seldwyla, 1922.



136 JEAN-MARC TETAZ

A cette privatisation de la religion vient s’ ajouter le pluralisme idéologique
caractéristique de la situation intellectuelle du monde moderne. Les figures
herméneutiques proposées par le christianisme s’y trouvent en concurrence
avec d’autres offres de sens, issues de traditions €trangeres au christianisme.
Le christianisme doit des lors faire preuve de sa plausibilité ; il est convoqué
devant le tribunal critique d’une raison devenue subjective pour apporter la
démonstration de sa vérit€ en confrontation avec d’autres propositions de sens.
Le pluralisme idéologique signe la fin du monopole dont le christianisme
jouissait sur le marché des offres de sens 2.

Mais le pluralisme n’est pas seulement un facteur externe au christianisme ;
il s’attaque aussi a l'uniformisation interne a laquelle avait abouti la
confessionnalisation durant la seconde moitié¢ du XVI¢ siecle. La formation de
positions théologiques antagonistes est la conséquence de I’émergence de
milieux socio-culturels a I’intérieur des camps confessionnels %0, Les dissen-
sions au sein du protestantisme — et les incessants conflits qui les accompagnent
au XIX® et au début du XX° siecle — sont le reflet d’orientations éthiques et
religieuses divergentes, antérieures a toute régulation doctrinale et résistant
pour cette raison a toute tentative de restauration d’une uniformité dogmatique
ou liturgique 7. Privatisation de la religion et pluralisation idéologique carac-
térisent la situation moderne du christianisme comme une situation de
sécularisation. Société et culture s’émancipent des régulations religieuses tra-
ditionnelles et confrontent le christianisme protestant a une tache nouvelle :
se redéfinir en référence a un univers socio-culturel irrémédiablement sécu-
larisé 8.

C’est cette situation historique radicalement nouvelle que prennent expli-
citement en considération les programmes de la théologie libérale et du
Kulturprotestantismus. lls identifient I’un et I’autre une sphere socio-culturelle

23 Cf. Peter L. BERGER, The Sacred Canopy : Elements of a Sociological Theory of
Religion (1967), Garden City N.Y., Doubleday/Anchor Books, 1969, p. 105-171 (trad.
franc. : La religion dans la conscience moderne. Essai d’analyse culturelle, Paris,
Centurion, 1971, p. 171-272). Dans I’ensemble du texte, le concept de plausibilité fait
référence aux analyses de Berger pour lesquelles la traduction francaise utilise le terme
«crédibilité». On préfere rester fidele au terme anglais plausibility, afin d’éviter la
connotation subjectiviste qu’implique le mot «crédibilité».

26 Cf. la vue d’ensemble proposée par Olaf BrascHKE et Frank-Michael KUHLEMANN,
«Religion in Geschichte und Gesellschaft. Sozialhistorische Perspektiven fiir die
vergleichende Erforschung religitser Mentalitiiten und Milieus», in Ip. (éds), Religion
im Kaiserreich. Milieus, Mentalititen, Krisen, Giitersloh, Kaiser, 1996, p. 7-56.

T Cf. Peter L. BErGER, The Heretical Imperative : Contemporary Possibilities of
Religious Affirmation, Garden City N.Y., Anchor Press, 1979 (trad. allemande : Der
Zwang zur Hdiresie. Religion in der pluralistischen Gesellschaft, Freiburg im Breisgau,
Herder, 1992 ).

% On trouvera le meilleur apergu d’ensemble des discussions auxquelles a donné
liew le concept de sécularisation dans Darticle de Giacomo MARRAMAO,
«Sikularisierung», in Joachim RirTer et Karlfried GrUNDER (éds), Historisches Worter-
buch der Philosophie, t. VIII, Basel, Schwabe, 1992, col. 1133-1161.



PROTESTANTISME ET MODERNITE 137

paradigmatique en référence a laquelle ils entendent faire voir la pertinence
du christianisme protestant sur le theme conflictuel ol se rejoignent le pro-
gramme de la modernité et la vérité du christianisme : la liberté de I’homme.

2. Théologie libérale

Historiquement, c’est le terme «théologie libérale» qui est le plus ancien.
En I’absence d’une analyse historique exhaustive, il faut se contenter de re-
lever, avec Friedrich Wilhelm Graf, que le terme — ou ses équivalents tels
«théologie libre» ou «libre christianisme» — apparait des la fin du XVIII®
siecle 2. Sa sémantique renvoie au champ politique et aux programmes
d’émancipation proto-démocratiques consécutifs a I’émergence d’un espace
public de discussion. La «liberté» dont se réclame la théologie dite libérale fait
référence a I'exigence d’autonomie politique, mais aussi morale et intellec-
tuelle, qu’articule la conscience éclairée de la bourgeoisie en voie de devenir
citoyenne. La théologie libérale a donc partie lice avec les luttes ol émerge
la démocratie moderne. Quant au renvoi sémantique a la sphere politique, il
a valeur programmatique : la théologie libérale est fondamentalement une
théologie politique ; c’est en référence et en analogie a 1’idéal du citoyen, a
la réalisation politique de I'autonomie du sujet, qu’elle définit la pertinence
possible du christianisme protestant en modernité.

Cet usage diffus du terme se sédimente peu avant 1848 -V pour désigner
un programme tout a la fois théologique et politique dont le destin, en Suisse
et en Allemagne, sera fort différent. Alors qu’en Suisse la guerre du Sonder-
bund et la création de la Suisse moderne qui y fait suite marquent la victoire
politique des forces démocratiques, ainsi que 1’établissement d’un Etat démo-
cratique moderne et d’une politique économique libérale, en Allemagne, la

30

* Cf. Friedrich Wilhelm GraFr, art. «Liberale Theologie», in Evangelisches
Kirchenlexikon, t. 111, Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1990 3, col. 86-98 ; cf. aussi
Hans-Joachim BIRKNER, «““Liberale Theologie™», in Martin ScumIpT et Georg SCHWAIGER
(€ds), Kirchen und Liberalismus im 19. Jahrhundert, Gottingen, Vandenhoeck &
Ruprecht, 1976, p. 33-42.

' Le premier ouvrage d’Alois Emanuel BiEpERMANN, Die freie Theologie, oder
Philosophie und Christenthum in Streit und Frieden, Tiibingen, Fues, 1844, peut valoir
ici comme catalyseur, ainsi que le souligne Wolfhart PANNENBERG (op. cit., p. 305 sq.).
C’est d’ailleurs Biedermann qui fut I'un des premiers & utiliser le terme pour désigner
un parti ecclésiastique, cf. [Alois Emanuel] B[iEDERMANN], «Das apostolische
Glaubensbekenntnis und die schweizerische Predigerversammlung in Ziirich (den 23.
Juli 1845)», Die Kirche der Gegenwart. Eine Monatschrift fiir die reformierte Schweiz
I (1845), p. 333-347, ici : p. 343 sq. Il est symptomatique que Biedermann utilise le
terme «libéral» a I’occasion d’un débat sur 1"autorité formelle a reconnaitre au Symbole
des Apétres. Sur la biographie de Biedermann jusqu'a la rédaction de Die freie
Theologie, cf. Thomas K. Kunn, Der junge Alois Emanuel Biedermann. Lebensweg und
theologische Entwicklung bis zur «Freien Theologie» 1819-1844, Tiibingen, Mohr,
1997.



138 JEAN-MARC TETAZ

révolution de 1848/49 se solde par un échec des forces démocratiques et
libérales. La politique de réaction qui, surtout en Prusse et en Saxe, fait suite
a la dissolution du Parlement de Francfort signe la défaite du libéralisme
politique en Allemagne. Il se ralliera peu & peu a la politique borusienne de
Bismarck, faisant passer I"unification politique de 1’ Allemagne avant I’éman-
cipation politique et son institutionnalisation dans un systeme parlementaire
et constitutionnel.

A ces évolutions politiques antinomiques correspond une différence fon-
damentale du positionnement politique et ecclésial de la théologie libérale. En
Suisse, la théologie libérale peut s’allier aux forces démocratiques et comprendre
son programme comme la condition a laquelle le christianisme — protestant! —
deviendra un facteur capable de soutenir le mouvement d’€mancipation sociale
et politique *'. En Allemagne par contre, le protestantisme libéral se trouvera
marginalisé toujours davantage par I’alliance entre le conservatisme politique
et le conservatisme ecclésiastique. La fondation du Protestanten-verein par
Richard Rothe et ses amis en 1863 ne permettra pas de modifier le cours des
choses *2. Quant a I’évolution des positions politiques de Pfleiderer qui, apres
le déces de Rothe, sera le représentant théologique le plus en vue du protes-
tantisme libéral allemand, elle est typique de la maniere dont, au cours du
dernier tiers du siécle, la théologie libérale allemande abandonnera son com-
pagnonnage avec l'idéal d’émancipation et I’exigence de son institution-
nalisation politique au profit d’une reconnaissance de la politique de conso-
lidation nationale antilibérale mise en ceuvre de diverses facons par Bismarck
el ses successeurs 72,

Méme si I'on en limite ['usage aux théologiens proches du Protestanten-
verein, on serait en mal d’identifier la théologie libérale avec une conception
théologique univoque. Entre la spéculation théosophique de Rothe, hériticre
par bien des aspects de la philosophie du dernier Schelling, et la dog-
matique spéculative de Biedermann, corrigeant par des éléments venus de

1 Inversement, elle profitera du soutien politique des forces libérales et démocra-
tiques, qui assureront le succes de son programme de libéralisation des institutions
ecclésiastiques (constitution synodale, suppression de la valeur obligatoire de la Con-
Sfession helvétique postérieure, etc.).

32 Par contre, 1’évolution en Suisse et en Allemagne concorde sur un point signi-
ficatif : le libéralisme théologique ne se dote d'une forme institutionnelle au niveau
national qu’au moment ou le libéralisme politique est en perte de vitesse ; en Suisse,
le protestantisme libéral ne s’organisera au niveau fédéral qu’avec la création du
Schweizerischer Verein fiir freies Christentum en 1871.

33 Sur I'évolution des positions politiques de Pfleiderer, cf. Friedrich Wilhelm Gra¥,
Theonomie, p. 145-154. Cette évolution est d’ailleurs caractéristique du libéralisme
allemand dans son ensemble, cf. par exemple Dieter LANGEWIESCHE, Liberalismus in
Deutschland, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1988, p. 128-232. Sur le Protestanten-
verein, cf. I’étude exhaustive de Claudia Lepp, Protestantisch-liberaler Aufbruch in die
Moderne. Der deutsche Protestantenverein in der Zeit der Reichsgriindung und des
Kulturkampfes, Giitersloh, Kaiser, 1996.



PROTESTANTISME ET MODERNITE 139

Schleiermacher ce que la critique hégélienne de gauche avait de trop unilatéral,
les divergences sont aussi manifestes qu’inconciliables. S’il y a donc quelque
chose comme un noyau commun aux différentes positions se réclamant de la
théologie libérale, ¢’est dans une orientation programmatique sous-jacente aux
énoncés théologiques qu’il faut le chercher. En assumant les conséquences
intellectuelles impliquées par 1'historicisation du christianisme et de ses com-
posants normatifs (canon, Confessions de foi, etc.), la théologie libérale y
trouve les conditions de possibilité d’une alliance entre un «libre christianisme»
et les aspirations socio-culturelles du sujet humain a une autonomie morale et
a une émancipation politique. La critique historique vaut alors comme con-
dition négative d’une reformulation spéculative donnant a voir le christianisme
comme le contexte de constitution de la liberté dont se réclament tant I’ auto-
nomie morale du sujet que I’émancipation politique du citoyen 3*

3. Protestantisme conservateur

Le probleme du rapport entre la «liberté du chrétien» et la liberté du @ujet
définit également les coordonnées de I’espace idéologique ot viennent s’ins-
crire les courants conservateurs du protestantisme germanophone ¥ ; face 2
une conception de la liberté insistant sur I'autonomie du sujet ou sur sa
réalisation individuelle, le protestantisme conservateur insiste sur le nécessaire
ancrage de la liberté dans un ordre hétéronome *°. Qu’ils fassent valoir I'iden-
tit¢ confessionnelle ou I'autorité scripturaire, qu’ils identifient dans la dimen-
sion ecclésiale ou dans 1'expérience subjective du salut le principe d'une
restauration conservatrice du protestantisme de la Réforme, tous les program-
mes de cette mouvance répliquent eux aussi a la situation nouvelle créée par
I’émergence du monde moderne. Plus méme : comme le conservatisme poli-
tique, le conservatisme religicux s’insére explicitement dans les structures

% L’ usage actuel tend d’ailleurs a désigner du nom de «théologie libérale» toutes
les positions théologiques qui voient dans I’approche historique et socio-culturelle des
réalités religieuses le passage obligé pour toute réflexion théologique en modernité.
C’est dans ce sens que I’entendent les collaborateurs du volume édité par Friedrich
Wilhelm Grar, Liberale Theologie (cf. p. 8). En contexte francophone, on I’emploie
fréquemment dans un sens encore plus diffus, pour désigner les positions théologiques
contestant la valeur normative des énoncés doctrinaux du christianisme de la Réforme.
C’est le sens que lui donne André ENCREVE dans son article «Libéralisme théologique»,
in Pierre GiseL (éd.), Encyclopédie du protestantisme, Paris/Genéve, Cerf/Labor et
Fides, 1995, p. 869. C’est dans le méme sens qu’il I'utilise dans son ouvrage Protestants
frangais au miliew du XIX¢ siécle. Les réformés de 1848 a 1870, Geneve, Labor et Fides,
1986 (cf. p. 101 sq., ainsi que chap. VII, p. 597-810).

3 Cf. Friedrich Wilhelm Grar, «Konservatives Kulturluthertum. Eir theologie-
geschichtlicher Prospekt», Zeitschrift fiir Theologie und Kirche 85 (1988), p. 31-76.

% Cf. Friedrich Wilhelm GrAF, Theonomie, p. 11-38 et 77-127.



140 JEAN-MARC TETAZ

socio-culturelles créées par la modernit€ ; il les met a profit et en tire parti pour
son propre projet. Ainsi, tant les efforts apologétiques du biblicisme que
I"insistance revivaliste sur I’expérience du salut prennent acte du fait que, dans
les conditions intellectuelles du monde moderne, la vérité de la religion chré-
tienne se décide sur le forum de la conscience subjective de la vérité et qu’il
est donc vain de se réclamer d’une quelconque autorité formelle, que ce soit
celle des Ecritures ou celle des Confessions de foi 3. Quant aux projets d’une
institutionnalisation ecclésiale du christianisme, avec |'accent dogmatique
qu’ils mettent sur ['ecclésiologie et I'importance pratique qu’ils accordent aux
formes liturgiques du culte protestant, ils présupposent |’autonomisation ins-
titutionnelle et culturelle de la religion, elle aussi caractéristique du monde
moderne *. Le conservatisme religieux n’est donc pas un traditionalisme
pronant le retour au passé, mais une forme idéologique qui se développe a la
suite de la Révolution francaise en opposition au libéralisme théologique. 11
est un facteur de cette sécularisation qu’il combat et s’inscrit de plein droit dans

la fragmentation positionnelle caractéristique de la situation théologique créée

par la dissolution de I’ordre social de 1’Ancien Régime *.

4. Kulturprotestantismus

Le terme Kulturprotestantismus — qui apparait d’abord sous la plume de
ses adversaires % — s’ applique en premigre ligne aux théologiens qui, 2 un titre

3 Cf. les analyses de Wolfhart PANNENBERG, op. cit., p. 77-120. Déja Karl Barth
soulignait d’ailleurs ce point.

¥ Cf. Martin Onst, «Theodor Kliefoths “Einleitung in die Dogmengeschichte”. Ein
Beitrag zur Genese des “Neuluthertums”», Kervgma und Dogma 38 (1992), p. 47-70.

¥ Cf. Friedrich Wilhelm Grar, «“Restaurationstheologie” oder neulutherische
Modernisierung des Protestantismus? Erste Erwidgungen zur Friithgeschichte des neu-
lutherischen Konfessionalismus», in Wolf-Dieter HauscriLp (éd.), Das deutsche
Luthertum und die Unionsproblematik im 19. Jahrhundert, Giitersloh, Mohn, 1991,
p. 64-109, ici : p. 66 sq. et 84-86. On aura reconnu dans ce type d’argumentation la thése
classique développée par Karl Mannuim dans sa célebre analyse du conservatisme :
Konservatismus. Ein Beitrag zur Soziologie des Wissens (1925), Frankfurt am Main,
Suhrkamp, 1984.

0 Tci aussi, I"origine du terme reste peu claire. Mais la premiére occurrence repérée
par Graf est significative : le concept semble étre formé par les adversaires du Kultur-
protestantismus., qui y voient un «protestantisme libre de 1'Evangile» (J. MOLLER, dans
la Allgemeine evangelisch-lutherische Kirchenzeitung de 1905, cité par Friedrich
Wilhelm Grar, «Kulturprotestantismus. Zur Begriffsgeschichte einer theologiepoliti-
schen Chiffre», in Hans Martin MULLER [éd.|, Kulturprotestantismus. Beitrige zu einer
Gestalt des modernen Christentums, Giitersloh, Mohn, 1992, p. 21-77, ici : p. 74). Outre
cet emploi premier, le terme peut aussi désigner toute la mouvance théologique allant
de Schleiermacher a Troeltsch (cf. Trutz REnDTORFF, «Der Kulturprotestantismus», in
Wilhelm Scumipt [éd.], Gesellschaftliche Herausforderung des Christentums. Vom
Kulturprotestantismus zur Theologie der Revolution. Eine Sendereihe des Deutschland-



PROTESTANTISME ET MODERNITE 141

ou un autre, se réclament d’Albrecht Ritschl (1822-1889)%! et se regroupent
a la fin du XIX° siecle autour de I"hebdomadaire Die Christliche Welt animé
par Martin Rade *>. La sémantique du mot renvoie a un autre champ de
référence que celui qu'impliquait le terme «théologie libérale», et donc a un
autre contexte de pertinence pour le protestantisme moderne. Ce déplacement
du référentiel apparait comme un reflet de la crise du libéralisme dont on vient
de parler : le retrait des idéaux d’émancipation politique ne permet plus de
trouver dans une affinité élective entre le champ politique et la réalisation de
"autonomie du sujet le contexte susceptible d’articuler la fonction herméneu-
tique revenant en modernité au christianisme protestant. Elle oblige du coup
a identifier d’autres lieux ou puisse venir s’inscrire le probleme qui est au coeur
de tous les débats théologiques et éthiques du protestantisme moderne. Aban-
donnant les programmes d’émancipation politique, le discours du protestan-
tisme moderne investit maintenant la «culture», c¢’est-a-dire I'ensemble des
domaines dans lesquels la raison prend forme historique, et donc individuelle :
art, science, socialité et famille, mais aussi économie, profession, droit et
politique. Comprise de cette fagon, la «culture» organise I'espace idéel et social
ou le sujet réalise sa détermination individuelle au gré d’une appropriation
sélective valant inscription personnelle . En désignant la position de leurs
adversaires du terme Kulturprotestantismus, les théologiens conservateurs du
début du siécle prennent donc note d’un déplacement du champ de pertinence,
en cours depuis un peu plus d’une génération.

Junks, Miinchen, Claudius, 1970, p. 9-18). II peut enfin valoir comme catégorie d’his-
toire sociale ou d’histoire des mentalités ; il désigne alors «l’univers axiologique
de la bourgeoisie d’instruction de I’ Allemagne wilhelmienne» (Friedrich Wilhelm Grav,
«Kulturprotestantismus», p. 23). C’est dans cette derniere acception que Iutilise
Gangolf HUBINGER, Kulturprotestantismus und Politik. Zum Verhdltnis von Liberalismus
und Protestantismus im wilhelminischen Deutschland, Tiibingen, Mohr, 1994,

41 Cf. Pierre GisiL, Dietrich KorscH et Jean-Marc TETaz (éds), Albrecht Ritschl. La
théologie en modernité : entre religion, morale et positivité historique, Genéve, Labor
et Fides, 1991.

2 1l en conservera la rédaction de sa création en 1887 jusqu’en 1931. Sur cet organe
central du Kulturprotestantismus, cf. Johannes RATHIE, Die Welt des freien Protestan-
tismus. Ein Beitrag zur deutsch-evangelischen Geistesgeschichte. Dargestellt an Leben
und Werk von Martin Rade, Stuttgart, Klotz, 1952. Voir en outre: Wilhelm
SCHNEEMELCHER, «“Christliche Welt”. Das Problem des “Freien Protestantismus”»,
Lvangelische Theologie 10 (1955), p. 255-281; Reinhart Scumibr-Rost, «Die
Christliche Welt. Eine publizistische Gestalt des Kulturprotestantismus», in Hans Martin
MuULLER (€d.), op. cit., p. 245-257.

3 Cest la conception de I'éthique développée par Schleiermacher qui se tient ici
a larriere-plan. Pour une premiére approche, le lecteur francophone pourra se reporter
a Christian BErNER, La philosophie de Schleiermacher. «Herméneutique», «Dialecti-
que», «Ethique», Paris, Cerf, 1995, p. 208-265. Sur la dialectique entre Kultur et
Bildung, cf. Georg BOLLENBECK, Bildung und Kultur. Glanz und Elend eines deutschen
Deutungsmusters (1994), Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1996.



142 JEAN-MARC TETAZ

Le Kulturprotestantismus 1dentifie dans la réalisation éthique de I'individu
le lieu ou ce qui fait la spécificité méme de la religion chrétienne touche le
centre névralgique de la réalité socio-culturelle moderne. Des lors, ce n’est pas
dans 1'idéal du sujet autonome, dont le citoyen d’un Etat démocratique serait
I’exemple paradigmatique, mais dans 1’idéal du «caractére moral»** ou de la
«personnalité morale» que le Kulturprotestantismus identifie la forme norma-
tive de la liberté chrétienne : la liberté est réalisation-de-soi de I'individu .
Mais cet idéal reste obéré d’une lourde imprécision sémantique, qui fera
d’ailleurs beaucoup pour la fortune du terme. Les divergences d’interprétation
en résultant nourriront les débats théoriques et pratiques du Kulturprotes-
tantismus, qui resteront cependant orientés par un point de fuite commun :
déterminer le profil d’un christianisme qui, dans les conditions créées par le
monde moderne, met effectivement en ceuvre la réalisation religieuse de 1'iden-
tité de I'individu en permettant I'intégration subjective des spheres culturelles
antagonistes dans lesquelles il est inéluctablement engagé.

Cette concentration sur la liberté comme réalisation-de-so1 de I'individu
confere au Kulturprotestantismus une ¢tonnante capacité d’analyse critique et
le rend attentif a la dialectique interne de la modernité, méme si ces analyses
sont fréquemment mises au service de programmes visant a une intégration
religieuse de la société moderne. A I’encontre des reproches réitérés que
théologie dialectique et théologie conservatrice lui ont adressés, il faut faire

4 Cf. les réflexions par lesquelles Albrecht Ritschi conclut son grand ccuvre
systématique, Die christliche Lehre von der Rechtfertigung und Versohnung, t. 111 : Die
positive Entwickelung der Lehre, Bonn, Marcus, 1883 % = Hildesheim-New York, Olms,
1978, § 67-68 : la «réalisation personnelle du christianisme» dans la «perfection chré-
tienne» (p. 601) vise a la formation d’un «caractere moral et religieux», ¢’est-a-dire
d’une «totalité qualitative» déterminée par la «profession» (p. 619). A cette concentra-
tion sur la liberté comme réalisation de I'identité personnelle correspond I'importance
accordée au theme dogmatique de la «personnalité de Dieu», contre les critiques dont
cette doctrine avait fait I’objet de la part de la théologie libérale, et nommément de David
Friedrich Strauf (cf. p. 216-223 et 255-259). Wilhelm HerrmanN (Ethik, Tiibingen,
Mohr, 1909 %) identifie lui aussi dans la dimension subjective du «caractére moral»
(p. 215) I'aspect ou le travail éthique du sujet dans le monde, compris expressément
comme espace culturel (p. 214), trouve sa seule unité possible ; et c’est a cette con-
centration sur la réalisation subjective de I'individu que correspond la concentration
religieuse sur «I’image de la vie personnelle de Jésus» (p. 120 et passim). Cf. Dietrich
Korsch, Glaubensgewif$heit und Selbstbewufitsein. Vier systematische Variationen iiber
Gesetz und Evangelium, Tiibingen, Mohr, 1989, p. 28-144.

B C’est Georg SIMMEL qui. & la fin de la période considérée, conférera a ce
programme éthique sa formulation conceptuelle la plus précise en forgeant I’expression
de «loi individuelle». Elle situe cet idéal au point ol se croisent les perspectives
antagonistes qui balisent I’ensemble des débats éthiques a la fin du XIX® et au début
du XX°¢ siecle : Kant et Nietzsche. Cf. «Das individuelle Gesetz. Ein Versuch iiber das
Prinzip der Ethik» (1913, 1918 ?), in Das individuelle Gesetz. Philosophische Exkurse,
éd. Michael Landmann, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1968, 1987 2, p. 174-230. Pour
I'interprétation de la position de Simmel sur ce point, cf. Hans Joas, Die Entstehung
der Werte, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1997, p. 110-132, en particulier p. 128-131.



PROTESTANTISME ET MODERNITE 143

valoir que le Kulturprotestantismus n’a cessé de souligner «I’opposition entre
religion et culture» #°, voyant dans la culture moderne une mise en ceuvre de
I'individualisme qui menace de priver I'individu de la possibilité méme de se
réaliser comme «personnalité autonome» 7. Aussi est-ce un geste fondamen-
talement dualiste, souvent de frappe kantienne, qui caractérise la réflexion
théorique du Kulturprotestantismus, alors que la spéculation de la théologie
libérale, fidele en cela a ses origines dans I"hégélianisme de gauche, obéissait
en général a une tendance explicitement moniste. C’est au nom de cette critique
dialectique de la modernité que la plupart des représentants théoriques du
Kulturprotestantismus se refuseront a étre identifiés avec le protestantisme
libéral, auquel ils reprochaient justement de ne pas distinguer suffisamment
entre culture moderne et christianisme protestant 45,

En concentrant ses réflexions sur la possibilité d’'une médiation critique
entre la culture moderne et le christianisme protestant centrée sur la question
du sort de I'individu , le Kulturprotestantismus est en prise directe sur le
theme central des débats ou, autour du probleme de la culture, s’articule a la
fin du sie¢cle dernier une sensibilité¢ aigué pour les symptomes de crise que
diagnostiquent Overbeck, de Lagarde, Wagner ou Nietzsche °’. On ne s’en
¢tonnera guere si l'on se rappelle que ses représentants se recrutent pour
I’essentiel au sein de cette «bourgeoisie d’instruction» qui est la couche sociale
dans laquelle se fait jour une conscience croissante pour les ambivalences

46 Otto BAUMGARTNER, Meine Lebensgeschichte, Tiibingen, Mohr, 1929, p. 9, cité
par Friedrich Wilhelm Grar, «Kulturprotestantismus», p. 37. Cf. aussi la célebre sen-
tence de TroELTSCH : «La grandeur de la religion consiste justement dans son opposition
a la culture» («Die Kirche im Leben der Gegenwart» [1911], in GS II, p. 91-108, ici :
p. 100).

7 Cf. les analyses de TroELTsCH dans «Das Wesen des modernen Geistes», in GS
IV, p. 297-338, ainsi que Die Bedeutung des Protestantismus fiir die Entstehung der
modernen Welt (1906), Miinchen-Berlin, Oldenbourg, 1911 2, p. 101 sq. (trad. frang.
in Protestantisme et modernité, Paris, Gallimard, 1991, p. 21-129, ici: p. 127 sq.).

* Ces divergences s’expriment des la création de la Christliche Welt. Elles écla-
teront au grand jour en 1909/10 lorsqu’il s’agira de savoir si le cercle des «Amis de
la Christliche Welt» doit s’associer 2 la préparation du Congrés international du chris-
tianisme libéral prévu a Berlin pour 1910 (cf. les indications que je donne dans Ernst
TroELTSCH, Histoire des religions et destin de la théologie. (Euvres 111, Paris/Geneve,
Cerf/Labor et Fides, 1996, p. 517-532).

# Sur 'ensemble des débats autour de cette question, cf. mon article «Individus,
in Pierre GiseL (éd.), Encyclopédie du protestantisme, p. 721-725.

U Cf. Riidiger vom Brucy, Friedrich Wilhelm Grar et Gangolf HUBINGER (éds).
Kultur und Kulturwissenschaft um 1900. Krise der Moderne und Glaube an die
Wissenschaft, Stuttgart, Steiner, 1989. Ainsi que le montre Michael PrLAUEN
(Pessimismus. Geschichtsphilosophie, Metaphysik und Moderne von Nietzsche bis
Spengler, Berlin, Akademie-Verlag, 1997), le pessimisme culturel est étroitement lié
a la concentration sur le sujet et sa constitution aux prises avec les proces historiques
de la modernité.



144 JEAN-MARC TETAZ

inhérentes & la modernité °!. On a souvent signalé que cette conscience de crise
reflétait la déstabilisation socio-culturelle de 1'élite intellectuelle protestante ;
peut-&tre n’a-t-on par contre pas suffisamment souligné les potentiels d’inno-
vation intellectuelle et culturelle qu’elle recelait. Par dela les ambiguités Iétales
du pessimisme culturel 72, ¢’est dans cette conscience de crise qu’il faut cher-
cher ['une des sources essentielles de I’épanouissement de la modernité. Aussi
bien dans le domaine artistique que scientifique, les positions classiques qui
fleurissent dans les premieres décennies du XX¢ siecle sont le produit d’un
regard sur le monde moderne formé au creuset de cette conscience critique,
souvent méme désabusée 3.

Comme les frontieres entre le Kulturprotestantismus et les autres spheres
dans lesquelles s’institutionnalisent les débats axiologiques et culturels de la
«bourgeoisie d’instruction» restent perméables, la réflexion théologique du
Kulturprotestantismus intégrera trés tot questionnements et perspectives issus
des sciences de la culture en train de naitre. En sens inverse, la discussion des
problemes que posent la situation du christianisme en modernité et la percep-
tion des mutations en cours dans le champ religieux jouera un role essentiel
dans la genese des sciences de la culture en terre allemande >*. Le Kultur-
protestantismus permet ainsi a la théologie protestante d’avoir part aux inno-
vations intellectuelles que mettent en ceuvre les sciences sociales au tournant
du siecle ; aussi le quart de siecle qui précede la Premiere Guerre mondiale
est-il une époque d’effervescence et de diversification scientifiques plutot que

' D’ob I'importance des recherches que 1histoire sociale et culturelle consacre a
la bourgeoisie de cette époque pour I'analyse du protestantisme moderne et de sa
réflexion théologique. On trouvera les titres les plus importants, accompagnés d’un bref
commentaire, dans les notes bibliographiques de Hans-Ulrich WEHLER, Deutsche Gesell-
schaftsgeschichte, t. 111 : Von der «Deutschen Doppelrevolution» bis zum Beginn des
Ersten Weltkriegs 1849-1914, Miinchen, Beck, 1995. Cf., en particulier, Werner Conze
et Jirgen Kocka (€ds), Bildungsbiirgertum im 19. Jahrhundert, 4 vol., Stuttgart, Klett-
Cotta, 1985-1992. Sur I'histoire du terme Bildungsbiirgertum (que je propose de
traduire par «bourgeoisie d’instruction»), cf. Ulrich ENGELHARDT, « Bildungsbiirgertum».
Begriffs- und Dogmengeschichte eines Etiketts, Stuttgart, Klett-Cotta, 1986.

32 Cf. I'étude classique de Fritz STerN, The Politics of Cultural Despair : A Study
in the Rise of the Germanic Ideology, Berkeley, University of California Press, 1961
(trad. franc. : Politique et désespoir. Les ressentiments contre la modernité dans ['Al-
lemagne préhitlérienne, Paris, Colin, 1990).

33 Cela vaut de Mabhler et de Schonberg aussi bien que de Kandinsky et du groupe
du «Cavalier Bleu», de Thomas Mann et de Dblin autant que de Kafka ou de Musil,
des sciences sociales naissantes avec Max Weber et Georg Simmel aussi bien que du
marxisme messianique de Bloch et de Lukacs.

B E Gangolf HUBINGER, Kulturprotestantismus und Politik. Sur la naissance de la
sociologie de la religion a la fin du XIX€ siecle, cf. Volkhard Krech et Hartmann TYRELL
(€ds), Religionssoziologie um 1900, Wiirzburg, Ergon, 1995, qui soulignent la différence
des perspectives francaises (Durkheim) et allemandes (Weber, Troeltsch, Simmel). Sur
I'ensemble du contexte intellectuel et scientifique de I'époque, cf. Klaus LicHTBLAU,
Kulturkrise und Soziologie um die Jahrhundertwende. Zur Genealogie der Kultur-
soziologie in Deutschland, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1996.



PROTESTANTISME ET MODERNITE 145

de systématisation spéculative. C’est la «variété de I’expérience religicuse» >,
dans ses dimensions psychologiques, historiques, sociologiques, voire artisti-
ques, qui est au centre de I'intérét °°. Les colonnes de la Christliche Welt
servent ainsi de forum a des débats controversés sur les potentialités et les
stratégies d’adaptation — mais aussi de résistance — du protestantisme au monde
moderne, sur les possibles affinités électives — mais aussi sur les éventuelles
oppositions axiologiques insurmontables — entre protestantisme et culture
moderne, ainsi que sur les capacités et les modalités d’engagement politique
et social du protestantisme face aux problémes que soulevent I’industrialisation
galopante et la dissolution des cadres traditionnels de la vie sociale 77,

5. Néo-protestantisme : une relecture historique a valeur programmatique

Dans ce type de questionnement se fait jour une conscience plus ou moins
claire que la situation historique du monde moderne rend illusoire tout recours
immédiat a la théologie des Réformateurs et a sa systématisation doctrinale
dans I'orthodoxie protestante des XVI® et XVII® siecles, méme si I'identité
religieuse et culturelle du protestantisme ne peut faire 1'économie d’une ré-
férence a la Réforme. C’est cette conscience historique d’une situation
irréductiblement différente qu’articule le concept de néo-protestantisme %,

33 C'est la le titre d’un ouvrage célebre du pragmatiste américain William Jamrs.
Paru en 1902 en anglais, The Varieties of Religious Experience. A Study in Human
Nature (New York-London, Longmans, Green, and Co.) fit dés 1904 I'objet d’une
intense réception dans 'ceuvre de TroevLtscH (cf. sa recension dans la Deutsche
Literaturzeitung 24 [1904], col. 3021-3027 ; Psvchologie und Erkenntnistheorie in der
Religionswissenschaft, Tiibingen, Mohr, 1905 ; «Empirismus und Platonismus in der
Religionsphilosophie. Zur Erinnerung an William James» [1912], in GS 11, p. 364-385).
Typique de I'intérét pour la dimension empirique de la religion qui caractérise ces
années, il sera rapidement traduit en allemand et en francais (L'expérience religieuse.
Essal de psychologie descriptive, Paris/Genéve, Alcan/Kiindig, 1906 ; Lausanne, La
Concorde, 1931 %). Sur I'importance de cet ouvrage, ainsi que sur sa réception chez
Durkheim et Mauss, cf. Hans Joas, op. cit., p. 58-86.

6 Cf. Volker DrenseN, Neuzeitliche Konstitutionsbedingungen der praktischen
Theologie. Aspekte der theologischen Wende zur sozialkulturellen Lebenswelt
christlicher Religion, 2 vol., Giitersloh, Mohn, 1988 ; Georg PFLEIDERER, Theologie als
Wirklichkeitswissenschaft. Studien zum Religionsbegriff bei Georg Wobbermin, Rudolf
Otto, Heinrich Scholz und Max Scheler, Tiibingen, Mohr, 1992.

7 Cest 1a le theme central des travaux du «Congrés évangélique social». Cf. Adolf
Harnack, «Le role social de I'Eglise a travers les siecles» (1894), Revue de théologie
et de philosophie 30 (1897), p. 264-278 et 322-341 ; Manfred Scuick, Kulturprotes-
tantismus und soziale Frage. Versuche zur Begriindung der Sozialethik, vornehmlich
in der Zeit von der Griindung des Evangelisch-sozialen Kongresses bis zum Ausbruch
des 1. Weltkrieges (1890-1914), Tiibingen, Mohr, 1970.

3 Pour ce qui suit, cf. I'article fondamental de Volker DREHSEN, «Neuprotestan-
tismus», in Theologische Realenzyklopdidie, t. XXIV, Berlin-New York, de Gruyter,
1994, p. 363-383, qui offre en outre la meilleure bibliographie sur le sujet (p. 380-383).



146 JEAN-MARC TETAZ

Bien que le terme apparaisse occasionnellement des la fin du XIX® siecle,
c’est Troeltsch qui lui conféra un statut conceptuel *”. La formulation d’une
théorie du néo-protestantisme est en effet 'intérét central des ¢études que
Troeltsch consacra a I'histoire du protestantisme ®. Ce concept permet de
construire une réécriture ®! différenciée de I’histoire du protestantisme, dia-
gnostiquant dans les formes que prend le christianisme protestant apres les
Lumieres la réplique a une modification en profondeur du contexte socio-
culturel dans lequel s’inscrit le protestantisme. Le concept de néo-protestan-
tisme est donc d’abord une catégorie historiographique : il sert a articuler la
continuité d’une référence peu ou prou normative aux origines historiques du
protestantisme avec la rupture que marque I’'émergence du monde moderne et
a inscrire dans I'histoire du protestantisme la coupure entre le monde
pré-moderne et le monde moderne. Mais cette dimension épistémologique
n’épuise nullement la sémantique du concept de néo-protestantisme. Ce con-
cept formule un savoir fondé de la situation historique de la modernité et des
effets qu’elle engendre pour la pratique religieuse du protestantisme. Or, ce
savoir a valeur de diagnostic : il trace les contours d’une condition de modernit¢
qui requiert le protestantisme. 1l acquiert par contrecoup une dimension nor-
mative, voire prescriptive, qui lui fait perdre la neutralité axiologique, propre,
semble-t-il, aux catégories historiographiques.

De ['historiographie on passe ainsi a une réflexion ressortissant a une
philosophie de 'histoire délibérément post-hégélienne %%, ¢’est-a-dire & une

39 Cf. déja Hans-Joachim BirkNER, «Uber den Begriff des Neuprotestantismus», in
Ip. et Dietrich RossLEr (€ds), op. cit., p. 1-15.

%0 QOutre Die Bedeutung des Protestantismus fiir die Entstehung der modernen Welt,
il faut surtout relever sa grande monographie «Protestantisches Christentum und Kirche
in der Neuzeit». Méme si elle parut comme contribution au volume consacré a Die
christliche Religion mit Einschluss der israelitisch-jiidischen Religion dans le panorama
encyclopédique de la culture du présent (Die Kultur der Gegenwart. Ihre Entwicklung
und ihre Ziele) édité par Paul Hinneberg (Berlin-Leipzig, Teubner, 1906 ; lors de la 2°
édition, en 1909, le volume dans lequel se trouve la contribution de Troeltsch prend
le titre de Geschichte der christlichen Religion. Mit Einleitung : Die israelitisch-jiidische
Religion), cette étude joue dans I’ceuvre de Troeltsch un réle comparable aux Sozial-
lehren ou a Der Historismus und seine Probleme. Seul le fait que, pour des raisons de
droits d’auteur, le texte n’ait pas pu étre repris dans les GS explique que cet ouvrage-
clef n’a pas recu I’attention qui aurait di lui revenir.

61 ’emprunte ce concept au compte rendu que Paul Riceur fait de la position
épistémologique de Louis Mink : toute narration historique est réécriture puisque «l’his-
toire survient quand la partie est terminée», ¢’est-a-dire quand I'issue de I'intrigue est
connue. La force explicative d’un modele historique est ainsi déterminée par «l’intel-
ligence rétrospective» qu’elle propose des événements. Etre réécriture du passé est donc
le statut épistémologique de toute historiographie, cf. Temps et Récit, t. 1, Paris, Seuil,
1983, p. 221-227. La suite de mes réflexions sur le concept de néo-protestantisme
s’efforce de montrer les enjeux philosophiques et théologiques dont est grosse cette
intuition dés lors que la partie n'est pas terminée!

62 11 faut évidemment comprendre cela dans un sens systématique, et non simple-
ment chronologique. Cf. les remarques de Paul Ric®Ur, Temps et Récit, t. 111 : Le temps



PROTESTANTISME ET MODERNITE 147

théorie qui, par le recours a la connaissance historique, entend restituer a la
modernité un savoir de sa constitution historique dans le but de permettre une
orientation réflexive de 1’agir social. Troeltsch n’a cessé de rappeler que ¢’est
dans cette fonction d’orientation de la modernité sur elle-méme qu’il voyait
la finalité de tout travail et de toute connaissance historiques . Le concept
de néo-protestantisme ne fait donc que partager I'ambivalence épistémique de
tous les concepts historiques ou s’articulent «analyse et syntheése des contenus

intellectuels essentiels d’une époque, [...] ou I'historien se fait philosophe et

le philosophe historien» 4,

Ce statut hybride explique que le concept de néo-protestantisme permette
d’articuler I'une a 'autre la question de la Iégitimité de la modernité pour le
protestantisme et celle de la signification du protestantisme pour les Temps
modernes. C’est cette complexité qui fait la force heuristique et I'intérét théo-
rique du concept. Elle souligne, d’une part, qu’en régime de modernité, les
controverses récurrentes sur I'interprétation historique du christianisme — tout
particulierement de la Réforme ® ou de I"histoire des dogmes °® — sont le mode
sur lequel le protestantisme débat tout a la fois de sa propre pertinence cul-
turelle et de la [égitimité théologique de la modernité. Elle signale, d”autre part,

raconté, Paris, Seuil, 1985, p. 280-299. Sur I'ensemble du probleme, cf. Herbert
SCHNADELBACH, Geschichtsphilosophie nach Hegel. Die Probleme des Historismus,
Freiburg im Breisgau-Miinchen, Alber, 1974.

83 Cf. Die Bedeutung des Protestantismus fiir die Entstehung der modernen Well,
p. 6 (frang. p. 25) ; «Das Wesen des modernen Geistes», p. 297 sq. Troeltsch a formulé
pour la premiere fois cette thése a 'occasion de son essai «Was heilit “Wesen des
Christentums™?» (1903), in GS II, p. 380-451 (trad. frang. in (Euvres 1, p. 179-242),
a la suite de sa réception des travaux de Rickert consacrés a la logique de I'exposition
historique («Moderne Geschichtsphilosophie» [1903], in GS II, p. 673-728). C’est a la
fondation de cette these qu’est consacré son dernier grand ceuvre philosophique, Der
Historismus und seine Probleme. Erstes Buch: Das logische Problem der
Geschichtsphilosophie (GS 111), Tiibingen, Mohr, 1922.

% Ernst TroELTSCH, «Das Wesen des modernen Geistes», p. 297.

% Elles seront surtout provoquées par les theses développées par TROELTSCH dans
«Protestantisches Christentum und Kirche in der Neuzeit» (1906) ; cf. Volker DREHSEN,
art. cit., p. 375-377, ainsi que mon article «Individu».

% Qu’on se rappelle & quel point ’histoire des dogmes de Harnack déclencha les
passions, amenant le Consistoire supérieur de 1'Eglise prussienne a s opposer a sa
nomination a Berlin. Sur les controverses auxquelles donna lieu le Lehrbuch der
Dogmengeschichte, cf. Kurt Nowak, «Adolf von Harnack. Wissenschaft und Welt-
gestaltung auf dem Boden des modernen Protestantismus», in Adolf von Harnack als
Zeitgenosse. Reden und Schriften aus den Jahren des Kaiserreichs und der Weimarer
Republik, éd. Kurt Nowak, Berlin-New York, de Gruyter, 1996, p. 1-94, ici : p. 13-42.
Pour les enjeux systématiques, cf. Klauspeter BLaser, Geschichte, Kirchengeschichte,
Dogmengeschichte in Adolf von Harnacks Denken. Ein Beitrag zur Problematik der
hismrr.'.s'ch-theologixchen Disziplinen, Diss. Theol. Mainz, 1964, ainsi que Friedrich
Wilhelm Kantzensach, Evangelium und Dogma. Die Bewiiltigung des theologischen
Problems der Dogmengeschichte im Protestantismus, Stuttgart, Evangelisches
Verlagswerk, 1959,



148 JEAN-MARC TETAZ

que cette réflexion — historiquement médiatisée — sur le licu ou se situe le
protestantisme moderne est la condition épistémique d’une théorie du protes-
tantisme capable aussi bien de relire 'histoire du protestantisme a la lumiére
des tdches auxquelles le présent le confronte que de formuler un concept
normatif du protestantisme instruit de I'histoire dont il s’agit pour lui de
concevoir la prolongation dans le futur.

C’est cette réflexivité constitutive du concept de néo-protestantisme qui
marque la différence logique séparant ce concept de ceux de théologie libérale
et de Kulturprotestantismus. Elle lui permet de thématiser de facon explicite
le probleme auquel la théologie libérale ou le Kulturprotestantismus propo-
saient une solution positionnelle ; aussi I'interprétation développée dans les
sections précédentes recourait-elle implicitement aux pouvoirs d’analyse dont
fait preuve le concept de néo-protestantisme. Et c’est cette logique réflexive
qui lui permet d’inclure les positions qui contestent tant la légitimité théolo-
gique de la modernité que la pertinence culturelle du protestantisme pour le
monde moderne. Mais, nous I'avons vu, la structure réflexive du concept est
fonction d’un intérét normatif ; on ne s’¢tonnera donc guere que la théorie du
protestantisme moderne qui s’ articule a I’enseigne du néo-protestantisme vaille
comme critique historique et théologique — les deux sont maintenant indisso-
lublement liées par la structure logique du concept — du protestantisme con-
servateur.

La réflexivité qui caractérise la structure logique du concept de néo-pro-
testantisme est la conséquence de son inscription dans le registre d’une phi-
losophie de I'histoire post-hégélienne. Il en résulte une conséquence remar-
quable pour la fonction systématique reconnue a cette philosophie de 1"histoire.
Dans I'analyse de la sémantique des concepts de théologie libérale et de
Kulturprotestantismus, on a souligné le moment de diagnostic qu’impliquaient
['un et 'autre de ces termes. [l appert maintenant que la philosophie de
["histoire présupposée par le concept de néo-protestantisme est seule capable
d’en formuler les conditions de possibilité et de validité épistémique. Des lors,
une théorie du protestantisme moderne compris comme nco-protestantisme
reconnaitra a la philosophie de I'histoire la fonction d’une discipline fonda-
mentale, dont la tache est de fournir a une théorie du christianisme la capacité
de se situer de fagon critique au sein de la modernité. Mais on ne saurait oublier
qu’une telle philosophie de I'histoire est elle-méme située historiquement. En
déterminant la position historique du protestantisme en modernité, c’est sa
propre position qu’elle détermine. Loin donc de délivrer la réflexion normative
des rets de la relativité historique, la réflexivité propre a la philosophie de
I"histoire 1’oblige a assumer cette historicité comme la condition logique de
toute orientation normative en modernité.

La théorie du protestantisme qu’implique le concept de néo-protestantisme
fait donc partager au protestantisme moderne ce qui semble bien étre le destin
logique de la modernité : n’étre accessible a soi que par le biais d’une réflexion
philosophique qui, historique de part en part, découvre dans son perspectivisme



PROTESTANTISME ET MODERNITE 149

la condition de toute objectivité historique. Parce que le concept de néo-
protestantisme signe une historicisation radicale de la maniere dont le protes-
tantisme articule sa propre position historique, il place le protestantisme sous
le pouvoir de I'aporie constitutive de la modernité post-hégélienne : n’étre
accessible a soi qu’au gré d’une brisure réflexive, d’une dialectique qu’on
pourrait, cum grano salis, dire négative. Cette thése peut naturellement étre
inversée : la rétlexion théorique sur la portée philosophique de la situation de
modernité détermine alors les conditions logiques auxquelles il est possible de
formuler le concept de néo-protestantisme.

Le concept de néo-protestantisme est ainsi caractéristique d’une époque ou
la réflexion que met en ceuvre la philosophie de I'histoire permet au protes-
tantisme de se réapproprier sa propre modernité en thématisant les conditions
de sa pertinence socio-culturelle. Il souligne que le protestantisme ne pourra
taire valoir la vérité du christianisme qu’a condition d’assumer le poids d’une
réflexion toujours a reprendre sur les modalités lui permettant d’articuler les
figures religieuses du christianisme aux structures socio-culturelles du monde
moderne. A cette condition, il fera voir dans I'exces de la vérité chrétienne
le fondement d’une liberté qui ne peut se réaliser que dans le combat contre
les forces qui, du sein méme de la modernité, menacent de I’anéantir. La tache
qu’une théorie du christianisme formulée a 1’enseigne du néo-protestantisme
assigne au protestantisme moderne est de proposer une herméneutique de la
liberté qui soit en prise sur les contradictions dont est grosse la modernité. A
cette condition, le protestantisme sera, au coceur du monde moderne, le repré-
sentant culturel du fondement théo-logique ol se constitue la libert€.



	Protestantisme et modernité : perspectives systématiques et constellations historiques

