
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 48 (1998)

Heft: 2: Figures du néo-protestantisme

Artikel: Pourquoi relire le néo-protestantisme?

Autor: Gisel, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381565

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381565
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 130 (1998). P. 115-120

POURQUOI RELIRE LE NÉO-PROTESTANTISME?

Pierre Gisel

Ce numéro thématique est consacré au néo-protestantisme, à ses

problématiques centrales et à la manière dont elles ont été prises en charge par trois

figures représentatives, David Friedrich Strauß (1808-1874). Richard Rothe

(1799-1867) et Ernst Troeltsch (1865-1923)'.
Pourquoi s'intéresser aujourd'hui au néo-protestantisme du XIXe siècle,

souvent assimilé, sans trop de distinctions et au surplus couvert d'un même

opprobre, au libéralisme théologique? Pourquoi relire, en notre fin de XXe
siècle, des auteurs que la tradition théologique dominante avait, depuis les

années vingt, en Europe en tout cas, plutôt répudiés?
En matière religieuse, nous vivons une fin de siècle un peu bousculée

(passionnante en même temps!) : confrontation interreligicuse (voire
intercivilisationnelle), avec ses crises d'identité, collective et individuelle ;

recompositions religieuses (sectes, nouveaux mouvements religieux, remontée
d'ësotérismes, nouveaux syncrétismes, etc.) ; retour de questions touchant la

pertinence et la régulation du religieux, en débat avec une modernité qui.
classiquement, avait cru pouvoir le reléguer au chapitre des décisions privées.
Nos traditions chrétiennes s'en ressentent : perte de substance sociale, risque
de marginalisation culturelle, tensions internes, flottement dans leurs représentations.

Or, pour faire face à ces questions, il nous paraît qu'une relecture des

problématiques du XIXe siècle néo-protestant ne peut qu'être profitable. Elle
peut l'être quant aux questions posées et à la manière d'y faire face. Elle peut
aussi l'être quant à certains des paris fonciers qui s'y inscrivent, sinon toujours
quant à la forme des propositions auxquelles ils ont pu donner lieu. Au surplus,
les formes historiques concrètes n'ont jamais à être répétées : notre situation
contemporaine n'est pas la même que celle qu'a connue le néo-protestantisme,
même si elle peut présenter certains traits analogues, et des figures historiques
concrètes ont toujours généré une histoire instructive, voire des effets pervers,
qui doivent être intégrés à toute réflexion qui entendrait s'en laisser instruire.

J'enumererai ici quelques-unes des problématiques internes au néo-protestantisme

et des positions de fond qui me paraissent devoir être assumées.

1 Bien que Strauß soit plus jeune que Rothe, on le présente ici avant lui, vu qu'une
part des réflexions de Rothe suppose le travail de Strauß.



1 16 PIERRE GISEL

Je le ferai de façon un peu schématique 2. renvoyant pour leur insertion
historique réelle au texte de Jean-Marc Tétaz qui. ci-après, précède l'exposé des

trois figures retenues et y introduit.
Le néo-protestantisme mérite d'être relu et réfléchi en lien avec la question

de la pertinence du christianisme en modernité. Et là. il me paraît exemplaire,
en ce qu'il entend conduire une double réflexion, conjointe, touchant l'advenir
de la modernité d'une part, sa force et ses promesses spécifiques comme ses

difficultés ou ses apories propres, touchant le déploiement historique du
christianisme d'autre part, dans ses diversités synchroniques et diachroniques, ses

nécessaires et ses possibles mutations. Double réflexion qui conduit à s'interroger

sur ce qu'il en est du religieux (du fait de la croyance comme de ses

institutionnalisations et de ses symbolisations) et, spécifiquement, du religieux
en modernité. D'où le déploiement de perspectives véritablement généalogiques,

inscrivant son présent en histoire et pouvant faire apparaître des tensions

internes, des apories et des ouvertures. D'où aussi, articulé à ces considérations

historiques, le développement d'une entreprise reflexive, qui pourra déboucher

sur une philosophie de la religion et de ce qu'il en est de l'humain (du sujet)
au cœur du monde réel, social et naturel, et au cœur des images, culturelles,
qu'on s'en donne.

À la fin du XIXe siècle, après la mise en cause d'illusions liées à des

perspectives trop conciliatrices (cf. ce qu'en dit le «pessimisme culturel»
alimenté par Schopenhauer, von Hartmann et Nietzsche) et fort de la
conscience que toute dialectique historique ne peut qu'être une dialectique brisée

et relancée par du sens et du non-sens en excès (d'où une reprise de Kant et
de Schleiermacher3 contre certaines perspectives issues de Hegel, et cela

même quand on entend prendre en charge les thématiques de Hegel4).
Troeltsch me paraît proposer une illustration éclairante de cette position de

2 Pour plus de développements, je me permets de renvoyer à mes articles : «Ernst
Troeltsch : aboutissement ou dépassement du néo-protestantisme?». Laval théologique
et philosophique 52 (1996). p. 719-733 ; «Ernst Troeltsch : un dépassement des
"Lumières"». Archives de sciences sociales des religions 89 (1995). p. 83-94 ;

«L'institutionnalisation moderne de la religion». Revue de l'histoire des religions 214 (1997).
p. 153-182.

3 Notons que Schleiermacher est l'objet d'un nouvel intérêt dans la francophonie,
comme en témoignent, dans la collection «Passages» que dirige Heinz Wismann (la
collection où paraissent les Œuvres de Troeltsch), les traductions de Herméneutique.
Paris, Cerf, 1987, (cf. aussi Genève. Labor et Fides. 1987), Le statut de la théologie
(1811, 18302), Paris/Genève, Cerf/Labor et Fides. 1994 et Dialectique. Paris/Genève/
Québec. Cerf/Labor ct Fides/Presses de l'Université Laval. 1997. de même que l'étude
de Christian Berner. La philosophie cle Schleiermacher. «Herméneutique». «Dialectique»,

«Éthique», Paris, Cerf. 1995.
4 Kant. Schleiermacher et Hegel constituent les sources argumentatives des figures

du néo-protestantisme, des sources non présentées ici comme telles sauf dans
l'introduction de Jean-Marc Tétaz, mais qui se trouvent bien à l'arrière-plan tant de Strauß

que de Rothe ou de Troeltsch (ou d'autres figures encore qu'on aurait aussi pu mettre
en avant, à commencer par Ferdinand Christian Baur ou Albrecht Ritschl).



POURQUOI RELIRE LE NEO-PROTESTANTISME? 117

fond. Il refuse de justifier le christianisme par recours à un fondement de type
confessant (révélation, dogme, Eglise) et plaide en faveur d'une théorie globale
intégrant des perspectives de fond et des diagnostics en matière de déploiement
historique, de consistance culturelle, de données sociales et d'irréductibilité
religieuse ; il ouvre là une théorie touchant plus spécifiquement le christianisme,

vu en fonction de son histoire réelle, dans ses prétentions bien sûr, mais
dans ses effets aussi, voulus ou non.

Le néo-protestantisme se déploie sur la base d'une acceptation de principe
de la modernité. Acceptation ne veut pas dire ici non-critique. La modernité
est au contraire appréhendée dans ses tensions internes, et la réflexion sur le

religieux, comme, plus spécifiquement, sur le christianisme, s'y articule selon

un jeu de renvois réciproques, un double point qui me paraît particulièrement
stimulant d'ailleurs. Mais si l'acceptation n'est pas non critique, elle est

acceptation quand même : la modernité, pour nous, aujourd'hui, est la figure que
prend le monde. Notre destin si l'on veut. Il faut s'y inscrire, critiquement
certes, mais selon une pertinence interne qui, bien comprise, visera en outre
plus un accomplissement de la modernité qu'un simple refus, même s'il se noue
autrement que la modernité ne le pensait et s'il faut mobiliser là l'irréductible
du religieux (toujours en opposition à la culture, comme le dit Troeltsch).
L'ensemble du travail et de la réflexion entend ici être au profit conjoint, mais
hors conciliation ou délibérément en tension, tant de la culture ou du monde
(en immanence et en positivité historique) que de la religion ou de la vérité
selon Dieu (transcendance). Le christianisme en effet ne vit pas d'un principe
hétéronome ; ou, pour le dire positivement : son horizon est celui du monde

(non celui de l'Église) et l'acte de son questionnement celui d'une question
de tous (le rapport à Dieu, à l'absolu, aux dieux, etc., avec ses symbolisations
et ses institutionnalisations diverses), non celui de telle ou telle référence isolée
dans sa spécificité autocentrée et validée dans ses seuls énoncés 5.

Précisons que le néo-protestantisme assume ici une position qui le fait
remonter à la Réforme, au concept de foi qu'elle (re)mit en avant, une foi
comme geste hétérogène, inscrit au cœur d'un monde reçu dans sa consistance

propre, sa sécularité et son universalité, un geste dès lors toujours à reprendre
au gré des discontinuités d'une histoire changeante.

Relire le néo-protestantisme prend place dans une réflexion axée sur la

pertinence du christianisme en modernité. Option libérale, a-t-on dit parfois.
Qui abandonnerait la consistance de la tradition chrétienne. Certes, le risque
existe. Mais il n'est pas fatal, et il doit, à mon sens, être couru.

À mes yeux en effet, dans sa perspective chrétienne, la théologie vit
toujours de deux considérations, irréductiblement différentes et pourtant à

mener conjointement, non sans incidences d'un plan sur l'autre. L'une de ces

5 J'avais avancé ces points dans «Le christianisme face à la modernité : quelques
enjeux», Bulletin du Centre protestant d'études MIA (1990), Genève, p. 15-36.



118 PIERRE GISEL

considérations porte sur la tradition chrétienne, ses affirmations constitutives
et son dispositif symbolico-institutionnel, relevant d'ailleurs à chaque fois de

conjonctures culturelles et sociales données. L'autre considération porte plus
délibérément sur ce qu'il en est des jeux de l'humain et du monde comme tels,

historiquement marqués, en vue d'y réfléchir et d'y déterminer la place et la

pertinence possible du religieux et du croire. Le christianisme classique l'a
illustrée au cœur de l'Antiquité tardive, il n'en a pas récusé la donne au Moyen
Âge, et les Réformateurs, sur ce point, ne font pas exception. Mais les
orthodoxies confessionnelles des Temps modernes et, pour le catholicisme, une

perspective ecclésiocentrée qui s'accuse à cette époque ont pu l'oublier,
consciemment ou non. C'est tout particulièrement le cas du catholicisme romain
du XIXe siècle, tel qu'il s'exprime dans le Syllabus de 1864 ou l'encyclique
antimoderniste Pascendi de 1907 ; mais c'est aussi le cas, tout aussi nettement
et selon les mêmes modalités de fond quant au point ici en cause, du néo-

calvinisme, du XIXe siècle également.
Voilà pour quelques traits de ce que nous devons assumer. Et qui me

paraissent centraux en régime de christianisme bien compris! Ajoutons que
l'articulation principielle de la réflexion théologique néo-protestante à la

modernité, en l'occurrence celle du XIXe siècle, une modernité tout à la fois
honorée et mise en perspective, va de pair avec une réflexion touchant le statut
épistémologique tant de la théologie largement comprise que du doctrinal, et

entraîne un certain traitement des affirmations doctrinales. Friedrich Wilhelm
Graf souligne ci-dessous ce que propose Strauß à cet effet, mais c'est valable

pour chacun et je l'assume pour ma part également : analyse de la genèse d'un
dogme, de sa fixation ecclésiale, de sa contestation hérétique et de sa dissolution

moderne (sa pertinence ne pourra plus être directe). Sur ce double aspect,
la théologie chrétienne conduit une entreprise d'auto-relativisation que le

néoprotestantisme estime d'ailleurs correspondre au type et à la forme de vérité
dont témoigne le christianisme.

Reste à souligner un point, controversé, celui de la consistance propre à

accorder à la tradition chrétienne (formes ecclésiales concrètes comprises), tant
en principe (quels sont le poids et la légitimité des traditions, différentes, en
rationalité publique moderne?) qu'en tel ou tel de ses éléments concrets
(dispositifs symboliques, formes institutionnelles, représentations doctrinales ou
formes de vision du monde, etc.). Une part du néo-protestantisme a cru à leur

dépérissement, inéluctable et heureux, et à leur relève, transformée, dans une
forme non ecclésiale (culture, État, etc.). Rothe en donne une bonne illustration.
Troeltsch, à la fin de la période considérée, et ce n'est pas un hasard, reconnaîtra

que cette consistance n'est pas réductible et qu'elle doit être préservée
dans l'intérêt même de la perspective d'ensemble proposée, l'intérêt
socioculturel global comme l'intérêt de la religion et de ce qui s'y cristallise. Ce

point me paraît faire un retour encore plus accusé aujourd'hui. Pour ma part,
je soulignerais volontiers l'indépassable de cette consistance propre accordée

aux traditions, mais cela doit - et peut - être validé, en rationalité publique.



POURQUOI RELIRE LE NEO-PROTESTANTISME? 1 19

Les textes qui suivent 6 prennent place dans un ensemble de recherches et
de réflexions qui. en francophonie, a son ancrage et son point de départ à

l'Université de Lausanne 7. Cet ensemble suppose, à l'arrière-plan, une
explication critique tant avec Barth et, surtout, avec ses effets dans l'Église, non
forcément voulus, qu'avec une tradition herméneutique se réclamant plus de

Bultmann. Positivement, la publication des textes qui suivent8 s'inscrit dans

une réflexion sur la modernité et la postmodernité 9. une interrogation sur le

statut et la pertinence de la théologie, notamment en rapport aux autres types
de savoir, ce qui passe aujourd'hui entre autres par la question du rapport de

la théologie aux sciences religieuses l0. Plus précisément, ces textes
accompagnent ce qui prend corps autour de travaux consacrés à Ernst Troeltsch ' '

et à la publication amorcée de ses Œuvres l2. Signalons aussi, dans le même

contexte, le colloque de Lausanne consacré à Albrecht Ritschl '3. Le projet qui

b Ils devaient primitivement paraître dans un ouvrage couvrant un spectre plus large
du néo-protestantisme, ouvrage dont l'initiative revenait à Jean-Marc Tétaz.

7 Signalons son prolongement dans la création, à Paris, d'une «Association
francophone pour l'édition et la diffusion de l'œuvre de Ernst Troeltsch et pour l'étude du
christianisme dans le monde moderne» (comité : Pierre Gisel, président ; Heinz
Wismann, vice-président : Bernard Lauret. Christoph Theobald et Jean-Marc Tétaz ;

adresse : Faculté de théologie. BFSH 2. CH-1015 Lausanne), éditant depuis 1997 des

Nouvel/es Troeltsch.
8 Notons qu'en les publiant, la Revue de théologie et de philosophie renoue avec

une tradition de passage interculturel, du protestantisme allemand à la francophonie,
dont elle a été largement porteuse à ses débuts et jusqu'en 1915 (cette fin est liée à

l'arrivée de nouveaux rédacteurs, mais coïncide aussi avec l'affaire diplomatico-poli-
tique Hoffmann, du nom d'une personnalité suisse en contact avec le Reich en guerre
avec la France).

9 Cf. Pierre Gisel et Patrick Evrard (éds). La théologie en postmodernité. Genève.
Labor et Fides. 1996.

10 Cf. par exemple mon texte «Quelle place et quelle fonction de la théologie dans

l'approche du religieux et des religions? De l'apport indirect d'une lecture de Troeltsch
pour aujourd'hui, avec un coup d'œil, en parallèle, sur Tillich». Chemins de dialogue
11 (1998), Marseille, p. 59-110.

11 Cf. les Actes d'un congrès tenu à Lausanne, Pierre Gisel (éd.). Histoire et
théologie chez Ernst Troeltsch. Genève. Labor et Fides. 1992. ainsi que d'un colloque
à Paris, «Ernst Troeltsch ou la religion dans les limites de la conscience historique».
Revue de l'histoire des religions 214 (1997). p. 131-266 (cf. aussi ci-dessus note 1) et
la réédition de Edmond Vermeil, La pensée religieuse de Troeltsch (1921), éd. Hartmut
Ruddies. Genève. Labor et Fides. 1990.

12 Cf. Ernst Troeltsch. Histoire des religions et destin de la théologie. Œuvres III.
éd. Jean-Marc Tétaz, Paris/Genève. Cerf/Labor et Fides. 1996 : cf. aussi, paru
précédemment : Ernst Troeltsch, Religion et histoire, éd. Jean-Marc Tétaz, Genève. Labor
et Fides. 1990.

11 Cf. Pierre Gisel, Dietrich Korsch et Jean-Marc Tétaz (éds). Albrecht Ritschl. La
théologie en modernité : entre religion, morale et positivité historique. Genève. Labor
et Fides. 1991.



120 PIERRE GISEL

sous-tend Y Encyclopédie du protestantisme i4 est également marqué du même

contexte.
L'ensemble de la publication a été conduit d'un commun accord par Jean-

Marc Tétaz et moi-même. Jean-Marc Tétaz a traduit les textes de provenance
allemande. L'apport de Lucie Kaennel a été précieux pour la mise au point
des textes ainsi que pour de très nombreux contrôles et compléments touchant
les références ; c'est Lucie Kaennel également qui a mis au point les éléments
de bibliographie donnés en fin de volume.

14 Pierre Gisel (éd.), Encyclopédie du protestantisme, Paris/Genève, Cerl/Labor et

Fides, 1995.


	Pourquoi relire le néo-protestantisme?

