Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 47 (1997)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 129 (1997), P. 357-393

BIBLIOGRAPHIE

REGINE PIETRA, Les femmes philosophes de I’Antiquité gréco-romaine, Paris,
L’Harmattan (Ouverture philosophique), 1997, 111 p.

Dans ce petit livre assez brouillon, I'A. dresse le portrait de quelques femmes-
philosophes de I’ Antiquité. L’ouvrage se veut a la fois anecdotique, historique et plus
systématique, puisque I’ A. a «regroupé sous un certain nombre de rubriques thématiques
ces philosophes au mépris de la distance temporelle qui parfois les sépare» (p. 9). Le
résultat n’est pas toujours convainquant et il est souvent empreint d’une certaine naiveté.
Lorsque I'A. affirme que «nos philosophes sont souvent aussi des mathématiciennes,
astronomes [...] et des magiciennes, fréquemment aussi des rhéteurs et des poetes, et
souvent des impératrices ou des femmes dont le role et I'influence politique étaient
extrémement grands. Mais elles étaient aussi des philosophes» (p. 10), cette remarque
témoigne de la méconnaissance de I’extension des sens de philosophia en grec. Dans
le chapitre 3, intitulé «Le pouvoir et la mort», I’A. examine quatre figures de femmes,
Aspasie, Eudocie, Julia Domna, Porcia, qui ont en commun d’étre «mariées a I’homme
qui occupait le pouvoir ou qui I’occupérent elles-mémes» (p. 41)! Sont ainsi mises cOte
a cote Aspasie, la femme de Péricles qui «n’hésitait pas a faire commerce de ses charmes
auprés de ceux capables de la renseigner» (ibid.), Athénais (née en 393 ap. J.-C.) qui
recut une éducation raffinée et se convertit au christianisme a Constantinople, prenant
alors le nom d’Eudocie, sous I'influence de Pulchérie, la soeur de Théodose 11, et qui
mourut dans la misére a Jérusalem en 455, Julia Domna, impératrice romaine, meére de
Caracalla, belle et ambitieuse, qui selon Artaud (curieusement cité comme s’il s’agissait
d’un témoignage historique), «méle le sexe et I'esprit et jamais |’esprit sans le sexe»
(Héliogabale, p. 34) et finalement Porcia (I*' siecle av. J.-C.), la fille de Caton d’Utique,
dont I'A. rappelle qu’elle est morte dans d’atroces souffrances, en avalant des charbons
ardents. Comme le constate 1I'A. elle-méme «peu de points communs, assurément, entre
ces quatre femmes philosophes» (p. 59), que I'on s’étonne des lors de voir rassemblées
dans un chapitre. On regrettera plus généralement, une conception de la philosophie
antique qui privilégie a ce point I'anecdote que I'on perd de vue les problématiques et
les concepts qui les sous-tendent.

STEFAN IMHOOF

ConsTaNTIN DEespoTorouLOs, La philosophie politique de Platon, Bruxelles,
Ousia, 1997, 171 p.

Platon, ses compagnons et disciples de I’ Académie, ainsi que tous les vrais philo-
sophes, se sont adonnés a la recherche de la Justice et de la Vérté. Etendre cette
recherche jusqu’aux bornes d’une cité entiére, connecter étroitement la politique et la
philosophie, ¢’est I’idée-guide du projet social platonicien décrit minutieusement dans
la République. Dés I’ Antiquité, ce dialogue fait I'objet d’une riche tradition exégétique
a laquelle le livre de C. Despotopoulos apporte une digne contribution. L’A. se donne
pour tiche de montrer que les idées politiques de Platon sont beaucoup plus qu’un objet
mort dans le musée des conceptions politiques du passé et qu’elles n’ont point perdu
leur actualité aujourd’hui. C’est leur exceptionnelle vitalité et leur potentiel créatif qui

Histoire de
la philosophie



358 BIBLIOGRAPHIE

nourrit aux XVIII® et XIXC siecles quelques théories sociologiques et postulats politiques
«qui valurent une belle renommée de créateurs aux auteurs concernés» (p. 14). L’exposé
systématique des idées de Platon sur la base d’une analyse détaillée et érudite de la
République est enrichie par des allusions aux autres dialogues qui révelent 1I'évolution
de la pensée politique du philosophe. En méme temps, dans un esprit indépendant et
parfois polémique, I'A. remet en question des interprétations largement acceptées dans
la littérature sur la «cité parfaite». Ainsi, par une argumentation concise et persuasive,
I'A. rejette I'existence de I'esclavage dans la «cité parfaite» (p. 54, 55 et spécialement
Ch. VII) : il conteste la division de la «cité parfaite» en trois classes, soutenant que les
gouvernants-philosophes ne constituent pas une classe ou caste séparée, mais qu’il font
partie de celle des «gardiens» (p. 75 sq.) ; il considére comme «un grave malentendu»
I"opinion selon laquelle d’apres Platon les régimes politiques, y compris la cité parfaite,
sont soumis a un processus cyclique de succession (Ch. VI). Moins convaincante me
semble la tentative de I'A. de rejeter la these selon laquelle la «cité» parfaite a un
caractere totalitaire et utopiste (p. 38-39), note 6, cf. K. Popper, The Open Society and
Its Enemies, t. 1, 1945, p. 72 sq. Poursuivant son objectif de montrer I’actualité des idées
politiques de Platon, I'A. releve certaines theses marquantes de la République, telles
I'exigence de I'égalité sociale entre les hommes et les femmes dans la «cité parfaite»
(p. 52-53), la notion de la société de classes (p. 95-97), la ressemblance entre «I"homme
oligarchique» dont I'dme est dominées par la passion de la richesse et le type d"homme
qui donnera naissance au capitalisme (p. 102-103), I'approche nuancée du philosophe
a I’égard d’une refonte révolutionnaire de la société (p. 83-93). Dignes d’une attention
spéciale sont les observations sur la place importante de la physis et de la paideia dans
le discours de Platon concernant la formation du sujet actif du pouvoir politique. L"A.
met en €vidence I'aristocratisme particulier du philosophe, un aristocratisme de tout
autre ordre que I'idéologie du groupe social auquel Platon lui-méme appartient, 1’aris-
tocratie athénienne. L’ A. caractérise brillamment le principe adopté dans la «cité par-
faite», selon lequel I'élément de la «nature» (physis) est un critere de base de la valeur
politico-sociale des hommes, comme «un principe démocratique pur mais tellement
radicalement démocratique qu’il est en méme temps purement aristocratique» (p. 43).
Le livre finit par deux essais qui le completent et I'enrichissent de nouveaux accents
en soulignant la tendance au non-conformisme et a I'innovation, tendance qui représente
le mérite principal de I'A. Le premier est consacré a I'ouvrage de V. Goldschmidt,
Platonisme et pensée contemporaine, et le deuxieme a la comparaison du concept de
guerre chez Platon (Lois) et Hegel (Philosophie du droit).

DoBrINKA CHIEKOVA

JULES VUILLEMIN, Necessity or Contingency. The Master Argument (CSLI
Lecture Notes — 56), Stanford CA, CSLI Publications, 1996, xiii + 289 p.

Selon Epictete (Entr. 11 xix 1-5) I'Argument Dominateur se base sur trois propo-
sitions : (A) Toute vérité passée est nécessaire ; (B) Du possible I'impossible ne suit
pas : (C) Est possible ce qui n’est pas vrai ni le sera. Diodore Kronos, I'inventeur de
I’Argument, déclarait que les trois propositions sont incompatibles : son Argument
accepte (A) et (B), pour tirer en conclusion la négation de (C). Les stoiciens se décla-
raient en accord avec Diodore quant a I'incompatibilité; mais afin de garder (C) ils
rejetaient ou bien (A) ou bien (B). Si I’Argument exaspérait I’ Antiquité, ¢’était parce
que les conséquences d’un rejet de n'importe laquelle des trois propositions semblaient
lourdes. Mais les données fournies par Epictete sont tout sauf lumineuses, de sorte que
le contenu précis de ses propositions est difficile a déterminer, la prétendue incompa-
tibilité difficile a confirmer ou a réfuter. L’ exégese de I' Argument Dominateur a produit



BIBLIOGRAPHIE 359

grand nombre d’interprétations mais peu d’accord. La premiére partie de Necessity or
Contingency donne une interprétation qui s’appuie sur un texte aristotélicien (Du ciel
283b 6-17) et qui se sert des modalités «temporelles». (C’est-a-dire que des expressions
de la forme «X est possible/nécessaire» doivent étre comprises comme équivalentes a
«X est possible/nécessaire a t», ou «t» désigne un instant temporel.) Vuillemin affirme
(p. 8) que, dans le cadre de son interprétation, on peut démontrer, par des moyens
purement logiques, qu’il y a une incompatibilité entre les trois propositions de |’ Ar-
gument. Or, la version de I’Argument auquel il aboutit (p. 38-39) dépend de cing
propositions, dont trois sont données comme des explications des trois propositions
d’Epictete tandis que les deux autres sont ajoutées. Il faillit donc a sa promesse puis-
qu’aucune incompatibilité entre les trois propositions (A)-(C) n’est démontrée. De plus,
je dois avouer que les deux propositions qui sont censées correspondre a (A) et a (B)
me paraissent assez lointaines des propositions telles que formulées par Epictete. En
outre, il est facile de démontrer une incompatibilité entre trois des cinq propositions,
a savoir entre les versions données pour (B) et (C) et une des propositions ajoutées :
par conséquent, (A) ne joue pas un rdle essentiel dans I’Argument tel que Vuillemin
I’a reconstruit. Pour ces raisons I'interprétation de Vuillemin ne me semble pas supé-
rieure a celles de ses devanciers. Pour 'une des versions de I’Argument exposée en
logique symbolique il a usé d’une formalisation assez obscure et une exposition inu-
tilement compliquée, contenant de surcroit quelques coquilles agagantes qui contribuent
a déconcerter le lecteur. La discussion non symbolisée, dans laquelle se trouvent bon
nombre d’observations étranges, est traduite dans un anglais embarrassé et qui m’a
semblé parfois a la limite du lisible. La deuxieme partie du livre discute les «systémes
de nécessité» développés par Diodore et par les stoiciens. La troisieme partie est
consacrée a la contingence : les «systemes» d’Aristote, d'Epicure, de Carnéade, de
Platon. Le livre est une traduction abrégée de Nécessité ou Contingence (Paris, Minuit,
1984) dont la bibliographie n’a connu depuis lors aucune adjonction.

JONATHAN BARNES

YsABEL DE ANDIA (éd.), Denys [’Aréopagite et sa postérité en Orient et en
Occident. Actes du Colloque international de Paris, 21-24 septembre 1994
(Etudes augustiniennes, Série Antiquité — 151), Paris, Institut d’Etudes
Augustiniennes, 1997, 671 p.

Coup sur coup, la pensée du Pseudo-Denys 1"Aréopagite a fait I'objet de deux
congres internationaux, qui sont les premiers du genre, I'un a Athenes, le 29 juin 1993,
et I'autre a Paris. Ce sont les actes de ce deuxieéme congres, qui viennent de sortir des
presses de I'Institut des Etudes Augustiniennes, que nous présentons ici. Trente et un
spécialistes ont ainsi contribué a faire de cette rencontre un haut moment de la réflexion
dionysienne. Puisque c¢’est a la Bibliotheque Nationale de Paris qu’est conservé le
célebre manuscrit du Corpus dionysiacum B. N. grec 437 que ’ambassadeur de I'Em-
pereur Michel le Bégue remit a I'Empereur Louis le Pieux, c¢’est la tradition manuscrite
qui a d’abord été étudiée. Jean Irigoin fait I’histoire de la diffusion des manuscrits grecs
du Corpus dionysiacum en Occident, et Mihai Nasta expose les quatre €tats de la
textualité dans I’ histoire de ce Corpus : 1) les écrits dans un ordre d’émergence ; 2) le
textus receptus des Areopagitica ; 3) la textualité du Corpus élargi ; 4) le réseau her-
méneutique. Dominic O’Meara, Carlos Steel et Salvatore Lilla mettent en rapport, dans
un deuxiéme chapitre, Denys et les néoplatoniciens. Le premier évoque la philosophie
politique néoplatonicienne chez le Pseudo-Denys, le second expose le probleme de
I’existence du mal tel que Denys et Proclus I'envisagent, et le troisiéme compare
I’ Aréopagite avec les deux célebres pensées de Porphyre et de Damascius. La question



360 BIBLIOGRAPHIE

des scholies de Jean de Scytopolis, posée par I'article de Hans Urs von Balthasar en
1940, est traitée dans un troisieme chapitre par Paul Rorem et Beate Suchla, laquelle
prépare, en collaboration avec Michel van Esbroeck pour le syriaque, I'édition des
Scholies du Corpus dionysiacum. Nous en arrivons maintenant au théme proprement
dit de ce colloque «la postérité en Orient et en Occident de Denys 1" Aréopagite». Comme
le dit tres justement I'éditrice du volume, «I”opposition entre I’Orient et I'Occident reste
circonscrite a I'orbis romanus. C’est le monde byzantin qui est ici I'Orient face au
monde latin, un monde byzantin incluant la Syrie. Denys, ce syrien hellénisé, a eu plus
d’influence en Occident qu’en Orient. Pourtant, il est une autorité cecuménique d’un
cOté comme de I'autre de la Méditerranée. Une autorité incontestée car, si I'on peut
s’affronter sur I'interprétation de ses formules, jamais (avant les humanistes florentins
du Quattrocento) un critique ne remettra en question son authenticité et son titre de
disciple de S. Paul, ni (avant Luther) un théologien — et c’est cela qui nous intéresse
— la valeur normative et le caractére quasiment inspiré de ses écrits.» (p. 14) Alors
qu’Andrew Louth met en relief I’omniprésence de I'autorité de Denys depuis la con-
troverse iconoclaste, Ysabel de Andia nous offre un morceau de choix dans son essai
sur Iinterprétation christologique que Maxime le Confesseur a faite de la théologie
négative et de la mystique de Denys dans son commentaire fameux de la Transfiguration
du Christ. Et c’est cette méme expérience de la «lumiere inaccessible» (I Tim 6,16 cité
par Denys a propos de la Ténebre divine) que Syméon le Nouveau Théologien exprimera
dans des termes dionysiens relevés par Istvan Perczel. Comme on le sait, et comme
I'expose Edouard Jeauneau, c’est Jean Scot Erigéne qui fut le principal introducteur de
la pensée dionysienne en Occident, et les grands médiévaux Albert le Grand, Thomas
d’Aquin et Bonaventure — que nous présentent Edouard Weber, Wayne Hankey,
Pantéléimon Kalaitzidis, Ignacio Andereggen, Werner Beierwaltes et Charles Bernard
— ont lu la version latine de I’Erigéne avant de lire celle de Sarrazin. La théologie
apophatique, symbolique et mystique de Denys sont prises trés au sérieux dans toutes
les écoles scolastiques, car ¢’est selon cette triple perspective que la science sacrée s’est
constituée en Occident chrétien. Un sixieme chapitre envisage le rapport de Denys avec
Grégoire Palamas, rapport qui fut décisif dans la grande querelle qui opposa le défenseur
de I'hésychasme et de la priere du cceur au moine latin Barlaam. Enfin cinq auteurs
ont ouvert quelques fenétres sur la postérité de Denys, de la Renaissance au XX° siecle.
Un Index du Corpus dionysiacum, un Index nominum et un excellent résumé en langue
francaise des communications en langues étrangeres achevent le volume, qui sera une
référence obligée pour tous les chercheurs dionysiens a venir.

JEAN BOREL

[oHAaNNIS ScoTTI SEU ERIUGENAE, Periphyseon. Liber primus. Editionem nouam
a suppositiciis quidem additamentis purgatam, ditatam uero appendice in
qua vicissitudines operis synoptice exhibentur, curavit Edvardus
A. Jeauneau (Corpus Christianorum, Continuatio Mediaevalis — CLXI),
Turnhout, Brepols, 1996, 462 p. — Periphyseon. Liber secundus. Curavit
Edvardus A. Jeauneau (Corpus Christianorum, Continuatio Mediaevalis —
CLXII), Turnhout, Brepols, 1997, 519 p.

Edouard Jeauneau, I’'un des meilleurs connaisseurs actuels de I’ceuvre de Jean Scot
Erigéne, nous propose aujourd’hui une remarquable et toute nouvelle édition latine du
Periphyseon. Cette édition se présente comme une réponse au veeu de Ludwig Traube
et a la double exigence qui s’impose depuis ses propres travaux : elle doit étre d'une
part critico-génétique, c’est-a-dire qu’elle doit permettre a Ihistorien de la pensée
érigénienne d’accéder aux différents «états» du Periphyseon et, d’autre part, elle doit



BIBLIOGRAPHIE 361

fournir au lecteur un texte sir, facile a lire et susceptible d’étre cité sans risque de
confusion. C’est donc sous une double forme qu’Edouard Jeauneau nous présente le
texte d’Erigene : 1) une édition critique de type courant ; 2) un tableau synoptique des
différentes versions (Synopsis uersionum). A travers les manuscrits qui nous 1’ont
conservé, le Periphyseon apparait comme un texte fluent, constamment remanié, corrigé
et amplifié. Cela est si vrai qu’il est impossible, dans les conditions présentes, de fournir
le film complet et fidele d’un texte en perpétuel devenir, et que cela impose une limite
a la réalisation parfaite de 1’édition critico-génétique. Cependant, comme le dit I’éditeur,
«a défaut du film complet qui retracerait I’évolution du texte dans ses moindres détails,
il est possible de proposer quelques «instantanés» permettant d’en saisir les étapes
principales» (p. LXXXII). Cinq «versions» ou «étapes» du Periphyseon ont été retenues
dans le tableau synoptique ; les versions I et II, données dans la premiére colonne,
correspondent a I’édition du manuscrit de Reims, Bibliothéque municipale, Ms 875(R).
Ce texte contient deux versions. La premiére version est représentée par le texte primitif,
a I’exclusion de toute correction et addition. La deuxiéme version est représentée par
ce méme texte augmenté de toutes les additions et corrections qui y ont été introduites
au IX¢ siecle, qu’elles aient été copiées en écriture irlandaise (i ' ou i %) ou qu’elles
I'aient été en minuscule caroline. La deuxiéme colonne est une édition diplomatique
ou quasi diplomatique du manuscrit de Bamberg, Staatsbibliothek, Philosoph. 2/I(B).
La troisieme colonne est une édition du manuscrit de Paris, BNF, lat. 12964(P). La
quatrieme colonne contient la présente édition. Le texte de base choisi pour établir cette
édition est celui de la version II. «Il est peu probable, dit E. Jeauneau, que les modi-
fications apportées par i 2 a la version II, et qui se retrouvent tant dans la version III
que dans la version IV, aient été introduites sous le contrdle de 1’auteur. L authenticité
des modifications propres a la version IV est plus douteuse encore. La prudence con-
seillait de s’en tenir a la version II» (p. LXXXIV). Grace a cette Synopsis uersionum,
le lecteur peut désormais avoir acces a chacune des versions qui ont le plus marqué
I’évolution du Periphyseon et, par un artifice typographique simple, il peut facilement
les comparer entre elles, chaque fois qu’une version donnée differe de la version
précédente. C’est avec un soin et une minutie exemplaires qu’Edouard Jeauneau a
composé ces deux premiers volumes qui nous donnent respectivement les Livres I et
IT du Periphyseon, soin et minutie qu’ont rigoureusement su respecter les Editions
Brepols. Ces deux ouvrages honorent la collection Continuatio Mediaevalis du Corpus
Christianorum

JEAN BOREL

Paoro Rossi, Les philosophes et les machines 1400-1700 (Science, histoire et
société), Paris, P.U.F., 1996, 186 p.

Avec un tel titre, on pourrait s’attendre a un historique des techniques, a une
épistémologie au sens d’une histoire des sciences ainsi qu’a I'influence des nouvelles
machines sur les théories philosophiques. Or ce qu'on découvre dans ce livre peut
difficilement étre classé sous 1'une ou l'autre de ces approches bien qu'il en soit
constamment question. L’A. ne présente pas un style «académique», ce qui est aussi
déroutant qu’intéressant. Dans un premier chapitre, il est question des arts mécaniques
et de la philosophie au XVI¢ siécle. La datation doit étre comprise au sens large puisque,
en amont, 1'un des sous-chapitres est entierement consacré aux artistes et aux expéri-
mentateurs du X V¢ siécle, qu’il est fait référence a plusieurs inventions du XIII® siecle
et, qu’en aval, I'A. étudie le mépris pour les activités manuelles qui persiste jusqu’en
plein XVII¢ siecle. Le lecteur devra aussi étre souple en ce qui concerne le theme
annoncé puisque les personnes qui ont contribué a la reconnaissance des ingénieurs, des
techniciens et des artisans pour le progrés du savoir ne se limitent pas aux philosophes,



362 BIBLIOGRAPHIE

mais comptent des écrivains, des architectes, des peintres. On suit la polémique contre
I"idée aristotélicienne de la science chez Palissy, Vives, Agricola, Vésale, on s’arréte
a Léonard de Vinci, «symbole du dépassement de cette mentalité qui opposait radi-
calement arts libéraux et arts mécaniques» (p. 28), on passe en revue I’abondance des
traités techniques en relation avec les techniques minieéres et métallurgiques, I art
militaire et celui de la navigation. Ce premier chapitre a I'avantage de faire connaitre
des auteurs souvent ignorés, comme Biringuccio, Guidobaldo del Monte, Ramelli,
Lorini, Norman, Sir Humphrey Gilbert, et de donner de larges extraits traduits de leurs
ceuvres. Mais si I'A. louvoie aisément des traités de pyrotechnie aux inventions insolites
de Léonard, des horloges mécaniques aux polémiques contre I'alchimie, le lecteur se
sent au mieux enivré, au pire completement déboussolé. Les sauts temporels d’un siecle
a I'autre se voient doublés de sauts géographiques a travers toute I'Europe, ce qui rend
la lecture laborieuse. Des reperes historiques, comme par exemple la datation des
inventions principales (le télescope, I'aimant, I’horloge, I'imprimerie, etc.) font souvent
défaut. Ce style foisonnant se perpétue dans le deuxiéme chapitre qui traite de 1'idée
de progres scientifique. Les philosophes retrouveront un univers plus familier avec
Bodin, Bruno, Bacon et Pascal. La nouvelle astronomie, le développement de la car-
tographie, la connaissance expérimentale, opérent une rupture définitive avec la phy-
sique et la connaissance purement livresque des anciens. Les savants se réunissent en
académies, I'idéal d’un savoir résultant de la collaboration entre scientifiques se fait jour.
Dans le troisieme chapitre, on inteégre, a la philosophie et a la technique, I’histoire des
arts au XVII¢ siecle. L'A. s’en prend vivement a Descartes qui se serait opposé a I’idéal
d’une collaboration intellectuelle alors que Leibniz défend «une participation commune
de tous les hommes au progres du savoir» (p. 133). Le chapitre se clot sur I'intégration
progressive des arts mécaniques dans les encyclopédies, sur les métiers et les techniques
qui durent attendre les Lumiéres pour étre pleinement reconnus. Trois annexes dignes
d’intérét et dans un style beaucoup plus traditionnel concluent I’ouvrage : la premiere
traite des métaphores mécanistes employées pour parler de la nature, la deuxieme
polémique contre une théorie utilitariste de la science chez Bacon et la troisieme
décortique la nouvelle science a la lumiére du mythe de Prométhée. Si I'on arrive a
surmonter la densité de cet ouvrage on y découvre un matériau trés varié et surtout
original. La traduction frangaise, faite trente-quatre ans apres la version originale ita-
lienne, se justifie pleinement étant donné que les recherches dans le domaine des
techniques de la Renaissance a I'époque moderne ne se sont guere multipliées pendant
ce tiers de siecle... Comme le dit trés justement le préfacier, F. Dagognet, «Paolo Rossi.
comme un archéologue muni de pelles et de grattoirs, exhume peu a peu du sol une
ville ou une vie inconnue, insoupconnée». La richesse du matériau mis a jour mériterait
d’étre prolongée par des recherches spécifiques qui approfondiraient chaque détail de
cette étonnante «fresque européenne».

NATHALIE JANZ

GeNeVIEVE Ropis-LEwis, Le développement de la pensée de Descartes (Biblio-
theque d’histoire de la philosophie), Paris, Vrin, 1997, 223 p.

Henri Gouhier souhaitait voir plus d’études sur I’évolution de la pensée de Des-
cartes ; les douze dernieres contributions ici réunies par I'A. auraient répondu a ce veeu |
trois études notamment soutiennent des hypothéses sur les étapes de la métaphysique
cartésienne (p. 133-173). A défaut du texte d’une premiere esquisse qui remonterait a
1629, la correspondance qui en témoigne ferait aussi comprendre pourquoi Descartes,
informé d’une récente observation de parhélies, aurait alors abandonnée la métaphysique
pour la physique des météores. Aussi bien, cette premiére réflexion métaphysique ainsi



BIBLIOGRAPHIE 363

interrompue se serait-elle déja assurée que la méthode propre a guider la recherche de
la vérité était fondée en Dieu : en 1637, la quatrieme partie du Discours de la méthode
résumerait ces premiers résultats (doute, cogito, existence de Dieu, connaissance du
monde par les essences des choses) développés dans les trois premiéres et la cinquiéme
des Méditations métaphysiques de 1640. Quant aux quatriéme et sixieme Méditations,
elles seraient une «Théodicée» — dont le Discours ne disait effectivement rien —, la
quatrieme expliquant les causes de I’erreur et du mal, la sixieéme démontrant I’ existence
du monde, la dualité des substances et la présence du mal dansla Nature. — Impossible,
dira-t-on, de suivre méthode plus différente du Descartes selon ['ordre des raisons de
Martial Gueroult. Peut-étre alleguera-t-on que les deux méthodes devraient s’associer,
I'une partant du seul texte dans toute sa rigueur, 1’autre nourrie d’informations histo-
riques et psychologiques extrinseéques, corrspondances et témoignages. Une étude sur
«la volonté chez Descartes et Malebranche» (p. 175-190) reprend le probléme : comment
concevoir le rapport de la volonté et de I'entendement? La «puissance de bien juger»
implique-t-elle la volonté? Celle-ci est-elle essentielle a la pensée? Ces questions,
rappelle I’A., font écho au débat de grands interprétes de Descartes a Royaumont, en
1951. — Ces dernieres contributions de 1’ A. continuent d’éclairer nombre de faits ; ainsi
— dans les trois études consacrées aux débuts de Descartes (p. 11-93) — I'article «Les
mathématiques au Collége» souligne la différence entre un enseignement visant alors
aux applications techniques des mathématiques et les mathématiques comme pure
méthode fondant la fécondité des sciences et la recherche de la vérité ; on retiendra
encore des mises au point, par exemple, p. 40 : le «Larvatus prodeo» n’est pas le défi
d’un «libertin» imaginé par Maxime Leroy (Descartes, le philosophe au masque) mais
exprime la modeste réserve du débutant qui, tel I'acteur entrant en scene, cache sous
un masque son trac — ou son audace. — Les réflexions de I’A. s’intégrent, dans leurs
richesse, a 1'actualité comme a la tradition des problemers. Témoignent encore de cette
ouverture les études sur le doute (p. 95-132) : I'’examen du doute pratique et du doute
spéculatif chez Montaigne et Descartes, puis du traitement et de I'usage du doute chez
Descartes et chez Charron, aboutissent a des réflexions plus générales sur les doutes
«vécus» — provoqués par I'insuffisance des enseignements du College — et le doute
métaphysique, sur le rapport du doute «subi» au doute utilisé contre 1'erreur. — Une
analyse de la générosité, fruit supréme de la métaphysique cartésienne, de cette «libre
disposition de soi» comme volonté qui fait la valeur de I’homme met un terme a ces
réflexions. Enfin, d'ultimes mises au point sur les derniers écrits de Descartes touchent
entre autres ce Ballet pour la naissance de la Paix dansé fin 1649 pour I'annivesaire
de la reine Christine, texte qui, retrouvé apreés une autre guerre, fut publié en 1920 dans
la Revue de Genéve par Albert Thibaudet : «L’énergie philosophique», dit I'A., qui
anime ces vers, permettrait d’en confirmer I'attribution a Descartes.

DANIEL CHRISTOFF

ANDRE STANGUENNEC, Hegel. Une philosophie de la raison vivante (Bibliothe-
que des philosophies), Paris, Vrin, 1997, 247 p.

Selon I'A., I'ouvrage s’adresse a un lecteur «quelque peu initié». C’est une litote :
méme si les articulations proprement hégéliennes sont restituées dans leur armature
essentielle en un langage accessible, certains développements et la démarche dans son
ensemble supposent une réelle connaissance des textes et des discussions qui leur sont
historiquement attachés. Comment, sans cela, apprécier I'effort critique de I'A. et le
parcours qu'il a balisé pour assumer un Hegel en si peu de pages? Ce parcours, il le
veut exempt de toute «illusion» téléologique, comme appropriation critique d’une ceuvre
rationnelle de part en part. Le systeme, considéré dans sa genese, sa construction et sa



Philosophie
contemporaine

364 BIBLIOGRAPHIE

structure définitive, en constitue le fil conducteur. Les ceuvres de jeunesse (chap. 1)
montrent le philosophe, fils de son temps, engagé par essais, corrections et revirements
dans I'appréhension conceptuelle des trois aspects — politique, moral, théologique —
d’une crise spirituelle de fond. L’étape d’Iéna (chap. ii) apporte des réponses logiques
et nécessaires a ce questionnement initial et confirme la maturation d’une philosophie
comme systeme, dégagée de toute allégeance aux influences antérieures. Les apories
auxquelles s’était exposé le jeune Hegel sont surmontées par la «raison de [’homme
adulte et mir». L’ A. serre de pres dans les écrits d'Iéna les transformations successives
de méthode, de forme et de contenu qui conduisent, via I'intégration de la modernité
éthique, juridique et politique, a 1'élucidation (encore extérieure) des rapports entre
I"esprit et la nature, autrement dit a I'élaboration d’une dialectique «du devenir-sujet»
(p. 54) fondée en logique sur «l’identité spéculative [...] des opposés» (p. 70). Une fois
I'ldée déterminée dans son potentiel spéculatif, il reste au philosophe la tiche de ressaisir
concretement le mouvement de la Chose méme — ses articulations internes — et d’y
introduire la conscience naive. L’A. procede a une analyse critique de la Phénoméno-
logie de I'Esprit (chap. iii) en tant qu’assumant cette «introduction» au sens fort d’une
culture progressive de I’esprit vers un acces possible au savoir absolu. «La science
premiere du systeme du savoir au seuil de laquelle est amenée la conscience cultivée»
(p. 117) est la science de la Logique. L’A. en décortique (chap. iv) les trois grands
moments en les articulant sur la définition des moments de la dialectique de tout concept
que donne Hegel dans I’ Encyclopédie (§ 79-82). En cours de travail, et plus encore dans
ce chapitre, I'A. s’attache a distinguer les contenus hégéliens (liberté, catégorie, absolu,
Idée) de ceux des homonymes kantiens. Poursuivant la lecture de 1’ Encyclopédie, I'A.
restitue les deux autres sphéres constitutives du systeme (chap. v). Ces «modes d’alié-
nation de I'Idée logique» (p. 156) attestent sa nécessaire pérégrination extérieure en tant
que Nature et sa reprise intérieure par I’ Esprit qui §’active vers «sa satisfaction la plus
haute» (p. 203), I'universalité concrete du «savoir de I’esprit absolu» (§ 552), dans lequel
«le systéme tout entier [ ... ] pense sa cloture» (p. 205). Dans les grandes Legons de Berlin
(chap. vi), I’A. teste en quelque sorte la présence concrete de cet esprit absolu comme
raison (vivante) du philosophe engagé dans le dire vrai des sciences de I'esprit. La
confrontation de ces textes avec les «trois syllogismes terminaux de I'Enyclopédie»
(p. 227) finit par jeter un certain soupgon sur le sous-titre de I'ouvrage : la raison
hégélienne ne devrait sa longévité historique qu’a «I’infini» de Kant, pourtant réfuté
comme «mauvais infini» par Hegel. L’A. envisageait de relancer la discussion de
certains themes (p. 9) : son but est atteint.

ELIANE MULLER

Luc BRrisson, Introduction a la philosophie du mythe, t. 1 : Sauver les mythes,
(Essais d’art et de philosophie), Paris, Vrin, 1996, 243 p.

CHRISTOPHE JAMME, Introduction a la philosophie du mythe, t. 11 : Epoque
moderne et contemporaine, trad. fr. par A. Pernet (Essais d’art et de phi-
losophie), Paris, Vrin, 1995, 178 p.

Le volume 2 de cet ouvrage en deux parties a déja paru en allemand en 1991 (sous
le titre général de Einfiirung in die Philosophie des Mvthos, 2 : Neuzeit und Gegenwart,
Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft) et le volume | a été traduit en allemand
en 1996 chez le méme éditeur sous le titre de Antike, Mittelalter und Renaissance.
~ Volume 1 : L’ouvrage de Brisson explique comment, tout au long de 1" Antiquité et
jusqu’a la Renaissance, le «mythe fut ‘sauvé’ par I'allégorie» (p. 9). C’est I'allégorie
qui permit d’interpréter les récits souvent scandaleux des premiers dges en leur conférant



BIBLIOGRAPHIE 365

un visage «moral, physique, psychologique, historique et méme métaphysique» (ibid.),
c’est donc I'allégorie qui «permit aux mythes de survivre» (p. 11). Pour écrire cette
histoire de I'interprétation allégorique du mythe, I'A. choisit un cadre chronologique
strict, dont les grandes étapes sont Platon, Aristote, le Stoicisme, le Néo-platonisme,
Byzance, le Moyen Age latin, la Renaissance. L’éventail chronologique est si vaste que
certains chapitres, notamment les trois derniers, se contentent de donner «quelques
points de repere» (p. 147, note 5), qui prennent la forme d’une bibliographie commentée.
Le mythe est d’abord un récit, c¢’est-a-dire un texte oral, raconté ou lié a des interventions
cultuelles ; mais, pour nous, il est un texte, donc un récit écrit. La culture grecque a
vécu ce passage de I’oral a I’écriture au moment ou le systeéme alphabétique phonétique
(emprunté aux Phéniciens) a commencé a se diffuser plus largement, en gros au début
de I'époque archaique. Cette «généralisation de I'usage d’un systéme d’écriture, aisé-
ment déchiffrable, modifia considérablement les habitudes mentales» (p. 17), et entraina
comme conséquences notamment la diffusion de la prose, la naissance de I’argumen-
tation, I'avénement d’une pensée conceptuelle, le stockage de plus en plus important
de documents écrits. Il suscita des dialogues, voire des polémiques entre les différents
auteurs, 1a ou, auparavant, les Muses suffisaient a garantir la véracité du récit poétique
(comme chez Hésiode). Avec Platon, «le conflit entre ‘mythe’ et ‘philosophie’ atteint
son point culminant» (p. 21). Si Platon exprime en de nombreuses occasions sa défiance
a I’égard du mythe, il lui arrive aussi d’en forger, ou de s’exprimer en termes mythiques
«parce qu’il reconnait I'efficacité du mythe dans le domaine de 1I'éthique et de la
politique» (p. 42). L’analyse de la production des poetes a laquelle Aristote se livre dans
la Poétique fait du mythe «I’ame de la tragédie» (p. 49), mais cette analyse ne connaitra
guere de postérité, étant donné que la tragédie tombe en désuétude des la fin du V¢ siecle.
«En revanche, I'allégorie, dont les origines remontent loin avant Platon et Aristote,
connaitra une [postérité?] (le mot manque) immense et multiforme» (ibid.). Apres avoir
retracé 1’origine de 1’allégorie, I'A. développe «I’allégorisme stoicien» (p. 61), qui ne
manquera pas de susciter les critiques des Epicuriens et des philosophes de la Nouvelle
Académie. Notre principale source est le De natura deorum de Cicéron. Les Stoiciens
pratiquent a la fois I’allégorie physique, métaphysique, morale et historico-géographique
(ou évhémériste) ; cette derniére prit a I’occasion une dimension politique et «servit a
justifier la divinisation des Empereurs» (p. 72). Dans I'important chapitre intitulé
«Pythagorisme et Platonisme» (p. 81-119), il est question de la nouvelle interprétation
du mythe qui se développe dans les premiers siecles de I’Empire, marquée par des
philosophes qui «considérent que Platon s’est inspiré de Pythagore, et qui «voient dans
le mythe un ‘symbole’, une ‘énigme’, dont la philosophie doit dévoiler le véritable sens»
(p. 81); il s’agit pour eux d’accéder «a un autre niveau de réalité ol s’enracine une
philosophie révélée» (ibid.). Les mythes sont associés «de plus en plus étroitement aux
mysteres» (p. 84) et I'on se met a les lire sous «une forme chiffrée» (p. 88). L’A. évoque
a ce propos les interprétations de Plutarque (De Iside et Osiride), de Plotin et de
Porphyre. Pour Proclus et les néo-platoniciens tels que Jamblique, Syrianus ou
Damascius, «Platon est un théologien» (p. 122) et il s’agit de montrer que sa théologie
«s’accorde avec toutes les autres théologies : celle de Pythagore, celle des Oracles
Chaldaiques, celle d’Orphée, et celles d’Homere et d’Hésiode» (ibid.). Le chapitre
«Byzance et les mythes paiens» (p. 147-170) retrace I’histoire de la sauvegarde de la
tradition antique par les lettrés byzantins et ce, malgré une lutte farouche entre la
christianisme et le paganisme. Celui sur «Le Moyen Age occidental» est inspiré du livre
de J. Seznec La survivance des dieux antiques et montre que les trois formes de
I’interprétation des mythes que pratique le Moyen Age se ramene aux trois formes
«d’inspiration stoicienne» que sont I’«évhémérisme, I’interprétation physique et I'in-
terprétation morale» (p. 174). «La mythologie tend a devenir tout entiere ‘philosophia
moralis’» et les mythes «sont les préfigurations de la vérité chrétienne» (p. 180). A la
Renaissance, selon I'A., «l’allégorie s’aventure hors des limites du langage, et elle



366 BIBLIOGRAPHIE

s’impose dans le domaine des représentations figurées» (p. 185). A coté d’une effer-
vescence sans précédent dans les arts plastiques, on mentionnera pour finir la vogue
de I'interprétation alchimique des mythes, venant clore la longue chaine des reprises
allégoriques. — Volume 2 : C. Jamme reprend dans le second volume I'exposé des
«théories philosophiques du mythe depuis la fin de la Renaissance» (p. 9) jusqu’a
aujourd’hui. Initialement congu pour un public germanophone, cet ouvrage comble un
vide pour les lecteurs francophones, puisqu’il traite en détail des positions de Herder,
Moritz, Creuzer, Goethe, Holderlin, Hegel, Schelling, Bachofen, Nietzsche, ou Cassirer.
Par contre, la tradition francaise issue de Durkheim et Mauss menant via Lévi-Strauss
a Vernant et Détienne n’est qu’esquissée. Dans son Introduction, I’ A. insiste sur le fait
que «le mythe ne saurait étre ni expulsé ni éludé, [qu]’il doit étre éclairé — comme la
raison elle-méme» (p. 17) ; il doit donc toujours étre «réinterprété». Cette compréhen-
sion du mythe s’inspirant explicitement de la tradition des Lumieres entraine une double
critique a la fois «de la Scylla d’un retour au mythe [et] de la Charybde d’une rationalité
(téléo-logique) débridée» (p. 16). L’A. s’en prend en particulier a la théorie de «I”altérité
du mythe, aujourd’hui si prisée par presque toutes les écoles francaises [et qui] pérennise
la séparation des puissances du logos et du mythos, au lieu de comprendre le mythe
comme ‘ordre de la pensée’ (Lévi-Strauss) de caractere symbolico-rationnel, et de
projeter, a partir de cette pénétration de la rationalité du mythe, une philosophie
meilleure» (ibid.). Aprés ces remarques générales, I’A. reprend a la Renaissance le
parcours chronologique des théories du mythe, que L. Brisson avait initié dans le premier
volume. Apres avoir évoqué F. Bacon, I'A. insiste sur I'importance de la pensée de Vico,
qui tente «d’élever la méthode critique cartésienne ‘a un niveau plus compréhensif’ et
de I'élargir ; Vico recherche une alternative a la conceptualisation analytique tradition-
nelle, et la trouve dans la fonction poétique de I’esprit humain» (p. 24). Le philosophe
italien est aussi I’un des premiers a thématiser I’ opposition mythos/logos, qu’il comprend
comme deux phases de I'histoire humaine. Il devient ainsi celui qui a «posé la premiere
pierre de la notion moderne de mythe» (p. 27). L’époque des Lumiéres entretient «une
relation globalement ambivalente avec le mythe» (p. 29) : alors que dans le systeme
kantien il n’y a «pas de place pour la mythologie» (p. 31), le XVIII® siecle découvre
pourtant les mythes des autres peuples, notamment ceux des Indiens d’ Amérique du
Nord (Lafitau) et prélude ainsi a I'invention de I’ethnographie, entrainant une «révision
de la notion traditionnelle de mythe» (p. 32). Herder s’interroge sur I’usage poétique
et littéraire que I'on peut faire des mythes anciens et desssaisit du méme coup «les
Lumiéres de leur critique du mythe», ce qui en fait «un des fondateurs de la science
mythologique ultérieure» (p. 43). Dans le texte connu sous le nom (malheureux) de «Le
plus vieux programme de systeme de I'idéalisme allemand», le jeune Hegel élabore en
1797 I'idée que «la philosophie doit devenir mythologico-sensible» (p. 45) : pour faire
bouger (dans un sens révolutionnaire) la multitude, il faut tenter de joindre les aspirations
purement rationnelles de la caste dirigeante a celle du peuple, marquées par la tradition
religieuse. Ainsi, la philosophie trouverait son achévement dans 1’esthétique» (p. 46)-
Les poetes et penseurs romantiques ont la plupart été attirés par la civilisation de I’Inde,
dans laquelle ils voyaient «la patrie originelle de la sagesse et de la proto-religion
philosophique» (p. 64) : Schlegel, Gorres, Creuzer et Grimm sont les principaux auteurs
de cette tendance utilisant les méthodes de la mythologie comparée et les ressources
de I’étymologie. Creuzer publie a partir de 1810 sa Symbolique et mythologie des
peuples anciens, imprégnée d’une conception néo-platonisante du mythe et élaborant
la distinction entre mythe et symbole, le mythe remplissant une fonction explicative.
énonciatrice par rapport au symbole qui serait «’expression de la vérité a un instant
et dans une image» (p. 69). Schelling s’est tenu «toute sa vie a 'idée d’une mythologie
nouvelle» (p. 79) et a rejeté «toutes les interprétations éclairées de la religion» (ibid.).
Le XIX* siecle qui jette «les bases d’un traitement scientifique des probléemes mytho-
logiques» (p. 93) voit apparaitre, a coté de I’ethnologie naissante, des pensées vigoureu-



BIBLIOGRAPHIE 367

ses, telles que celles de Bachofen ou de Nietzsche. Au XX¢ sieécle s’ affrontent différentes
théories qui ont en commun une approche qui se veut scientifique du mythe : ainsi, selon
Frazer, le mythe vient expliquer un rite incompris ; pour Durkheim «le véritable objet
des religions est le lien social» (p. 113) ; Lévy-Briihl défend «le caractere ‘pré-logique’
du mythe qui a conservé jusqu’aujourd’hui son impact, malgré son rejet radical par Lévi-
Strauss» (p. 116) ; pour Cassirer, le mythe, considéré comme forme symbolique, cons-
titue «un degré préalable vers une raison supérieure» (p. 122), mais il est conscient du
danger que représenterait une «fausse rationalisation du mythe» (Phil. des formes symb.
p. 95, cité p. 123) ; pour W.F. Otto, le mythe est «la parole qui énonce la vérité au sujet
des dieux» (p. 126) et pour Freud il est «I’expression artistique de complexes sexuels»
(p. 128). L’exposé se clot par un chapitre consacré a I’époque contemporaine, dans
lequel I'A. rapporte les positions d’Adorno, de H. Blumenberg, de K. Hiibner, de
Dumézil, de Lévi-Strauss, d’Eliade, de Ricceur, de Barthes, de G. Picht et enfin de
Habermas. Une remarque formelle pour conclure : il est regrettable que ce livre qui
présente a la fois une synthése de la question, sans sacrifier pour autant a la précision
analytique, soit desservi par une traduction souvent lourde et parfois fautive, et par une
édition aussi négligée, si pleine d’erreurs typographiques et orthographiques (p. ex.
p. 53, 80, 88, 89, 104 [note 3], 116, 124, 133, 137, 150, 155) que I'on se demande si
les correcteurs (pour peu qu’ils existent) font leur travail.

STEFAN IMHOOF

EMMANUEL Housset, Personne et sujet selon Husserl (Epiméthée), Paris,
P.U.F, 1997, 318 p.

Peut-on, a partir d’un cadre idéaliste, décrire la subjectivité concréte ou y a-t-il une
impasse ol nous conduit inévitablement la phénoménologie transcendantale husser-
lienne? Que répondre, par exemple, 4 I’objection de Heidegger estimant que la réduction
ne nous conduirait qu’a «un sujet idéalisé et abstrait, sans jamais atteindre I’essence
intime du Dasein dans sa facticité concréte» (p.4)? SelonI’A., on peut prendre la défense
de I"auteur des Ideen en montrant qu’il y a une individuation de la vie constituante, que
le sujet qui constitue le monde est concret, qu’il est une personne. D’ou la nécessité
d’¢lucider le mode d’étre de la personne dans sa vérité. — Husserl remet en question
une conception substantialiste de la personne. Pour lui, celle-ci est un étre de relation.
Elle est cette «ipséité constituée par des relations d’origine qui assignent un'e.tﬁche
propre et unique & I'individu» (p. 7). Pour le montrer, il faut en revenir «au mllleu_de
toute prose de conscience de soi : la hylé temporelle, la chair, le style propre du sujet,
I"&tre originaire avec autrui, I'héritage caché, la vocation et 1'appel de Dieu» (p. 8). Au
terme de cette description, on aura pris en compte le monde de la vie (Lebensw.velt), qui
estaussi le monde de I'intersubjectivité, sans mettre entre parentheses ce qui fait le style
de cette subjectivité transcendantale concréte. Le monde nous est ainsi restitué comme
la reprise créatrice d'un donné originaire en vue d’une tiche & accomplir. Alors «ma
valorisation est impensable sans la valorisation des autres a laquelle elle s’entrelace»
(p- 117). — Dans ce contexte, la noétique n’est plus radicalement distincte de I'éthique
et méme du religieux parce qu'on a montré que «la socialité appartient a l’eiflc?s de’ la
personne», que celle-ci «n’accomplit sa responsabilité a I'égard de la vérite qu'en
assumant sa responsabilité a I’égard des autres hommes» (p. 156), que la responsabilité
Infinie & I'égard du sens est une «responsabilité a I'égard de 1"humanité» (p. 239) et
que cette idée régulatrice de son étre vrai n’est autre que I'idée de Dieu. Dieu est, en
effet, décrit comme «néant fondateur», comme ce qui précede et excede toute visce,
comme présence en creux de la conscience, comme infini de la tiche a accomplir. —
L'idée d’une telle tache est le don de I'Europe 2 I’humanité. A I’époque ot I'on parle



368 BIBLIOGRAPHIE

surtout d’une Europe marchande, il peut étre tonifiant de mieux cerner la personne et
le sujet selon Husserl. L’Europe nous apparaitra alors davantage comme «une figure
spirituelle» et peut-étre saurons-nous voir dans cette figure une Raison téléologique a
I'ceuvre.

DoMINIQUE REY

NATHALIE JANZ (€d.), Cassirer 1945-1995. Science et culture, Lausanne, Etudes
de Lettres 1-2 (1997), 183 p.

Avec cette livraison des Etudes de Lettres sont mis a la disposition des lecteurs les
actes du colloque «Cassirer 1945-95 : sciences et culture» qui a eu lieu a I’Université
de Lausanne les 2 et 3 juin 1995 sous la direction de Nathalie Janz, premiere assistante
en philosophie a la méme université. Ce colloque, qui se présente sous la forme d’une
commémoration du cinquantieme anniversaire de la mort du philosophe allemand, est
en outre la premiere manifestation de ce genre en Suisse romande et la seconde en Suisse,
apres le colloque sur Cassirer organisé a Zurich en 1988. Si Cassirer est mort en 1945,
sa pensée a d’abord connu une traversée du purgatoire avant de connaitre ces dernieres
années une renaissance qui permet de considérer I'auteur de la Philosophie des formes
symboliques comme un grand philosophe du vingtieme siecle, ceci grace aux diverses
traductions longtemps attendues de ses ouvrages majeurs et a 1’édition en cours du
volumineux Nachlafi, ouvrant ainsi largement le chantier de I'interprétation de I’ ceuvre
cassirérienne. L’objectif de la philosophie de Cassirer est de transformer la critique de
la raison en une philosophie de la culture élaborée selon la perspective transcendantale
d’une interrogation portant sur les conditions de possibilités de la signification. A cet
égard, les actes du colloque se présentent comme des mises au point et des sondages
dans le vaste champ couvert par la pensée de C. L édition des actes reprend la division
du collogue en deux journées ; la premiere journée fut consacrée au pole scientifique
de la philosophie de C. F. Capeilleéres montre comment le paradigme mathématique de
I'intégrale et de la dérivée permet d’élucider la fonction symbolique chez C., pensée
comme un systéme complexe. M. Ferrari revient sur la discussion qui a eu lieu entre
C. et Schlick et en montre la centralité pour le développement du néokantisme et de
I’empirisme logique. H. G. Dosch dégage une des sources de la pensée de C. dans les
travaux scientifiques de Helmholtz et de Hertz portant sur ’application des concepts
de signe et de symbole. C. Schmitz s’interroge sur la différence des formes symboliques
en partant de la conception cassirérienne de la science. La communication de 1.
Stamatescu discute la position de C. sur la crise de I'intuition dans la théorie de la
relativité et de la physique quantique. La seconde journée du colloque fut consacrée
aux multiples facettes de la philosophie de la culture de C. Ainsi, E. Rudolph revient
sur C. historien de la philosophie, notamment sur sa these de la réception de 1’huma-
nisme de la Renaissance comme premier paradigme des Lumiéres dans 1’histoire euro-
péenne de I'esprit. Dans la méme perspective, J. Seidengart étudie I'importance, aux
yeux de C., de I'ceuvre de Giordano Bruno comme jalon dans 1’histoire de la science
classique. N. Janz se concentre sur le concept-clé de symbole en élucidant I’histoire de
ce concept et sa réappropriation par C. dans les termes d’une métaphorique du voile.
Finalement, J. M. Krois fait un état des lieux technique et philosophique de I’édition
du Nachlass cassirérien. Ainsi, les actes de ce colloque nous proposent un parcours
enrichissant sur quelques aspects — a savoir I’épistémologie, la théorie du symbole, la
critique de la culture et I’histoire de la philosophie — de la vaste entreprise philosophique
de C. et nous permettent de prendre la mesure de I’amplitude du projet cassirérien d’une
philosophie de la culture.

FrancEsco GREGORIO



BIBLIOGRAPHIE 369

GILLES-GASTON GRANGER, La Science et les sciences (Que sais-je?), Paris,
PLF, 1993, p. 127.

Cette ¢étude sur le vaste theme de la science et des sciences refléte tout a fait les
qualités requises par la collection dans laquelle elle s’inscrit: elle est a la fois bréve,
traite le probléme de fagon générale et néanmoins concise, elle se veut une vulgarisation
a la portée de tout un chacun. L’A. traite de trois grandes oppositions canoniques : la
technique et les sciences, les sciences formelles et les sciences de I’empirie, les sciences
de la nature et les sciences de I’homme. La premiére dichotomie montre, a 1’aide des
exemples de la machine a vapeur, de 1'horloge et de la radio-électricité, comment s est
progressivement constituée une classe des ingénieurs distincte de celle des scientifiques.
La deuxiéme opposition étudie, d'une part, les mathématiques selon les objets, la
démonstration et la vérité qu’elles visent, d’autre part, les sciences de I’empirie comme
science de I’expérience et de son abstraction dans les théories. Le troisieme doublet qui
contraste les sciences humaines et les sciences dites «dures» n’est guére le point fort
de I'ouvrage. Les sciences de I’homme sont vraiment le parent pauvre de cette étude :
I’A. présente quelques lignes de Freud, Piaget, Durkheim, Walras, Keynes, Saussure
et Jakobson, échantillon aussi partiel que partial, et se contente d’énumérer les quatre
schemes de Berthelot — causal, fonctionnel, structural, herméneutique — schémes qui
seraient censés s’appliquer a toutes les sciences humaines... Idem pour les faits mar-
quants de la deuxieéme moitié du XX€ siecle en sciences humaines, que I'A. limite aux
seuls exemples des structures de la parenté chez Lévi-Strauss et des structures
syntactiques de Chomsky. On passe trés vite au role que jouent les mathématiques dans
les sciences de 1I’homme avant d’ignorer ces dernieres jusqu’a la fin du volume. On sent
I’A. bien plus a I'aise des qu’il traite des grandes questions de la science : comment
elle pénetre la vie quotidienne, comment elle valide les théories et les énoncés, quels
langages elle emploie, quelle place y occupent les mathématiques ou encore, quelle est
sa visée propre. Il excelle sur ce dernier point qu'il traite en trois étapes : la science
est la visée d’une réalité ; elle vise des objets en vue de décrire et d’expliquer, non
directement d’agir ; elle a pour souci constant les criteres de validation. Deux questions
permettent encore a I’ A. de polémiquer avec beaucoup de finesse, premierement, contre
Feyerabend, a propos de la méthode, deuxiemement, contre Kuhn, sur la question du
progres scientifique. Sur I’ensemble du volume, les références historiques sont réduites
presque exclusivement a Aristote et Descartes, et, pour les épistémologues contempo-
rains, & Kuhn, Feyerabend et Popper. De méme les lectures proposées en fin de volume
forment une maigre liste qui refléte encore une fois la toute petite place réservée aux
sciences humaines. On aurait pu, par exemple, I'augmenter grice aux références des
traités techniques mentionnés dans le deuxiéme chapitre. Le petit lexique qui clot
I’ouvrage est par contre trés utile pour s’instruire ou se rappeler la terminologie propre
a la géométrie, a I'algébre, a la thermodynamique, a la physique quantique, a 1'¢lec-
tricité, a la logique et a la conductibilité¢ des métaux.

NATHALIE JANZ

Max peE CeccaTty, L'aube des savoirs et des dieux. Essai de neuro-anthro-
pologie (Conversciences), Paris, L’Harmattan, 1997, 218 p.

Les premiers hominiens ont vécu trois millions d’années sans parler, pourtant
pendant cette période, ils ont appris a apprendre et a se représenter le monde des choses
avant celui des mots. Leur compréhension des indices de la nature a ensuite permis de
maitriser les symboles du langage de la culture et de la religion. Dans cet essai, I'A.
biologiste et professeur a I'Université de Lyon — se propose de tracer les phases et



370 BIBLIOGRAPHIE

d’identifier les causes de ces transformations. Cela dans un but trés ambitieux, connaitre
I'origine et le devenir du sens de la transcendance et du sentiment religieux. LA.
soutient la nécessité du dialogue entre les derniers acquis des sciences naturelles et ceux
des sciences humaines. La neurobiologie, la biologie génétique, 1'informatique et les
progres de I'intelligence artificielle sont appelés a s’entretenir avec la paléontologie et
la paléo-fiction, I'anthropologie, la psychologie comparée, la sociologie, la philosophie
et la théologie. — L histoire humaine est tres ancienne car on repere |'émergence de
I’homme tres en de¢a de I'espece que nous constituons depuis I"homo sapiens sapiens.
Notre naissance se situe au voisinage de 'australopithecus afarensis (cf. la célébre
Lucy). il y a trois millions d’années, voire plus tot avec une autre espece d’australo-
pitheque. Pendant cette longue période nos ancétres n’ont pas €té silencieux, mais bien
muets et, selon 'auteur, cette donnée est essentielle pour situer et comprendre tant notre
filiation que la construction primaire de notre esprit. En effet, une forme de commu-
nication, méme muette, aurait fait basculer I’ensemble des potentialités cognitives de
I"'homme préhistorique. La fagon dont les communications se sont établies parmi les
hommes primitifs, avec leurs symboles de plus en plus raffinés et de moins en moins
naturels, aurait ouvert des horizons qui ont finalement donné lieu au langage parlé et
cela a été si fulgurant qu’ils I'ont identifié au divin. Les premiéres communications se
sont développées au sein de groupes — déja organisés dans le monde animal — qu’elles
ont contribué a forger en s’enracinant dans les relations, sans parole, entre les individus.
Cela en faisant ghisser le sens des choses de 1'un a 'autre. Elles devinrent aussi
conscientes et donc soumises aux volontés personnelles d’accord ou de refus, mais que
I’on ne pouvait pas contester sans menacer la survie du groupe. Ainsi la communication
porta a la sacralisation des liens sociaux «incontestables» offerts a la réflexion de
chacun. Avec la production de symboles opportunément associés a ces liens (mythes,
rites, etc.), I'idée d’une force invisible sous-jacente, absolue, contraignante, personnelle
et collective a la fois, se serait glissée dans les événements. Les hordes primitives
auraient ainsi connu leurs dieux ; des dieux qui pour exister et se faire entendre ne
disposaient que des modestes moyens que nous possédions pour les écouter. Par la suite,
au long de notre évolution, ces premiers discours intérieurs fondamentaux se seraient
modifiés pour aboutir a ceux que nous échangeons aujourd’hui avec nos dieux ou que
beaucoup d’entre nous refusent de tenir. Le discours de I"A. est riche en données et
il faut apprécier la cohérence de ses déductions scientifiques. Pourtant quand il essaie
d’expliquer le transcendant, elles finissent par apparaitre admissibles tout au plus.
Finalement, une plus grande homogénéité dans la rédaction des chapitres aurait aug-
menté les mérites incontestables de cet ouvrage.

EsTHER RESTA

ANDREW J. RECK, TiBOR HORWATH, THOMAS KRETTEK, STANLEY GREAN (éds),
American Philosophers’ Ideas of Ultimate Reality and Meaning (URAM
Monographs — 1), Toronto, University of Toronto Press, 1994, 315 p.

Matériel pour un nouveau cours (textbook) en philosophie américaine et destiné aux
¢tudiants avancés, le volume vise a briser les barriéres érigées par un seul systeme et
a faire apprécier la riche diversité de la philosophie américaine. Ainsi il va de C. Wright
et C.S. Pierce jusqu a C. Hartshorne et A. E. Murphy en passant, bien entendu, par
W. James, J. Dewey, C.1. Lewis, P. Tillich et beaucoup d’autres. Mais attention, on n’a
pas droit a des textes originaux de ces penseurs (a I’exception de Hartshorne). Chacun
est présenté (biographie, points centraux, bibliographie) par un connaisseur dont I’essai
est ensuite commenté de fagon critique ou complété par un ou deux autres chercheurs.



BIBLIOGRAPHIE 371

Ainsi I'étudiant parvient effectivement a une vision approfondie de ce que les éditeurs
nomment le «pragmatisme américain», en débat avec le probleme religieux ou méta-
physique.

KLAUSPETER BLASER

HuGues PoLTiER, Claude Lefort. La découverte du politique (Le bien commun),
Paris, Michalon, 1997, 125 p.

Le petit ouvrage de H. Poltier, que nous offre la collection «Le bien commun»,
résume de fagon claire et trés accessible la pensée parfois difficile de Claude Lefort.
Apreés avoir évoqué les premiers essais (ch. I), I'A. pointe directement vers ce qui
constituera le cceur de la philosophie de Lefort : 1a découverte du politique. La question
centrale, d’un bout a I'autre de I'ceuvre de ce philosophe, marqué a la fois par la
phénoménologie (surtout celle de Merleau-Ponty) et par le marxisme (qui ne fut jamais
pour lui une «orthodoxie», mais une source d’inspiration), est de comprendre 1’ histoire
humaine dans son développement et sa diversité, et principalement I’originalité radicale
de la modernité. Or ce qui va éclairer et structurer cette problématique, ¢’est la maniére
spécifique dont Lefort comprend le politique comme ce qui permet de saisir la réalité
sociale comme étant simultanément et nécessairement unifiée par une visée et marquée
par la division sociale. C’est ce qui est élaboré une premiere fois a travers la monu-
mentale interprétation de Machiavel (ch. 1I). Le chapitre suivant expose les notions
essentielles du politique. Il éclaire en premier lieu la distinction centrale entre «le»
politique, affaire de «pensée», et «la» politique, affaire des sciences humaines. La
«science politique» n’est possible que si elle détermine un objet spécifique, ¢’est-a-dire
si elle distingue le systeme politique des autres sous-systemes sociaux. Mais cette
délimitation du politique et du non-politique n’est effective que dans la société moderne
et donc ne va pas de soi. Si I'on veut donc comprendre le caractére inédit de cette
«invention», il faut se référer au principe qui «renvoie a la mise en forme générale du
social, mise en forme dont fait partie, dans la modernité, I'avénement d’une sphere
politique distincte des autres spheres d’activités» (p. 54). Le politique est justement ce
«mode dinstitution du social», cette mise en forme de la coexistence humaine qui donne
sens a tous les phénomenes de la vie sociale. Cette conception du politique permet alors
de rendre compte de I'opposition fondamentale entre démocratie et totalitarisme
(chap. IV). La démocratie, a I'inverse de tout régime politique traditionnel (et de fagon
éminente, de la monarchie) a ceci de particulier que le pouvoir en elle est nécessairement
un «lieu vide», il est infigurable et inappropriable. Il en résulte qu’aucune figure
déterminée de la communauté politique ne peut prétendre correspondre adéquatement
a ce que serait I'essence de la démocratie. Si la démocratie se définit ainsi par 1’indé-
termination radicale de son fondement, le totalitarisme apparait quant a lui comme la
figure inverse de celle de la démocratie: a I'instar de la société démocratique, il se
présente comme société purement humaine, mais il est marqué radicalement par la
tentative d’annuler I'indétermination qui est au fondement de la démocratie: il s’empare
de la représentation démocratique de la souveraineté du peuple et «la précipite dans le
réel. En d’autres termes, au lieu de continuer a faire du peuple un foyer latent d’identi€,
il veut désormais en faire un foyer réel d’identité.» (p. 90) La représentation du «peuple-
Un» passe par la négation de la division sociale. Et de la représentation du peuple-Un
a la terreur, le pas est vite franchi. L ouvrage se termine par un bref (trop bref) chapitre
sur la question du droit. Lefort est en effet intervenu dans le débat sur les droits de
I'lhomme. L."A. lance ici quelques pistes intéressantes montrant comment la these de
Lefort sur la désintrication de la Loi, du Pouvoir (et du Savoir) permet d’éclairer les
phénomenes de «judiciarisation de nos démocraties» : si le gouvernement perd progres-



372 BIBLIOGRAPHIE

sivement la capacité d’incarner le corps politique, «I'unique scéne en laquelle les
citoyens continuent de se reconnaitre est celle de la réaffirmation des régles qui régissent
les rapports interindividuels» (p. 111-112). Le format réduit de 1’ouvrage ne permettait
sans doute pas de plus amples développements. On peut néanmoins regretter un manque
de mise en perspective de la pensée de Lefort a la fois dans le contexte des débats
idéologiques qui ont émaillé son parcours (les discussions avec Sartre, Castoriadis, entre
autres) et dans le panorama général de la philosophie politique contemporaine (ce
qu’aurait permis justement la discussion sur les droits de I’homme).

ANDRE BERTEN

MicHeL Cornu, La confiance dans tous ses états. Pour une éthique du don
(Qui suis-je?/Philosophie), Geneve, La Joie de lire, 1997, 188 p.

Rares sont les ouvrages qui parlent d’éthique sans redondance ou références infinies
et inutiles ; rares aussi ceux qui savent aller au cceur de la question éthique dans un
langage clair et avec un objectif bien délimité. Ce texte appartient a ce genre d’ouvrages
qui viennent de I'expérience et sont le fruit d’une réflexion longuement mirie. Loin
du traité de morale, il se présente comme un parcours de réflexion devant permettre
a ceux qui le désirent de se mettre en route pour une réflexion éthique personnelle.
Dissociant morale et éthique du moralisme a connotation péjorative, I’A. tente de
montrer que I’éthique personnelle a pour fonction de conduire a la «bonne vie», selon
I'expression d’Aristote. Toute éthique suppose au moins deux valeurs essentielles : la
confiance dans la durée et la confiance en autrui. Dans la société contemporaine, la
technique possede une telle emprise sur la vie de I"homme, que celui-ci veut toujours
faire plus en moins de temps et en vient a se perdre, a ne plus étre. A cette précipitation
forcenée et dénuée de sens, le texte oppose la valeur de I'instant et de la durée, faisant
référence a la pensée de Kierkegaard. Quant a la confiance en autrui, elle repose sur
le fait que toute existence est a la fois relation avec autrui et séparation d’avec lui.
Aucune existence n’est autonome ou auto-donation, elle est bien plutot un don qui est
fait, et que je ne puis qu’accueillir. «Je ne suis donné a moi-méme que par le don. Je
ne vis que du don que je regois d’autrui et je ne vis encore que du don que j'offre de
moi-méme a autrui.» (p. 40) Cette double confiance, déterminante pour les comporte-
ments de la vie quotidienne, ouvre la voie a une véritable éthique du don, que I'A.
déploie a travers des situations exemplaires. Ainsi, I'interdit moral (ch. 3), fondé sur
la tradition de la Bible, ouvre un cadre de liberté et fixe cependant des limites en vue
de la vie bonne. L’interdit n’est alors pas un ordre arbitraire, mais un véritable inter-
dit, un dit entre personnes qui se font confiance et dialoguent. Par une fine analyse, I'A.
ouvre la voie a la réflexion sur la subtilité de I'agir humain, son irréductibilité au monde
objectivant du savoir. Dans ce sens, les réflexions sur le secret, la pudeur, la connivence
et la tendresse, désarticulent les maniéres courantes et banales de les concevoir, pour
insister a chaque fois sur la priorité du don qui est au cceur méme de chacun de ces
aspects de la vie humaine, ou qui, du moins, devrait I'étre. En éthique, le devoir-étre
précede I'étre, la réflexion morale n’étant ni simple épistémologie, ni ontologie, mais
prescrivant ce qui doit étre, toujours a partir d’une situation concrete. Autre sujet de
réflexion : le corps qui tient une place importante dans I’ordre éthique (ch. 4). Notre
civilisation professe un véritable culte du corps, du corps parfait, du corps qu’il faut
perfectionner en tout cas et par tous les moyens ; c’est le corps objet, celui qui n’est
plus celui de la personne, celui de I'entre-deux de la joie et de la souffrance, celui de
la réception et de la donation. Le corps est pourtant ce lieu privilégié de la vie dans
tout ce qu’elle a de complexe, et il doit étre vécu comme tel. D autres théemes-clés pour
une pensée responsable et authentiquement morale méritent le détour de la lecture de



BIBLIOGRAPHIE 373

ce petit livre : la promesse et la fidélité (ch. 5), I’aveu et le pardon (ch. 6), la respon-
sabilité et le témoignage (ch. 7). Le dernier chapitre est consacré a une réflexion sur
la place de la morale dans la vie de I’homme ; il en montre a la fois les enjeux majeurs
pour notre temps — et plus généralement pour tout homme — et les préalables ontolo-
giques. Qu’il fasse référence a Aristote, Kant, Lévinas, ou Ricceur, I'A. a le souci de
discuter en situation le probléme de la vie bonne et de refuser tout conformisme ou toute
attitude doctrinaire. Livre a mettre entre toutes les mains!

JACQUES SCHOUWEY

DoMmenico JErvoLINO, Ricaeur. L'amore difficile. Préface di Paul Ricceur,
(Interpretazioni — 24), Roma, Studium, 1995, 258 p.

Cet ouvrage s’insére dans une collection consacrée aux grands philosophes et
penseurs de la modernité a nos jours, en tant qu’ils se sont préoccupés des rapports entre
la raison et le mystére. Chaque volume comporte trois parties, consacrées 1) a un essai
sur I'auteur en question, 2) un choix de textes de cet auteur, 3) une ouverture a partir
de la position de cet auteur vers des développements qu’il rend possibles. — Domenico
Jervolino remplit pleinement le mandat qu’on lui confie. Il avait déja donné en 1984
un premier essai sur Ricceur sous le titre I/ cogito e l'ermeneutica. La questione del
soggetto in Riceceur (Procaccini, Napoli). Il parcourt & nouveau I'ensemble de 1'ceuvre
de Ricceur, cette fois-ci a partir d’une question qui apparait dans les derniéres produc-
tions du philosophe frangais, Soi-méme comme un autre (1990), en particulier : celle
de I'amour de soi. Jervolino en voit le probleme dans I"aveu d’agnosticisme philoso-
phique de Ricceur a la fin de cet ouvrage. Il tente de faire comprendre pourquoi Ricceur
ne veut pas mélanger la foi et la philosophie. L’enquéte est fort bien documentée dans
I’ceuvre de Ricoeur mais aussi auprés de nombreuses références privilégiées par celui-
ci (Thévenaz, Jaspers, Gabriel Marcel, Husserl, etc.) : cela nous vaut par exemple de
belles pages sur le Journal d’'un curé de campagne de Bernanos. Jervolino tente ainsi
une «lecture spirituelle» de Ricceur qui nous parait bien respecter la prudence de celui-
ci, qui lui accorde d’ailleurs une Préface (en frangais). Les quatre textes présentés sont
des extraits d’articles ou d’exposés parus parfois dans des journaux ou revues a diffusion
limitée. Dans les prolongements, Jervolino explique que la «voie longue» empruntée
par Ricceur dans ses enquétes est une conséquence de la reconnaissance de la finitude
de I’existence humaine, une contrainte lorsqu’on s’efforce a une herméneutique de la
vie. La partie bibliographique informe le lecteur italien des nombreuses traductions de
Ricceur parues dans sa langue. — Un intérét supplémentaire nait de la lecture de ce travail
en parallele avec la propre autobiographie intellectuelle de Ricceur, Réflexion faite
(Paris, Esprit, 1995). Jervolino en fait mention.

PierrE-LuiGcr DUBIED

DoMmENIco JERVOLINO, Logica del concreto ed ermeneutica della vita morale.
Newman, Blondel, Piovani. Presentazione di Fulvio Tessitore, Napoli,

Morano editore S.P.A., 1994, 188 p.

Le philosophe de Naples, qui s’est fait connaitre par ses ouvrages sur Ricceur, nous
propose ici un recueil de huit articles : les premiers sont consacrés a Newman ; la
seconde partie a Blondel et Piovani. Il les fait précéder d’une introduction dans laquelle
il essaie de dégager la ligne autour de laquelle s’organise I’ensemble de ses réflexions.



374 BIBLIOGRAPHIE

Celle-ci, qui veut suivre la logique du concret en philosophie, constitue une sorte
d’herméneutique parallele a la tradition allemande, plus attachée au catholicisme et a
la latinité (malgré la référence @ Newman). Il s’agit d’une herméneutique de la tradition
vivante plus que des textes, qui opere le relais du catholicisme avec la modernité. La
these joue évidemment pour le prélat anglais et pour le philosophe frangais. Pour Piovani
(1922-1980), dont I’A. a été I'étudiant, c’est moins évident car, chez lui, la pensée se
veut laique : Jervolino y voit un effet de la sécularisation intervenue durant ce siecle.
Les trois auteurs ont en commun le rejet de la prétention hégémonique de la raison
formelle et I'affirmation d’un primat de la philosophie morale et de I'action. Chez
Blondel puis chez Piovani, la pensée culmine dans le constat du manque ou de I'absence,
une sorte de douleur (a I'image du «Jésus en agonie jusqu’a la fin du monde» de Pascal)
qui incite au silence et a la rumination de I'espérance. — Jervolino nous montre le cours
de cette «deuxieme» ligne de I"herméneutique en indiquant aussi certaines de ses autres
sources et affluents. Le dernier article, par exemple, est consacré autant a Piovani qu’a
Capograssi, son maitre : on sent I’A. fier de pouvoir situer ainsi un confluent important
dans sa ville de Naples.

Pierre-Luict DUBIED

J.J.C. Smart, B. WiLLiams, Utilitarisme. Le pour et le contre. Traduction
francaise par Hugues Poltier (Le champ éthique — 13), Geneve, Labor et
Fides, 1997, 141 p.

La traduction de ce classique (paru en 1963 et réédité plus d’une dizaine de fois)
sur 1'utilitarisme contemporain enrichit encore le nombre croissant d’ouvrages traduits
en frangais portant sur la morale et la politique telle qu’elle est discutée par les auteurs
anglo-saxons. L’ouvrage comporte un avant-propos de Marc Hunyadi (p. I-VII), une
«esquisse d'un systéme de 1'éthique utilitariste» par I’ Australien J.J.C. Smart, partisan
de I'utilitarisme de ['acte, et une «critique de 1’utilitarisme» de 1’ Anglais B. Williams.
L’utilitarisme de Smart est particulierement radical ; en effet 1'auteur n’essaye pas
d’atténuer les conséquences ficheuses liées a I'utilitarisme de ’acte, notamment en ce
qui concerne la justice. Selon cette forme d’utilitarisme, il est légitime de préférer
I"injustice a un grand malheur. L.’exemple traditionnel d’un tel choix est le suivant ; un
shérif voit sa ville sur le point de sombrer dans une vaste émeute. Il peut sacrifier un
innocent, en tant que bouc émissaire, et alors le calme reviendrait. Il doit ainsi choisir
entre la justice et un plus grand mal (I’émeute) ou un moindre mal (pas d’émeute) et
une injustice. Smart prend résolument ce dernier parti, et «tant pis pour la conscience
morale commune!» (p. 64). Cependant il espere que la possibilité d’une situation dans
laquelle il faudrait choisir entre la justice d’une part et un plus grand malheur d’autre
part «ne soit jamais plus qu’une possibilité logique et ne devienne jamais une réalité»
(Smart, p. 67). La critique de Williams met en avant les principales difficultés de
I"utilitarisme et elle est tout a fait dévastatrice, notamment parce que, comme le souligne
M. Hunyadi, «Williams [...] argumente ici de fagon interne, ¢’est-a-dire de maniere
conséquentialiste sur le conséquentialisme» (p. IV). Cette critique souligne parfaitement
comment |utilitarisme «ne peut accorder qu’un sens trés superficiel au désir et a I’action
humaine, et du coup qu’un sens trés pauvre a ce qui est supposé étre sa propre spécialité,
le bonheur» (Williams, p. 77). Cet ouvrage n’explore malheureusement pas la dimension
pathocentriste propre a ’utilitarisme. On n’y trouve ainsi que des discussions exclu-
sivement centrées sur le bonheur humain, malgré la présentation faite par Smart selon
laquelle «la seule raison de faire I’action A plutot que I’action B [...] est que faire A
rendra I"humanité (ou peut-étre tous les étres vivants) plus heureuse que si I’on fait B»
(p. 32). La traduction est aussi agréable a lire que peut I’étre une traduction précise d’un



BIBLIOGRAPHIE 373

ouvrage de philosophie anglo-saxonne le plus souvent dénué de toute prétention litté-
raire.

CATHERINE LOETSCHER

Pier CESEARE BORI, Per un consenso etico tra le culture (Collana di Filosofia
— 64), Génes, Marietti, 1995, 116 p.

Dans ce petit livre, P. C. Bori essaie de poser les bases pour une éthique qui puisse
accueillir critiquement la pluralité des traditions, afin d’aboutir & un ensemble ouvert
de convictions éthiques fondamentales et universelles. Cette universalité se fonde non
pas sur un catalogue de prédicats définissant la nature humaine, mais sur la conviction,
chere a Rousseau comme a Méngtse, que tous les étres humains tendent a faire leurs
les souffrances et les besoins des proches. Cette «compassion» a été appelée «raison»
et «conscience» dans la Déclaration Universelle des droits de ['homme de 1948. L.’ éthi-
que ainsi dégagée se veut «sapientielle»: il s’agit de libérer et d’éduquer le désir selon
ces principes simples que la sagesse propre a toutes les cultures connait, et qui trouvent
le paradigme de leur dynamique dans le rapport mere-enfant. L’herméneutique qui
permet de (re-)trouver ces bases éthiques doit elle-méme s’orienter par le biais de la
pratique de la vie quotidienne: P. C. Bori reprend la un modele de 1’ Antiquité, sans
oublier de le repenser a la lumiere des acquisitions de la Modernité. Convaincu que
particularité et universalité ne doivent pas s’exclure mutuellement, ce philosophe, lit-
téraire et exégete de Bologne part de notre propre horizon, qui est I’horizon biblique,
pour nous rendre sensibles a la pluralité des traditions et des langages d’une part, mais
aussi — et c’est cet accent qui fait I’originalité de ces réflexions — aux continuités
historiques qui les lient, a leur «traductibilité» et a la potentielle universalité qui permet
aux différentes cultures de se retrouver dans des convictions fondamentales. P. C. Bori
nous présente neuf chapitres convaincants surtout grice au courage de parcourir, dans
un moment dominé par le défaitisme d’un relativisme sans perspectives, des voies
menant a I’espérance. C’est un livre qui donne & penser, écrit cependant avec modestie
et avec ceeur — bref, pour reprendre une des notions-clé de ce texte, un livre presque
sage.

JOrG HESs

Per SunpmaN, Human Rights, Justification, and Christian Ethics, Uppsala,
Acta Universitatis Upsaliensis, 1996, 196 p.

Le propos de I'auteur est d’examiner la contribution de I'éthique chrétienne a la
conception des Droits de I'Homme. Cela peut paraitre assez peu original : on connait
les affinités entre le christianisme (surtout réformé) et le déontologisme, dont une théorie
des droits est une partie constitutive, puisque droits et devoirs sont des notions corré-
latives. Certes, tous les auteurs ne tombent pas d’accord sur cette corrélation, mais
Sundman pense qu’elle s’impose. Theése peu originale donc? Non point, car, des que
I’on entre dans la lecture de cet ouvrage, on se rend rapidement compte d’une part que
bien des éthiques chrétiennes ne sont pas favorables a une théorie des droits, et d’autre
part que Sundman rejette une conception absolutiste des droits. En effet, ils ne valent
que prima facie, comme on dit depuis D. Ross : d’autres considérations, comme celle
du bien commun, sont susceptibles de I'emporter sur les droits dans certaines situations.
— II s’agit donc a la fois de mettre les Droits de I’homme a la racine de I'éthique, et
de ne pas considérer qu’ils sont les seules considérations morales qui comptent. Ils



Histoire de
la théologie

376 BIBLIOGRAPHIE

signalent plutot la place fondamentale de 1'égalité entre tous les hommes (et non entre
toutes les personnes, ¢’est-a-dire entre tous les humains doués de raison). A cet effet,
et apres avoir consacré son premier chapitre a la notion de droit, I'auteur examine
successivement, et dans I'esprit de la philosophie analytique, plusieurs modeles de
justification des Droits de I'homme. D’abord quatre modeles philosophiques, fondés
respectivement sur les droits naturels, la position kantienne, le téléologisme et le
communautarisme. Puis il passe aux systemes théologiques, d’abord ceux qui sont
hostiles aux droits (dans le sens ou ils estiment que d’autres considérations morales sont
plus importantes, comme les vertus ou I’amour), ensuite ceux qui lui sont favorables :
un modele évangélique (pour lequel I'autorité éthique est la Bible), un modele de la
loi naturelle (qui a la faveur des catholiques) et un modele lié a la théologie de la
libération. Estimant que tous souffrent de défauts, en ce sens qu’ils ne sont pas suffisants
pour justifier les Droits de I'homme aux yeux de tous les individus de bonne volonté,
Sundman propose dans un dernier chapitre sa propre conception, qu’il nomme cons-
tructiviste a la suite de Dworkin (cela signifie qu’il veut rester neutre par rapport a toutes
les ontologies morales, afin d’étre en mesure de convaincre largement). Il en résulte
une conception des Droits de 'Homme comme constructions sociales — la dignité qu’ils
reconnaissent et conférent est attribuée non pas en raison de qualités intrinséques que
les hommes auraient (cela serait de 1’ontologie), mais en fonction de décisions sociales.
Toutefois, I'auteur pense pouvoir éviter le relativisme normatif qui parait s’ensuivre en
affirmant le caractere d’idéal qui est au fondement des droits: idéalement, nous devrions
prendre soin de tous les étres humains (idéal d’inclusion, contre toute exclusion ou
partialité), simplement parce qu’ils sont humains ; 1'égalité morale qu’expriment les
droits étant alors une approximation de cet idéal.

BERNARD BAERTSCHI

ANDRE BOrD, Plotin et Jean de la Croix, Paris, Beauchesne, 1996, 264 p.

La these néoplatonicienne de la «descente» de 'Un vers le monde intelligible et
a travers celui-ci vers le monde sensible, et par conséquent la nécessité d’un «retour»
de I'ame a 1'Un, en abandonnant le monde sensible comme le monde intelligible, est
constitutive de toute mystique chrétienne (ainsi que, soit dit en passant, du soufisme
islamique). Héritier de la riche tradition mystique du christianisme, Jean de la Croix
pratique et enseigne la méme démarche : la «nuit des sens» (négation du monde sensible)
est suivie de la «nuit de I'esprit» (négation du monde intelligible) et de la «nuit de la
foi» (négation de tout concept de Dieu). De plus, A. Bord suggere que Jean a eu sous
ses yeux le texte méme des Ennéades de Plotin. Il valait donc la peine de soumettre
la relation entre le modele plotinien, modeéle notoirement non chrétien, et sa concré-
tisation chrétienne chez Jean de la Croix, a un examen rigoureux. Cette tiche, I'A. I'a
accompli avec minutie. Il y était préparé par plusieurs études antérieures sur le mystique
espagnol. — L’A. met sévérement en garde contre la tentation d’interpréter subreptice-
ment Plotin en termes de mystique chrétienne ou le mystique chrétien en termes de
philosophie plotinienne. Les deux hommes sont nettement séparés par la Révélation dont
Plotin ne souffle mot alors que Jean ne se meut que dans le cadre des certitudes qui
lui sont communiquées par 1I’Eglise, dépositaire de la Révélation. Il s’agit donc d’in-
terpréter chacun dans son contexte spécifique, en signalant assurément les incontestables
similitudes, mais en insistant particulierement sur les différences, tout aussi évidentes.
L’A. s’efforce tout au long du livre de bien souligner 1'incompatibilité fondamentale
des deux ceuvres : I'Un plotinien n’est pas sans autre superposable au Dieu vivant du
christianisme. Son étude attire I’attention sur une infinité de détails qui méritent con-
sidération. Mais a-t-il toujours échappé au danger qu’il dénonce lui-méme de lire Plotin



BIBLIOGRAPHIE 377

avec des yeux de chrétien? Peut-on parler, dans I'optique plotinienne, de «I’union de
I'ame et de 1'Un»?

CARL-A. KELLER

THEODORE DE MOPSUESTE, Les Homélies catéchétiques. Traduction du syriaque
de Muriel Debié, de Guy Couturier et de Thaddée Matura. Introduction
d’Antoine de Lourmel. Annotations par Muriel Debié et A.G. Hamman
(Les Peres dans la Foi — 62-63), Paris, Migne, 1996, 322 p.

Les homélies catéchétiques prononcées par Théodore de Mopsueste 4 Antioche dans
les années 382-292 présentent et analysent avec clarté et finesse le Credo (homélies
1-10), le Notre Pere (homélie 11), le baptéme (homélies 12-14) et I’eucharistie (homélies
15-16). Ces sermons n’étaient jusqu’ici disponibles en frangais que dans la traduction
fidele mais rocailleuse de R. Tonneau et R. Devreesse parue en 1949. Avec ce volume
est enfin mis sur le marché une traduction élégante et soignée (signalons juste en passant
que p. 216, «pardessus» aurait peut-&tre été lus adapté que «survétement»pour désigner
le vétement sacerdotal, et qu'il faut corriger p. 222 la citation de Jn 3.8 de la fagon
suivante : «Le vent souffle ou il veut...», sans quoi et le texte et la note sont incom-
préhensibles). — La traduction est accompagnée d’une introduction dense, qui reprend
des pages de feu Antoine de Lourmel. Précisons simplement que I'étude de M. Richard
citée p. 8 sans autre précision a paru dans Le Muséon 56(1943), p. 55-75, et a été reprise
dans le second volume de ses Opera Minora ; d’autre part, il est quelque peu caricatural
de dire que Théodore a usé «des pires procédés en I’honneur chez les sophistes» (p 15),
et de renvoyer pour cela a I'Homélie 3, 13, qui ne mérite pas une telle qualification ;
enfin, est-il satisfaisant de considérer que I'initiation au baptéme avant le baptéme lui-
méme est une liberté de Théodore par rapport aux structures traditionnelles de la
catéchese ? (p. 17) — Si la traduction est une réussite, d’autres aspects de ce volume
auraient mérité plus de soin. En premier lieu, les sous-titres n’aident pas toujours a la
lecture du texte ; ainsi, dans I’homélie 12, la structure de 1’argumentation explicitement
présentée par Théodore (a la fin du §7 et du §10) n’est-elle pas mise en valeur. En second
lieu, les parties du rituel ecclésiastique reconstituable a partir des homélies de Théodore
sont parfois signalées par I'indication (Rituel), d autre fois non, ce qui rend la démarche
d’identification peu claire. Mais ce ne sont pas la choses importantes. — Les faiblesses
de I’annotation, qui est le point faible du volume, sont autrement plus graves : les notes
sont souvent peu utiles, car elles ne donnent pas les éléments nécessaires au lecteur pour
comprendre les homélies de Théodore ; parfois peu claires ou inexactes, elles ne s’in-
terdisent pas par endroit d’introduire dans le texte des thématiques qui lui sont étran-
geres, voire, en quelques cas, d’effectuer des corrections doctrinales. Voici quelques
remarques prises au vol : p. 24, n. 2 les renvois a 1’apdtre Paul, a Justin et a Irénée
sont insuffisants pour expliquer le sens du terme «économie» chez Théodore. P. 25 n.
4, I’explication du sens original de 1’hébreu «berith» est non seulement inutile, mais
encore discutable. P. 27 n. 9, s’il est vrai qu’Adam désigne I"homme, il a aussi été utilisé
comme un nom propre. P. 30, la n. 14 est un magnifique exemple de correction
doctrinale, qui n’apporte rien au texte. P. 52 n. 6, I'ajout cité figure dans le texte n’
130b p. 143 (et non n° 130, p. 141-142). P. 58 n. 20, pour rendre la note compréhensible,
il faut préciser que «engendré» (cf. Pr 8, 22) est précisé par «non pas créé», qui exclut
une interprétation arienne du premier terme ; d’autre part, I'identification de la Sagesse
et du Christ n'a rien de tendancieuse. P. 89 n. 2 se trouve un commentaire peu utile
qui nous a laissé perplexe (2 moins peut-étre qu’il vise a souligner le souci d’orthodoxie
de Théodore, qui a pourtant ét¢ condamné comme hérétique en 553 7). P. 106 n. 4, le



378 BIBLIOGRAPHIE

sens d’«économie» présenté comme nouveau est valable au moins depuis la p. 90 ! P.
124 n. 125 : nous ne voyons pas le rapport entre la note et le texte. P 200 n. 13, la
question du sens du cri d’abandon du Christ sur la croix chez les Peres est complexe
et ne peut étre évacuée a la légere par I'affirmation qu’«il s’agit d’un sentiment humain
et non d’un abandon objectif», et ce d’autant plus que le sens du texte de Théodore
va plutot dans le sens d’un abandon de la condition humaine. P. 210-211, la note
explicative sur Marcion et Valentin devrait renvoyer a celles de la p. 78 ; celle sur Paul
de Samosate est moins claire que le texte qu’elle est censé expliquer ; la note consacrée
a I’enseignement d’ Apollinaire risque d’embrouiller le lecteur plus qu’autre chose, car
elle parle (a tort) d’ame la ou le texte parle d’esprit. P 219 n. I, la note anticipe
maladroitement sur le commentaire de Théodore, qui ne se situe pas tout a fait sur le
méme registre (cf. p. 225). P. 223 n. 6 : le trajet est-ouest du baptisé n’est pas nécessaire
pour interpréter ce récit ; de méme, p. 226, la note 8 introduit des thématiques étrangeres
a I’horizon de I'auteur. — Il est en outre dommage que les citations bibliques ne soient
pas toutes identifiées ; les diverses allusions a Gn 1-2 ne sont en particulier pas signalées.
Ici ou la les références bibliques sont fausses (ainsi, p. 89, corriger Mt 3, 3 en Mt 3,
13 ; p. 90, nous ne voyons pas le rapport entre Ac 1, 1, signalé dans la n. 3 et le texte
traduit ; p. 222, corriger Jn 3, 6 en Jn 3, §) ; il arrive en outre qu’elles aient mal été
reportées dans I'index (ainsi, sous Ps 88, 25, rétablir 9, 4 ; les citations de Mt 22, 43
sont curieusement indexées sous Lc 22, 43). Ces imprécisions rendent extrémement
délicat toute enquéte sur le travail exégétique de Théodore de Mopsueste, ce qui est
pour le moins dommage quand on sait la qualit¢ du commentaire qu’il donne de
I'Ecriture dans ces homélies. — Le volume se clot, comme d’habitude, sur un guide
thématique et sur un petit lexique de traduction (p. 313) qui donne, pour plusieurs termes
techniques, le mot syriaque correspondant et, le plus souvent, son homologue grec.

REMI GOUNELLE

D. De SMET, La quiétude de l'intellect. Néoplatonisme et gnose ismaélienne
dans ['ceuvre de Hamid ad-Din al-Kirmani (X</XI¢ s.) (Orientalia
Lovaniensia Analecta — 67), Leuven, Peeters, 1995, 430 p.

L’ouvrage de D. De Smet est important pour trois raisons principales. Premi¢rement,
il constitue la premiére étude systématique de I'ceuvre de Hamid ad-Din al-Kirméni,
dont les islamologues avertis reconnaissent I'intérét depuis toujours. Deuxiemement, il
introduit au cceur de la gnose ismaélienne, dont Kirméni fut 'un des plus ardents
défenseurs en Mésopotamie et en Perse, en Egypte et en Iraq, entre la fin du X¢ et le
début du XI¢ siecles. Troisiemement, il nous met en contact direct avec 1'impact décisif
que le néoplatonisme grec a eu dans le milieu ismaélien, et dont le Kitdb Rahat al-'aql
ou Livre du repos de l'intellect, qui fut écrit a I'époque de I'apogée de I'ismaélisme
fatimide sous le regne du calife al-Hakim bi-Amr Allah (996-1021), représente I'une
des syntheses les plus intéressantes. Couvrant plus de cinq cent pages dans 1'édition
de M. Gilib, publiée a Beyrouth en 1983, le Livre du repos de l'intellect présente une
structure trés particuliere, celle méme que va s’attacher a suivre I’A., dans sa propre
¢tude. Kirmani a divisé son livre en sept «murailles» (aswdr) et chaque «muraille» en
sept «carrefours» ou «chemins» (masdri’), a 'exception de la septieme «muraille» qui
en compte quatorze. L’ensemble forme ainsi une véritable cité fortifiée, qui comprend
en ses sept «murailles» puissantes les cinquante-six voies de la connaissance de I'uni-
vers. Cette conception de la «cité de la connaissance» (madinat al-’ilm ) se rattache
au hadith chiite qui fait dire au Prophete : «Je suis la cité de la connaissance et ‘Ali



BIBLIOGRAPHIE 379

en est la porte.» Par conséquent, seul I’enseignement ésotérique de I'lmam peut mener
a la connaissance salvatrice déposée dans |'exotérique de la révélation. Comme le De
Divisione Naturae de Jean Scot Erigeéne, la cité de la connaissance de Kirmani embrasse
le cycle complet du processus cosmique. Alors que la premiére «muraille» donne une
présentation générale du livre, la seconde explicite le rawhid, ¢’est-a-dire la profession
de la transcendance absolue du Principe, congu comme totalement inconnaissable,
inaccessible et imparticipable, au-dela de tout nom ou attribut concevable. On reconnait
la le Theos agndstos ou Arrétos néoplatonicien. La troisieme «muraille» met en lumiére
pour I'initi€ la notion capitale de I'ibdd’, qui est I’instauration par laquelle le Principe
imprédicable a appelé I'Intellect a ’existence et le statut ontologique de I'Intellect en
tant que premier €tre. C’est a ce premier étre que Kirmani attribue les caractéristiques
du Dieu coranique Alldh. En tant que premier étre instauré qui se constitue soi-méme,
I’Intellect posseéde une autarcie absolue ; étant I’effet de sa propre causalité et activité,
il est tourné vers soi-méme et subsiste en soi par soi. En sa qualité d’étre parfait
déployant une activité parfaite, il devient en méme temps la source de 1I’émanation
(inbi’at) des étres et le Bien ultime vers lequel tous les étres désirent retourner. Cette
assimilation d’Allah a la deuxiéme hypostase néoplatonicienne est un premier point qui
sépare I'ismaélisme de I'orthodoxie musulmane. D’autre part, Kirméini niant avec
véhémence que le Principe ineffable soit une cause et rejetant catégoriquement la
possibilité d’une émanation (inbi’dt) a partir de lui, sa théorie de I'ibdd rompt a tout
jamais la continuité que certains textes néoplatoniciens ont laissé exister entre I'Un et
I'Intellect. Kirméni, on le voit, se fait donc le champion d’une apophase radicale, telle
qu’elle n’a que tres rarement été soutenue dans 1'Islam, et méme dans I'ismaélisme. La
quatrieme «muraille» traite de I’émanation du Plérome des dix Intelligences a partir de
I'Intellect et de la structure complexe de ce Plérdme. En tant qu'étres créés, les dix
Intelligences se distinguent du Principe transcendant, et ne peuvent nullement étre
comprises comme des manifestations de 1'Ultime. Par contre, elles portent tous les
attributs que le Coran donne a Alldh, chaque Intelligence participant aux mémes attributs
que I'Intellect. Ensemble, elles constituent le Deus revelatus, la réalité spirituelle et
intelligible la plus parfaite, dont le monde sensible n’est que le reflet. Nous pouvons
souligner en passant les ressemblances frappantes que les dix Intelligences de Kirmani
entretiennent avec les dix Sephirdét du Sepher ha-Bahir. Et de méme que la Kabbale
liera les dix Sephirét a la notion de I’Anthrépos céleste (Si’ur Komah), Kirmani voit
dans la forme des dix Intelligences celle de I'Homme primordial. La cinquieme «mu-
raille» aborde la notion de la nature, ainsi que les sphéres et corps célestes. La sixieme
décrit la démiurgie du monde sublunaire (la mati¢re premiere et les quatre éléments),
description poursuivie dans le premiére partie de la septitme «muraille» (la matiére
seconde, les trois régnes minéral, végétal et animal). L’homme apparait seulement a
partir du neuviéme «carrefour» de cette derniére «muraille». Ici, Kirméni indique les
diverses voies du salut et le role essentiel qu’y jouent I’Imam et la da'wa ou hiérarchie
ismaélienne. Enfin, I’ouvrage de Kirmani, comme I’étude de D. De Smet, se termine
par la description de 1’avénement du Résurrecteur (Qd'im) qui opére le retour de la
création vers le Plérome des Intelligences et la conjonction compléte et définitive de
I'intellect humain avec I'intellect cosmique. La fin de la septieme «muraille» rejoint
alors le début de la premiére et le cercle se clot, I'ame entre dans un repos et une quiétude
imperturbables. Par la double mise en ceuvre d’une apophase radicale et du role com-
plexe des dix Intelligences qu’il avait hérité de Farabi, Kirméni a élaboré une synthese
originale entre I'Islam ismaélien et le néoplatonisme, qui différe sensiblement de celle
que présentérent les faldsifa. Les nombreuses polémiques que contient le Livre du repos
de U'intellect contre les faldsifa et les mu'tazilites représentent, comme I'affirme I'A.,
«une forme alternative de pensée philosophique dans le monde musulman, inspirée par
les prémisses de la doctrine ismaélienne.»

JEAN BOREL



380 BIBLIOGRAPHIE

VALENTIN WEIGEL, Vom Gesetz oder Willen Gottes, Gnothi seauton. Heraus-
gegeben und eingeleitet von Horst Pfefferl, Neue Edition, Band 3, Stutt-
gart-Bad Cannstatt, Frommann-Holzboog, 1996, 205 p.

Commencée en 1962 sous la direction de Will-Erich Peuckert et Winfried Zeller,
I'édition critique des ceuvres de Valentin Weigel (1533-1588) n’aura connu la publi-
cation que de sept fascicules et s’arréte en 1978, I'état de la recherche manuscrite ne
permettant pas de la poursuivre comme prévu. Grice a de nouvelles et de remarquables
études sur la tradition manuscrite effectuées par Horst Pfefferl, un tout nouveau projet
a pu reprendre forme chez le méme éditeur Frommann-Holzboog, qui prévoit un plan
de publication de quinze volumes pour I’ensemble de I'ceuvre du Pasteur de Zschopau.
Cette ceuvre s’étend sur quatorze années fécondes, soit de 1570 a 1584. Le premier
volume qui vient de sortir de presse correspond au troisieme tome de cette nouvelle
édition et contient le texte des deux traités suivants : Vom Gesetz oder Willen Gottes
(kurz nach 1570), Gnothi seauton (1571). Dans le premier traité, dont I'unique manuscrit
est conservé a la Bibliotheque Herzog August de Wolfenbiittel (W4=Cod. Guelf. 776
Helmst., 268r-305v), Valentin Weigel donne de la loi ou de la volonté de Dieu une
définition trés large. Elle n’englobe pas seulement les dix commandements, mais éga-
lement I'Ecriture tout entiére, aussi bien le Nouveau que I’ Ancien Testament. Pour lui,
il ne convient pas de séparer Moise du Christ, I’ Ancienne de la Nouvelle Alliance. Les
cérémonies du N.T. ne sont pas a ses yeux supérieures, ni plus efficaces que celles de
I’A.T. A la page 294b-295, ligne 13, il dit : «Loi, Evangile, Verbe, Christ, semence de
la femme, sens divin, volonté de Dieu sont en esprit une seule et méme réalité, insé-
parables». Avec un gout sensible du paradoxe, il poursuit alors ces identifications
séduisantes : ¢’est que la sagesse chrétienne ne cherche pas les distinguos des théolo-
giens, mais I'unité dans le Verbe. Non seulement le Christ et la foi sont identiques, mais
le premier commandement est le Christ. De méme que le Christ est le noyau de la loi,
le premier commandement est le noyau de 1’ Ecriture parce que celle-ci en découle, pour
y refluer en dernier lieu. Tout vient de I'unité et y retourne. Le premier commandement
est une fontaine (Brun), un résumé (Beschluss), un centre (Begriff). 11 enseigne les
themes centraux de la vraie foi : notre condition d’image, notre dépendance absolue de
Dieu et I’amour du prochain. Le Notre Pére n’est qu’une adaptation de ce texte essentiel
(p. 288b et p. 293b). Le Gnothi seauton fait aussi partie des manuscrits conservés a la
Bibliotheque de Wolfenbiittel. On le trouve respectivement dans W1=Cod. Guelf. 259
Helmst., Lr-76r et dans W5=Cod. Guelf.778 Helmst., 302r-363v. Ce traité est de tout
premier intérét par la conjonction originale que Valentin Weigel fait de deux sources
principales : la Théologie germanique et 1’héritage paracelsien. A la description de
I'utilité de la connaissance de soi qui permet de reconnaitre que I’homme est & lui-méme
son plus grand ennemi, que toutes ses qualités et ses dons ont Dieu pour agent, que
"humilité est la vertu premiere et que le Christ est le modele éminent, laquelle trouve
son appui dans la premiére source, il se réfere souvent au grand ouvrage de Paracelse
intitulé Astronomia magna oder die ganze Philosophia sagax der grossen und kleinen
Welt, lequel fut édité pour la premiére fois ’année méme de la composition du traité
weigelien, en 1571. Grice a cet apport nouveau, les limites de la connaissance de soi
sont considérablement repoussées. C’est ainsi qu’il montre comment I’homme contient
en lui toute la nature du monde sensible et insensible, le noyau de tous les étres, les
qualités de toutes les créatures. Bref, le grand monde est le pere du petit monde, le
macrocosme est devenu microcosme. Le Gnothi seauton n’inclut pas seulement la
connaissance du monde intérieur, la connaissance surnaturelle, mais aussi la connais-
sance naturelle. En se connaissant soi-méme, I’homme connait nécessairement le monde,
puisque I’homme et le monde sont les deux jambes d’un méme corps. Connais toi toi-
méme signifie donc chez Weigel : connais le monde et Dieu, les éléments, les astres
et les esprits au travers de toi-méme, puisque I’homme est le résumé de la divinité et



BIBLIOGRAPHIE 381

de la création. Ce premier volume, qui a été édité avec le plus grand soin typographique
et a partir des recherches les plus récentes faites sur I’ceuvre célebre du célebre Pasteur
de Zschopau, se présente a nos yeux comme un modele d’édition critique moderne. Les
trois index des noms propres, des ceuvres citées et des citations bibliques sont complets.

JEAN BOREL

JEAN-CLAUDE MARGOLIN, Erasme, précepteur de I’ Europe, Paris, Julliard, 1995,
423 p.

A la fin du siecle passé, Mélanchton fut célébré, pour le 400° anniversaire de sa
naissance, comme «praeceptor Germaniae». En cette fin du XX° siécle, I'A. de ce
volume, directeur honoraire du Centre d’études supérieures de la Renaissance, honore
Erasme du titre de «précepteur de 1’Europe». L’occasion a la publication de ce volume
a été donnée par la mise en place, il y a quelques années, d’un programme d’échanges
interuniversitaire nommé «Erasmus». L’ A. a vu dans ce fait «la volonté de placer sous
le signe du plus grand humaniste européen du XVI€ siecle et de I'un des plus grands
pacifistes de tous les temps un dialogue intra-européen au sein de la jeunesse des écoles,
porteuse de tous nos espoirs» (p. 380). Le princeps des humanistes est ici étudié sous
la perspective de sa signification européenne. Erasme lui-méme se définissait non
seulement comme Batavus, mais aussi comme Gallus ; il se sentait a son aise en Grande-
Bretagne et a Bale ; il voyageait a travers I’ Europe en observant les peuples dont il était
I’hote et en cherchant a définir leurs différentes psychologies. Surtout, par sa riche
correspondance, il était arrivé a établir un réseau humaniste européen qui comprenait
la plupart des pays de I’Europe, d’apres 'actuelle définition de notre continent. Ce grand
humaniste, qui ne dédaignait pas de commencer son ceuvre de pédagogie en apprenant
les civilités aux enfants, savait que les différences de caractére et de golt ne faisaient
pas obstacle a une union des peuples, a la condition qu’elle fit fondée sur une éducation
de I’'homme lui garantissant I'accés a la dignité inscrite dans sa propre nature. Erasme
devient ainsi «plus qu'un découvreur et un précepteur de I'Europe [...] un découvreur
de I'homme et un précepteur de 1’humanité». (p. 403). L’étude entreprise par I'A. n’est
évidemment pas possible sans qu'on parle aussi de la fortune d’Eramse dans les dif-
férents pays d’Europe. J.-C. Margolin brosse le tableau du sort des ceuvres d’Eramse
et de leur réception, unissant a une grande érudition une sensibilité exquise pour les
situations politiques, religieuses, culturelles qui ont influencé, dans les différents pays
et époques, les jugements sur I’humaniste et son ceuvre. On peut parler, par conséquent,
d’un Erasme «multiple», qui apparait dans les pages de ce livre, par I'usage qui a €té
fait de sa pensée dans toute sa riche complexité. Le pouvoir d'influence de I'ceuvre
d’Erasme s’est exercé de si nombreuses maniéres qu’il dépasse le cadre strict de la
lecture, de I'édition ou de la discussion de ses écrits. Il arrive que 1’on retrouve Erasme
dans des ouvrages d’imitation. Ceci vaut en particulier pour le traité sur la «civilitas
morum puerilium», au point qu’on peut voir en Erasme «un maitre de civilité euro-
péenne» (p. 298). L'A. se sent aussi justifié a rechercher I'influence de I'esprit de
I'érasmisme 1a ou un contact direct avec l'ceuvre écrite d’Erasme n’est pas
documentable, mais ou I'on retrouve, par contre, «un climat dans lequel I"humaniste
hollandais aurait pu respirer» (p. 329). Sous la plume de notre A., Erasme peut devenir
ainsi un terme de comparaison. Les situations culturelles qui se présentent sont jugées
par rapport aux réactions qu’Erasme aurait eues dans les mémes circonstances. L esprit
de I'érasmisme risque alors de se confondre avec I'esprit de I'humanisme dont Erasme
s’est fait le porte-voix. Cette grande liberté de I'A. a voir des rapprochements entre
Erasme et I'histoire culturelle européenne sur la base de raisons plausibles offrira au



382 BIBLIOGRAPHIE

lecteur une occasion bienvenue de s’instruire plutdt qu'un prétexte pour formuler des
critiques.
Dino BeLLuccl

SiLvana SEIDEL MENCHI, Erasme hérétique. Réforme et Inquisition dans ['ltalie
du XVI°siecle, trad. de I'italien par P.-A. Fabre (Hautes Etudes), Paris,
Seuil/Gallimard, 1996, 446 p.

Erasmo in Italia 1520-1580, dix ans aprés 1'édition originale (1987), s affirme déja
comme un classique des études sur la diffusion des idées religieuses des réformes
ecclésiales du XVI€¢ siecle. On le compare avec raison a I’ Erasme et ['Espagne de Marcel
Bataillon, en ce qu’il éclaire un pan largement méconnu de la réception des idées et
des livres du grand humaniste en Italie, comme Bataillon I’avait fait pour I'Espagne.
On ne peut donc que saluer sa traduction frangaise qui va le faire connaitre a un public
plus large encore. La grande originalité de cet ouvrage consiste a mener I'enquéte de
la réception d’Erasme en Italie non chez les lettrés et le clergé dirigeant pré-tridentin
déja bien connus (Bembo, Contarini, Vergerio...), mais chez d’obscurs lecteurs, quoi-
qu’instruits, notaires, artisans et maitres d’école, que nous restituent les trés nombreux
proces inquisitoriaux dépouillés par S. Seidel Menchi (1'état de la question et la méthode
mise en ceuvre sont parfaitement exposés aux p. 11-25). On rencontre ainsi de nombreux
Italiens qui ont lu, puis caché un Erasme subversif. Et si le titre frangais peut surprendre
a premiere vue — hérétique Erasme? Lui qui dédiait son édition du Nouveau Testament
grec (1516) a Léon X ; lui a qui Paul III pensait en 1533 pour le chapeau de cardinal -
vous ne pourrez que I’approuver, une fois le livre refermé, aprés avoir saisi, entre autres,
la place tenue par I'Index de Paul IV (1559) dans la répression d’une plume pressentie
comme subversive. C’est qu’en Italie, dés les années 1520, Erasme fut assimilé au
patrimoine idéologique du mouvement réformateur, et les hétérodoxes italiens en firent
le champion de la liberté évangélique, revendiquant une faculté de prier partout, refusant
les pelerinages, négligeant les regles alimentaires (p. 106-116), assimilant souvent
Erasme a Luther. De maniere concomitante, Erasme eut une influence massive aupres
des pédagogues qui utilisaient essentiellement ses Adages, ses Collogues et ses Apoph-
tegmes. Apres 1535 environ, I"humaniste du Nord fut pourtant considéré comme un
ennemi de I’Eglise catholique romaine (p. 242); et si certains ecclésiastiques le défen-
daient encore dans les années 1540-1550, il ne fut personne pour oser revendiquer
publiquement son héritage apres 1559 : la détention de livres interdits était de plus en
plus séverement punie, ce qu’illustre I'A. avec quatre proces inquisitoriaux pour pos-
session d’ouvrages d’Erasme entre 1567 et 1580 (p. 313 sq.). Si les notaires et greffiers
furent tout a la fois tres réceptifs aux nouvelles idées religieuses et les mieux représentés
dans la phase fléchissante du mouvement réformateur italien, entre 1555 et 1580 en-
viron, c’est que, comme le souligne S. Seidel Menchi, le notaire est le «rédacteur
ordinaire du protocole inquisitorial» (p. 350). D autres motifs que religieux traversent
cependant la controverse anti-érasmienne: qu'un homme du Nord prétende détenir la
maitrise de la langue latine déplait a de nombreux lettrés italiens (p. 55-59); ou qu'un
moine franciscain digne d’Umberto Eco, Aurelio Cicuta, utilise les nouvelles idées
religieuses comme camouflage d’une action politique et d’un espionnage militaire au
profit de la France, projetant I'invasion de la Corse, fait du chapitre X un véritable roman
policier (p. 257-291). Le dernier chapitre, en guise de conclusion, dresse les tableaux
de la réception éditoriale d’Erasme en Italie au XVle siecle, avec 216 éditions, dont 29
traductions en italien, bien plus que I'on n’avait vu jusqu’au travail de Mme Seidel
Menchi: Erasme apparait d’ailleurs 'auteur le mieux représenté sur le marché du livre
clandestin (p. 378). — Evidemment le portrait d’Erasme brossé dans ce livre ressemble
peu a celui de I'iréniste prudent et averti que la critique de notre temps se plait, souvent



BIBLIOGRAPHIE 383

avec raison, a dépeindre; en outre, le débat théologique est souvent réduit au plan de
I"existence quotidienne de ceux qui, artisans ou maitres d’école, lisent individuellement
des textes complexes ; parfois la critique pourrait associer telle idée attribuée 4 Erasme
avec Luther, Calvin ou Bucer, ainsi dans le cas de la conception de I'indifférence des
Jjours défendue par un batelier (p. 123) ; il n’empéche que jusqu’a la fin du siécle, ¢ est
Erasme qui d’ordinaire est condamné, c’est bien Erasme qu’on n’en finit pas de briler,
mais ¢’est Erasme qu’on continue a lire en Italie, au péril de sa vie. — Précisons que
la bibliographie a été actualisée pour I’édition frangaise, qu'un index des noms de
personnes et de lieux est joint, et que I'écriture est limpide et plaisante. Il n’y a quasi
pas de coquilles, a peine peut-on préciser que le terme «réformé», en deux endroits (p. 74
et 83) n'est pas adapté («protestant» ou «réformateur» conviendrait mieux : 1’original
italien est dans un cas «riformatrice», dans |’autre manque a I’expression. Cf. p. 76 et
83 de I'édition italienne).

Max ENGAMMARE

Emibio Campi, Michelangelo e Vittoria Colonna. Un dialogo artistico-teologico
ispirato da Bernardino Ochino e altri saggi di storia della Riforma (Studi
storici), Turin, Claudiana, 1994, 207 p. + 28 ill. hors texte et une dans le texte.

Les «évangéliques» italiens n’étaient pas tous des «hérétiques», selon le sens que
Cantimori attribuait a ce mot, détachés des grands courants de la Réforme du XVI*
siccle. L'A. rappelle que la plupart de ceux qui quitterent I'Italie religionis causa
s’assimilérent dans leurs patries d’adoption aux grands courants de la Réforme, comme
Bernardino Ochino, réfugié a Zurich (la deuxiéme étude est consacrée a son activité
de théologien dans la ville qui I'accueillit, lors de la polémique contre le luthérien
Westphal). Dans la quatriéme section de 1’ouvrage notamment (qui est une critique de
Massimo Firpo, Riforma protestante ed eresie nell’ltalia del Cinquecento, Rome/Bari,
1993), Campi, historien italien hors d’Italie, semble vouloir mettre en garde ses confreres
de la Péninsule contre la tentation récurrente d’un «nombrilisme» provincial, qui fait
des «évangéliques» d’Italie des étres uniques et donc isolés, quitte & confondre les
Antitrinitaires et les Anabaptistes. — L étude qui donne le titre au recueil (qui voit ici
le jour pour la premiere fois) atteint presque les dimensions d’un livre a elle seule.
L’influence des idées de la Réforme sur Michel-Ange sont examinées a la lumiere de
sont art, en rapport avec la correspondance qu’il entretenait avec la noble poétesse
Vittoria Colonna, dont on connait I’enthousiasme pour Bernardino Ochino, alors encore
général des Capucins, et déja tout imbu des idées de la Réforme. En remontant ainsi
d’un personnage & I’autre, Campi décele I'influence des thématiques évangéliques de
Juan de Valdés et des réformateurs sur la nouvelle conception artistique de Michel-Ange
qui se fait jour en 1539-1540, dans les ceuvres réalisées pour Vittoria Colonna par le
grand artiste. Cette recherche aura certainement des retombées fécondes dans le domaine
de I'interdisciplinarité entre historiens tout court et historiens de I'art. — L analyse
consacrée au Fondo Guicciardini de la Bibliothéque centrale de Florence, cette collec-
tion de traductions en italien de la Bible, a pour but de battre en bréche le mythe de
I’absence totale de lecteurs de la Bible traduite en Italie pendant les siecles de 1a Contre-
Réforme. Il en sort une image nuancée, qui rend justice a la vitalité et a la ténacité d’une
poignée d’éditeurs italiens dans ce domaine délicat. Il faut saluer I'initiative de la maison
d’édition de Turin, qui rend accessibles & un public plus vaste trois études augmentées -
qui avaient paru dans des publications réservées a un public de spécialistes, a cOté de
celle, nouvelle, sur Michel-Ange.

MAaTTEO CAMPAGNOLO



Théologie
contemporaine

384 BIBLIOGRAPHIE

GILBERT MARION, Paroisse et pasteurs de la Brove au XVIII¢ siecle. La Classe
de Payerne 1675-1798, Lausanne, Bibliothéque historique vaudoise
(N° 101), 1990, 278 p.

L’histoire ecclésiastique régionale peut n’étre qu’anecdotique et close sur un étroit
terroir; il n’en va pas ainsi pour cet ouvrage sérieusement documenté et bien situé dans
le large contexte jadis dessiné par Henri Vuilleumier. D’un simple mémoire de licence,
IA. a fait un livre utile et suggestif qui justifie les encouragements et tient compte des
propositions de développement recues des professeurs Alain Dubois et Eric Junod.
Comment a vécu I'Eglise réformée au nord du Pays de Vaud durant le siecle qui a
précédé la révolution de 1798? Que furent en particulier les pasteurs de cette Eglise,
tenu des 1675 par le pouvoir bernois a la signature de la Formula consensus, ce texte
doctrinal d’une rigide orthodoxie? Le role important attribué aux ministres par Leurs
Excellences oblige a renverser 'ordre des questions, car c¢’est au travers des pasteurs,
ces notables généralement fort attachés a leurs privileges, par le biais de leurs inventions
et harangues, qu'on peut se faire une idée du peuple des fideles confiés a la garde
sourcilleuse des hommes de I’ordre mis en place par le pouvoir. Cela étant, ledit troupeau
ne semble pas avoir été trop a plaindre, compte tenu des efforts de scolarisation et
d’assistance aux pauvres auxquels s’associaient la plupart des pasteurs, sans parler de
la régularité d’une prédication et d’un enseignement profondément sécurisants... Mais
I"intérét principal du livre porte sur la vie de la Classe et de ses ministres. Nous le voyons
siéger, parfois hors la présence du bailli, comme une honnéte corporation préoccupée
de ses intéréts (traitements, logement, remplacements), mécontente en certaines occa-
sions des décisions du pouvoir civil, mais pas au point de fomenter le désordre honni
par-dessus tout; nous faisons connaissance avec le «cursus honorum» moyen du pasteur
broyard, souvent fils de pasteur lui-méme et né dans la région, cherchant a occuper une
cure bien dotée, lisant un peu de saine théologie et s’intéressant plus aux sciences
naturelles qu’a la littérature. Avec le clergé catholique voisin, on entretient des relations
de tolérance mutuelle; mais on est déja sensible a la pression linguistique exercée par
les «Allemands» d’a co6té. Et voila le siecle passé: ne portons pas de jugements ana-
chroniques, nos pasteurs ont paisiblement accompagné une histoire qui se faisait pai-
siblement. Dommage qu’au nombre des documents annexes, 1'A. ait repris purement
et simplement la liste des pasteurs établie par H. Vuilleumier (jusqu'en 1920...), no-
tablement incomplete en ce qui concerne I'Eglise libre (fondée en 1847).

CLAUDE BRIDEL

LAURENT GAMBAROTTO, Foi et patrie. La prédication du protestantisme frangais
pendant la Premiere Guerre mondiale (Histoire et société — 33), Geneve,
Labor et Fides, 1996, 466 p.

Issu d’une theése de doctorat, ce livre imposant aborde un sujet homilétique inédit :
la prédication du protestantisme francais durant la Premiére Guerre mondiale. La thé-
matique envisagée a donc I'intérét de recouper plusieurs champs : ceux de I'histoire,
de I"homilétique et de la théologie. Comment la tradition protestante frangaise va-t-elle
traverser cet événement majeur du XX¢ siecle? Comment des pasteurs pour la premicre
fois envoyés au front ou restés parmi des populations traumatisées vont-ils vivre cette
période? Quel message homilétique vont-ils développer face a une nation ennemie, elle
majoritairement protestante? Quels arguments théologiques seront a la base de leur
parole? Voici quelques-unes des questions auxquelles I'A. répond tout au long de son
travail, d’un style rigoureux et intelligent. On sait quel traumatisme cette catastrophe
aura provoqué dans I'espace d’une Europe qui se disait farouchement chrétienne et se



BIBLIOGRAPHIE 385

pensait extrémement évoluée : guerre sanglante, morts par millions, impression d’hor-
reur inimaginable dans les consciences. Par contre, les réactions du petit peuple pro-
testant €taient moins connues. Sur la base d’une étude minutieuse de prédications, I’A.
présente d’abord la situation des Eglises protestantes frangaises a la veille de 1914.
Passant ensuite au contenu méme du corpus étudié, il en examine la thématique centrée
autour des impératifs de guerre et des exigences de la paix. Ou I'on découvre alors
comment des hommes au service de I'Evangile choisissent d’accepter une véritable
«culture de guerre», quitte a la transformer. Sans virer au nationalisme, le patriotisme
des huguenots prend forme mais il leur permet surtout de réintégrer la communauté
nationale, tout en gardant leur spécificité. La deuxiéme partie de I’ouvrage aborde plus
directement les themes théologiques de cette prédication si particuliere : la guerre sainte,
la parole évangélique a I’épreuve de la tourmente, le sacrifice, la théodicée, la récon-
ciliation. L’étude se termine sur une réflexion plus générale sur 1’identité des réformés
francais au lendemain de cette épreuve sans précédents, marquant aussi 1’éveil d’une
conscience cecuménique. On notera pour finir les nombreuses citations qui éclairent une
analyse remarquablement menée et donnent une image nette et vivante de cette période
charniere de la prédication protestante.

ISABELLE GRAESSLE

Lytta Basser, La joie imprenable, Geneve, Labor et Fides, 1996, 371 p.

Elaborer un discours théologique sur la joie en cette fin de siécle on les esprits sont
marqués par I’expérience du mal et de I’absence de Dieu constitue un défi. Il faut donc
saluer I’ouvrage bienvenu de L. Basset qui s’y attaque avec détermination et de maniére
stimulante, dans le prolongement du Pardon originel, son précédent livre. Son propos
est de faire apparaitre, au coeur de I’existence humaine et en relation avec la promesse
évangélique, les conditions d’une joie possible et le cheminement qui y conduit. Elle
s’oppose ainsi explicitement a ceux qui prétendent que la joie n’est pas de ce monde,
qui la mettent au rang de 1’égoisme et du futile ou qui la réduisent a un processus
vitaliste. Sa thése est qu’il se niche en tout ére humain une aspiration 2 la joie et que,
pour chacun, cette aspiration peut se transformer en une joie authentique qui appartient
autant a I’accomplissement de I’existence qu’a la volonté de Dieu révélée en Jésus-
Christ. Et pour la crédibilité, il importe de bien préciser ce qu’elle recouvre : un état
de conscience et d’intégration qui ne doit rien mettre entre parenthése de notre existence
terrestre — et en particulier ne pas esquiver les expériences négatives du mal et de la
souffrance —, qui doit étre ouvert au prochain et ne pas le laisser de c6té, et qui doit
s’avérer durable et imprenable. — L’ouvrage est composé d’une double investigation,
qui correspond a ses deux grandes parties. La premiére se veut de nature exégétique
et se centre sur la parabole du pere et de ses deux fils (Luc 15,11-32). Elle sert a dégager
les lignes et les charnieéres autour desquelles se développera la suite. Derriere les
positions et les destins différents qui lient les trois personnages de la parabole, L. Basset
voit 4 I’oeuvre un commun sentiment d’exclusion. Et ¢’est la brusque irruption en lui
d’une compassion percevant la non-vie de ses fils qui arrache le pére a son sentiment
d’exclusion et I’améne a une attitude d’accueil. La joie se situe exactement dans ce
mouvement ou, sous I’effet de la compassion, le sentiment d’exclusion s’efface pour
laisser place a un ardent désir d’inclusion. La seconde investigation se veut de nature
phénoménologique; elle s’attache a approfondir et a suivre, au niveau de la conscience,
I’émergence de la joie a partir de notre aspiration a étre et au travers des expériences
négatives que la vie comporte inévitablement dés la naissance. L. Basset y balise un
long cheminement qui, passant par les étapes du «souffrir sans», puis du «souffrir
contre», puis «du souffrir avec», conduit a la joie en plénitude promise par le Christ,



386 BIBLIOGRAPHIE

grace a la naissance d’'un sentiment de compassion et a la découverte de celle de Dieu
qui la précede. — La force et I'originalité du propos résident dans la volonté de I'auteur
de prendre au sérieux l'appartenance de la joie au vécu intérieur et de mettre ses
réflexions a I'épreuve de la vie subjective. Elle explore ainsi un champ que la théologie
a largement laissé en friche au profit de constructions plus déductives. Cependant, il
est possible de se demander si le défi théologique a €té relevé jusqu’au bout : I'ambiguité
maintes fois affichée entre I'autre et I’ Autre, 1’ affirmation réitérée d’une source de la
joie qui serait en nous, I'articulation avec Dieu s’opérant dans I’irruption du sentiment
de compassion plus que dans un phénomene de parole ne mettent pas la réflexion
completement a I'abri d’une récupération vitaliste ; d’autre part, I’accentuation mise sur
le sentiment conduit a négliger, dans I'analyse phénoménologique, la part dactivité qui
demeure dans la passivité et la souffrance, ce qui affaiblit I'intention de ne rien mettre
entre parenthéses de notre existence et tend a induire une joie qui répond surtout a des
victimes.

MARC-ANDRE FREUDIGER

Eric Gaziaux, Morale de la foi et morale autonome. Confrontation entre
P. Delhaye et J. Fuchs (Bibliotheca Ephemeridum Theologicarum Lova-
niensium — CXIX), Louvain, Leuven University Press, 1995, XXII + 545 p.

Ce bel ouvrage est une thése de doctorat soutenue en 1994 a 1'Université catholique
de Louvain, sous la direction de H. Wattiaux. L'A. présente dans une perspective
historique et systématique la théologie morale de Mgr Philippe Delhaye (1912-1990),
professeur a Montréal de 1959 a 1966 et a Louvain de 1966 a 1982, I'un des moralistes
belges marquants de 1I’époque contemporaine. Il la compare ensuite a celle de Josef
Fuchs, éminent moraliste jésuite né lui aussi en 1912, et qui fut professeur a I'Université
Grégorienne de Rome de 1954 a 1982. Cela lui permet de discuter les principaux
problemes de la théologie morale catholique dans la période marquée par le Concile
de Vatican II. L’ oeuvre de Delhaye passe par trois périodes : de 1947 a 1960, il découvre
et développe en médiéviste les bases historiques de la «permanence du droit naturel»
(titre de son maitre-ouvrage de 1960) ; de 1960 a 1967, il travaille au renouveau de la
théologie morale, en symbiose avec Vatican I, et en marquant finement ses distances
avec I'encyclique Humanae Vitae (1968) ; de 1969 a sa mort, il tente d’appliquer a la
morale catholique les conséquences de Vatican II, creusant notamment la question de
la spécificité de la morale chrétienne. En comparaison avec Josef Fuchs, champion de
la morale autonome, Delhaye se situe du coté de la morale de la foi (Glaubensethik).
Néanmoins, les oppositions entre ces deux auteurs, comme entre ces deux tendances
probablement, sont moins grandes qu’il n’y parait : G. souligne les complémentarités
entre Delhaye et Fuchs et s’efforce de comprendre les theses de Delhaye de maniere
constructive et positive. L’ouvrage vaut par la finesse de sa documentation et de ses
analyses, tant sur les auteurs étudiés que sur leur contexte conciliaire ; la mise en
évidence des écarts entre la théologie morale catholique préconciliaire et la période
conciliaire et postconciliaire est bienvenue. La derniere partie, franchement systéma-
tique, est remarquablement conduite, dans un esprit de loyauté confessionnelle et
d’ouverture oecuménique. G. réorganise la théologie morale en repensant la catégorie
de nature (dont Delhaye avait établi I’existence de 20 sens différents!) sous le quadruple
point de vue de la création, de la grice, de la personne et de I’eschatologie. Sous I'égide
du couple théonomie/autonomie (dont nous regrettons cependant que [|’origine
tillichienne ne soit pas relevée et analysée), I’opposition entre la morale de la foi et la
morale autonome semble bien surmontable, comme 1’est aussi la tension entre déon-
tologie et téléologie. A traits fins et sans tapage, G. balise sa propre conception de la



BIBLIOGRAPHIE 387

théologie morale qui, pour devoir beaucoup a I’optique assez classique de Delhaye,
pourrait bien s’avérer davantage moderne et critique que celle de son illustre modele,
et se rapprocher ainsi davantage de celle des partisans modérés de la morale autonome.

DENIs MULLER

PHiLipPE CORMIER, Généalogie de Personne. Préface de Jean-Luc Marion, Paris,
Criterion, 1994, 240 p.

La réflexion a laquelle nous invite cet essai, qui a pour but de retracer la généalogie
du concept de personne, se situe a la croisée de la littérature et de I’histoire du droit,
de la philosophie et de la théologie. Dans ces quatre domaines, I’ A. navigue avec aisance,
et ¢’est en eux qu’il va nous montrer que le concept de personne a puisé sa substance
au cours des siecles. Partant de la réponse étonnante qu’Ulysse fit au Cyclope Poly-
phéme pour le tromper — «Tu veux savoir mon nom le plus connu, Cyclope? — C’est
Personne (outis), mon nom!» — qui nomme ainsi ce qui se dérobe a la nomination, I’A.
rejoint I’anonymat de la persona latine, ce masque de théatre derriere lequel se cache
pourtant un personnage réel et vivant. Dans I’entrecroisement du role définissable avec
celui, indéfinissable, qui le joue, le mystere de la personne peu a peu se met en place,
mais la question demeure de savoir comment universaliser dans le langage I'individu
absolument unique et incomparable. Philippe Cormier met alors en lumiére le travail
trés remarquable des juristes latins qui ont fixé la persona dans le cadre de la civitas.
Cependant, la réussite de leur entreprise en relanga 1’enjeu : sous I'influence de 1'uni-
versalisme stoicien, on s’inquiéta d’une citoyenneté de la cité, méme €largie aux bornes
de la romanité. Arrive alors la pensée chrétienne, et ¢’est bien grice a elle que, aux
yeux de I'A., le concept de personne a pu devenir le caractere ultime de tout homme,
le fondement de sa dignité, de ses droits et de ses devoirs, tous inaliénables. En effet,
parce que Dieu a pu le revendiquer pour lui-méme et pour se manifester lui-méme dans
la réponse qu’il donna a Moise au buisson ardent — «Je suis qui je suis» (Ex 3,14) -
«Personne» a un sens, “personne” ne désigne donc pas rien ni personne. Dieu s’est donné
comme personne, a la fois comme la Personne par excellence et, en conséquence, comme
personne ne s’est jamais donné. Et puisque se dire «personne» implique de se donner
en personne, I’ A. expose en de belles pages 1"autodonation du Fils sur la Croix, ce Jésus
qui est la vérité en personne (Persona veritatis), pour reprendre 1'expression de s.
Augustin. Du masque de théatre a la désignation des hypostases trinitaires, tel est bien
le chemin que le concept de personne a parcouru, pour aboutir a ce dont plus personne
ne doute depuis fort longtemps, que le mot personne désigne 1’étre humain dans sa vérité
méme, engageant ainsi la pensée occidentale moderne jusqu’'aux plus hautes exigences
¢thiques et juridiques.

JEAN BOREL

CLAUDIE PERREAU, BERNARD POIRIER (éds), Un chemin d’unité. Hommage au
Pére Jacques Elisée Desseaux, Paris, Cerf, 1994, 254 p.

En 1984 disparaissait le fondateur de la revue Unité des chrétiens, dont I'ceuvre
marqua profondément I’aventure ceucuménique, autour puis dans le sillage du concile
de Vatican II. Il fut donc I'un des témoins privilégiés d’un temps vécu comme une
formidable ouverture et la chance d’une authentique marche vers la communion des
Eglises chrétiennes. Dix ans plus tard, en 1994, paraissait en hommage ce livre, ceuvre
de ceux qui furent ces compagnons de route, artisans eux aussi du dialogue dans les



388 BIBLIOGRAPHIE

différentes Eglises. Ce volume nous permet ainsi, outre un retour sur cette époque, de
mesurer le chemin parcouru. En effet, si les auteurs sont tous animés de 1’espoir de voir
le dialogue se poursuivre, leurs textes sont également parcourus par I’inquiétude suscitée
par l’apparition — contestée parfois, travaillant toujours leurs textes — du concept
d’«hiver cecuménique». On y parle de la «douche froide» ressentie par les anglicans
a I'1ssue des tentatives de rapprochement avec Rome (p. 137). On y constate 1’amertume
des orthodoxes au constat d’un esprit de revanche dans I'Est de I’Europe : «On pourrait
presque dire que 1’on se portait mieux du temps ou tous les croyants étaient persécutés»,
affirme N. Lossky (p. 122). Il n’est guere, dans la partie du volume consacrée
I’cecuménisme aujourd’hui, que Mgr Daucourt et Mgr Duprey pour se montrer satisfaits
des progres accomplis. Le premier (président de la conférence épiscopale pour 1'unité
des chrétiens), constate une avancée dans la pratique des chrétiens — non sans souligner
aussitot que 98% des catholiques de son diocese, «sans étre opposés a I’cecuménisme,
ne s’y intéressent pas» (p. 116). De son cOté, Mgr Duprey (Secrétaire du conseil
pontifical pour la promotion de I'unité des chrétiens) lit dans le récent Directoire
I"inscription officielle du souci cecuménique dans le catholicisme. A lire Duprey, il m’est
arrivé de me demander si «cecuménisme» ne devient pas, sous sa plume, le titre d’un
dialogue bilatéral catholico-catholique. Du cOté protestant, en revanche, on semble vivre
cette époque avec une certaine allégresse. Non que le recul constaté de 1'cecuménisme
suscite la moindre joie. Mais I'amour de la diversité, du débat ouvert et de la réflexion
plurielle conduit les auteurs protestants a conserver 1’espérance de voir apparaitre de
nouvelles pratiques cecuméniques. L avenir dira si leur espoir est fondé. Ces textes,
indicateurs d’une époque et d’un bilan, sont ici encadrés de deux parties. La premiére,
un peu décousue, rassemble les témoignages de ceux qui furent les amis et compagnons
de route de Desseaux. La troisieme, conclusive, est un essai de ce dernier sur
I'ecclésiologie et la pratique cecuménique de Paul VI, auquel il vouait une admiration
sans faille. Le volume se clot sur ces mots de Légaut, dont on ne sait s’ils sont toujours
d’actualité ou nous indiquent le lieu possible de notre nostalgie : «La crise actuelle de
I’Eglise est providentielle. Elle devait arriver. Nous sommes a ’heure de la vérité avec
tout ce que cela implique de souffrances. Nous étions en train de nous enliser dans un
passé localisé par le temps et I’espace, et nous perdions de vue I’espérance fondamentale
de Jésus, nous dénaturions I'universalité de son message en le réduisant a la prédes-
tination d’un ‘bon plaisir divin’ dans le cadre d’une ‘religion’» (p. 245). Un livre qui
donne a penser.

PiERRE-Y VES RUFF

Hans-Ruept WEBER, A Laboratory for Ecumenical Life. The Story of Bossey.
1946-1996, Geneva, WCC, 1996, 145 p.

Nul n’était mieux placé que Hans-Ruedi Weber pour retracer 1'histoire, ou plutdt
I'aventure de I'Institut cccuménique de Bossey, a I'occasion de son cinquantieme an-
niversaire. L'A. traite son sujet dans un ordre chronologique : les origines (c’est le
théologien réformé suisse Adolphe Keller qui eut le premier I’idée d’un Institut a la
suite de la conférence de Stockholm de 1925), avec le séminaire de la Faculté de
théologie de Genéve en 1934 ; la période des pionniers (1946-1955), avec Visser't
Hooft, Suzanne de Dietrich et Hendrik Kraemer, le premier directeur ; la période de
croissance (1955-1970), avec H.-H. Wolf et N. Nissiotis entre autres ; la période du
dialogue interculturel (1970-1983), avec J. Mbiti et A. Blancy notamment ; la période
la plus récente depuis 1983, avec D. Ciobotea, A. Geense et J. Nicole en particulier.
On parcourt ces pages comme un roman, celui de toute I'Eglise contemporaine. Mais
I’A. ne se contente pas de raconter I'histoire ; il montre au fur et a mesure de 1’avan-



BIBLIOGRAPHIE 389

cement de son récit les problemes, d’ailleurs récurrents, avec lesquels les responsables
de I'Institut furent et sont toujours aux prises. J’'en reléve un certain nombre : a) la
question du laicat, posée par J. Oldham et H. Kraemer dés les débuts ; b) la difficulté
de rejoindre les chrétiens de la base ; c) les rapports avec la Faculté de théologie
genevoise (deux theses de doctorat seulement avec mention cecuménique apres 1971) ;
d) la question des langues et des cultures. Comment faire pour que 1’expérience unique
vécue par les étudiant(e)s de la Graduate school puisse étre communiquée et, partant,
soit 8 méme de transformer réellement les Eglises et... les Facultés de théologie?

HenrY MotTU

OreLiA ORTEGA (ed.), Theological Reflection, Celebration, Action, Genéve,
WCC, 1995, 193 p.

Ce volume est constitué de contributions écrites a la suite d’un séminaire tenu a
Bossey en avril 1994. Elles furent rassemblées par Ofelia Ortega, secrétaire exécutive
dans le département de I’Education théologique cecuménique du C.O.E. Ces écrits, en
anglais, offrent une vue d’ensemble de I’ceucuménisme en devenir vu par les femmes.
La perspective habituelle est renversée puisque les voix des pays du Sud (Afrique, Asie,
Amérique latine) sont majoritaires. Quelques points de vue s’ouvrent, cependant, & partir
des USA, du Canada et de I'Europe. Ce livre apparait donc comme un lieu de rencontre
pour ces voix, ces visions, ces questionnements, une sorte de préalable nécessaire au
dialogue — L’introduction souligne que les théologiennes voient I'urgence du dévelop-
pement du dialogue des cultures. Cela a cause de la libération potentielle qu’il véhicule,
pour chaque culture particuliére, mais aussi pour s’opposer au rapport de domination
entre la culture de I'Ouest et les autres. Les femmes ont été sensibilisés a cette critique
parce qu’elles ont souvent subi les valeurs majoritaires (masculines et blanches) a
I'intérieur méme de la culture de I’Ouest. Il est difficile de rendre compte ici du
foisonnement des problématiques abordées dans ce volume ; chaque texte ouvre des
portes a la réflexion-des possibilités de dialogue entre la propre pensée du lecteur et
de la lectrice, et celle de telle ou telle auteure... N'hésitons pas a les emprunter. Ce
qui est réjouissant dans une telle vue d’ensemble, c’est qu’on voit apparaitre une image
différente de 1'Eglise, peuple de Dieu. Elle n’est plus constituée d’une téte masculine
surmontant un corps féminin, mais il y a du féminin dans la téte aussi. Cette vie_du
corps du Christ est ainsi attestée et vécue a partir des visions de femmes dans toutes
les parties du monde.

MicHELE BoLLl

RoLr P. KNiErRIM, The Task of Old Testament Theology. Substance, Method,
and Cases, Grand Rapids-Cambridge, Eerdmans, 1995, xvi + 603 p.

Malgré le titre, il ne s agit pas d'une monographie, mais d’une anthologie d"articles
du professeur émérite d'AT de Claremont. Peut-on écrire ou enseigner une théologie
de I’Ancien testament compte tenu de la diversité idéologique dont témoignent ses
différents livres? Cette question a accompagné Knierim tout au long de sa carriere et
la plupart des articles réunis dans ce volume refletent cette préoccupation. Certains de
ces articles sont pour la premiére fois accessibles en anglais ; ils €taient rédigés origi-
nellement en allemand ou en portugais. La premiere partie du livre estintitulée «la tache
d’une théologie de I'AT» et contient la position de I'A. ainsi qu’une discussion avec

Sciences
bibliques



390 BIBLIOGRAPHIE

les exégetes Harrelson, Towner et Murphy. Selon I’a., cette tiche ne consiste pas dans
I'invention d'un theme unifiant. Une théologie de I'AT devrait étre systématique dans
le sens qu’elle rend compte d’une maniere raisonnée et valorisante de la diversité des
théologies contenues dans la Bible hébraique. La deuxieme partie traite de I'interpré-
tation de I’AT et regroupe une série de conférences sur 1I’herméneutique biblique. Le
paragraphe consacré a la relation entre AT et NT me semble particulierement intéressant.
L'A. refuse la conception courante (et simpliste) selon laquelle le NT serait 1"aboutis-
sement de I'AT. Dans une perspective chrétienne, les deux testaments devraient étre
considérés plutdt comme complémentaires. Les articles suivants traitent de thémes
théologiques : la révélation, cosmos et histoire, Israél, le pays et les nations (deux articles
d’une grande actualité et a découvrir absolument), |'espoir, ’esprit, le péché. Vers la
fin du volume, le lien entre les articles et le theme du livre s’estompe quelque peu. On
y trouve deux études exégétiques (sur le Ps 19 et Ex 25,1-19) et deux articles traitant
de la composition du Pentateuque et du livre des Nombres. [.’ouvrage se conclut par
une présentation de la théologie biblique selon une conférence de Gabler (1787). Ce
livre est a recommander pour deux raisons : il facilite I'acces aux articles les plus
importants du professeur de Claremont et il ouvre des pistes intéressants pour les
questions théologiques posées par la Bible hébraique. Le livre comporte quatre index
(auteurs, themes, références bibliques, termes hébraiques et grecs).

THOMAS ROMER

Sivon J. pE VRIES, From Old Revelation to New. A Tradition-Historical and
Redaction-Critical Study of Temporal Transitions in Prophetic Prediction,
Grand Rapids, Eerdmans, 1995, xiv + 383 p.

L’ouvrage sous recension s’adresse a des spécialistes de 1'exégese vétérotesta-
mentaire et n’est pas d’'un acces facile. L’A. se propose d’analyser les formules qui
introduisent dans les textes prophétiques la description des événements a venir. A partir
de cette analyse, I’ A. pense pouvoir retracer 1 histoire rédactionnelle des différents livres
bibliques. Dans la premiere partie, de Vries fait I'inventaire de ces différentes formules :
«en ce(s) jour(s)», «voici, des jours vont venir», «apres ces événements», «a la fin de
ces jours», etc. Dans la deuxieme partie, I'A. analyse la distribution de ces formules
dans le corpus prophétique de I’AT, pour ensuite présenter dans la troisieme partie des
hypotheses sur la rédaction des Nebiim. L.'A. s’intéresse particulierement a la transfor-
mation de certains oracles prophétiques en prévisions apocalyptiques. De Vries s’est
assigné une tache énorme. Rares sont les exégetes qui osent émettre des hypothcses
diachroniques sur I’ensemble des livres prophétiques. On peut donc admirer le courage
de I’A., mais on peut également rester sceptique face a certains résultats. Peut-on sans
autre prendre telle ou telle formule introductive pour le signe d’une rédaction spécifique”’
Certaines de ces formules d’ouverture sont si courantes (méme en dehors de 1I'AT)
qu’elles peuvent facilement étre utilisées par différents auteurs. D’une maniere générale,
il faut se demander si I’on peut aborder la question des rédactions des livres bibliques
a partir d’une seule entrée, ou s"il ne vaut pas mieux combiner plusieurs approches (style,
vocabulaire, théologie). Le traitement du livre de Jérémie par I'A. montre que cette
diversité eut été salutaire. Malgré ces critiques, il faut souligner Ioriginalité de la
démarche. Ceux qui s’ occupent de la rédaction des livres prophétiques devraient aussi
s’intéresser aux theses de de Vries. L’ouvrage contient deux index (auteurs, références
bibliques). Les notes sont rejetées a la fin du livre, ce qui ne facilite pas la lecture.

TrHoMAs ROMER



BIBLIOGRAPHIE 391

ELISABETH J. LACELLE ET AL., Des femmes aussi faisaient route avec lui. Pers-
pectives féministes sur la Bible, Montréal, Médiaspaul, 1995, 230 p.

Les publications de théologies féministes en francophonie sont si rares qu’il faut
saluer cet ouvrage avec chaleur. Non seulement il a le mérite de faire le point sur
I'exégese féministe actuelle mais il montre, si besoin était, a la fois le sérieux de la
recherche en ce domaine et I’apport original qui est le sien dans I’espace théologique
contemporain. Les articles qui constituent 1’ouvrage sont en fait le fruit des travaux
présentés lors du 51°¢ congres de I’ Association Catholique des Etudes Bibliques en 1994
au Canada. En introduction 2 I’ensemble, Elisabeth Lacelle propose une classification
des études théologiques féministes. Celles-ci s’inscrivent aujourd’hui dans le cadre de
ce que I'on appelle les Etudes Femmes (Women Studies) dans les milieux universitaires
anglo-saxons. L’A. analyse ensuite les phases de développement des théologies fémi-
nistes: déconstruire les systemes régis par le patriarcat; reconstruire une société égalitaire
et une ecclésiologie de la «communauté des disciples égaux», selon I’expression célébre
d’E. Schiissler Fiorenza; et enfin construire a neuf, autrement dit faire ceuvre de tradition
prophétique. Dans une deuxiéme partie, 1'A. fait le point des lectures féministes dans
le domaine de la christologie qui est sans doute le domaine le plus travaillé par les
théologiennes féministes actuelles. C’est aussi le lieu de leurs diversités et méme de
leurs divergences. Olivette Genest, spécialiste a la fois d’analyse sémiotique et féministe
des textes bibliques, propose une classification judicieuse des exégeéses féministes, des
plus extrémes, rejetant le texte parce que véritable instrument de répression des femmes,
aux plus «révisionnistes» c’est-a-dire révisant I'interprétation androcentrique pour re-
monter jusqu’au texte, exempt de misogynie. Les enjeux de ces approches, méme
différentes, mettent en lumiere les notions d’idéologie et de pouvoir dans I'exercice de
I’herméneutique biblique. L’ A. termine par un bilan des apports féministes en exégése.
Aldina da Silva explore la condition féminine dans la littérature mésopotamienne et
biblique en se penchant sur les textes juridiques de I’Ancien Testament et du Proche-
Orient mésopotamien. Trois étapes jalonnent cette étude : les fiangailles, I'entrée de la
femme dans la maison de son mari et I’enfantement. Un point commun caractérise la
condition féminine: son rapport de tutelle. Un méme vocabulaire en fait un objet sexuel.
L"A. conclut que dans les deux corpus étudiés, le role de la femme est toujours défini
par son rapport a I'homme auquel elle appartient. L article suivant, audacieux dans ses
hypotheses, s’attache a la femme dans le Cantique des Cantiques. Jean-Jacques Lavoie
montre d’abord I'importance capitale du personnage féminin dans le texte, personnage
libéré et évoluant dans une relation amoureuse réciproque et ouverte. C’est pourquoi
I’A. suit quelques travaux récents et suppose en conclusion que I'auteur du Cantique
pourrait étre une femme. Pratiquement cent ans aprés la fameuse Woman's Bible
d’Elisabeth Cady Stanton, des théologiennes tentent a nouveau 1’aventure du commen-
taire dans le Women's Bible Commentary, que recense André Myre. Dans la méme
perspective de diffusion de la réflexion féministe, Jean-Frangois Racine présente trois
approches féministes du milieu social du document Q : celles de Hal Taussig, Luise
Schottroff et Amy-Jill Levine. Michel Gourgues retravaille la fameuse péricope de |
Co 14, 33b-36, preuve par excellence de I'antiféminisme néotestamentaire. En déplagant
la fameuse parole enjoignant le silence aux femmes dans les assemblées de Paul aux
Corinthiens, I'A. montre qu’en fait Paul rejette cette position et exprime sa propre
réaction. Marc Girard s attaque, lui, a la redoufable péricope de Ep 5,21-33. Ses con-
clusions, plaidant pour une réhabilitation liturgique et théologique du passage, sont
étrangement éloignées de la démarche féministe, méme la plus modérée. Pour terminer
cet ensemble, Gérald Caron souléve la question de "autorité de la Bible a I'heure de
'exégese féministe. Comme le montre I'A., aujourd’hui, la question n’est plus tant de
savoir si la Bible continue de faire autorité mais si elle peut étre encore utile comme
texte sacré pour une «ekklesia de femmes». L'expérience des femmes tient une place



392 BIBLIOGRAPHIE

importante dans ce débat. C’est d’ailleurs cette méme expérience qui permettra peut-
étre I'élaboration d’un nouveau type d’autorité. On 'aura compris, cet ouvrage, fort
riche au demeurant, subit les lois du genre et rend compte d'un colloque avant d’offrir
un espace aux théologiennes, intelligemment présentes mais peu nombreuses dans leurs
contributions. Certes, I’ensemble traite bien des perspectives féministes sur la Bible mais
en reste a une parole «sur» au lieu d’étre une parole «de». Par exemple I'exégese trés
discutable de M. Girard, encore une fois du point de vue féministe, aurait au moins
appelé la contre-argumentation d’une théologienne, sur le mode de plusieurs ouvrages
parus en Allemagne alternant des articles féminins et masculins sur le méme sujet.
Néanmoins il ne servirait a rien de bouder le plaisir de voir se déployer ici une mise
en perspective peu fréquente encore en francophonie européenne.

ISABELLE GRAESSLE

EUGEN DREWERMANN, L’évangile des femmes, Paris, Seuil, 1996, 217 p.

Apres une introduction sur la féminité des symboles de vie éternelle, quelques
chapitres sont dédiés aux quatre femmes de 1I’Ancien Testament mentionnées dans la
généalogie de Jésus. La suite de I'ouvrage s’attache a des figures néotestamentaires :
la belle-mere de Pierre, I"hémorroisse, la syro-phénicienne, la femme de Pilate, Marie
de Magdala et quelques autres. Ce livre annoncé pourtant a grands renforts médiatiques
s’avere a la lecture décevant et bien peu novateur. A I'image de la premiére phrase
(«Dans le Nouveau Testament, il y a des textes que seules les femmes peuvent com-
prendre»), I'ensemble n’est que généralisation abusive, traitement incertain des textes
et vulgarisation hative. Partant du postulat selon lequel les femmes «sont appelées a
étre les prétresses [du] mystere de I’invisible», I’ A. égréne quelques portraits de femmes
bibliques et entend les commenter. De la part d’un ancien professeur de théologie, on
s’étonnera cependant du peu de sérieux de cette exégeése, coincée entre un romantisme
déplacé exacerbant les sentiments des personnages et une lecture dite «entre les lignes»,
dont on ne saisit ni les questions ni les présupposés. Dans sa démarche exégétique, I'A.
appelle a la rescousse des écrivains célebres, comme Thomas Mann ou Stefan Zweig,
pour les utiliser malheureusement sans aucune distanciation, les considérant pratique-
ment comme des sources historiques. Autant relire alors Joseph et ses fréres, car en
matiere de réécriture biblique on n’a guere atteint de tels sommets. Parfois, sans véritable
explication, le commentaire verse dans la fantaisie la plus compléte, faisant de Juda un
amoureux transi de sa belle-fille Tamar (Gn 38) ou de Bethsabée une séductrice cal-
culatrice (2 Sm 11). Ailleurs ce sont les personnages qui se dissolvent dans une géné-
ralisation rapide : Tamar représente toutes les femmes chassées, Rahab toutes les hé-
roiques, Ruth toutes les fideles. Le style enfin se truffe des clichés habituels de I'A. :
depuis la honte et I'angoisse a vaincre jusqu’aux murailles de I’inconscient a abattre.
Pour faire véritablement droit aux femmes, I’A. aurait gagné a consulter les exégeses
féminines voire féministes des péricopes en question, mais les nombreuses notes de la
fin de I'ouvrage n’en mentionnent aucune. Par ailleurs, dans un livre consacré a une
réhabilitation du féminin biblique, on s’étonnera d’une traduction francaise traitant
indifféremment Mann et Mensch par «<homme», alors que le terme «humain» aurait
apporté une clarification nécessaire dans un ensemble déja bien confus.

ISABELLE GRAESSLE



	Bibliographie

