Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 47 (1997)

Heft: 4

Artikel: L'émergence et les racines de I'apocalyptique
Autor: Vermeylen, Jacques

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381557

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381557
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 129 (1997), P. 321-340

L’EMERGENCE ET LES RACINES
DE L’APOCALYPTIQUE *

JACQUES VERMEYLEN

Résumé

Lorsqu’elle se trouve confrontée a la perspective de sa propre disparition,
la communauté croyante est acculée a réinterpréter ses traditions et a se
risquer dans des discours nouveaux. Ainsi, I'apocalyptique juive est apparue
au moment dramatique de la persécution d’Antiochos IV, qui signifiait — a vues
humaines, en tout cas — la fin d’Israél. Cette littérature se présente comme
interprétation nouvelle de ’ensemble de I’héritage israélite : Torah, prophé-
tisme et sagesse.

Quelles sont les origines et les sources d’inspiration de 1’apocalyptique
juive? Le débat, assez vif il y a une quinzaine d’année, ne suscite plus beaucoup
de prises de position nouvelles. La question n’est pas résolue pour autant!

Rappelons les principales positions en présence. L’hypothése «classique»,
défendre par Paul D. Hanson ! et d’autres 2, situe I’apocalyptique dans la ligne
du prophétisme. La LXX ne range-t-elle pas le livre de Daniel parmi les
ouvrages prophétiques? * Et I’ Apocalypse de Jean ne se qualifie-t-elle pas elle-

" Conférence prononcée 2 I'Institut des Sciences Bibliques de la Faculté de Théo-
logie (Université de Lausanne) le 16 janvier 1997.

' P. D. Hanson, The Dawn of Apocalyptic. The Historical and Sociological Roots
of Jewish Apocalyptic Eschatology, Philadelphia, 1975, 1979 2. Rejetant 1’hypothése
souvent défendue d’une origine étrangére, 1’auteur montre I’enracinement proprement
israélite de I’apocalyptique ; celle-ci aurait pour origine la tradition prophétique, qui
aurait elle-méme subi des transformations dans le cadre de conflits entre tendances
visionnaire et hiérocratique au cours de 1’époque perse. L’eschatologie apocalyptique
serait née progressivement, comme 1’attesterait I’étude d’Es 56-66 et Za 9-14. Le livre
de Hanson marque sans aucun doute une étape importante dans |’ histoire de la recherche.
On trouvera une discussion de sa théorie par R.P. CArroLL, «Twilight of Prophecy or
Dawn of Apocalyptic?», Journal for the Study of the Old Testament 14 (1979), p. 3-
35 ; voir aussi la réponse de I'auteur : P. D. Hanson, «From Prophecy to Apocalyptic :
Unresolved Issues», Journal for the Study of the Old Testament 15 (1980), p. 3-6.

2 Par exemple P. vVON DER OSTEN-SACKEN, Die Apokalyptik in ihrem Verhdltnis zu
Prophetie und Weisheit, Miinchen, 1969.

3 1l est d’ailleurs possible que I’ouvrage ait fait partie des Nebi’im ou «Prophetes»,
avant d’étre transféré dans le groupe des Ketubim ou «Ecrits». C’est en tout cas la these



322 JACQUES VERMEYLEN

méme de «prophétie» (v. 1,3)? Cette hypothése semble avoir pour elle la force
de I'évidence. Des 1929, cependant, Gustav Holscher affirmait que 1’apoca-
lyptique dérive plutdt de la sagesse israélite *. Deux arguments principaux sont
allégués en ce sens par Gerhard von Rad dans sa Théologie de I'Ancien
Testament ° . d’une part, I’apocalyptique se caractérise, a son avis, par le
déterminisme et la négation de I'histoire, qui sont aux antipodes de la pensée
prophétique ; d’autre part, on peut y reconnaitre une tendance a I'encyclo-
pédisme des connaissances, et Daniel est incontestablement présenté comme
un sage, supérieur aux représentants les plus qualifiés des sagesses paiennes °.

L’une comme 'autre de ces hypotheses me paraissent réductrices, inca-
pables de rendre compte a elles seules de la réalité complexe des textes ’. Faut-
il vraiment choisir entre prophétisme et sagesse? Ces deux termes sont-ils les
seuls a devoir étre considérés? L apocalyptique est un phénomene original, qui
peut avoir plus d’une racine, y compris dans certaines cultures étrangeres
(mésopotamienne ®, perse 7, hellénistique '?). De plus, sa définition méme est

de K. KocH, «Is Daniel also among the Prophets?», Interpretation 39 (1985), p. 117-
130, article repris dans J.L. Mays, P.J. AcHTEMEIER (éd.), Interpreting the Prophets,
Philadelphia, 1987, p. 237-248.

4 G. HovscHER, «Problemes de la littérature apocalyptique juive», Revue d’Histoire
et de Philosophie Religieuse 9 (1929), p. 101-114.

5 G. voN RaD, Theologie des Alten Testaments, t. 2, Miinchen, 1965 x, p. 315-322
(trad. fr. Théologie de I'Ancien Testament, t. 2, Geneve, 1967, p. 263-269).

¢ Sur les liens entre sagesse et apocalyptique, voir encore — dans des directions assez
divergentes, il est vrai — H.-P. MULLER, «Mantische Weisheit und Apokalyptik», in
Congress Volume Uppsala 1971 (VTSuppl, 22), Leiden, 1972, p. 268-293 ; J.J. COLLINS,
«The Court-Tales in Daniel and the Development of Apocalyptic», Journal of Biblical
Literature 94 (1975), p. 218-234; J.Z. SmitH, «Wisdom and Apocalyptic», in
P.D. Hanson (éd.), Visionaries and Their Apocalypses, Philadelphia-London, 1983,
p. 101-120; J.C. Van pEr Kam, «The Prophetic-Sapiential Origins of Apocalyptic
Thought», in J.D. MarTiN, P.R. Davies (éd.), A Word in Season. FS W. McKane (Journal
for the Study of the Old Testament, Supplement Series, 42), Sheffield, 1986, p. 163-
176 ; M.A. KniBB, «'You Are indeed Wiser than Daniel’. Reflections on the Character
of the Book of Daniel», in A.S. van DER WouDE (éd.), The Book of Daniel in the Light
of New Findings, Leuven, 1993, p. 399-411 ; D. MicHeL, «Weisheit und Apocalyptik»,
ibid., p. 413-434.

7 C’est ce que reconnaissent aujourd’hui bon nombre d’auteurs. «The Apocalyptic
literature is not all the product of a single movement», écrit par exemple J.J. COLLINS,
Daniel. With an Introduction to Apocalyptic Literature, Grand Rapids, 1984, p. 21.

8 Voir H. Kvanvic, The Roots of Apocalyptic, Neukirchen-Vluyn, 1987.

Y Voir A. HuLtGarp, «Forms and Origins in Iranian Apocalypticism», in
D. HELLvowm (éd.), Apocalypticism in the Mediterranean World and the Near East.
Proceedings of the International Colloquium on Apocalypticism, Uppsala, August 12-
17, 1979, Tiibingen, 1983, p. 387-411 ; Ip., «<Bahman Yasht : A Persian Apocalypse»,
in J.J. CoLLINS, J.H. CHARLESWORTH (€d.), Mysteries and Revelations. Apocalyptic Studies
since the Uppsala Colloguium (Journal for the Study of the Pseudepigraphs,
Supplements, 9), Sheffield, 1991, p. 114-134.

10" Plusieurs traits communs entre apocalyptique juive et culture hellénistique sont
relevés par J.J. CoLLins, The Apocalyptic Imagination. An Introduction to the Jewish
Matrix of Christianity, New York, 1984, p. 28.



L'EMERGENCE ET LES RACINES DE L'APOCALYPTIQUE 323

controversée !, Parle-t-on d’un genre littéraire, ou plutét d’'un mouvement
historique chargé d’une idéologie particuliere? Quels sont les écrits suscepti-
bles d’étre appelés «apocalyptiques»? Historiquement, on a commencé a
employer ce terme pour désigner un certain nombre de textes chrétiens et juifs
qui paraissaient comparables a 1’Apocalypse de Jean ; sa portée était essen-
tiellement pratique. Plus tard, détachant le mot «apocalyptique» de ce point
de référence concret, on I’a utilisé comme substantif : celui-ci désigne le plus
souvent la doctrine supposée commune a un ensemble d’ouvrages juifs et
chrétiens rédigés entre le II¢ siecle avant notre ére et le 1I° de notre ére.
Cependant la liste des écrits concernés varie d’un auteur a I’autre. Faut-il y
inclure le Testament des XII Patriarches, 1’ Assomption de Moise, ou encore
certains écrits de Qumrén, par exemple? Faut-il y inclure des ceuvres au
contenu réputé «apocalyptique», mais composées en grec, sans réel substrat
sémitique apparent, comme 2 Hénoch («Hénoch slave») ou le Testament
d”Abraham? Les réponses sont diverses. Cette hésitation méme le montre bien :
les frontieres de la littérature apocalyptique sont floues '2. Il me parait sage
de s’en tenir a I’'usage premier — essentiellement pratique — de 1’expression.
C’est une maniere commode de désigner un ensemble de textes qui ont entre
eux des liens ou des points communs, et qui sont par ailleurs difficilement
classables dans les autres catégories usuelles. Mais I'usage de I’expression ne
doit pas faire croire qu’il existerait un corpus littéraire apocalyptique, un
«milieu apocalyptique», ou encore une «doctrine» apocalyptique aux contours
définis 13,

'"Cest ce que souligne en particulier F.J. MurpHY, «Apocalypses and
Apocalypticism. The State of the Question», Currents in Research : Biblical Studies 2
(1994), p. 147-179.

12/ 1.J. CorLuLins, Daniel, 1984, p. 6-19, propose de distinguer deux groupes. Une série
d’apocalypses se présentent essentiellement comme des exposés historiques (Dn ; le
«Livre des Songes» et I'«Apocalypse des Semaines» de 1 Hénoch ; Jubilés ; 4 Esdras ;
2 Baruch) ; d’autres comportent un voyage hors du monde terrestre (le «Livre des
Veilleurs», le «Livre astronomique» et les «Paraboles» de 1 Hénoch ; 2 Hénoch; 3 Ba-
ruch ; Testament d’ Abraham ; Apocalypse d’Abraham ; Apocalypse de Sophonie ; Tes-
tament de Lévi 1-2).

13 Cest ce que rappelle notamment J. CoppPEns, «L.” Apocalyptique. Son dossier. Ses
criteres. Ses éléments constitutifs. Sa portée néotestamentaire», Ephemerides
Theologicae Lovanienses 53 (1977), p. 1-23, p. 9 : «La littérature apocalyptique charrie
des traditions disparates, peu cohérentes, déconcertantes». Ou, sur le plan littéraire,
F. SchmipT, «‘Traqué comme un loup’. A propos du débat actuel sur I' Apocalyptique
juive», Archives Sociales des Sciences des Religions 53 (1982), p. 5-21, p. 12 : «Pour-
quoi faire violence aux textes? Quand aucun des principes retenus — ni la référence au
canon, ni la notion de pseudépigraphie, ni I’analyse des genres littéraires, ni la recherche
des antécédents — ne réussit a rendre compte de ce qui fait I'unité et la spécificité de
cet ensemble littéraire, mieux vaut se résoudre a le prendre tel qu'il est : un ensemble
flou, fuzzy set, qui a I'incertitude et la complexité du réel». On pourrait citer dans le
méme sens de nombreux autres auteurs, comme K. KocH, Ratlos vor der Apokalyptik,
Giitersloh, 1972, p. 15-19.



324 JACQUES VERMEYLEN

Gardant cela en mémoire, quelle pourrait étre 1’origine du phénomeéne
désigné communément par le mot «apocalyptique»? Pour tenter de répondre
a cette question, je partirai du livre de Daniel. Pour trois raisons : d’abord parce
qu’il est sans aucun doute 1’écrit apocalyptique principal du Premier Testa-
ment ; ensuite, parce qu’il est, de ce fait méme, le plus accessible et le plus
connu parmi les ouvrages apocalyptiques antérieurs a I’ére chrétienne ; enfin
parce qu’on y reconnait un des écrits apocalyptiques les plus anciens, avec le
premier livre d’Hénoch (ou «Hénoch éthiopien»). Mon exposé comportera trois
points : je partirai de la composition du livre de Daniel, ce qui permettra de
déterminer le point historique d’émergence de la littérature apocalyptique ; sur
cette base, j’explorerai les racines du message de Dn 7-12 et de la littérature
apocalyptique en général sur I’histoire et le temps de la Fin ; pour terminer,
je ferai de méme a propos des modes de révélation du Mysteére : visions, songes,
envoi d’anges, langage codé et symbolisme ésotérique.

I. La composition du livre de Daniel et le point d’émergence
de ’apocalyptique

Il m’est impossible de reprendre ici I’épais dossier de la composition du
livre de Daniel, dossier compliqué par la présence de passages en hébreu et
de passages en araméen. Je m’en tiendrai aux propositions les plus commu-
nément admises aujourd’hui.

1) Le livre n’est pas parfaitement homogene. Depuis longtemps, on a
remarqué une série de difficultés. Rappelons quelques exemples bien connus :

— Au chap. 1, Daniel est emmené a la cour de Nabuchodonosor et recoit une
formation de trois ans (v. 5). Au chap. 2, Daniel apparait déja comme un
sage ayant recu sa pleine formation, mais nous sommes seulement «en I’an
IT du regne de Nabuchodonosor» (v. 1). Les données chronologiques ne
sont donc guere compatibles.

— Dans I’histoire de la fournaise (chap. 3, en araméen), Daniel n’apparait pas,
mais il est question de Shadrak, Meshak et Abed Nego. Le lien avec le
reste du livre n’est assuré que par le chap. 1 (en hébreu!), ou les mémes
noms sont donnés aux trois compagnons de Daniel, restés fideles comme
lui aux prescriptions de la Torah (voir aussi 2,17-18, qui fait figure d’ad-
dition).

—  On peut reconnaitre dans le songe du chap. 7 deux strates littéraires. Dans
le texte de base, quatre animaux monstrueux représentent, comme les

'+ Au chap. 2, les quatre empires se succédent et sont clairement identifiés. Ici,
aucune succession n’est indiquée, et il pourrait s’agir plutot de quatre empires contem-
porains, ce qui permettrait de comprendre comment un délai de vie est accordé aux trois
premieres bétes (v. 12).



L’EMERGENCE ET LES RACINES DE L'APOCALYPTIQUE 325

éléments de la statue du chap. 2, les empires paiens '4, le dernier des quatre
¢étant celui des Grecs ; ses dix cornes (v. 7) représentent dix rois a partir
d’Alexandre. Un deuxiéme rédacteur a actualisé le texte en y ajoutant
quelques versets (v. 8,11,20b-22,24b-25) qui parlent clairement d’ Antio-
chos Epiphane (onziéme corne) et de sa persécution '°.

Nous pourrions ainsi multiplier les observations, qui convergent toutes vers
la méme conclusion : le livre de Daniel n’est pas parfaitement unifié, mais il
porte la marque d’une histoire littéraire. De plus, certains au moins des récits
édifiants des chap. 2-6 ont I’apparence de piéces indépendantes ; par exemple,
I"histoire des trois jeunes gens dans la fournaise (3,1-30) ne se rattache au reste
du livre que d'une maniere assez extérieure, par 1’épisode raconté au chap. 1 ;
de méme, le récit du chap. 4 semble dériver d’une histoire indépendante
concernant Nabonide, dont une variante est conservée dans les manuscrits de
Qumrin («Priere de Nabonide», 4QPrNab)'®. L’époque a laquelle ces récits
indépendants ont vu le jour — sous une forme orale ou écrite — ne peut étre
déterminée avec précision. Rien n’empéche que certains d’entre eux remontent
a I'époque perse '7; a vrai dire, la date exacte importe assez peu pour notre
enquéte.

2) L’origine des récits des chap. 2-6 reste donc assez obscure. En revanche,
d’autres matériaux sont datés précisément des années 167-164 :

— Dans son état actuel tout au moins, la vision du chap. 7 parle
d’Antiochos IV et de la persécution des Juifs fideles au Temple (voir en
particulier le v. 25). Cependant — nous I’avons déja vu — le chapitre a connu
un état plus ancien.

— Dans la vision du chap. 8, le bélier (empire perse) est écrasé par le bouc
(Alexandre et les Grecs), dont une des cornes (Antiochos IV) en vient a
commettre |’abominable : «Elle s’exalta méme contre le Prince de I’armée
(YHWH), abolit le sacrifice perpétuel et renversa le fondement de son
sanctuaire» (v. 11). Ce malheur — la profanation du Temple — durera 1150
jours (v. 14), mais I’auteur écrit sans doute avant la purification du Temple.

— La prophétie des soixante-dix semaines, expliquée par I’ange Gabriel (9,1-
3,21-27), fait référence a la méme époque. La derniére semaine s’ouvre par
le meurtre d’Onias III, en 171 (v. 26) ; une premiére moitié de la semaine
s’étend jusqu’a la crise maccabéenne, tandis que pendant la seconde, ce
sera 1’absence de sacrifices et «l’abomination de la désolation» (v. 27).

15 Voir notamment J. BUrNIER-GENTON, Le réve subversif d’un sage. Daniel 7,
Geneéve, 1993, p. 50-57.

' Publication par J.T. MiLik, «‘Priere de Nabonide’ et autres écrits d’un cycle de
Daniel», dans Revue Bibligue 63 (1956) p. 407-415.

'" Le terminus a quo est déterminé par le cadre historique, ¢ est-a-dire, selon les
cas, a la fin de la période babylonienne ou au début de I'époque perse.



326 JACQUES VERMEYLEN

— Enfin, la grande vision de 'homme vétu de lin (chap. 10-12) expose sous
une forme cryptée 1"histoire d’Israél, y compris la persécution d’ Antiochos
Epiphane (11,30-39), puis passe de I’évocation d’événements déja connus
par le lecteur (au printemps 164, semble-t-il) a I'annonce du temps de la
Fin (a partir de 11,40).

Quoi qu’il en soit de la priere de Daniel (9,4b-19) et de son cadre (v. 4a
et 20), dont I'origine reste débattue, on peut donc affirmer que les chap. 8-
12* ont ét€ écrits pendant la crise maccabéenne et que le chap. 7 a subi un
important remaniement dans le méme contexte historique. Malgré la différence
des formes littéraires (vision symbolique, interprétation d’une prophétie an-
cienne, etc.) et des issues différentes (chap. 7 : établissement d’'un royaume
éternel ; chap. 10-12 : résurrection des morts), les ressemblances sont telles
qu’il faut probablement y reconnaitre 1’ceuvre d’un méme auteur '8, Le texte
a encore recu 'une ou l'autre retouche (12,11-12), mais celles-ci restent
marginales.

3) Ces observations permettent de formuler une hypothese d’ensemble
concernant la formation de I’ouvrage :

— Dans une premiere étape, il faut compter avec 'existence de récits indé-
pendants plus ou moins anciens, racontés ou écrits en langue araméenne.

— Plusieurs de ces récits sont regroupés par écrit, pour former un petit en-
semble (2-6” ou 3,31-6,29"), dés avant la persécution d’Antiochos '°. En
effet, on notera la présence de doxologies (2,20-23 ; 3,33 ; 4,31-32; 6,27-
28), qu'on ne retrouve ni au chap. 1, ni aux chap. 7-12. Peut-étre la
formation de cette collection a-t-elle connu plus d’une étape.

— La formation du livre de Daniel comme tel date de la crise maccabéenne
et est I'ceuvre de "auteur des chap. 8-12. Celui-ci s’est servi de la col-
lection dont 1l est question ci-dessus et d’autres matériaux de langue ara-
méenne (1"histoire des trois jeunes gens dans la fournaise et vraisembla-
blement le songe du chap. 7 ?V). Le tout est lié par 1'écriture du chap. 1 :

1% J.J. CoLLINS, Daniel, Minneapolis, 1993, p. 37-38. Le chap. 7 présente aussi des
traits communs avec les chap. 2-6, comme le souligne par exemple J. BURNIER-GENTON,
Le réve subversif, p. 47-49 : on y rencontre non seulement un nouveau songe, mais aussi
la figuration de quatre puissances maléfiques (comme au chap. 2), et la métamorphose
de la premiere béte (7,4) parait faire référence au chap. 4. Ces observations montrent
gue 'auteur — ou, tout au moins, un des auteurs — de Dn 7 connaissait les chapitres
précédents, mais elles ne permettent pas d’affirmer leur origine commune, ainsi que le
fait Burnier-Genton (p. 48).

' En effet, on n'y trouve aucune allusion a la profanation du Temple. La seule
référence possible a la persécution d’Antiochos pourrait se trouver en 6,6 (Daniel est
menacé a cause de sa religion), mais ce texte, qui manque dans I"’Ancien Grec, reste
trés vague. Voir J.J. CoLLiNs, Daniel, 1993, p. 35.

2011 est possible, cependant, que ce dernier élément ait déja ét€ inclus dans le petit
recueil araméen avant la crise maccabéenne.



L’EMERGENCE ET LES RACINES DE L’APOCALYPTIQUE 327

celui-ci ne se contente pas d’établir I'identité de Daniel, mais il prépare,
de différentes manieres, les chap. 2 (Daniel interpréte de visions et de
réves), 3 (les trois compagnons), 4 (Daniel interpréte de songes) et 5 (la
vaisselle du Temple) ! ; d’autre part, par I’emploi de la langue hébraique,
il se rattache a la derniere section de I’ouvrage ; enfin, le récit fait référence
au refus d’appliquer les mesures imposées par Antiochos IV en matiere
alimentaire (cf. 1 M 5,62-63 ; 2 M 5,27 ; 6,7-8 ; voir aussi les martyres
d’Eléazar, 2 M 6,18-31, et des sept fréres, 2 M 7)22.

On peut discuter les détails de cette reconstitution. Ce qui me semble certain
— et ¢’est cela qui importe le plus pour notre propos —, c’est que I’auteur
principal du livre de Daniel s’est servi de matériaux préexistants, qui lui
semblaient donc aptes a véhiculer sa propre pensée. Il est évident qu’un récit
comme celui des jeunes gens dans la fournaise €tait d’une actualité «briilante»
lors de la persécution d’ Antiochos IV, méme si son origine est plus ancienne.

4) Les sections secondaires du chap. 7 sont, avec les chap. 8-12, qui relévent
de la rédaction principale du livre, celles dont la teneur apocalyptique est la
plus nette 23, Ces textes parlent avec grande insistance du temps de la Fin
(7,26 ; 8,17,19; 9,26,27 ; 10,14 ; 11,10 ; 12,4,9,[13] ; voir déja 2,28). Un tel
intérét s’explique au mieux, en effet, dans le contexte de la grande crise
maccabéenne : a ce moment, Israél se trouve plongé dans des événements
tellement dramatiques que 1"hypothése de sa disparition pure et simple doit étre
envisagée. Humainement, Israél est condamné, sans le moindre espoir d’avenir.
Ce qui fait I’objet central du message apocalyptique, c’est le secret révélé au
voyant dans ces circonstances extrémes : le triomphe apparent des forces
hostiles au Temple et au judaisme est en réalité le dernier sursaut du Mal, dont
les jours sont désormais comptés. Le temps de la Fin n’est pas celui de la
destruction d’Israél, mais celui du triomphe définitif de YHWH sur le Mal.

2l Le rédacteur lie encore le chap. 1 aux récits qui suivent en introduisant dans ces
derniers des références a Baltassar, nom babylonien donné a Daniel en 1,7 (2,26 ;
4,5,6,15,16; 5,12).

22 Tout ceci rend peu vraisemblable I"hypothése de J. BURNIER-GENTON, Le réve
subversif, p. 65-66, selon laquelle le chap. 1 aurait fait partie intégrante du livret araméen
et aurait été traduit en hébreu par le dernier éditeur du livre. D’autres sections ont peut-
Etre encore été écrites en méme temps que le chap. 1. Je songe en particulier au récit
de Daniel dans la fosse aux lions, qui apparait comme un décalque de celui des trois
Jeunes gens dans la fournaise (6,2-29). Il n’est pas impossible que le songe de la statue
(chap. 2) ait été écrit ou retravaillé en paralléle avec la vision des Bétes (chap. 7), ou
I’on retrouve la méme référence aux quatre empires. B.S. CHiLps, Introduction to the
Old Testament as Scripture, London, 1979, p. 616-618, a relevé une série d’affinités
entre le chap. 2 et les chap. 7-12, mais ces affinités peuvent étre interprétées de diverses
manieres.

23 Ceci est relevé par de nombreux auteurs. Voir encore récemment J.L. HELBERG,
«The Determination of History According to the Book Daniel. Against the Background
of Deterministic Apocalyptic», Zeitschrift fiir die Alttestamentliche Wissenschaft 107
(1995), p. 273-287, spéc. p. 274.



328 JACQUES VERMEYLEN

En d’autres termes, la naissance de 1’apocalyptique s’explique comme inter-
prétation d’une situation excessive, celle de la crise maccabéenne, vécue
comme Fin d’'Israél. Cette hypothese est confirmée par I'analyse de 1 Hen.
Encore une fois, il s’agit d’'une ceuvre composite, dont les passages qui pré-
sentent les traits apocalyptiques les plus accusés (le «Livre des Songes» et
I’«Apocalypse des Semaines») ** semblent avoir été rédigés au moment de la
révolte maccabéenne, et plus précisément au cours de I'année 164 5. Cet
événement marque donc, apparemment, la naissance de la littérature apoca-
lyptique en tant que telle. Celle-ci se développera a I’occasion d’autres crises
graves, comme la premiere guerre juive et la destruction du Temple en I'an
70 de notre ere, ou encore, dans le monde chrétien, certaines vagues de
persécutions.

5) L auteur «apocalyptique» du livre de Daniel n’a pas écrit une ceuvre
entierement nouvelle : il a utilisé et prolongé des textes antérieurs, qui prennent
sens dans sa composition. Ainsi, la révélation des chap. 8-12 est accréditée par
la réalité des événements annoncés par Daniel, dépositaire du «mystere» (raza’,
2,18,19,27,29,30,47 ; razin, 2,28,47) et du «secret» (mSsatratah, 2,22) aux
chap. 2-6. D’autre part, on voit Daniel «scruter les Ecritures» (9,2) et trouver
réponse a ses questions dans le livre de Jérémie (Jr 25,11-12; 29,10). Ce
procédé correspond d’ailleurs a ce qu’on observe dans la Bible entiere : chaque
fois qu’lsraél se trouve confronté a une nouvelle question vitale — je songe par
exemple aux terribles remises en question du temps de I'Exil (VI€ siecle), ou
encore a la non-manifestation de YHWH au cours de la période perse (V¢ et
[V¢ siecle) — on cherche a comprendre les événements en lisant les écrits
antérieurs. Cela suppose une conviction implicite : les réponses ont déja été
données, mais nous ne les avions pas comprises ; il faut donc soumettre les
textes a un nouvel effort d’interprétation. La réponse que I’on donne n’est pas
enticrement neuve ; le plus souvent, elle sélectionne et reconfigure des €lé-
ments présents dans une littérature déja existante. Ceci vaut aussi pour 1’apo-
calyptique, qui utilise des matériaux plus anciens. Les matériaux de ce type,
antérieurs a I'année 167, nous pouvons les appeler «pré-apocalyptiques».

Concluons cette premiere partie. L’apocalyptique nait, comme telle, du
choc provoqué par la crise maccabéenne, dans les années 167-164. Elle est
cependant préparée de longue date par toute une réflexion et une littérature
plus anciennes : il y a, a la fois, continuité et nouveauté. Nous voici maintenant

24 Notons la parenté entre le «Livre des Songes» (1 Hen 83-90) et Dn 7, d’une part,
et entre I’ «Apocalypse des Semaines» (1 Hen 93,1-10; 91,11-17 ; 93,11-14) et Dn 8-
12, d’autre part.

2 Le «Livre des Songes» parait faire allusion au combat de Bethsir (cfr 1 M 4,28-
35;2 M 11,1-12), au début de I'année 164. Quant a I'«Apocalypse des Semaines»,
elle est sans doute quelque peu postérieure a la révolte maccabéenne. Sur tout cela,
voir P. GreLot, L'espérance juive a ['heure de Jésus, nouv. éd., Paris, 1994, p. 45.



L’EMERGENCE ET LES RACINES DE L’ APOCALYPTIQUE 329

a pied-d’ceuvre pour explorer les racines de la pensée qui s’exprime dans le
livre de Daniel et, plus largement, dans la littérature apocalyptique. Forme et
contenu du texte n’y sont guere séparables, mais leurs sources d’inspiration
peuvent étre distinctes. C’est pourquoi je commencerai par étudier les racines
du message central de cette littérature (le Mystere de la Fin), pour aborder
ensuite ses modes d’expression (visions, symbolisme, etc.).

II. Le Mystere révélé

Au cceur du livre de Daniel et de la littérature apocalyptique en général,
on trouve un discours sur la Fin, qui vient cloturer une histoire entierement
déterminée par des forces supra-humaines et, en particulier, par la volonté
divine 26. C’est ce qui permet le procédé de la pseudonymie : les événements
ne peuvent se dérouler que conformément au plan prévu de toute éternité, et
le temps de la Fin est programmé au jour fixé. Ainsi, le songe de Nabucho-
donosor (au VI® siecle) annonce déja «ce qui doit arriver a la fin des jours»
(Dn 2,28). D’autre part, la Fin apparait comme 1’ultime combat de YHWH
contre la puissance du Mal, qui dépasse infiniment I"’homme ; ¢’est pourquoi
on a parlé — non sans exagération, quelquefois — d’un «dualisme» de la pensée
apocalyptique. L’histoire échappe a la volonté humaine : elle résulte de I’af-
frontement de forces supérieures, et c’est bien pourquoi la souveraineté de
YHWH en garantit I'issue heureuse. Conception du temps et de I'histoire,
d’une part, et «dualisme», d’autre part, ont donc partie liée.

Cette représentation de I’histoire et de sa Fin s’appuie sur une lecture des
Ecritures. On ne trouve en Dn aucune référence directe a la Torah — peut-étre
parce que les prétres qui I’enseignaient au Temple s’étaient ralliés en grand
nombre a I’hellénisme persécuteur >’ —, mais, comme nous 1’avons déja vu,
un renvoi explicite a Jérémie (9,3). L’ auteur apocalyptique de Dn s’inspirerait-
il de la seule prédication prophétique et la prolongerait-il avec des accents
propres? Je crois plutdt qu'il amalgame deux types de discours bien attestés
dans la Bible : une eschatologie ou «discours sur la Fin», et un autre discours
sur le déroulement «supraterrestre» de 1’histoire.

1) Le motif de la Fin appartient au discours prophétique depuis Amos, qui
proclamait, au nom de YHWH : «Mon peuple Israél est mir pour la fin (gés)»
(v.8.,2) ; ce message était lui-méme illustré par la vision de la corbeille de fruits

% Cette affirmation doit peut-étre étre quelque peu nuancée en ce qui concerne le

livre de Daniel; voir 'article de J.L.. Helberg mentionné dans la note 23, mais aussi,
sur un plan plus général, P. Sacchi, «Riflessioni sull’essenza dell’apocalittica : peccato
d’origine e liberta dell’'uomo», Henoch 5 (1983), p. 31-58.

*7 Telle est I'explication donnée par J.-M. CARRIERE, «Contexte et enjeux du livre
de Daniel», in CoLL., L’apocalyptique. Session pluridisciplinaire Centre Sévres — 17-
28 septembre 1990, Paris, 1991, p. 53-68 (p. 57-58).



330 JACQUES VERMEYLEN

mdrs (v. 1). On retrouve le méme mot gés dans le grand discours du chap. 7
d’Ezéchiel sur la fin prochaine d’Israél : «C’est maintenant la fin pour toi : je
vais lacher ma colere contre toi pour te juger selon ta conduite et te demander
compte de toutes tes abominations» (v. 3 ; voir aussi les v. 2 et 6). Le mot
gés, terme quasi technique utilisé par Daniel pour signifier la Fin de I’histoire
(Dn 8,17,19; 9,26 ; 11,6,13,27,35,40 ; 12,4,6,9) est donc emprunté aux pro-
phetes de I’époque royale. Ces derniers ne cessent d’annoncer, en effet, un
terrible malheur qui va s’abattre sur leur propre peuple, malheur plus épou-
vantable que tous ceux déja connus, qui semble bien signifier la disparition
d’Israél et/ou de Juda. Nous pouvons encore une fois citer Amos : «Elle est
tombée, elle ne se relevera plus, la vierge Israél. Elle est étendue sur son sol,
et personne pour la relever» (5,2). La méme perspective d’une fin radicale est
développée avec insistance par Osée, Esaie, Michée, Jérémie ou Ezéchiel. Le
message des prophetes de malheur differe cependant sur deux points essentiels
de celui de Daniel :

—  Tout d’abord la Fin, qui concerne Israél, est envisagée comme une catas-
trophe sans retour, une véritable mort. C’est tout le contraire du livre de
Daniel ou la Fin, qui semble frapper Israél, se retourne en derniere minute
sur ses puissants ennemis. Pour les prophétes «classiques», la Fin est le
point final malheureux de I'histoire israélite ; pour Daniel, au contraire, la
Fin marque I'inauguration d’un temps nouveau et merveilleux, ou Israél
ne connaitra plus aucune menace.

— En second lieu, il semble bien que les prophetes «classiques» aient brandi
le spectre de la Fin d’Israél non comme une fatalit€¢ in€luctable, mais
comme une menace qu’il était encore possible d’éviter en changeant de
conduite. Je sais que cette question est controversée, et que plusieurs
auteurs tiennent ces prophetes pour des hommes désespérés, qui constatent
la non-conversion de leur peuple et n'ont plus rien d’autre a dire que le
malheur désormais inévitable **. Je pense cependant plus raisonnable de
les considérer, avec d’autres auteurs 2, comme les grands éducateurs du
sens moral en Israél, ceux qui — peut-&tre les premiers — ont voulu faire
comprendre a leurs contemporains qu’ils étaient responsables de leur pro-
pre avenir et de celui de la nation. En d’autres termes, nous serions aux
antipodes de la vision déterministe de I"histoire, telle qu’elle est développée
dans la littérature apocalyptique. Pour Amos, Esaie ou Jérémie, il appar-

2 Voir notamment H.-W. WoLrr, «Das Thema ‘Umkehr’ in der alttestamentlichen
Prophetie», Zeitschrift fiir Katholische Theologie 48 (1951), p. 129-148 ; In., «Die
eigentliche Botschaft der klassischen Propheten», in Beitrige zur alttestamentlichen
Theologie. FS W. Zimmerli, Gottingen, 1977, p. 547-557.

2 Voir notamment S. AMSLER, «Amos, prophéte de la onziéme heure»,
Theologische Zeitschrift 21 (1965), p. 318-328, repris dans /., Le dernier et I'avant-
dernier, Geneve, 1993, p. 224-233, ou encore O. KekL, «Rechttun oder Annahme des
drohenden Gerichts», Biblische Zeitschrift n.s. 21 (1977), p. 200-218.



L’EMERGENCE ET LES RACINES DE L'APOCALYPTIQUE a3l

tenait aux hommes — et pas seulement aux forces célestes — d’offrir un
avenir a Israél.

Depuis Amos (5,18,20) et a travers plusieurs recueils prophétiques (voir
Es 2,12;J1 1,15 2,1,10-11 ; 3,4 ; 4,14 ; So 1,14-18 ; etc.), I’annonce de la
Fin d’Israél est exprimée a 1’aide du motif du «Jour de YHWH». Ce motif,
associé a des images de bouleversement cosmique, est lié a la colére divine
contre Israél et, dans les textes postérieurs a I’Exil, contre les nations paiennes
(en particulier Es 13,6-13 ; Ab 15 ; So 1,18). Sans utiliser les mémes termes,
I"auteur apocalyptique du livre de Daniel transpose le théme du «Jour de
YHWH» contre les paiens, pour en faire le temps de la Fin.

2) L’apocalyptique reprend et interpréte donc un des éléments essentiels
du message des prophetes «classiques». Cette interprétation est déja commen-
cée dans les ouvrages prophétiques eux-mémes. En effet, le Proto-Esaie (Es 1-
39), le livre de Jérémie (selon I’ordre de la LXX, antérieur a celui du Texte
Massorétique) et celui d’Ezéchiel ont une méme structure : péché et malheur
de Juda et de Jérusalem, puis malheur des nations paiennes, et enfin triomphe
d’Israél ; Pierre-Maurice Bogaert a cru pouvoir reconnaitre la méme disposi-
tion d’ensemble dans la LXX du quatrieme grand recueil prophétique, le livre
des XII «petits» prophetes . Quoi qu’il en soit de ce dernier point, cette
structure commune, qui ne peut-étre primitive ni dans le livre d’Isafe ni en
Jérémie, est trés vraisemblablement ’ceuvre d’un méme rédacteur — ou tout
au moins d’une méme école — qui a voulu interpréter les oracles prophétiques
dans une perspective eschatologique positive. L.’ occasion de ce travail a pu étre
I"annonce de la chute de Babylone, chitiée par Xerxés en I'an 482 3!, En tout
cas, cette structure méme exprime une vision caractéristique de ['histoire.

— Le prophete est celui qui connait I’avenir et ses différentes étapes jusqu’a
son accomplissement final ; I’histoire est donc déterminée a I’avance, et
le prophete est le dépositaire de sa connaissance anticipée.

— Cette histoire est marquée par I’antagonisme entre Israél et le monde paien,
qui le fait souffrir avant d’étre lui-méme frappé par YHWH. 1l s’agit bien
du monde paien comme ensemble structuré, avec sa capitale (Babylone),
et pas seulement de telle ou de telle nation ennemie.

0P.-M. BocaErrt, «L’organisation des grands recueils prophétiques», in
J. VERMEYLEN (éd.), The Book of Isaiah — Le livre d’Isaie. Les oracles et leurs relectures.
Unité et complexité de ’ouvrage, Leuven, 1989, p. 147-153.

' Voir notamment M. DANDAMAYEV, «Babylonia in the Persian Age», in
W.D. Davigs, L. FINKELSTEIN (éd.), The Cambridge History of Judaism, t. 1, Cambridge,
1984, p. 326-342 (p. 329). La gravité de ces événements a été contestée par A. Kunrr,
S. SHERWIN-WHITE, «Xerxes' Destruction of Babylonian Temples», in H. Sancisi-
WEERDENBURG (éd.), Achaemenid History 11 : The Greek Sources. Proceedings of the
Groningen 1984 Achaemenid History Workshop, Leiden, 1987, p. 69-78. Cependant,
s’il est vrai qu’un culte a pu se poursuivre a Babylone, le fait que Xerxes ait frappé
la ville et ses sanctuaires n’est pas contesté, et sa portée symbolique pour les anciens
déportés ne pouvait manquer d’étre immense.



332 JACQUES VERMEYLEN

— L’écroulement du monde paien va de pair avec un ébranlement cosmique,
qu’on ne trouve pas encore en Dn, mais qui occupera une grande place dans
la littérature apocalyptique ultérieure. Voir par exemple Es 13 ou Es 24.

— Enfin, le malheur d’Isra€l n’est pas le point final de son histoire, mais un
temps d’épreuve qui débouchera, apres une crise, sur une période de bon-
heur retrouvé.

Des le V¢ siecle, les grands recueils prophétiques expriment donc une
vision globale de I"histoire qui est déja assez proche de celle du livre de Daniel.
Cette compréhension du prophétisme, tres éloignée de 'esprit des grands
prédicateurs de I’époque royale, sera confirmée par une série d’additions plus
récentes, comme par exemple la finale du livre d’Amos (9,11-15).

3) Daniel fait référence explicite a la prophétie des 70 semaines, c’est-a-
dire a Jr 25,11-12. Nous sommes ici dans un discours en prose appartenant,
selon la classification de S. Mowinckel, a la «source C» du livre, considérée
aujourd’hui le plus souvent comme une rédaction deutéronomiste. Cependant
le v. 12 fait I'effet d’une addition, par laquelle la perspective des 70 années
de malheur d’Israél (v. 8-11) fait place a celle, réjouissante pour Israél, de la
punition de Babylone aprés 70 ans. Comme plus d’un commentateur 1’a sou-
ligné, ce v. 12 a partie liée avec la section des oracles sur la fin du monde
paien. C’est dans cette perspective positive qu’il sera repris en Jr 29,10, puis
en 2 Ch 36,21 (voir aussi Esd 1,1). Remarquons les emplois successifs du
motif :

— EnlJr25,11, nous lisons : «Tout ce pays sera réduit en ruine et en désolation,
et ces nations seront asservies au roi de Babylone pendant 70 ans». Comme
dans les versets précédents (et dans la ligne de la prédication jérémienne
en général), il n’est pas question du sort de Babylone, mais de celui d’Israél.
La perspective est celle d’un malheur de longue durée, plus longue que les
40 années de désert au temps de Moise.

— Le v. 12 ajoute : «Mais quand seront accomplis les 70 ans, je visiterai le
roi de Babylone et cette nation — oracle de YHWH — a cause de leur crime,
ainsi que le pays des Chaldéens, pour en faire une désolation éternelle».
Ici, 'attention est passée d’Israél a Babylone, qui subit a son tour le sort
de Jérusalem, mais d’une maniére plus radicale encore, puisque la «déso-
lation» (Simm‘mot, ct. Sammah, v. 11) est désormais «éternelle» (‘6/am).
Le parallele avec Jérusalem est souligné par I'emploi du verbe pagad,
«visiter», souvent utilisé pour parler de la grande punition de Jérusalem
(voir par exemple Jr 44,13). On retrouvera le méme verbe dans le grand
oracle sur la fin de Babylone, en 50,18,27,31 (aussi 51,44,47,52, a propos
des idoles de Babylone). Ce qui préoccupe I'auteur, c’est le renversement
du symbole de I’oppression, la capitale du monde paien. C’est le point de
vue de la relecture eschatologique des grands recueils prophétiques, qu’il
faut sans doute situer dans la premiere moitié du V¢ siecle.



L’EMERGENCE ET LES RACINES DE L’APOCALYPTIQUE 333

Jr 29,10 : «Quand seront accomplis les 70 ans a Babylone, je vous visiterai
et je réaliserai pour vous ma promesse en vous ramenant ici». La phrase
reprend presque littéralement 25,12, mais applique cette fois le verbe pagad
a la visite bienfaisante de YHWH aupres de son propre peuple. Nous
assistons donc a une nouvelle transposition du théme : les 70 ans repré-
sentent la durée de I’absence de YHWH, de sa non-intervention en faveur
d’Israél ; ’accent ne repose plus sur la destruction de Babylone, mais sur
le bonheur de Jérusalem.

Le Chroniqueur reprend a nouveau le méme oracle, mais il fait surtout
référence a une périodisation de I’histoire. Commentant 1’Exil de 587, il
écrit : «lls durent servir (Nabuchodonosor) ainsi que ses fils jusqu’a 1’éta-
blissement du royaume perse, accomplissant ainsi ce que YHWH avait dit
par la bouche de Jérémie : ‘Jusqu’a ce que le pays ait acquitté ses sabbats,
il chdmera durant tous les jours de la désolation (Sammah), jusqu’a ce que
les 70 ans soient accomplis’». La référence a Jérémie au v. 22 eten Esd 1,1,
qui s’ouvrent par «La premiére année de Cyrus, roi de Perse», confirment
le point de vue du Chroniqueur : ce qui I’intéresse en citant Jérémie, c’est
le passage de I’empire babylonien a celui des Perses. On retrouvera un
grand intérét pour la succession des empires dans le livre de Daniel.

Entre-temps, on trouve encore une autre reprise implicite de 1’oracle de
Jr25 en Za 1,12 : «<YHWH Sabaot, jusques a quand tarderas-tu a prendre
en pitié Jérusalem et les villes de Juda auxquelles tu as fait sentir ta colere
depuis 70 ans?». Cette question s’inscrit dans le cadre de la premiere vision
de Zacharie, datée de la deuxieme année de Darius (v. 7), soiten ’an 519 ;
le début de la colére correspond sans doute avec le malheur de 587.
Chronologiquement, la vision se situe apres 1'écriture de Jr 25,11, mais
avant celle du v. 12, auquel elle ne fait d’ailleurs pas allusion. La question
sur la colére divine durant depuis 70 ans est posée par I’ «ange de YHWH»,
et YHWH répond en proclamant son amour jaloux pour Jérusalem et son
irritation envers «les nations tranquilles», qui «ont concouru au mal»
(v. 14-15). Plusieurs motifs du livre de Daniel sont déja rassemblés : la
vision, I’ange, les 70 ans, le secours offert a Jérusalem.

Lorsque Dn 9,2 reprend a son tour le motif des 70 ans, il fait référence

a Jérémie et aux «ruines (horbor) de Jérusalem», reprenant ainsi un des mots
caractéristiques de Jr 25,11. Dans le commentaire donné aux v. 24-27, il
transpose les 70 années en 70 semaines (d’années) et applique la prophétie a
la crise maccabéenne. Mais il intégre toute la réflexion postérieure a Jérémie
sur le méme théme.

4) En dehors des livres prophétiques, on trouve aussi le mot gés dans le

sens de «fin» de I’histoire en Gn 6,13 : «Dieu dit a Noé : ‘La fin de toute chair
est arrivée’». La fin, ¢’est ici le Déluge comme destruction de la création. La
phrase provient de la rédaction sacerdotale du Pentateuque. P. Beauchamp a
déja attiré I’ attention sur les analogies entre la conception du temps développée



334 JACQUES VERMEYLEN

dans I’ ceuvre sacerdotale et celle de I'apocalyptique *2. L. ordre du temps tient
en P une place essentielle, dont voici quelques éléments :

Déja le grand récit de création (Gn 1,1-2,3) est présenté dans le cadre précis
d’une semaine, le septieme jour €tant «sanctifié» et réservé au repos : ¢’est
le jour saint du sabbat, qui va désormais rythmer I'existence comme un
«temps fort» régulier. La mise en place de ce cadre temporel est souligné
avec grande insistance : alors que le chaos originel se caractérise par son
désordre (1,2), la premiere mesure que Dieu prend est la création de la
lumiere et sa distinction d’avec 1’obscurité, ¢’est-a-dire la structure jour/
nuit (v. 3-5). De méme, la création des astres au quatrieme jour occupe
dans le poeme la position centrale et recoit un développement inhabituel
(v. 14-19) ; I'auteur leur assigne notamment pour fonction de «servir de
signes tant pour les fétes que pour les jours et les années» (v. 14). Des cette
semaine inaugurale, ’ordre chronologique du cosmos est ainsi mis en
place. Toute I’histoire pourra désormais se dérouler «au temps fixé» 33,

Cette logique est poursuivie par P dans le compte précis des années et des
jours : I’age des patriarches (Gn 5,1-32 ; 11,10-26 ; etc.), les dates exactes
des phases du Déluge (Gn 7,6,11,17 ; etc.). Cette obsession des chiffres
répond a une conviction : tout événement arrive au jour déterminé par Dieu.

Au-dela des détails, P semble distinguer plusieurs dges de 1’humanité et
de I'univers, avec chaque fois I’alternance entre temps faible (vie ordinaire,
redescente vers le chaos) et temps fort (intervention divine). Le premier
age, inauguré par la création, est celui des hommes qui vivent environ 900
ans (Gn 5). Apres le Déluge, a la fois retour au chaos et nouvelle création,
s’ouvre un deuxieme age ou les hommes vivent entre 600 et 200 ans
(Gn 11,10-26,32). Une nouvelle césure est marquée par |’alliance avec
Abraham (Gn 17) qui inaugure le troisicme age, celui des grands ancétres
d’Israél ; les chiffres baissent encore, de 175 (Abraham : Gn 25,7) a 110
ans (Joseph : Gn 50,26). Le quatrieme age, enfin, celui du peuple israélite,
commence avec la libération d'Egypte et I’ceuvre de Moise. Cette succes-
sion doit rassurer Israél au fond de sa détresse : le malheur n’est pas
définitif et n’abolit pas plus I'ordre cosmique que ces autres retours au
chaos que sont la nuit ou I’hiver. Il existe un rythme des périodes heureuses
et malheureuses, comparable au rythme des jours ou des saisons. Peut-étre
est-ce P qui, dans cet esprit, ajoute en finale du récit du déluge la promesse
divine : «Tant que durera la terre, semailles et moisson, froidure et chaleur,
été et hiver, jour et nuit ne cesseront plus» (Gn 8,22).

P accorde donc une grande importance au temps. Faut-il dire, avec

P. Beauchamp, que «I’insistance sur le comput des temps manifeste une per-

32 P, BEaucHAMP, Le genre littéraire apocalyptique, p. 45-46.
33 Cette vision cosmique du temps sera largement prolongée dans la littérature

apocalyptique, au point d’en devenir un des traits saillants.



L'EMERGENCE ET LES RACINES DE L’APOCALYPTIQUE 335

ception de ce que ‘le temps est compté’»? 3* Je n’en suis pas sir. Rien, dans
I'ceuvre de P, ne tend vraiment vers une Fin. Méme le Déluge, image par
excellence de la Fin, n’est qu’une césure dans une histoire qui se poursuit. En
tout cas on n’y trouve aucune spéculation concernant 1’approche temporelle
d’une nouvelle catastrophe «finale». En revanche, P anticipe le livre de Daniel
par I'idée de I’alternance (cf. Dn 2,23 : «c’est lui qui fait alterner périodes et
temps») et par la représentation d’une histoire dont les étapes et les délais sont
déterminés de toute éternité, sans que la volonté humaine puisse vraiment
I'infléchir. Cette idée d’une prédestination est elle-méme traditionnelle. Elle
impregne les mentalités de tout le Proche-Orient ancien et elle s’exprime dans
de nombreux textes bibliques de toutes les époques. Par exemple, Salomon
est désigné dés sa naissance comme Yedidya, le «bien-aimé de YHWH»
(2§ 12,25), ce qui lui confere le pouvoir royal qu’il recevra bien plus tard,
alors qu’il n’est pas 1’ainé des fils de David. De méme, le destin d’Esaii et
Jacob et de leurs descendances est déja exposé par YHWH a Rébecca dés avant
leur naissance : «Il y a deux nations en ton sein : deux peuples issus de toi
se sépareront, un peuple dominera un peuple, ’ainé servira le cadet» (Gn
25,23). La conception sacerdotale du temps s’inscrit fondamentalement dans
la méme perspective, qu’on retrouvera aussi dans le livre de Daniel.

5) Un autre élément commun a P et a la littérature apocalyptique, c’est la
tendance au dualisme, ou plutdt, la représentation de 1’ histoire comme dominée
par un grand combat de Dieu contre le Mal et les forces qui lui sont associées.
La Bible a toujours pris grand soin d’éviter tout dualisme strict, comme si une
divinité mauvaise pouvait étre réellement en concurrence avec YHWH. Ce-
pendant Gn | s’ouvre par des allusions a peine voilées au récit du combat entre
Mardouk et Tiamat, dans le grand récit babylonien des origines du monde *.
Sur ce point, P reprend a son compte une structure de la pensée mythique
commune a tout le Proche-Orient. D’ autres textes bibliques vont dans le méme
sens : Jb 38 ; Es 51,9-10; etc. On trouve aussi, dans de nombreux textes
bibliques, I’annonce de 1’abaissement humiliant des orgueilleux (Es 14, par
exemple).

6) Un des aspects majeurs du Mystere révélé au voyant, c’est la résurrec-
tion des justes martyrisés ; annoncée clairement en Dn 12,2-3, elle est déja
signifiée sous forme de parabole dans la finale des récits concernant les trois
Jeunes gens dans la fournaise et Daniel dans la cage aux lions. La foi en une
résurrection individuelle n’est pas attestée avant la crise maccabéenne, mais,
encore une fois, I’auteur du livre de Daniel a pu s’inspirer de textes qui parlent
de la résurrection collective d’Israél, comme Ez 37.

¥ P. BEAUCHAMP, «Le genre littéraire apocalyptique», p. 46.

% Outre le mot thém (v. 1,2), qui semble apparenté au nom du monstre de la
cosmogonie babylonienne, on relévera le motif insistant de la séparation des eaux, qui
correspond au fait que Mardouk tranche le corps de Tiamat pour qu’adviennent le ciel
et la terre.



336 JACQUES VERMEYLEN

Concluons. Lorsqu’il révele le Mystere de la Fin, 1’auteur du livre de Daniel
exprime une pensée dont la plupart des éléments sont déja largement exposés
dans des textes antérieurs : I’eschatologie, le déterminisme et la périodisation
de I’histoire, le combat divin contre le Mal. Ces éléments proviennent a la fois
de la Torah et des livres prophétiques, eux-mémes marqués par 1’apport de
rédacteurs tardifs qui développent une pensée tres différente de celle des
prophetes «classiques».

III. La révélation du Mystere et ses médiations

Au cceur du livre de Daniel se trouve donc la révélation du Mystere :
I"irruption programmeée de la Fin, qui verra la victoire de YHWH sur les forces
du Mal. Ce message est exprimé a 1’aide d’une série de moyens caractéris-
tiques. Encore une fois, I’auteur n’innove pas entierement, mais il utilise — et
transforme, si nécessaire — des modes d’expression déja bien attestés dans la
littérature antérieure. Sur ce point également, explorons ses sources d’inspi-
ration. )

1) La pseudonymie, qui caractérise le livre de Daniel et la littérature
apocalyptique en général, est un procédé nouveau par sa finalité : il ne s’agit
pas seulement de donner une autorité a la pensée exposée en la mettant dans
la bouche d’un grand ancétre (Daniel, Moise, Esdras ou Hénoch, par exemple),
mais il s’agit aussi de faire énoncer le déroulement de 1’ histoire par un homme
du passé, de maniere a accréditer son annonce des temps encore a venir. Cela
suppose évidemment que le déroulement de 1’histoire est fixé a I’avance. Au
II¢ siecle avant notre ere, les Psaumes sont déja attribués a David, et Qohélet
se met déja dans la peau de Salomon, mais cette attribution n’est pas liée au
méme procédé d’annonce d’événements futurs.

2) Les songes — celui du chap. 4, en tout cas — appartiennent déja au
matériau pré-apocalyptique. Ils font écho a I’histoire de Jacob fuyant son frere
Esaii (Gn 28), ainsi qu’a celle de Joseph (Gn 37 et 40-41). Le rapprochement
avec I’histoire de Joseph est spécialement significatif, car ici encore, le héros
est celui qui peut dire le songe et surtout I'interpréter. Cette faculté est associée
a I'idée de sagesse : «Apreés que Dieu t’a fait connaitre tout cela, il n’y a
personne d’intelligent et sage comme toi», dit Pharaon a Joseph (Gn 41,39).
Daniel est un nouveau Joseph *¢ ; d’ailleurs, ses facultés d’interprétation des
énigmes lui valent de devenir gouverneur de province (2,48) et troisieme dans
le royaume de Balthazar (Dn 5,29), comme Joseph fut promu maitre du palais
de Pharaon (Gn 41,40). Daniel, capable d’interpréter le songe, est dépositaire

% Sur les similitudes entre la figure de Joseph et le livre de Daniel, voir
G.G. LaBoNTE, «Genese 41 et Daniel 2 : question d’origine», in A.S. VAN DER WOUDE
(éd.), The Book of Daniel, p. 271-284 ; I'auteur estime cependant que les deux textes
proviennent sans doute, I'un comme |'autre, de 1’époque de Nabonide.



L’EMERGENCE ET LES RACINES DE L'’APOCALYPTIQUE 337

de la sagesse (contrairement aux magiciens, devins, enchanteurs et chaldéens),
et ceci est souligné en particulier au chap. 1, qui semble provenir de 1’auteur
apocalyptique ; voir aussi 2,21,23,48 ; 5,11,14 (en 4,6,15, Nabuchodonosor
déclare qu’«en Daniel réside I'esprit des dieux saints»). Le texte insiste sur
I'interprétation des songes, dont Daniel est seul capable. Tout cela renvoie donc
a la Genese et au monde de la Sagesse.

3) Le Mystere est aussi révélé par des visions (chap. 8 et 10-12) recues
par Daniel lui-méme. Ce dernier élément provient de la littérature prophéti-
que *7. Presque tous les livres prophétiques rapportent des scénes de visions,
qui semblent avoir joué en effet un role important dans la conscience des
prophétes. La notice de 1 S 9,9 rappelle qu’avant Saiil, le prophete (nabi’)
€tait désigné comme «voyant» (r6€h), et cet usage s’enracine d’ailleurs dans
un contexte proche-oriental plus large. Amos, qui prend ses distances par
rapport a I'ancien prophétisme (Am 7,14), lui emprunte le genre littéraire du
récit de vision (7,1-8 ; 8,1-2; 9,1-4). De méme, Esaie rapportera sa grande
vision inaugurale dans le Temple (Es 6) et Jérémie sa double vision de la
branche d’amandier et de la marmite (Jr 1,11-14) ; quant a Ezéchiel, il raconte
notamment sa vision du «char de YHWH» au premier chapitre de son livre.
On peut aussi citer les visions de Zacharie : les cavaliers (1,7-17), les cornes
et les forgerons (2,1-4), I’'homme au cordeau (2,5-9), les vétements du prétre
Josué (3,1-9), les deux «fils d’huile» (chap. 4), le livre qui vole (5,1-4), la
femme dans le boisseau (5,5-11) et enfin les chars (6,1-8). Dans les titres
rédactionnels des recueils d’oracles, la prophétie est souvent appelée hazon,
«vision» (Es 1,1 ;2,1 ; Ab1;Mi 1,1 ;Na l,1), ou présentée comme une parole
que le prophéte a «vue» (Es 13,1 ; Am 1,1; Ha 1,1).

4) L’apocalyptique fait grand usage d’un langage codé, et plus particulie-
rement d’un symbolisme ésotérique. Encore une fois, elle prolonge et pousse
a 'extréme un mode d’expression déja attesté dans la littérature prophétique,
et en particulier dans les livres d’Ezéchiel et de Joél, ainsi qu’en Za 1-8 *%

5) Le livre de Daniel se caractérise encore par I'intervention d’anges qui
ont pour double fonction d’interpréter visions et prophéties anciennes (Gabriel,
en 8,15-26 et 9,20-27 ; un ange anonyme en 10,9-21) et de livrer combat contre
le Mal (Michel, 12,1 ; cf. 10,13,21). Déja une série de récits trés anciens du
Pentateuque parlaient de I'Ange de YHWH (mal’ak YHWH, Gn 16,7,10,11 ;
etc.) ; a ce niveau, I’Ange n’est pas un étre différent de YHWH, mais sa
manifestation aupres de I'homme. La représentation de la cour céleste, ou Dieu
estentouré de ses conseillers ou de ses ministres (parfois appelés «fils de Dieu»
ou bnéy “lohim, comme en Jb 1,6 ; 2,1), est également trés ancienne. En

7 Sur I'emprunt et la transformation du récit prophétique de vision, voir K. Koch,
«Vom prophetischen zum apokalyptischen Visionsbericht», in D. HeLLHoLm (éd.),
Apocalypticism in the Mediterranean World and the Near East, p. 413-446.

*® Voir S. AMsLER, «Zacharie et I’origine de 1'apocalyptique», in Congress Volume
Uppsala 1971, Leiden, 1972, p. 227-231, repris dans Id., Le dernier et l'avant-dernier,
p. 241-245.



338 JACQUES VERMEYLEN

revanche, le motif de I'ange comme messager de YHWH est beaucoup plus
tardif. On le rencontre dans la fonction de défenseur de I’homme en Jb 33,23-
30 (ou 1l révele aussi le sens de la souffrance de Job) et Za 3,1-10 ; de méme
il protege le juste au Ps 91,11. C’est cependant le livre de Tobie, sans doute
écrit entre 200 et 175 *, qui donne pour la premiére fois un nom propre a un
de ces anges (Raphaél : 3,17 ; 5,4 ; etc.) et lui donne un réle majeur dans son
récit, comme le livre de Daniel ; encore une fois, cet envoy¢ doit venir en aide
a 'homme fidele en difficulté ; notons que Raphaél révele aussi a Tobie le
secret divin (6,18), poursuit le démon meurtrier jusqu'en Egypte et le réduit
a I'timpuissance (8,3). Cependant Raphaél est avant tout celui qui guérit I’aveu-
gle de sa cécité (1,11-18). L auteur apocalyptique du livre de Daniel présentera,
dans la méme ligne, Gabriel comme I’envoyé de Dieu, chargé de leur ouvrir
les yeux sur son Mystere. Cet auteur s’inspire-t-il du livre de Tobie? C'est
vraisemblable, méme s’il est impossible de le démontrer 4/,

Ce rapide inventaire des modes de communication du Mystere dans le livre
de Daniel confirme ce que nous avions déja constaté dans la section précé-
dente : 1'auteur apocalyptique n’innove pas entierement, mais il emprunte
chaque élément de son discours a des traditions plus anciennes, tres diverses.
Il s’inspire, en effet, aussi bien du monde des Psaumes ou de la littérature
édifiante du début du I1° siecle (Tobie) que des prophetes (Ezéchiel et Zacharie,
en particulier) ou du Pentateuque (histoire de Joseph).

Conclusions

Je me propose de conclure en proposant une série de courtes theses, qui
me paraissent résulter de ce qui précede.

1) L’apocalyptique juive nait, comme telle, au cours de la crise
maccabéenne. De méme que les événements de 1'an 587 avaient suscité un
immense renouvellement littéraire et théologique (I'ceuvre deutéronomiste, en
particulier), le choc provoqué par la profanation du Temple, la persécution des
Juifs restés fideles a leur Tradition et la perte radicale de tout espoir humain
d’une survie d’Israél comme communauté divine produit un discours nouveau.
C’est la radicalité des questions posé€es dans ce contexte dramatique qui oblige
la communauté a sortir des genres littéraires déja connus pour se risquer dans
la nouveauté : les auteurs «apocalyptiques» de Dn et de 1 Hen ont conscience
de ne pouvoir trouver réponse a leurs questions vitales ni dans un discours

3 Voir H. Gross, Tobit-Judit (Die Neue Echter-Bibel), Wiirzburg, 1987, p. 9.

4 Sur I'angélologie dans la littérature apocalyptique et ses antécédents, voir
N. DeuTscH, Angelologie in der apokalyptischen Literatur und ihre theologische
Relevanz am Beispiel von Ezechiel, Sacharia, Daniel und Erstem Henoch, diss.
Hamburg, 1995. Cet ouvrage ne m’a cependant pas été accessible.



L’EMERGENCE ET LES RACINES DE L’APOCALYPTIQUE 339

humain, ni dans les écrits antérieurs, mais seulement dans une révélation
divine, seule capable de dire le sens et I'issue des événements. Ces deux ceuvres
majeures serviront plus tard de modeles a une vaste littérature juive et chré-
tienne, dont il faut cependant souligner la diversité ; cette littérature s’inscrit
dans des contextes ou la question radicale de la fin d’Israél ou de la mort des
chrétiens est sans cesse posée (guerres juives, persécutions, etc.)*!.

2) La nouveauté du discours apocalyptique n’est pas absolue. Elle réside
avant tout dans la perception d’une cohérence inédite entre une série d’éléments
traditionnels qui appartiennent a toutes les parties de la Bible hébraique en voie
de formation 2. Ces éléments sont ré-interprétés dans une nouvelle synthése.

3) La lecture de I'Ecriture permet la découverte du Mystere de la Fin, qui
n’est pas destruction définitive d'Israél, mais crise derniere de I’empire du Mal,
enfin vaincu par YHWH au terme d’une histoire planifiée de toute éternité.
L’apocalyptique prolonge sur ce point a la fois la Torah avec son cadre
chronologique P (déterminisme historique sans eschatologie) et la prédication
prophétique (eschatologie sans déterminisme historique). Les recueils prophé-
tiques avaient déja été interprétés dans la ligne d’une théologie de 1'histoire
devant passer par une crise pour aboutir au triomphe de Juda et de Jérusalem 3.

4) Dans la littérature apocalyptique, le Mystere de la Fin est dévoilé aux
hommes par divers intermédiaires : la sagesse de Daniel, capable d’interpréter
les songes d’autrui et d’annoncer 1’avenir, mais aussi les visions fantastiques,
le langage codé et I'ange interprete. Ici, les sources d’inspiration sont de
nouveau la littérature prophétique, avec en particulier les livres d’Ezéchiel et
de Zacharie, mais aussi les récits du Pentateuque, les écrits de sagesse et —
vraisemblablement — le livre de Tobie.

5) La Loi, qui tient évidemment dans la conscience juive une place centrale,
ne doit pas étre dite dans la révélation du Mystere : elle appartient au domaine
public. Elle est en conséquence plutdt discréte dans la littérature apocalyptique,

I R.R. WiLson, «From Prophecy to Apocalyptic : Reflections on the Shape of
Israclite Religion», Semeia 21 (1982), p. 79-95, souligne les conditions sociologiques
de I"émergence de groupes apocalyptiques : celle-ci suppose un changement social
rapide — en cas de guerre, de famine, d’affrontement brutal avec une culture différente,
par exemple — générant une grande insatisfaction ou une angoisse collective.

2 Cette proposition n’est pas nouvelle. Par exemple, voir déja R. MARTIN-ACHARD,
«Essai d’évaluation théologique de I'apocalyptique juive», in Beitrige sur alttesta-
mentliche Theologie. FS W. Zimmerli, Gottingen, 1977, p. 262-275 (p. 266), repris dans
Ip., Permanence de 1'Ancien Testament, p. 156-169 (p. 160) : «Elle est faite de I'ac-
cumulation d’éléments plus ou moins disparates, dont I'origine varie. Elle n’est donc
pas I’héritiere d’une seule tradition, vétérotestamentaire ou non, mais elle a recueilli des
données qui proviennent aussi bien de 1'hellénisme que du message prophétique, de
I'enseignement des sages que des legons des commentateurs de la Thora». En effet, la
reprise de traditions bibliques va de pair avec I'incorporation d’éléments d’origine
€trangere.

H Ajoutons que certains recueils prophétiques paraissent avoir regu quelques re-
touches apocalyptisantes trés tardives. Sur ce point, a propos du livre d’Esaie, VOIr
). VERMEYLEN, Du prophéte Isaie a I'apocalyptique, t. 2, Paris, 1978, p. 750-752.



340 JACQUES VERMEYLEN

mais elle y a aussi sa place. De deux manieres. Tout d’abord, on voit Daniel
et ses compagnons 1’observer au péril de leur vie : ils refusent de se souiller
en mangeant les plats du roi (chap. 1), puis ils refusent d’adorer la statue d’or
érigée par Nabuchodonosor (chap. 3); enfin, Daniel lui-méme transgresse
I’ordre de Darius en priant ostensiblement son Dieu (chap. 6). C’est I’obser-
vance héroique de la Loi qui permet a Daniel d’acquérir la sagesse, ¢’est-a-
dire le discernement du Mystere (1,18-20). D autre part, comme le montre bien
Gn 1, il y a continuité et homologie entre la «loi des cieux», qui gouverne le
rythme des jours et des années, le déterminisme de I"histoire ou tout arrive au
temps fixé, et la Loi d’Israél, au cceur de laquelle se trouve le rythme temps
profane/temps sacré du sabbat.

6) L’apocalyptique se présente en définitive comme une interprétation
nouvelle de tout I'héritage israélite : Torah, prophétisme, sagesse. «Elle [I'apo-
calyptique] tend a étre une somme de la Bible» *,

P, BeaucHaMP, Le genre littéraire apocalyptique, p. 32.



	L'émergence et les racines de l'apocalyptique

