
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 47 (1997)

Heft: 4

Artikel: Le sacrifice et l'authenticité : l'éthique de la dissidence tchèque

Autor: Tucker, Aviezer

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381556

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381556
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 129 (1997), P. 305-319

LE SACRIFICE ET L'AUTHENTICITE :

L'ÉTHIQUE DE LA DISSIDENCE TCHÈQUE

Aviezer Tucker

Résumé

Partant de l'engagement pratique du philosophe tchèque Jan Patoéka en

faveur des droits de l'homme dans le cadre du mouvement de la Charte 77

et de ses écrits philosophiques, l'article développe l'éthique de la dissidence

tchèque, centrée sur les notions de sacrifice de soi et d'authenticité. En
particulier, il met en évidence comment PatoCka réoriente éthiquement la
philosophie de Heidegger, dont il s'inspire, à partir de la lecture des Frères

Karamazov de Dostoievski. Dans sa dernière partie, il s'intéresse à la reprise
de la philosophie de Patoöka chez Vaclav Havel et les défis auxquels elle est

exposée dans l'accomplissement de fonctions politiques.

Au cours d'un séminaire clandestin de philosophie en 1975, Jan Patocka

(1907-1977), phénoménologue et auteur de la Charte 77 des droits de l'homme
en Tchécoslovaquie, esquisse trois manières dont les philosophes peuvent
établir des rapports avec la société : la manière de Platon, qui se retire de la

société en vue d'une émigration intérieure ; celle des Sophistes, qui recherchent
le compromis avec la société en vue de la survie, et finalement celle de Socrate,

qui aboutit au conflit avec la société au risque d'entraîner la mort '. Cette

taxinomie de philosophes que présente Patoèka peut être étendue au-delà de

la philosophie grecque. Le Candide de Voltaire pratique l'émigration intérieure
selon Platon dans son jardin et Heidegger adopte la voie des Sophistes. Peu

nombreux sont par contre les philosophes qui suivent le choix de Socrate et
de Patocka.

Pour quels motifs Jan Patocka s'engagea-t-il, à 70 ans, dans la lutte pour
les droits de l'homme en Tchécoslovaquie? Quelles sont les raisons pour
lesquelles il s'élança aux premiers rangs de la lutte et, de ce fait, trouva la mort
après un interrogatoire policier?

Cet article est extrait de mon livre intitulé Phenomenology and Politics. The

Philosophy and Practice of Patocka and Havel (à paraître en 1998, chez Pittsburgh
University Press ; une version tchèque est parue en 1996, chez Votobia Publishers, à

Olomouc).
1 H. G. Skilling, Charter 77 and Human Rights in Czechoslovakia. London-Boston.

Allen & Unwin, 1981, p. 22.



306 AVIEZER TUCKER

Patocka affirme que la société moderne qui se concentre sur les aspects
«inférieurs» de l'existence humaine, la recherche de l'approbation et de la
sécurité, de la production et de la reproduction, se perd dans l'inauthenticité.
Ce faisant, elle correspond aux âmes «végétative» et «sensitive» d'Aristote.
Patocka comprend que l'authenticité humaine, soit l'essence de l'homme, est
«la vie en vérité». Il reprend de Heidegger l'idée que l'essence humaine est

l'espace ouvert où l'Etre peut apparaître. Accomplir notre essence en laissant
l'Etre apparaître, c'est vivre en vérité. Patocka cherche par conséquent à

transformer la société moderne en vue de créer une communauté juste de gens
vivant en vérité. La question qui se pose à lui est de savoir comment.

Patocka se met à la recherche, dans la société moderne, d'un élément qui
transformerait le soi, qui, malgré la loi du quotidien et de l'aliénation, conduise
les gens au-delà de la continuelle perte de soi dans le travail et la reproduction.
C'est ainsi qu'il découvre le phénomène du sacrifice. L'expérience du sacrifice
de soi consiste à gagner quelque chose de «supérieur» en perdant quelque chose

d'«inférieur» -; elle constitue un pas hors de la métaphysique technologique,
de la production et de la reproduction. Patoéka espérait que le sacrifice de soi
transforme ceux qui en feraient l'expérience. Il ne se soucie pas de savoir au

nom de quelle idéologie quelqu'un se sacrifie naïvement pour la première fois ;

seul lui importe l'effet pleinement libérateur du sacrifice. Les expériences de

sacrifice de soi qu'il cite comme exemple sont tirées des expériences des

soldats dans la guerre des tranchées de la Première Guerre mondiale, telles que
les avaient décrites Teilhard de Chardin du côté français et Ernst Jünger du

côté allemand. Patocka reconnaît que l'expérience du front a ébranlé toutes
les conventions d'avant-guerre qui avaient mené à l'autodestruction propre à

la guerre. L'expérience du front crée d'une part une solidarité avec l'ennemi
qui partage des conditions similaires et favorise d'autre part l'expérience du

sacrifice de soi. Cette solidarité conduit à la création d'une communauté des

ébranlés, des sacrifiés. Seule une communauté de personnes ébranlées,
conscientes du sens de la vie pour avoir été confrontées à la mort, peut préférer
une vie pleine et sensée, à une simple vie pour la vie, manipulée et contrôlée

par la peur de la mort. Une communauté des ébranlés, une communauté de

dissidents peut prévenir une guerre si elle a la force spirituelle de s'opposer
aux pouvoirs en place, comme le Satpuv de Socrate 2.

Les situations limites chez Jaspers et la confrontation du Dasein à sa

finitude chez Heidegger ont influencé Patocka dans sa conception du sacrifice.
Pour Heidegger 3, le fait de prendre conscience du caractère inévitable de la

2 J. Patocka, Essais hérétiques sur la philosophie de l'histoire trad, par E. Abrams,
Lagrasse, Verdier, 1981, p. 128-146. Cf. mon essai dans la revue History and Theory
31 (1992), p. 355-363, ainsi que I. Chvatik, «Solidarity of the Shaken», Telos 94 (1993),
p. 163-166.

3 M. Heidegger, Sein und Zeit, Tübingen, Niemeyer, 1967". p. 266. Pour une
traduction française du passage, cf. Etre et Temps, trad, par F. Vézin, Paris, Gallimard,
1986, p. 321.



LE SACRIFICE ET L'AUTHENTICITÉ 307

mort nous aide à dépasser l'inauthenticité qui s'est déposée en nous par
l'interaction sociale avec d'autres individus n'acceptant pas notre moi authentique

et nous aliénant à nous-mêmes. Confrontés à notre future non-existence,
nous prenons conscience avec acuité de l'aliénation de notre existence
présente. Tout Dasein est individualisé par rapport au «on» aliénant (das «Man»)
par l'anticipation de la mort individuelle, qui différencie le Dasein du «on».

L'anticipation [de la mort] révèle à l'existence que son ultime possibilité réside dans
le renoncement à soi et ébranle, de ce fait, toute crispation sur l'existence déjà
atteinte -i

Chez Patoèka, l'expérience transformatrice de la confrontation à la mort
est faite par une communauté qu'elle ébranle dans son existence quotidienne
aliénée.

Patoèka a élargi les critères qui définissent d'authentiques communautés
des ébranlés jusqu'à y inclure tous les groupes dont le quotidien est ébranlé

par le sacrifice. Il est toutefois difficile d'admettre que les vagues de chair à

canon d'enfants iraniens sacrifiés, portant au cou les clés des portes du ciel,
chargés d'une signification «transcendante», aient trouvé l'authenticité. Il n'est

pas davantage vraisemblable que les pilotes kamikazes japonais qui disent
«non» au monde de production et de reproduction, aient découvert la vie en
vérité en plongeant dans la mort. La guerre révèle le meilleur et le pire chez

ceux qui y participent. L'expérience du sacrifice libère certes ceux qui en font
l'expérience des soucis du quotidien, de la médiocrité de la production et de

la reproduction. Mais cette délivrance n'est pas nécessairement une amélioration.

Dans nombre de cas peut-être, elle engendre une détérioration, une
déshumanisation. La plupart de ceux qui ont survécu au sacrifice durant les

guerres du XXe siècle n'étaient pas dotés d'assez de qualités humaines pour
en faire une expérience transformatrice. Ils en sont revenus au contraire
bouleversés et confus, proies faciles pour les sirènes idéologiques. Les vétérans
de Sulla, les vétérans américains du Vietnam, ou les vétérans russes de la guerre
en Afghanistan, n'ont pas retiré grand profit d'avoir quitté la vie bien rangée
de la production, de la consommation et de la reproduction, parce qu'ils ne

possédaient rien en eux-mêmes qui puisse les guider hors de l'apocalypse. Les
vétérans de la Première Guerre mondiale en Allemagne ont finalement fourni

4 Op. cit., p. 264 [trad. BAP| : «Das Vorlaufen erschließt der Existenz als äußerste

Möglichkeit die Selbstaufgabe und zerbricht so jede Versteifung auf die je erreichte
Existenz.» Dans la traduction de Fr. Vézin (p. 319): «La marche d'avance découvre à

l'existence le don de soi-même comme possibilité extrême et brise ainsi toute sclérose
sur l'existence déjà atteinte.» Le vieux Heidegger appelait à la liberté par le sacrifice
de toutes les réalités, par le renoncement à tous les projets et à toute subjectivité, pour
entendre la voix silencieuse de l'Etre. M. Haar fait remarquer qu'un sacrifice complet
de l'individuation est impossible puisqu'il y a bien quelqu'un qui doit faire le pas du
«je» à l'Etre, à travers un sacrifice. M. Haar. Heidegger et l'essence de l'homme.
Grenoble, Jérôme Millon. 1990.



308 AVIEZER TUCKER

la matière première humaine nécessaire à la volonté de pouvoir des Nazis. Les
situations de danger de mort peuvent faire ressortir des traits de personnalité
habituellement cachés sous la surface. Certes la guerre révèle les sadiques et
les saints, les êtres qui déshumanisent et les êtres pleins d'humanité, mais le

plus souvent, elle engendre la confusion.

L'expérience du sacrifice de soi peut cependant être pleine de sens si,
comme Patocka, ceux qui l'accomplissent y sont préparés. Patocka affirme
simplement que la personne spirituelle connaît le sens du sacrifice quand elle

l'entreprend. Un sacrifice juste répond à l'injonction socratique de préférer
souffrir de l'injustice plutôt que d'en tirer un avantage 5. Une distinction plus
claire toutefois doit être établie entre un sacrifice juste et un sacrifice futile
ou injuste, distinction que Patocka a davantage mise en pratique que formulée
en théorie.

Sacrifice juste et sacrifice injuste

Dans Crainte et tremblement, Kierkegaard distingue le sacrifice individuel
et rapporté à la transcendance du sacrifice éthique et universel. Il compare le

sacrifice d'Isaac par Abraham à celui d'Iphigénie par Agamemnon et à celui
de la fille de Jephtah par son père ainsi qu'à l'exécution, par L. Junius Brutus,
de ses deux fils suite à leur tentative de ramener au pouvoir Tarquinius, dernier
roi de Rome. Nous avons de la peine à accepter que Kierkegaard, les qualifiant
de «héros tragiques» de l'éthique, justifie des parents qui tuent leurs enfants.
Si Agamemnon tue sa fille, c'est pour tenir la promesse faite à son frère de
1 ' aider à contraindre sa femme infidèle au retour. Eschyle et Euripide ont tourné

Agamemnon en ridicule pour avoir préféré la femme infidèle de son frère à

la vie de sa propre fille. Le sacrifice d'Iphigénie par Agamemnon, légitimé
par une fausse transcendance - l'exigence de la déesse Artémis -, n'a rien

d'héroïque ni d'éthique. Jephtah a lui aussi sacrifié sa fille pour tenir une

promesse, mais sa promesse le lie à une divinité qui interdit rigoureusement
les sacrifices humains. Il apparaît clairement que les exemples présentés par
Kierkegaard ne relèvent pas du sacrifice éthique.

Kierkegaard qui considère que le sacrifice confiant d'Isaac par Abraham
est supérieur à celui de Socrate se sacrifiant lui-même pour une moralité
absolue, sépare l'éthique et le rapport à la transcendance :

Ou bien l'Individu peut comme tel être en rapport absolu avec l'absolu, et alors

l'éthique n'est pas ce qu'il y a de plus élevé, ou bien Abraham est perdu |...|6.

5 J. Patocka, Liberté et sacrifice, trad, par E. Abrams. Grenoble. Jérôme Millon.
1990, p. 256 et 312.

6 S. Kierkegaard, Œuvres complètes, t. V : Crainte et tremblement, trad. P.H.
Tisseau, Paris. Orante. 1972. p. 199.



LE SACRIFICE ET L'AUTHENTICITÉ 309

Kierkegaard pensait que la seule légitimation possible du sacrifice d'Abraham

était la foi, et la foi constitue un paradoxe monstrueux :

[...] quel paradoxe inouï est la foi, paradoxe capable de faire d'un crime un acte
saint et agréable à Dieu, paradoxe qui rend à Abraham son fils Isaac, paradoxe que
ne peut réduire aucun raisonnement, parce que la foi commence précisément où finit
la raison. 7

Chez Kierkegaard, la foi, un «paradoxe capable de faire d'un crime un acte
saint et agréable à Dieu», est individuelle. Il est absolument impossible à autrui
de le comprendre, parce que la compréhension présuppose la dimension
rationnelle de l'éthique universelle plutôt que le rapport de la foi à la transcendance,

qui exige d'accomplir un saut individuel.
Dans le livre de la Genèse, le patriarche Abraham symbolise la communauté

juive. En Genèse 22, à travers le sacrifice d'Isaac, c'est symboliquement
l'obéissance du peuple juif à Dieu qui est mise à l'épreuve et attestée. Mais,
dans le judaïsme classique, il ne peut y avoir de suspension individuelle de

l'éthique : personne ne possède l'autorité de suspendre l'éthique pour tuer
quelqu'un, un enfant ou un premier ministre, quelle que soit la révélation qu'il
aurait eue en privé. Le judaïsme reconnaît que ce qui peut apparaître à

l'individu comme une révélation divine permettant une «suspension de l'éthique»
peut être illusoire. Contrairement au judaïsme traditionnel, Kierkegaard ne
s'est pas confronté à la possibilité d'un sacrifice au nom d'une fausse
transcendance.

Si un sacrifice juste doit être une action consciente et volontaire, un sacrifice

de soi-même, les sacrifices d'Agamemnon et de Jephtah ne sauraient être
considérés comme tels. Toutefois la possibilité d'un sacrifice conscient de soi

au nom d'une fausse transcendance demeure ouverte. Il nous faut donc un
critère téléologique pour définir le juste sens du sacrifice de soi. Karl Jaspers,
dont la discussion sur le sacrifice a influencé Patoéka, considère que le téXos"
d'un sacrifice juste vise la conservation de l'authenticité et de la dignité
humaine :

Celui qui sent que la soumission, le refus du sacrifice aurait pour conséquence sa

perte en tant qu'âme au sein de l'univers, tout simplement sa chute dans l'abîme
de l'indignité, éprouve en même temps, qu'en se refusant au sacrifice, il trahirait
une part de ce qui est au fond des choses. En livrant ce qui est l'existence humaine,

pour seulement rester en vie, on n'atteindrait malgré tout que l'insignifiance du
néant dans l'apparence de la vie.8

Nous admettons volontiers qu'un sacrifice juste doit être l'expression d'une
authenticité humaine. Un sacrifice juste est accompli en faveur de la vie : c'est
être prêt à mourir pour que soit conservé ce qui donne sens à la vie.

7
Op. cit., p. 145.
K. Jaspers, La bombe atomique et l'avenir de l'homme. Conscience politique de

notre temps, trad, par E. Saget, Paris, Buchet-Chastel, 1963, p. 87.



310 AVIEZER TUCKER

Tout autre est le risque de mort que réclame la vie dans le monde. C'est ce risque
seul qui fait s'épanouir le véritable sérieux. Seul se fonde dans la vie celui qui est

prêt à faire abandon de sa vie et qui la sacrifie en se laissant consumer continuellement

par sa tâche. Ce sacrifice, quand il ne trouve pas son terme dans l'holocauste
a un effet constructif : il se fait monde, il s'accomplit. Mais quand la mort est exigée,
l'homme s'authentifie, lorsque, après avoir considéré et accompli ce qu'exigeait la

prudence et reconnu à la réflexion la hiérarchie des valeurs essentielles, il est capable
de mourir paisiblement et de supporter l'échec de sa cause. 9

Toutefois, qu'est-ce que l'authenticité humaine? Il serait bien plus simple

pour les existentialistes de définir ce qui est inauthentique que ce qui est

authentique. Une caractérisation plus complète de l'authenticité est pourtant
nécessaire pour empêcher l'affirmation qu'il est, par exemple, authentiquement
humain de tendre au pouvoir pour son propre groupe et donc justifié de se

sacrifier pour cette cause. Jaspers ne traite pas explicitement de ce problème.
Mais, dans sa discussion de la mort de Socrate et de Jésus, il affirme que leur
décision de mourir était juste. Bien qu'il n'ait pas considéré les morts de

Socrate et de Jésus comme des sacrifices, la justification qu'il donne à leur
décision de mourir pourrait être ce téXoç qui nous manque. Il s'oppose tout
d'abord à l'affimation selon laquelle Socrate, en provoquant et offensant les

Athéniens, s'est lui-même donné la mort, par la remarque suivante :

Ceux qui soutiennent l'opinion que non pas le meurtrier, mais la victime était
coupable, sont incapables de voir que la mission divine de Socrate qui consistait
à œuvrerpour la vérité lui interdisait de se perdre lui-même en acceptant servilement
la non-vérité qui avait cours alors. 10

Puis il relève à propos de Jésus :

Jésus est le summum de ce pouvoir de souffrir. Pour discerner l'essence de Jésus,

nous devons connaître l'essence des Juifs à travers les siècles. Mais il n'a pas
souffert passivement. Il a agi, afin que sa souffrance et sa mort deviennent un

aiguillon pour l'être humain. Il a mis à nu son absolu devant un monde qui n'accepte
que la contingence [...]. Sa réalité est le courage, par-dessus tout dans l'accomplissement

de sa mission divine de dire la vérité, d'être la vérité. Voilà le courage des

prophètes juifs [...]. "

9 Op. cit.. p. 89 sq.
10 K. Jaspers in H. Arendt (ed.), The Great Philosophers. New York, Harcourt,

Brace & World, 1962, p. 22 ; c'est moi qui souligne [trad. BAP] : «Those who take
such a view, who hold that not the murderer but the victim was guilty, fail to see that
his divine mission to work for the truth forbade Socrates to lose himself in servile

acceptance of the prevailing untruth.»
11 Op. cit., p. 90 ; c'est moi qui souligne [trad. BAP] : «Jesus is a summit of this

power to suffer. To discern the essence of Jesus, we must know the essence of the Jews

down through the centuries. But he did not suffer passively. He acted, in order that his

suffering and death should be a goad to man. He bared his absolute to a world that accepts
only contingengy [...] his reality is courage, above all in the fulfillment of his divine
mission to tell the truth, to be the truth. That is the courage of the Jewish prophets.»



LE SACRIFICE ET L'AUTHENTICITÉ 311

Ainsi, pour Jaspers, les sacrifices de Socrate et de Jésus expriment une
essence authentique identique qui dit la vérité à un monde refusant activement
de l'écouter.

Si, avec Patocka, nous admettons que «vivre en vérité» est bien l'essence
de l'être humain, et non pas seulement l'essence de quelques personnes
remarquables, nous pouvons conclure qu'un juste sacrifice est un sacrifice de soi,

accompli consciemment en faveur de la vérité et d'une vie visant à sa découverte

u.

Le sacrifice comme chemin vers l'Etre

Pour Patocka et Heidegger, la «vérité» signifie l'Etre (das Sein) dans l'étant
(das Seiende). Vivre en vérité signifie un dépassement de la métaphysique
occidentale. Heidegger pense que les philosophes ne peuvent que préparer
l'attente d'une telle étape dans l'histoire ; une description concrète est impossible.

Dans un de ses derniers essais pourtant, la deuxième étude consacrée
à la philosophie des religions de Masaryk 1976), Patocka s'aventure plus avant
dans la description concrète de la vie en vérité dans l'ère post-métaphysique B.

Dans cette étude, Patocka présente sa vision finale, mystico-heideggérienne,
de l'Etre ainsi que la manière dont il pense qu'elle peut être accomplie. La
vision de Patoèka est une ré-interprétation heideggerienne du christianisme
existentiel de Dostoievski dans Les frères Karamazov. Il ouvre la compréhension

de l'Etre de Heidegger jusqu'à y inclure le sens et l'amour, absents de

l'ontologie heideggerienne. Il élargissait la compréhension de l'Etre pour
inclure le Dieu chrétien et les idées supérieures de Platon dans la vision d'un
âge d'or du retour à l'Etre, de la fin de l'aliénation et de l'instauration de

l'amour.
Patoèka fait remonter la crise de la modernité à la réfutation kantienne de

la preuve ontologique de l'existence de Dieu. Depuis lors, la théologie a dû

compter sur un fondement éthique de l'existence de Dieu. Puisqu'il ne vit pas
dans le meilleur des mondes possibles, l'être humain moderne doit affronter
un monde apparemment insensé et injuste. Cette crise du sens mène à la
création d'«hommes sans âme» et sans qualités positives (en référence au

roman de R. Musil). L'homme sans qualités est libre, puisqu'il n'a pas d'es-

12 Palaver a atteint une conclusion comparable par la confrontation avec René
Girard. Carl Schmitt et (comme Patoèka) Dostoievski. bien que son concept de «sacrifice»

soit tellement vague qu'il puisse correspondre à toute action non égoïste, ce que
Palaver oppose à la tradition individualiste libérale protestante. Je ne pense pas qu'il
faille être un communautaire catholique-romain pour être capable de se sacrifier soi-
même, comme le montre par exemple Martin Luther King. Cf. W. Palaver, «Schmitt',s
Critique of Liberalism», Telos 102 (1995), p. 43-71.

3 J. Patocka, «Autour de la philosophie de la religion de Masaryk», in La Crise
du sens, trad, par E. Abrams, Bruxelles, Ousia, 1985, p. 155-216.



312 AVIEZER TUCKER

sence. Il est un ardent défenseur de la liberté négative, reniant la loi naturelle,
s'opposant à tout ce qui est éternel et définitif. Perdu dans un anonymat négatif,
son scepticisme exclut la possibilité d'un sens commun qui unifierait l'humanité.

L'homme sans âme critique «l'homme normal» qui ne comprend pas sa

négativité sans âme. Le néant est le contenu de son existence.
Pour le Dostoievski de Patocka le néant peut être dépassé par l'apparition

d'une douleur profonde et de l'angoisse de l'être-au-monde, de la douleur de

l'étant. Chez Dostoievski, cette douleur ne peut être surmontée qu'en dépassant
l'indifférence à l'égard des autres, par la compréhension et la pitié. Le néant

fait alors signe vers l'Etre. L'apparition de l'Etre dans l'étant, la vérité, vient
transformer l'aliénation de soi à l'égard de soi, des autres et de l'Etre. La

métaphore qu'en donne Dostoievski dans Les frères Karamazov consiste dans

le fait de voler ; Patocka toutefois préfère le mythe de la caverne dans la

République de Platon.
Le rêve dans Les frères Karamazov offre, selon l'interprétation

heideggerienne de Patocka, l'alternative entre vivre en vérité et vivre dans le

mensonge, aliéné à soi, aux autres et à l'Etre. Quand les choses sont aliénées,
elles sont considérées comme des instruments et des outils, à dominer et à

consommer (métaphysique technologique). Tout est mesuré à l'aune de soi

(anthropomorphisme). Cette fermeture de nous-mêmes à nous-mêmes et de

l'un à l'autre produit la désunion entre les individus, ainsi qu'entre les individus
et les choses, devenues leur possession. Patoèka trouve une possibilité de se

transformer. La vérité n'est pas un produit humain ; elle peut être reçue «d'en
bas». L'Etre est d'abord révélé comme néant, ouvrant un chemin pour y
retourner en se dégageant de l'aliénation. Dans l'interprétation de Patocka, le

rêve des Frères Karamazov est celui d'êtres humains qui ont passé à travers

une transformation et qui sont retournés à l'Etre, à l'harmonie et à la moralité.
L'amour unificateur ne se trouve pas dans les choses du monde, mais dans

l'Etre lui-même. Nous n'aimons pas l'Etre, mais nous pouvons aimer grâce
à l'Etre, en donnant consistance aux choses. Cet amour ressemble à l'amour
de l'artiste qui permet aux choses de s'offrir elles-mêmes au regard, unifiant
toutes choses. A l'âge d'or post-métaphysique, l'unité du monde se manifestera
dans toute sa splendeur.

Patocka pense que Dostoievski, par la confrontation avec la mort, a

découvert un nouvel espace de sens, la phénoménologie, alors que Dostoievski
lui-même pensait avoir découvert une nouvelle voie dans la théologie
traditionnelle. Chez Dostoievski, le sens n'est pas accordé par un divin «en haut»,
mais émane d'un «en bas» ontologique. Le nihilisme nietzschéen moderne

découle du refus de croire à un sens qui soit indépendant de la vie humaine.

Le relativisme et l'anonymat évitent cette question du sens. Mais la précarité
de la vie humaine conduit à chercher quelque chose d'impersonnel,
d'indépendant de nos circonstances individuelles. Découvrir le néant comme une

apparence sous laquelle l'Etre montre sa différence d'avec les étants dans ce

monde, c'est découvrir l'Etre là où réside le sens.



LE SACRIFICE ET L'AUTHENTICITÉ 313

Du point de vue de Patoèka, une nouvelle philosophie du sens de la vie
humaine exige un renversement de la philosophie post-kantienne et un retour
à l'ancienne ontologie. C'est ce que Heidegger a découvert. C'est l'effondrement

des valeurs relatives et la révélation de l'être-au-monde et de l'Etre. La
distinction originelle entre l'Etre et l'étant est la condition de la compréhension
de tout étant, de toute vérité et de tout jugement linguistique. L'intentionnalité
et la teleologie sont conditionnées par quelque chose d'inhumain, dépourvu
d'existence parce qu'il n'est pas. Nos vies sont sensées aussi longtemps que
nous comprenons qu'elles sont fondées dans un Etre constamment présent, tout
au moins sous une forme négative, latente.

Patoèka critique Heidegger de n'avoir pas explicitement posé la question
du sens dans toute son étendue et sa complexité. La grandiose perspective de

Heidegger sur la métaphysique aide en effet à comprendre la perte moderne
de sens, mais ne laisse que peu d'espoir pour une restauration de sens à l'avenir.
La vision simple d'un retour à l'Etre dans les Frères Karamazov contient, de

l'avis de Patoèka, une portée contemporaine plus grande. Patocka suit
Dostoievski dans sa découverte de la vie et du sens à travers leur perte. Dans

un sacrifice, nous perdons le monde des étants sans sens, de sorte que le sens
au-delà du monde des étants peut alors apparaître. Nous ne pouvons pas
connaître l'Etre, mais seulement des conjectures à son sujet, dans la non-
connaissance de l'ouvert. La solidarité parmi ceux qui appréhendent l'Etre à

travers le néant crée une responsabilité mutuelle universelle, qui se manifeste

par une prise en charge de leur vie, de leur environnement, etc.
Patoèka lui aussi a pris en charge sa responsabilité et fait la preuve de son

engagement dans le cadre de la Charte 77. Il est probable qu'il espérait que
les principes et l'expérience de la Charte le transformeraient lui, ainsi que ses

amis dissidents, dans le sens de cette utopie heideggerienne spirituelle et

mystique. Les droits de l'homme seraient alors la condition nécessaire pour
que l'Etre apparaisse dans la clairière créée par l'ébranlement du quotidien
suscité par l'activité dissidente. Il est important de noter les différences entre
l'Etre de Patoèka et celui de Heidegger. Pour Patoèka, l'Etre comprend une
moralité et une signification non humaines. Le philosophe tchèque se rapproche

de l'ontologie de Lévinas qui corrige le nihilisme moral heideggerien en
donnant à la moralité un fondement ontologique. Cela pourrait expliquer la
différence entre Heidegger et Patoèka dans la responsabilité personnelle et

l'attitude morale. L'Etre de Heidegger est bien moins moral et responsable
qu'il ne l'est pour Patoèka. De même, l'authenticité de Heidegger ne comporte
pas d'implications morales normatives. Comme Lévinas, Patoèka considère

que la morale est tout aussi fondamentale que l'Etre. Cela a sans aucun doute
contribué à sa propre confrontation à la finitude, couronnée de succès.

Dans sa démarche négative, Patoèka atteint des conclusions semblables à

celles de Socrate dans le Phédon. Socrate désire ardemment libérer son âme
de son corps pour demeurer parmi les Idées, Patoèka cherche une expérience
de sacrifice transformatrice qui le libère de la quotidienneté et des étants, afin



314 AVIEZER TUCKER

d'être uni à l'Etre. Mais ni Patoèka ni le Socrate du Phédon, ne réussissent
finalement à prouver que la transformation qu'ils recherchent philosophiquement

est possible ; ils ont recours au mythe et à l'exemple personnel,
impressionnant, du sacrifice de soi. Socrate fait appel au mythe orphique traditionnel
de la nouvelle naissance, alors que Patoèka adapte le mythe chrétien de l'âge
d'or chez Dostoievski pour l'ajuster à l'ontologie heideggerienne. On peut
critiquer l'interprétation de Patocka en la considérant comme infidèle à

Dostoievski. Mais là n'est pas la question pour le philosophe tchèque.
Dostoievski ne sert que de base à une version plus optimiste et plus détaillée
de Heidegger, ouvrant sur la vision d'une union mystique.

Les communautés des ébranlés, qu'ils soient soldats de la Première Guerre
mondiale ou dissidents, n'ont néanmoins jamais vécu dans une telle union

mystique, ni les uns avec les autres, ni avec l'Etre. Mis à part la solidarité des

ébranlés, les soldats ont continué de se battre les uns contre les autres et les

dissidents ont eu leur lot de querelles et d'inimitiés, comme toute communauté.
Comme l'Etre n'apparaît qu'à travers sa négativité, il est difficile de déterminer
si l'union mystique a été atteinte ou non. et ce qu'elle signifie, sinon de laisser
être les choses, d'en finir avec la technologie et de s'aimer les uns les autres.
La signification complète de la vision de Patoèka lui demeure réservée, mais
les répercussions éthiques de sa vision peuvent être examinées par l'étude de

sa pratique.

Le sacrifice de soi de Patocka

Si le fait d'être prêt à se sacrifier est assumé pour la vérité, ou pour lajustice
- condition nécessaire à l'apparition de la vérité -, c'est une expérience
libératrice, un retour à l'authenticité. Quand Patoèka s'est sacrifié, il a révélé
la plus grande vertu heideggerienne, celle de la détermination (Entschlossenheit)

s'avançant (vorlaufend) au-devant de la mort qui libère le Dasein pour
son ultime possibilité d'existence l4. En affrontant la mort et en se sacrifiant,
Patoèka a atteint l'authenticité. Une telle détermination, en tant que «mode de

l'authenticité du souci, contient la constance et l'intégralité originales propres
au Dasein» l5.

Pour Patoèka, cette détermination authentique signifiait devenir militant

pour les droits de l'homme. Pour quelqu'un d'autre, cette même détermination
ne serait pas nécessairement liée aux droits de l'homme ; l'exact opposé étant

14 Sein und Zeit, op. cit. (cf. note 4), p. 307; cf. Etre et Temps, op. cit. (cf. note
4). p. 366.

15 Sein und Zeit, op. cit., p. 323 [trad. BAP] : «Dieser Modus der Eigentlichkeil
der Sorge enthält die ursprüngliche Selbständigkeit und Ganzheit des Daseins.» Dans
la traduction de Fr. Vézin (p. 383 sq.) : «Ce mode de la propriété du souci réunit la

constance du soi-même et renderete originales du Dasein.»



LE SACRIFICE ET L'AUTHENTICITÉ 315

même possible. Karl Lowith quant à lui pense que la détermination
heideggerienne est vide de contenu, qu'elle est une simple détermination dont
le but est un néant indéfini l6. Le Patoèka de la Charte 77 montre avec assez

d'évidence, dans sa pratique, sinon dans sa théorie, ce pour quoi nous devrions
être prêts à nous sacrifier nous-mêmes : pour les droits de l'homme qui
garantissent notre droit de rechercher la vérité et de vivre authentiquement en
elle ; pour une société juste qui ne tue ni ses Socrate, ni ses Patoèka 17.

Pour ces droits absolus de l'homme, base de lajustice et condition de la
vérité, Patoèka, Havel et leurs compagnons cosignataires de la Charte 77
étaient prêts à se sacrifier eux-mêmes. Il ne fait aucun doute que Patoèka aurait

pu choisir la voie de Platon, celle d'un exil intérieur. Il aurait pu continuer de

vivre retiré, sans être trop tracassé par les autorités. Il aurait même pu continuer
de donner chez lui des séminaires clandestins et de publier ses œuvres à

l'étranger ou en samizdat. Toutefois, s'il n'avait pas choisi le risque de se

sacrifier, il aurait été moins que lui-même, moins qu'un authentique être
humain vertueux l8. Patoèka s'est consciemment sacrifié. Il a dû être conscient
de l'ampleur du risque encouru à devenir l'un des trois principaux porte-parole
de la Charte 77. S'il n'a peut-être pas prévu sa mort à la suite d'un interrogatoire

policier, il a dû réaliser que l'emprisonnement, les tracasseries, les

contraintes physiques et mentales allaient être les conséquences vraisemblables
de son sacrifice. Si l'on suit le critère que je suggérais plus haut, le sacrifice
de Patoèka est un sacrifice de soi-même juste et conscient, en faveur de son
droit de discuter et de rechercher librement la vérité.

Patoèka a terminé sa vie de manière véritablement socratique, à en croire
la description que Vaclav Havel donne de sa dernière conversation avec
Patocka, que l'on peut lire comme une réécriture du Phédon :

Nous passions la pause de midi à philosopher entre des interrogatoires dans la salle
d'attente des prisonniers à Ruzyne. A tout moment, ils auraient pu venir pour
n'importe lequel d'entre nous, mais cela n'inquiétait pas le professeur : dans son
séminaire impromptu sur l'histoire de l'idée de l'immortalité de l'homme et sur la
responsabilité humaine, il pesait ses mots aussi soigneusement que si nous avions
devant nous un temps illimité. Je ne lui ai pas seulement posé des questions, je lui
ai même soumis quelques-unes de mes propres pensées philosophiques (ce qui eût
été impensable auparavant), et il me semblait que le fait que je ne sois pas qu'un
auditeur poli l'inspirait. Finalement, il m'invita à venir le voir bientôt, parce qu'il

16 K. Lowith, «Les implications politiques de la philosophie de l'existence chez
Heidegger», Les Temps Modernes 14 (1946-47).

17 Le fondement philosophique des droits de l'homme selon Patoèka se trouve dans:
J. Patoöka, Platon et l'Europe, trad, par E. Abrams, Lagrasse, Verdier, 1983. et bien
sûr dans «Charter 77 Manifesto», Telos 31 1977), p. 148-150. Cf. également A. Tucker,
«Patoèka vs. Heidegger. The Humanistic Difference». Telos 92 (1992), p. 85-98.

18 Charcosset remarque que l'âge de Patoèka et de Socrate (70 ans) est significatif,
parce que vivre en vérité exige une certaine maturité personnelle. Un âge avancé est

approprié pour un sacrifice en faveur d'une vie en vérité. J.-P. Charcosset, «Socrate
phénoménologue», Cahiers Philosophiques 50 (1992), p. 77.



316 AVIEZER TUCKER

aurait du plaisir à discuter avec moi de tout cela plus à fond. Auparavant, j'aurais
pris cette invitation pour une flatterie et par timidité, j'aurais repoussé toute visite,
mais à ce moment je sentis un tel désir de discuter avec lui des questions
fondamentales de l'existence que j'avais presque envie de m'inviter pour le soir même

- à cette époque d'inquiétudes et de trouble.19

Patoèka est décédé le 13 mars 1977, dans un hôpital de Prague, à la suite

d'un interrogatoire policier. Personne n'a offert de coq à Asclépios.

L'éthique de la responsabilité selon Havel

Havel succède à Patocka dans le rôle de meneur politique et spirituel du

mouvement de dissidence. A l'image de son prédécesseur, Havel s'est séparé
de Heidegger sur la question de la moralité. Heideggerien comme Patoèka,
Havel s'est pourtant engagé moralement pour l'authenticité, ce que Heidegger
ne fut jamais prêt à faire 2<). Havel combine la responsabilité primordiale de

Lévinas avec le «souci comme essence du Dasein» de Heidegger, afin de poser
la responsabilité envers l'Etre comme fondement de l'authenticité et de la

moralité. La responsabilité à l'égard de l'Etre constitue la base de la moralité
absolue, non situationnelle, kantienne, non anthropomorphique. Contrairement
à Nietzsche et à Heidegger, Havel ne renie pas la morale traditionnelle judéo-
chrétienne, fondée sur des lois transcendantes (divines) absolues. Souvent il
se réfère à sa «responsabilité envers l'Etre», de la même manière que ce que
l'on appelait habituellement «la responsabilité devant Dieu».

L'éthique de l'authenticité selon Havel puise ses sources dans les principes
de la Charte 77. Cette charte rédigée par Patoèka s'ouvre sur une analyse de

la crise morale de l'homme moderne. La technologie ne peut pas produire de

moralité. L'humanité n'a pas inventé la moralité. C'est une moralité absolue

et transcendante qui définit ce qu'est un être humain. La société moderne exige
un fondement moral absolu valable pour tous les êtres humains, en tout temps,
sans conditions et indépendamment de toutes circonstances, une éthique non

technologique. Les droits de l'homme sont ces principes moraux sacrés,
transcendants et absolus. Par conséquent, l'éthique de Havel est également
transcendante, absolue et fondée sur un système de valeurs.

Les principes moraux de Havel sont transcendants, parce que la vérité et

l'authenticité doivent trouver leur origine au-delà du «je» humain ; elles

doivent venir de l'Etre. Si les principes moraux avaient été des produits
humains, ils auraient été un des aspects de la métaphysique productionniste
et de l'anthropomorphisme humaniste. Les principes moraux de Havel doivent
être absolus, sinon ils seraient relatifs et humanistes.

19 V. Havel, «Last Conversation» in H. G. Skilling, op. cit., p. 243. Cette citation
est extraite de la notice nécrologique que Havel écrivit en prison pour Patoèka

[trad. BAP].
20 A. Tucker, «Vaclav Havel's Heideggerianism», Telos 85 (1990), p. 63-78.



LE SACRIFICE ET L'AUTHENTICITÉ 317

Plus d'une fois Havel a énuméré concrètement ses valeurs absolues ou ses

«objectifs de vie» : la dignité, la libre expression de l'Etre et le pressentiment
d'une transcendance au-dessus du monde de l'existence. Elles peuvent être la
volonté de vivre sa vie dignement, ou d'exprimer des intérêts individuels, des

intérêts de groupe ou spirituels. Les objectifs de vie sont aussi de vivre en
harmonie avec soi-même, d'éviter l'humiliation, d'affirmer le droit à l'intimité,
la liberté d'expression et la sécurité légale. Vivre en vérité est une révolte
contre la manipulation par le système, une réhabilitation de valeurs telles que
«la confiance, l'ouverture, la responsabilité, la solidarité, l'amour.» 2I

Le système éthique de Havel de la «responsabilité envers l'Etre» peut poser
deux problèmes : l'ambiguïté de l'Etre et la possibilité qui en résulte d'une
inauthenticité déguisée en authenticité, ainsi que l'adaptation du système à des

conditions qui exigent plus que l'authenticité, l'intégrité et la conviction, à des

conditions de responsabilité sociale.
Havel reconnaît que le caractère sémantique de l'Etre est «énigmatique»,

«vague», «doux»», «imprécis» et «aux contours flous» 22. Havel divise son

expérience de l'Etre en deux catégories, l'expérience directe, immédiate, et

l'expérience indirecte, mais plus profonde et essentielle. L'expérience indirecte
se développe à partir du fait d'être jeté dans la source de l'Etre, ce qui exprime
quelque chose d'infiniment plus consistant que l'expérience directe, absolue
et qui se définit d'elle-même. Dans sa lettre 140 à Olga, Havel est plus
optimiste que Heidegger, parce que son ontologie suppose que le Dasein peut
se souvenir de l'Etre, aussi bien qu'il peut l'oublier. Heidegger pense que le

Dasein ne pouvait qu'oublier l'Etre. Faire l'expérience de l'Etre, écouter

l'appel à la responsabilité et affronter notre finitude, c'est cela qui forme
l'authenticité heideggerienne sur laquelle Havel fonde son éthique des vertus
authentiques. L'ambiguïté et le manque de précision de l'Etre, néanmoins,
rendent la distinction entre authenticité et inauthenticité difficile. Havel a

conscience de ce problème : l'inauthenticité de l'aliénation à soi peut donner
l'illusion d'une orientation authentique vers l'Etre. C'est le cas du «fanatisme».
L'erreur du fanatisme découle du fait qu'il tente de transposer et de réaliser
immédiatement «la transcendance primordiale du soi à partir du domaine
illimité des rêves dans la réalité des actions humaines».

[...] Il suffit de «trouver un truc» que l'on ressert ensuite aveuglément, c'est-à-dire
de créer un projet intellectuel qui fixe de manière permanente l'intention originelle,
pour être débarrassé, une fois pour toutes, du devoir de tendre vers l'Etre : le devoir
pas trop difficile de servir fidèlement un projet déterminé le remplace alors
avantageusement. L'Etre y est représenté par une maquette, par une thèse, donc par un
étant parmi d'autres, par une chose parmi d'autres [...].23

V. Havel, «Le pouvoir des sans-pouvoir» in Essais politiques, Paris. Calmann-
Lévy, 1989, p. 65-157, p. 153.

22 V. Havel, Lettres à Olga, La Tour d'Aiguës, Aube, 1990, lettre n° 140, p. 393.
23 Op. cit., lettre nu 141, p. 398 sq.



3 1 8 AVIEZER TUCKER

Le fanatisme détruit l'expérience de l'Etre et la remplace par la foi en un

projet. Le fanatisme se doit de persécuter la morale sincère et la réflexion de

manière à laisser la rationalité et la responsabilité pour chaque chose perdre
tout contrôle d'elle-même et détruire tout ce qui se trouve sur son chemin, au

nom du salut qui mène à «toutes les horreurs de la bureaucratie, de la répression,

de l'arbitraire, de la violence, de la terreur et du terrorisme.»

Le fanatisme «remplace l'orientation difficile vers l'Etre par une orientation plus
facile vers le produit de l'homme qui décide qu'il a le droit-en tant que représentant
du «moi» - de servir de médiateur exclusif avec FEtre. En couvrant ainsi sa nudité
existentielle et l'exposition pénible des questions par une banderole de réponses,
le fanatisme se simplifie la vie. mais c'est au prix de la destruction totale. Sa tragédie
consiste en ce qu'il transforme le désir sublime et profondément authentique qu'a
le «pré-moi» humain de prendre toute la souffrance du monde sur ses épaules en
une souffrance plus grande encore : il crée des camps de concentration, organise
l'inquisition, les massacres et les exécutions.24

Havel propose une analyse phénoménologique vigoureuse - même si elle
n'est pas sans imperfections - du fanatisme, qui peut être appliquée au
fanatisme fondamentaliste-religieux, idéologique, politique et nationaliste. Elle

peut même offrir une explication possible au fait que Heidegger se soit
détourné de l'Etre pour joindre les fanatiques nazis, et à sa confusion de la thèse

au sujet de l'Etre avec l'Etre. La distinction de Havel entre l'expérience
authentique de l'Etre et ce qui n'est qu'un projet inauthentique de salut
universel menant à la destruction est éclairant d'un point de vue politique. La

critique de Havel de la rationalité qui perd tout contrôle d'elle-même est

probablement mieux rendue par le terme de «raison instrumentale» qui
contraste avec celui de raison téléologique ou morale. Mais bien que la vigoureuse
analyse du fanatisme chez Havel puisse nous aider à discerner certaines formes
d'inauthenticité qui se font passer pour de l'authenticité, elle n'est pas exhaustive.

Même après avoir exclu le fanatisme, il peut toujours exister des formes
d'authenticité rivales et inconsistantes. Plusieurs personnes pourraient prétendre

faire l'expérience de l'Etre de manière différente, entendre différents appels
à la responsabilité en faveur de l'Etre et, par conséquent, développer des

systèmes différents et incompatibles d'éthique de l'authenticité. Havel n'a pas
traité ce problème.

Le «kantisme» de Havel a été utile dans la lutte pour maintenir l'authenticité

contre une structure de pouvoir aliénante. Des principes éthiques absolus

permettent de maintenir l'authenticité quand l'environnement est manipulé,
imposé, déformé et désinformé par un pouvoir aliénant. Toutefois, quand les

conditions changent et quand l'agent moral authentique peut et veut faire plus

que maintenir sa propre authenticité, quand il peut et veut influencer la vie
sociale et politique, cette aversion à distinguer les moyens des fins et à faire
des compromis et des calculs peut se révéler préjudiciable aux intentions

24 Ibidem, p. 399 sq.



LE SACRIFICE ET L'AUTHENTICITÉ 319

éthiques de l'agent moral, comme le démontre la carrière politique de Havel
après la «Révolution de velours». Havel a été incapable d'utiliser les moyens
de la démocratie parlementaire pluripartite pour faire des compromis et des

calculs en vue d'atteindre ses objectifs moraux. En conséquence, Havel s'est
trouvé être un président largement symbolique, authentique, mais sans pouvoir
politique 25.

(Traduit de l'anglais par Béatrice A. Perregaux)

25 A. Tucker, «The Long Havel Summer. Review of: Vaclav Havel, Summer
Meditations». Telos 91 (printemps 92). p. 179-184 et «Waiting for Meciar. Review of:
Tim D.Whipple (ed.). After the Velvet Revolution : Vaclav Havel and the leaders of
Czechoslovakia Speak Out», Telos 94 (hiver 1992/93), p. 167-182.


	Le sacrifice et l'authenticité : l'éthique de la dissidence tchèque

