Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 47 (1997)

Heft: 4

Artikel: Le sacrifice et l'authenticité : I'éthique de la dissidence tcheque
Autor: Tucker, Aviezer

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381556

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381556
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 129 (1997), P. 305-319

LE SACRIFICE ET L’AUTHENTICITE :
L’ETHIQUE DE LA DISSIDENCE TCHEQUE *

AVIEZER TUCKER

Résume

Partant de I’engagement pratique du philosophe tchéque Jan Patocka en
faveur des droits de I’homme dans le cadre du mouvement de la Charte 77
et de ses écrits philosophiques, ’article développe 1’éthique de la dissidence
tcheque, centrée sur les notions de sacrifice de soi et d’authenticité. En par-
ticulier, il met en évidence comment Patocka réoriente éthiquement la philo-
sophie de Heidegger, dont il s’inspire, a partir de la lecture des Freres
Karamazov de Dostoievski. Dans sa derniére partie, il s'intéresse a la reprise
de la philosophie de Patocka chez Viclav Havel et les défis auxquels elle est
exposée dans |'accomplissement de fonctions politiques.

Au cours d’un séminaire clandestin de philosophie en 1975, Jan Patocka
(1907-1977), phénoménologue et auteur de la Charte 77 des droits de I’homme
en Tchécoslovaquie, esquisse trois manieres dont les philosophes peuvent
¢tablir des rapports avec la société : la maniere de Platon, qui se retire de la
société en vue d’une émigration intérieure ; celle des Sophistes, qui recherchent
le compromis avec la société en vue de la survie, et finalement celle de Socrate,
qui aboutit au conflit avec la société au risque d’entrainer la mort !. Cette
taxinomie de philosophes que présente Patocka peut étre étendue au-dela de
la philosophie grecque. Le Candide de Voltaire pratique 1'émigration intérieure
selon Platon dans son jardin et Heidegger adopte la voie des Sophistes. Peu
nombreux sont par contre les philosophes qui suivent le choix de Socrate et
de Patocka.

Pour quels motifs Jan PatoCka s’engagea-t-il, a 70 ans, dans la lutte pour
les droits de I'homme en Tchécoslovaquie? Quelles sont les raisons pour
lesquelles il s’élanca aux premiers rangs de la lutte et, de ce fait, trouva la mort
apres un interrogatoire policier?

" Cet article est extrait de mon livre intitulé Phenomenology and Politics. The
Philosophy and Practice of Patocka and Havel (a paraitre en 1998, chez Pittsburgh
University Press ; une version tchéque est parue en 1996, chez Votobia Publishers, a
Olomouc).

''H. G. SKiLLING, Charter 77 and Human Rights in Czechoslovakia, London-Boston,
Allen & Unwin, 1981, p. 22.



306 AVIEZER TUCKER

PatoCka affirme que la société moderne qui se concentre sur les aspects
«inférieurs» de 1’existence humaine, la recherche de I’approbation et de la
sécurité, de la production et de la reproduction, se perd dans I'inauthenticité.
Ce faisant, elle correspond aux ames «végétative» et «sensitive» d’Aristote.
PatoCka comprend que I'authenticité humaine, soit I’essence de I’homme, est
«la vie en vérité». Il reprend de Heidegger 1’idée que 1'essence humaine est
I’espace ouvert ou I'Etre peut apparaitre. Accomplir notre essence en laissant
I’Etre apparaitre, c’est vivre en vérité. PatoCka cherche par conséquent a
transformer la société moderne en vue de créer une communauté juste de gens
vivant en vérité. La question qui se pose a lui est de savoir comment.

Patocka se met a la recherche, dans la société moderne, d’un élément qui
transformerait le soi, qui, malgré la loi du quotidien et de 1’aliénation, conduise
les gens au-dela de la continuelle perte de soi dans le travail et la reproduction.
C’est ainsi qu’il découvre le phénomene du sacrifice. L. expérience du sacrifice
de soi consiste a gagner quelque chose de «supérieur» en perdant quelque chose
d’«inférieur» -; elle constitue un pas hors de la métaphysique technologique,
de la production et de la reproduction. Patotka espérait que le sacrifice de soi
transforme ceux qui en feraient 1’expérience. Il ne se soucie pas de savoir au
nom de quelle idéologie quelqu’un se sacrifie naivement pour la premicre fois ;
seul lui importe 'effet pleinement libérateur du sacrifice. Les expériences de
sacrifice de soi qu’il cite comme exemple sont tirées des expériences des
soldats dans la guerre des tranchées de la Premiere Guerre mondiale, telles que
les avaient décrites Teilhard de Chardin du c6té francais et Ernst Jiinger du
coOté allemand. Patocka reconnait que I’expérience du front a ébranlé toutes
les conventions d’avant-guerre qui avaient mené a [’autodestruction propre a
la guerre. L’expérience du front crée d’une part une solidarité avec |’ennemi
qui partage des conditions similaires et favorise d’autre part I’expérience du
sacrifice de soi. Cette solidarité conduit a la création d’'une communauté des
¢branlés, des sacrifiés. Seule une communauté de personnes ébranlées, cons-
cientes du sens de la vie pour avoir été confrontées a la mort, peut préférer
une vie pleine et sensée, a une simple vie pour la vie, manipulée et contrdlée
par la peur de la mort. Une communauté des ébranlés, une communauté de
dissidents peut prévenir une guerre si elle a la force spirituelle de s’opposer
aux pouvoirs en place, comme le daijpwr de Socrate 2.

Les situations limites chez Jaspers et la confrontation du Dasein a sa
finitude chez Heidegger ont influencé PatoCka dans sa conception du sacrifice.
Pour Heidegger *, le fait de prendre conscience du caractére inévitable de la

2 1. PATOCKA, Essais hérétiques sur la philosophie de I’ histoire | trad. par E. Abrams,
Lagrasse, Verdier, 1981, p. 128-146. Cf. mon essai dans la revue History and Theory
31 (1992), p. 355-363, ainsi que 1. CHVATIK, «Solidarity of the Shaken», Telos 94 (1993),
p. 163-166.

* M. HeEGGER, Sein und Zeit, Tiibingen, Niemeyer, 1967'!", p. 266. Pour une
traduction frangaise du passage, cf. Etre et Temps, trad. par F. Vézin, Paris, Gallimard,
1986, p. 321.



LE SACRIFICE ET L’AUTHENTICITE 307

mort nous aide a dépasser l'inauthenticit¢ qui s’est déposée en nous par
I'interaction sociale avec d’autres individus n’acceptant pas notre moi authen-
tique et nous aliénant a nous-mémes. Confrontés a notre future non-existence,
nous prenons conscience avec acuité de I’aliénation de notre existence pré-
sente. Tout Dasein est individualisé par rapport au «on» aliénant (das «Man»)
par I’anticipation de la mort individuelle, qui différencie le Dasein du «on».

L’anticipation [de la mort] révele a I’existence que son ultime possibilité réside dans
le renoncement a soi et €branle, de ce fait, toute crispation sur I’existence déja
atteinte. *

Chez Patocka, I’expérience transformatrice de la confrontation a la mort
est faite par une communauté qu’elle ébranle dans son existence quotidienne
aliénée.

PatoCka a €largi les criteres qui définissent d’authentiques communautés
des ébranlés jusqu’a y inclure tous les groupes dont le quotidien est ébranlé
par le sacrifice. Il est toutefois difficile d’admettre que les vagues de chair a
canon d’enfants iraniens sacrifiés, portant au cou les clés des portes du ciel,
chargés d’une signification «transcendante», aient trouvé I’authenticité. Il n’est
pas davantage vraisemblable que les pilotes kamikazes japonais qui disent
«non» au monde de production et de reproduction, aient découvert la vie en
vérité en plongeant dans la mort. La guerre révele le meilleur et le pire chez
ceux qui y participent. L’expérience du sacrifice libere certes ceux qui en font
I'expérience des soucis du quotidien, de la médiocrité de la production et de
la reproduction. Mais cette délivrance n’est pas nécessairement une amélio-
ration. Dans nombre de cas peut-étre, elle engendre une détérioration, une
déshumanisation. La plupart de ceux qui ont survécu au sacrifice durant les
guerres du XX°¢ siecle n’étaient pas dotés d’assez de qualités humaines pour
en faire une expérience transformatrice. Ils en sont revenus au contraire bou-
leversés et confus, proies faciles pour les sirénes idéologiques. Les vétérans
de Sulla, les vétérans américains du Vietnam, ou les vétérans russes de la guerre
en Afghanistan, n’ont pas retiré grand profit d’avoir quitté la vie bien rangée
de la production, de la consommation et de la reproduction, parce qu’ils ne
possédaient rien en eux-mémes qui puisse les guider hors de 1’apocalypse. Les
vétérans de la Premiere Guerre mondiale en Allemagne ont finalement fourni

4 Op. cit,, p. 264 [trad. BAP] : «Das Vorlaufen erschlieft der Existenz als duBerste
Moglichkeit die Selbstaufgabe und zerbricht so jede Versteifung auf die je erreichte
Existenz.» Dans la traduction de Fr. Vézin (p. 319): «La marche d’avance découvre a
I"existence le don de soi-méme comme possibilité extréme et brise ainsi toute sclérose
sur 'existence déja atteinte.» Le vieux Heidegger appelait a la liberté par le sacrifice
de toutes les réalités, par le renoncement a tous les projets et a toute subjectivité, pour
entendre la voix silencieuse de I’Etre. M. Haar fait remarquer qu'un sacrifice complet
de I'individuation est impossible puisqu’il y a bien quelqu’un qui doit faire le pas du
«je» a I’Etre, a travers un sacrifice. M. Haar, Heidegger et 'essence de |'homme,
Grenoble, Jérdme Millon, 1990.



308 AVIEZER TUCKER

la matiere premiere humaine nécessaire a la volonté de pouvoir des Nazis. Les
situations de danger de mort peuvent faire ressortir des traits de personnalité
habituellement cachés sous la surface. Certes la guerre révele les sadiques et
les saints, les étres qui déshumanisent et les étres pleins d’humanité, mais le
plus souvent, elle engendre la confusion.

L’expérience du sacrifice de soi peut cependant étre pleine de sens si,
comme PatoCka, ceux qui I’accomplissent y sont préparés. Patocka affirme
simplement que la personne spirituelle connait le sens du sacrifice quand elle
I"entreprend. Un sacrifice juste répond a I'injonction socratique de préférer
souffrir de I’injustice plutdt que d’en tirer un avantage . Une distinction plus
claire toutefois doit étre établie entre un sacrifice juste et un sacrifice futile
ou injuste, distinction que Pato¢ka a davantage mise en pratique que formulée
en théorie.

Sacrifice juste et sacrifice injuste

Dans Crainte et tremblement, Kierkegaard distingue le sacrifice individuel
et rapporté a la transcendance du sacrifice éthique et universel. Il compare le
sacrifice d’'Isaac par Abraham a celui d’Iphigénie par Agamemnon et a celui
de la fille de Jephtah par son peére ainsi qu’a I'exécution, par L. Junius Brutus,
de ses deux fils suite a leur tentative de ramener au pouvoir Tarquinius, dernier
roi de Rome. Nous avons de la peine a accepter que Kierkegaard, les qualifiant
de «héros tragiques» de 1'éthique, justifie des parents qui tuent leurs enfants.
Si Agamemnon tue sa fille, c’est pour tenir la promesse faite a son frere de
I"aider a contraindre sa femme infidele au retour. Eschyle et Euripide ont tourné
Agamemnon en ridicule pour avoir préféré la femme infidéle de son frére a
la vie de sa propre fille. Le sacrifice d’Iphigénie par Agamemnon, légitimé
par une fausse transcendance — l'exigence de la déesse Artémis —, n’a rien
d’héroique ni d’€thique. Jephtah a lui aussi sacrifié sa fille pour tenir une
promesse, mais sa promesse le lie a une divinité qui interdit rigoureusement
les sacrifices humains. Il apparait clairement que les exemples présentés par
Kierkegaard ne relevent pas du sacrifice éthique.

Kierkegaard qui considere que le sacrifice confiant d’Isaac par Abraham
est supérieur a celui de Socrate se sacrifiant lui-méme pour une moralité
absolue, sépare I’éthique et le rapport a la transcendance :

Ou bien I'Individu peut comme tel étre en rapport absolu avec I'absolu, et alors
I’éthique n’est pas ce qu’il y a de plus élevé, ou bien Abraham est perdu [...]°.

3 J. PATOCKA, Liberté et sacrifice, trad. par E. Abrams, Grenoble, Jérome Millon,
1990, p. 256 et 312,

©'S. KIERKEGAARD, (Euvres complétes, 1. V : Crainte et tremblement, trad. P.H.
Tisseau, Paris, Orante, 1972, p. 199.



LE SACRIFICE ET L’ AUTHENTICITE 309

Kierkegaard pensait que la seule légitimation possible du sacrifice d’ Abra-
ham était la foi, et la foi constitue un paradoxe monstrueux :

[...] quel paradoxe inoui est la foi, paradoxe capable de faire d’un crime un acte
saint et agréable a Dieu, paradoxe qui rend a Abraham son fils Isaac, paradoxe que
ne peut réduire aucun raisonnement, parce que la foi commence précisément ou finit
la raison. ’

Chez Kierkegaard, la foi, un «paradoxe capable de faire d’un crime un acte
saint et agréable a Dieu», est individuelle. Il est absolument impossible a autrui
de le comprendre, parce que la compréhension présuppose la dimension ra-
tionnelle de 1’éthique universelle plutdt que le rapport de la foi a la transcen-
dance, qui exige d’accomplir un saut individuel.

Dans le livre de la Genése, le patriarche Abraham symbolise la commu-
nauté juive. En Genese 22, a travers le sacrifice d’Isaac, ¢’est symboliquement
I’obéissance du peuple juif a Dieu qui est mise a I'épreuve et attestée. Mais,
dans le judaisme classique, il ne peut y avoir de suspension individuelle de
I’éthique : personne ne possede 1’autorité de suspendre I’éthique pour tuer
quelqu’un, un enfant ou un premier ministre, quelle que soit la révélation qu’il
aurait eue en privé. Le judaisme reconnait que ce qui peut apparaitre a 'in-
dividu comme une révélation divine permettant une «suspension de 1’éthique»
peut étre illusoire. Contrairement au judaisme traditionnel, Kierkegaard ne
s’est pas confronté a la possibilité d’un sacrifice au nom d’une fausse trans-
cendance.

Si un sacrifice juste doit étre une action consciente et volontaire, un sacri-
fice de soi-méme, les sacrifices d’Agamemnon et de Jephtah ne sauraient étre
considérés comme tels. Toutefois la possibilité d’un sacrifice conscient de soi
au nom d’une fausse transcendance demeure ouverte. Il nous faut donc un
critere téléologique pour définir le juste sens du sacrifice de soi. Karl Jaspers,
dont la discussion sur le sacrifice a influencé Patocka, considére que le Té\os
d’un sacrifice juste vise la conservation de I’authenticité et de la dignité
humaine :

Celui qui sent que la soumission, le refus du sacrifice aurait pour conséquence sa
perte en tant qu’dme au sein de I'univers, tout simplement sa chute dans 1’abime
de I'indignité, éprouve en méme temps, qu’en se refusant au sacrifice, il trahirait
une part de ce qui est au fond des choses. En livrant ce qui est I’existence humaine,
pour seulement rester en vie, on n’atteindrait malgré tout que 1'insignifiance du
néant dans 1’apparence de la vie. ®

Nous admettons volontiers qu’un sacrifice juste doit étre I’expression d’une
authenticité humaine. Un sacrifice juste est accompli en faveur de la vie : c’est
étre prét a mourir pour que soit conservé ce qui donne sens a la vie.

7 Op. cit., p. 145.
8 K. JaspErs, La bombe atomique et ['avenir de |’homme. Conscience politique de
notre temps, trad. par E. Saget, Paris, Buchet-Chastel, 1963, p. 87.



310 AVIEZER TUCKER

Tout autre est le risque de mort que réclame la vie dans le monde. C’est ce risque
seul qui fait s’épanouir le véritable sérieux. Seul se fonde dans la vie celui qui est
prét a faire abandon de sa vie et qui la sacrifie en se laissant consumer continuel-
lement par sa tache. Ce sacrifice, quand il ne trouve pas son terme dans 1’holocauste
a un effet constructif : il se fait monde, il s’accomplit. Mais quand la mort est exigée,
I’homme s’authentifie, lorsque, aprés avoir considéré et accompli ce qu’exigeait la
prudence et reconnu a la réflexion la hiérarchie des valeurs essentielles, il est capable
de mourir paisiblement et de supporter 1'échec de sa cause. ?

Toutefois, qu’est-ce que 1’authenticité humaine? Il serait bien plus simple
pour les existentialistes de définir ce qui est inauthentique que ce qui est
authentique. Une caractérisation plus complete de 1’authenticité est pourtant
nécessaire pour empécher I’affirmation qu’il est, par exemple, authentiquement
humain de tendre au pouvoir pour son propre groupe et donc justifié de se
sacrifier pour cette cause. Jaspers ne traite pas explicitement de ce probleme.
Mais, dans sa discussion de la mort de Socrate et de Jésus, il affirme que leur
décision de mourir €tait juste. Bien qu’il n’ait pas considéré les morts de
Socrate et de Jésus comme des sacrifices, la justification qu’il donne a leur
décision de mourir pourrait étre ce TéAos qui nous manque. Il s’oppose tout
d’abord a I'affimation selon laquelle Socrate, en provoquant et offensant les
Athéniens, s’est lui-méme donné la mort, par la remarque suivante :

Ceux qui soutiennent 1’opinion que non pas le meurtrier, mais la victime était
coupable, sont incapables de voir que la mission divine de Socrate qui consistait
aceuvrer pour la vérité lui interdisait de se perdre lui-méme en acceptant servilement
la non-vérité qui avait cours alors. '

Puis il releve a propos de Jésus :

Jésus est le summum de ce pouvoir de souffrir. Pour discerner I’essence de Jésus,
nous devons connaitre 1'essence des Juifs a travers les siecles. Mais il n’a pas
souffert passivement. Il a agi, afin que sa souffrance et sa mort deviennent un
aiguillon pour I’étre humain. Il a mis a nu son absolu devant un monde qui n’accepte
que la contingence [...]. Sa réalité est le courage, par-dessus tout dans I’accomplis-
sement de sa mission divine de dire la vérité, d’étre la vérité. Voila le courage des
prophétes juifs [...].

Y Op. cit., p. 89 sq.

10°K. Jaspers in H. Arenpt (ed.), The Great Philosophers, New York, Harcourt,
Brace & World, 1962, p. 22 ; c¢’est moi qui souligne [trad. BAP] : «Those who take
such a view, who hold that not the murderer but the victim was guilty, fail to see that
his divine mission to work for the truth forbade Socrates to lose himself in servile
acceptance of the prevailing untruth.»

" Op. cit., p. 90 ; c’est moi qui souligne [trad. BAP] : «Jesus is a summit of this
power to suffer. To discern the essence of Jesus, we must know the essence of the Jews
down through the centuries. But he did not suffer passively. He acted, in order that his
suffering and death should be a goad to man. He bared his absolute to a world that accepts
only contingengy [...] his reality is courage, above all in the fulfillment of his divine
mission to tell the truth, to be the truth. That is the courage of the Jewish prophets.»



LE SACRIFICE ET L’ AUTHENTICITE 311

Ainsi, pour Jaspers, les sacrifices de Socrate et de Jésus expriment une
essence authentique identique qui dit la vérité a un monde refusant activement
de I'écouter.

Si, avec Patocka, nous admettons que «vivre en vérité» est bien I’essence
de I’€tre humain, et non pas seulement I’essence de quelques personnes remar-
quables, nous pouvons conclure qu’un juste sacrifice est un sacrifice de soi,
accompli consciemment en faveur de la vérité et d’une vie visant a sa décou-
verte !2,

Le sacrifice comme chemin vers I'Etre

Pour Patocka et Heidegger, la «vérité» signifie I’ Etre (das Sein) dans 1’étant
(das Seiende). Vivre en vérité signifie un dépassement de la métaphysique
occidentale. Heidegger pense que les philosophes ne peuvent que préparer
I'attente d’une telle étape dans I’histoire ; une description concréte est impos-
sible. Dans un de ses derniers essais pourtant, la deuxieme étude consacrée
a la philosophie des religions de Masaryk (1976), Patocka s’aventure plus avant
dans la description concréte de la vie en vérité dans I’ ére post-métaphysique 2.
Dans cette étude, Patocka présente sa vision finale, mystico-heideggérienne,
de I’Etre ainsi que la maniére dont il pense qu’elle peut étre accomplie. La
vision de Patocka est une ré-interprétation heideggérienne du christianisme
existentiel de Dostoievski dans Les fréeres Karamazov. Il ouvre la compréhen-
sion de I'Etre de Heidegger jusqu’a y inclure le sens et I’amour, absents de
I'ontologie heideggérienne. Il élargissait la compréhension de I'Etre pour
inclure le Dieu chrétien et les idées supérieures de Platon dans la vision d’un
age d’or du retour a I'Etre, de la fin de 1’aliénation et de I'instauration de
I’amour,

PatoCka fait remonter la crise de la modernité a la réfutation kantienne de
la preuve ontologique de 1’existence de Dieu. Depuis lors, la théologie a di
compter sur un fondement éthique de I’existence de Dieu. Puisqu’il ne vit pas
dans le meilleur des mondes possibles, I’étre humain moderne doit affronter
un monde apparemment insensé et injuste. Cette crise du sens mene a la
création d’«hommes sans dme» et sans qualités positives (en référence au
roman de R. Musil). L’homme sans qualités est libre, puisqu’il n’a pas d’es-

'2 Palaver a atteint une conclusion comparable par la confrontation avec René
Girard, Carl Schmitt et (comme Patotka) Dostoievski, bien que son concept de «sacri-
fice» soit tellement vague qu’il puisse correspondre a toute action non égoiste, ce que
Palaver oppose a la tradition individualiste libérale protestante. Je ne pense pas qu’il
faille étre un communautaire catholique-romain pour étre capable de se sacrifier soi-
méme, comme le montre par exemple Martin Luther King. Cf. W. PALAVER, «Schmitt’s
Critique of Liberalism», Telos 102 (1995), p. 43-71.

13 J. Pato¢ka, «Autour de la philosophie de la religion de Masaryk», in La Crise
du sens, trad. par E. Abrams, Bruxelles, Ousia, 1985, p. 155-216.



312 AVIEZER TUCKER

sence. Il est un ardent défenseur de la liberté négative, reniant la loi naturelle,
s’opposant a tout ce qui est éternel et définitif. Perdu dans un anonymat négatif,
son scepticisme exclut la possibilité d’un sens commun qui unifierait I’huma-
nité. L’homme sans dme critique «I’homme normal» qui ne comprend pas sa
négativité sans ame. Le néant est le contenu de son existence.

Pour le Dostoievski de Patocka le néant peut étre dépassé€ par 1’apparition
d’une douleur profonde et de /'angoisse de I'étre-au-monde, de la douleur de
I’étant. Chez Dostoievski, cette douleur ne peut étre surmontée qu’en dépassant
I'indifférence a I'égard des autres, par la compréhension et la pitié. Le néant
fait alors signe vers I'Etre. L apparition de I'Etre dans I’étant, la vérité, vient
transformer 1’aliénation de soi a 1'égard de soi, des autres et de 'Etre. La
métaphore qu’en donne Dostoievski dans Les freres Karamazov consiste dans
le fait de voler ; Patocka toutefois préfere le mythe de la caverne dans la
République de Platon.

Le réve dans Les fréres Karamazov offre, selon ['interprétation
heideggérienne de Patocka, I’alternative entre vivre en vérité et vivre dans le
mensonge, aliéné a soi, aux autres et a I’Etre. Quand les choses sont aliénées,
elles sont considérées comme des instruments et des outils, a dominer et a
consommer (métaphysique technologique). Tout est mesuré a I’aune de soi
(anthropomorphisme). Cette fermeture de nous-mémes a nous-mémes et de
I’un a I’ autre produit la désunion entre les individus, ainsi qu’entre les individus
et les choses, devenues leur possession. Patoc¢ka trouve une possibilité de se
transformer. La vérité n’est pas un produit humain ; elle peut étre regue «d’en
bas». L’Etre est d’abord révélé comme néant, ouvrant un chemin pour y
retourner en se dégageant de 1'aliénation. Dans I’interprétation de PatoCka, le
réve des Fréres Karamazov est celui d’étres humains qui ont passé a travers
une transformation et qui sont retournés a I’Etre, a I’harmonie et a la moralité.
[.’amour unificateur ne se trouve pas dans les choses du monde, mais dans
I’Etre lui-méme. Nous n’aimons pas |I’Etre, mais nous pouvons aimer grice
a 1’Etre, en donnant consistance aux choses. Cet amour ressemble a I’amour
de I'artiste qui permet aux choses de s’offrir elles-mémes au regard, unifiant
toutes choses. A I’age d’or post-métaphysique, I’'unité du monde se manifestera
dans toute sa splendeur.

Patocka pense que Dostoievski, par la confrontation avec la mort, a dé-
couvert un nouvel espace de sens, la phénoménologie, alors que Dostoievski
lui-méme pensait avoir découvert une nouvelle voie dans la théologie tradi-
tionnelle. Chez Dostoievski, le sens n’est pas accordé par un divin «en haut»,
mais émane d’un «en bas» ontologique. Le nihilisme nietzschéen moderne
découle du refus de croire a un sens qui soit indépendant de la vie humaine.
Le relativisme et I’anonymat évitent cette question du sens. Mais la précarité
de la vie humaine conduit a chercher quelque chose d’impersonnel, d’indé-
pendant de nos circonstances individuelles. Découvrir le néant comme une
apparence sous laquelle I’Etre montre sa différence d’avec les étants dans ce
monde, ¢’est découvrir I'Etre la ou réside le sens.



LE SACRIFICE ET L’ AUTHENTICITE 313

Du point de vue de Patoc¢ka, une nouvelle philosophie du sens de la vie
humaine exige un renversement de la philosophie post-kantienne et un retour
a I’ancienne ontologie. C’est ce que Heidegger a découvert. C’est I’effondre-
ment des valeurs relatives et la révélation de 1’étre-au-monde et de 1'Etre. La
distinction originelle entre 1" Etre et I’étant est la condition de la compréhension
de tout €tant, de toute vérité et de tout jugement linguistique. L intentionnalité
et la téléologie sont conditionnées par quelque chose d’inhumain, dépourvu
d’existence parce qu’il n’est pas. Nos vies sont sensées aussi longtemps que
nous comprenons qu’elles sont fondées dans un Etre constamment présent, tout
au moins sous une forme négative, latente.

Patocka critique Heidegger de n’avoir pas explicitement posé la question
du sens dans toute son étendue et sa complexité. La grandiose perspective de
Heidegger sur la métaphysique aide en effet & comprendre la perte moderne
de sens, mais ne laisse que peu d’espoir pour une restauration de sens a I’avenir.
La vision simple d’un retour a I'Etre dans les Fréres Karamazov contient, de
I'avis de Patocka, une portée contemporaine plus grande. Patofka suit
Dostoievski dans sa découverte de la vie et du sens a travers leur perte. Dans
un sacrifice, nous perdons le monde des étants sans sens, de sorte que le sens
au-dela du monde des étants peut alors apparaitre. Nous ne pouvons pas
connaitre I’Etre, mais seulement des conjectures a son sujet, dans la non-
connaissance de I’ouvert. La solidarité parmi ceux qui appréhendent I’Etre a
travers le néant crée une responsabilit¢ mutuelle universelle, qui se manifeste
par une prise en charge de leur vie, de leur environnement, etc.

Patocka lui aussi a pris en charge sa responsabilité et fait la preuve de son
engagement dans le cadre de la Charte 77. Il est probable qu’il espérait que
les principes et I’expérience de la Charte le transformeraient lui, ainsi que ses
amis dissidents, dans le sens de cette utopie heideggérienne spirituelle et
mystique. Les droits de I’homme seraient alors la condition nécessaire pour
que I'Etre apparaisse dans la clairiére créée par I’ébranlement du quotidien
suscité par I’activité dissidente. Il est important de noter les différences entre
I’Etre de Patocka et celui de Heidegger. Pour Patocka, I’Etre comprend une
moralité et une signification non humaines. Le philosophe tchéque se rappro-
che de I’ontologie de Levinas qui corrige le nihilisme moral heideggérien en
donnant a la moralité un fondement ontologique. Cela pourrait expliquer la
différence entre Heidegger et Patotka dans la responsabilité personnelle et
Iattitude morale. L'Etre de Heidegger est bien moins moral et responsable
qu’il ne I’est pour Pato¢ka. De méme, 1’authenticité de Heidegger ne comporte
pas d’implications morales normatives. Comme Levinas, Patocka considére
que la morale est tout aussi fondamentale que I’Etre. Cela a sans aucun doute
contribué a sa propre confrontation a la finitude, couronnée de succes.

Dans sa démarche négative, Patocka atteint des conclusions semblables a
celles de Socrate dans le Phédon. Socrate désire ardemment libérer son dme
de son corps pour demeurer parmi les Idées, Patocka cherche une expérience
de sacrifice transformatrice qui le libére de la quotidienneté et des étants, afin



314 AVIEZER TUCKER

d’étre uni a I’Etre. Mais ni Patocka ni le Socrate du Phédon, ne réussissent
finalement a prouver que la transformation qu’ils recherchent philosophique-
ment est possible ; ils ont recours au mythe et a I’exemple personnel, impres-
sionnant, du sacrifice de soi. Socrate fait appel au mythe orphique traditionnel
de la nouvelle naissance, alors que PatoCka adapte le mythe chrétien de I'age
d’or chez Dostoievski pour I'ajuster a 1’ontologie heideggérienne. On peut
critiquer 'interprétation de Pato¢ka en la considérant comme infidéle a
Dostoievski. Mais la n’est pas la question pour le philosophe tcheque.
Dostoievski ne sert que de base a une version plus optimiste et plus détaillée
de Heidegger, ouvrant sur la vision d’une union mystique.

Les communautés des ébranlés, qu’ils soient soldats de la Premiere Guerre
mondiale ou dissidents, n’ont néanmoins jamais vécu dans une telle union
mystique, ni les uns avec les autres, ni avec I’Etre. Mis a part la solidarité des
ébranlés, les soldats ont continué de se battre les uns contre les autres et les
dissidents ont eu leur lot de querelles et d’inimitiés, comme toute communauté.
Comme I'Etre n’apparait qu’a travers sa négativité, il est difficile de déterminer
st I'union mystique a ét€ atteinte ou non, et ce qu’elle signifie, sinon de laisser
étre les choses, d’en finir avec la technologie et de s’aimer les uns les autres.
La signification compléte de la vision de Patocka lui demeure réservée, mais
les répercussions éthiques de sa vision peuvent étre examinées par I’étude de
sa pratique.

Le sacrifice de soi de Patocka

Si le fait d’€tre prét a se sacrifier est assumé pour la vérité, ou pour la justice
— condition nécessaire a |’apparition de la vérité —, c’est une expérience
libératrice, un retour a I’authenticité. Quand Patocka s’est sacrifié, il a révélé
la plus grande vertu heideggérienne, celle de la détermination (Entschlossen-
heit) s’avangant (vorlaufend) au-devant de la mort qui libere le Dasein pour
son ultime possibilité d’existence '*. En affrontant la mort et en se sacrifiant,
Patocka a atteint I’authenticité. Une telle détermination, en tant que «mode de
I’authenticité du souci, contient la constance et I’intégralité originales propres
au Dasein» .

Pour Patocka, cette détermination authentique signifiait devenir militant
pour les droits de ’homme. Pour quelqu’un d’autre, cette méme détermination
ne serait pas nécessairement liée aux droits de ’homme ; I’exact opposé étant

14 Sein und Zeit, op. cit. (cf. note 4), p. 307; cf. Etre et Temps, op. cit. (cf. note
4), p. 366.

15 Sein und Zeit, op. cit., p. 323 [trad. BAP] : «Dieser Modus der Eigentlichkeit
der Sorge enthilt die urspriingliche Selbstindigkeit und Ganzheit des Daseins.» Dans
la traduction de Fr. Vézin (p. 383 sq.) : «Ce mode de la propriété du souci réunit la
constance du soi-méme et I'entiereté originales du Dasein.»



LE SACRIFICE ET L’AUTHENTICITE 315

méme possible. Karl Lowith quant a lui pense que la détermination
heideggérienne est vide de contenu, qu’elle est une simple détermination dont
le but est un néant indéfini '°. Le Patocka de la Charte 77 montre avec assez
d’évidence, dans sa pratique, sinon dans sa théorie, ce pour quoi nous devrions
¢tre préts a nous sacrifier nous-mémes : pour les droits de 'homme qui ga-
rantissent notre droit de rechercher la vérité et de vivre authentiquement en
elle ; pour une société juste qui ne tue ni ses Socrate, ni ses Patocka !7,

Pour ces droits absolus de I’homme, base de la justice et condition de la
vérité, Patocka, Havel et leurs compagnons cosignataires de la Charte 77
¢taient préts a se sacrifier eux-mémes. Il ne fait aucun doute que Patocka aurait
pu choisir la voie de Platon, celle d’un exil intérieur. Il aurait pu continuer de
vivre retiré, sans étre trop tracassé par les autorités. Il aurait méme pu continuer
de donner chez lui des séminaires clandestins et de publier ses ceuvres a
I’étranger ou en samizdat. Toutefois, s’il n’avait pas choisi le risque de se
sacrifier, il aurait été moins que lui-méme, moins qu'un authentique étre
humain vertueux '3. Patoc¢ka s’est consciemment sacrifié. Il a dii étre conscient
de I'ampleur du risque encouru a devenir 1’un des trois principaux porte-parole
de la Charte 77. S’il n’a peut-étre pas prévu sa mort a la suite d’un interro-
gatoire policier, il a di réaliser que I’emprisonnement, les tracasseries, les
contraintes physiques et mentales allaient étre les conséquences vraisemblables
de son sacrifice. Si I’on suit le critére que je suggérais plus haut, le sacrifice
de Patocka est un sacrifice de soi-méme juste et conscient, en faveur de son
droit de discuter et de rechercher librement la vérité,

PatoCka a terminé sa vie de maniere véritablement socratique, a en croire
la description que Viaclav Havel donne de sa derniére conversation avec
PatoCka, que I’on peut lire comme une réécriture du Phédon :

Nous passions la pause de midi a philosopher entre des interrogatoires dans la salle
d’attente des prisonniers a Ruzyne. A tout moment, ils auraient pu venir pour
n’importe lequel d’entre nous, mais cela n’inquiétait pas le professeur : dans son
séminaire impromptu sur I’histoire de I’idée de I'immortalité de I"homme et sur la
responsabilité humaine, il pesait ses mots aussi soigneusement que si nous avions
devant nous un temps illimité. Je ne lui ai pas seulement posé des questions, je lui
ai méme soumis quelques-unes de mes propres pensées philosophiques (ce qui et
€té impensable auparavant), et il me semblait que le fait que je ne sois pas qu'un
auditeur poli I'inspirait. Finalement, il m’invita & venir le voir bientot, parce qu’il

'® K. Lowitn, «Les implications politiques de la philosophie de I'existence chez
Heidegger», Les Temps Modernes 14 (1946-47).

' Le fondement philosophique des droits de I'homme selon Pato¢ka se trouve dans:
J. PATOCKA, Platon et I’Europe, trad. par E. Abrams, Lagrasse, Verdier, 1983, et bien
str dans «Charter 77 Manifesto», Telos 31 (1977), p. 148-150. Cf. également A. TUCKER,
«Patotka vs. Heidegger. The Humanistic Difference», Telos 92 (1992), p. 85-98.

'8 Charcosset remarque que 1'age de Patotka et de Socrate (70 ans) est significatif,
parce que vivre en vérité exige une certaine maturité personnelle. Un dge avancé est
approprié pour un sacrifice en faveur d’une vie en vérité. J.-P. CHARCOSSET, «Socrate
phénoménologue», Cahiers Philosophiques 50 (1992), p. 77.



316 AVIEZER TUCKER

aurait du plaisir a discuter avec moi de tout cela plus a fond. Auparavant, j aurais
pris cette invitation pour une flatterie et par timidité, j’aurais repoussé toute visite,
mais a ce moment je sentis un tel désir de discuter avec lui des questions fonda-
mentales de I'existence que j'avais presque envie de m’inviter pour le soir méme
— & cette époque d’inquiétudes et de trouble. I’

Patocka est décédé le 13 mars 1977, dans un hopital de Prague, a la suite
d’un interrogatoire policier. Personne n’a offert de coq a Asclepios.

L’¢ethique de la responsabilité selon Havel

Havel succeéde a Patoc¢ka dans le role de meneur politique et spirituel du
mouvement de dissidence. A I'image de son prédécesseur, Havel s’est séparé
de Heidegger sur la question de la moralité. Heideggérien comme Patocka,
Havel s’est pourtant engagé moralement pour 1’ authenticité, ce que Heidegger
ne fut jamais prét a faire . Havel combine la responsabilité primordiale de
Lévinas avec le «souci comme essence du Dasein» de Heidegger, afin de poser
la responsabilité envers 1I'Etre comme fondement de I’authenticité et de la
moralité. La responsabilité a I'égard de I'Etre constitue la base de la moralité
absolue, non situationnelle, kantienne, non anthropomorphique. Contrairement
a Nietzsche et a Heidegger, Havel ne renie pas la morale traditionnelle judéo-
chrétienne, fondée sur des lois transcendantes (divines) absolues. Souvent il
se réfere a sa «responsabilité envers I’Etre», de la méme maniere que ce que
I’on appelait habituellement «la responsabilité devant Dieu».

L.’éthique de I'authenticité selon Havel puise ses sources dans les principes
de la Charte 77. Cette charte rédigée par PatoCka s’ouvre sur une analyse de
la crise morale de ’homme moderne. La technologie ne peut pas produire de
moralité. L’ humanité n’a pas inventé la moralité. C’est une moralité absolue
et transcendante qui définit ce qu’est un étre humain. La société moderne exige
un fondement moral absolu valable pour tous les étres humains, en tout temps,
sans conditions et indépendamment de toutes circonstances, une €thique non
technologique. Les droits de I’homme sont ces principes moraux sacrés, trans-
cendants et absolus. Par conséquent, 1’éthique de Havel est également trans-
cendante, absolue et fondée sur un systeme de valeurs.

Les principes moraux de Havel sont transcendants, parce que la vérité et
I'authenticité doivent trouver leur origine au-dela du «je» humain ; elles
doivent venir de I'Etre. Si les principes moraux avaient ¢té des produits
humains, ils auraient ét¢ un des aspects de la métaphysique productionniste
et de I’anthropomorphisme humaniste. Les principes moraux de Havel doivent
étre absolus, sinon ils seraient relatifs et humanistes.

19V HaveL, «Last Conversation» in H. G. SKILLING, op. cit., p. 243. Cette citation
est extraite de la notice nécrologique que Havel écrivit en prison pour Patolka

[trad. BAP].
20 A, Tucker, «Vaclav Havel’s Heideggerianism», Telos 85 (1990), p. 63-78.



LE SACRIFICE ET L' AUTHENTICITE 317

Plus d’une fois Havel a énuméré concretement ses valeurs absolues ou ses
«objectifs de vie» : la dignité, la libre expression de I'Etre et le pressentiment
d’une transcendance au-dessus du monde de I’existence. Elles peuvent étre la
volonté de vivre sa vie dignement, ou d’exprimer des intéréts individuels, des
intéréts de groupe ou spirituels. Les objectifs de vie sont aussi de vivre en
harmonie avec soi-méme, d’éviter I'humiliation, d’affirmer le droit a I’ intimité,
la liberté d’expression et la sécurité légale. Vivre en vérité est une révolte
contre la manipulation par le systéme, une réhabilitation de valeurs telles que
«la confiance, I'ouverture, la responsabilité, la solidarité, 1I’amour.» '

Le systeme éthique de Havel de la «responsabilité envers 1’Etre» peut poser
deux problemes : I’ambiguité de I'Etre et la possibilité qui en résulte d’une
inauthenticité déguisée en authenticité, ainsi que I’adaptation du systéme a des
conditions qui exigent plus que 1’authenticité, I'intégrité et la conviction, a des
conditions de responsabilité sociale.

Havel reconnait que le caractere sémantique de I'Etre est «énigmatique»,
«vague», «doux»», «imprécis» et «aux contours flous» 2>, Havel divise son
expérience de 1I'Etre en deux catégories, I'expérience directe, immédiate, et
I'expérience indirecte, mais plus profonde et essentielle. L.’expérience indirecte
se développe a partir du fait d’étre jeté dans la source de I’Etre, ce qui exprime
quelque chose d’infiniment plus consistant que 1’expérience directe, absolue
et qui se définit d’elle-méme. Dans sa lettre 140 a Olga, Havel est plus
optimiste que Heidegger, parce que son ontologie suppose que le Dasein peut
se souvenir de I'Etre, aussi bien qu’il peut I’oublier. Heidegger pense que le
Dasein ne pouvait qu’oublier I'Etre. Faire I’expérience de I'Etre, écouter
I"appel a la responsabilité et affronter notre finitude, c’est cela qui forme
["authenticité heideggérienne sur laquelle Havel fonde son éthique des vertus
authentiques. L’ambiguité et le manque de précision de 1'Etre, néanmoins,
rendent la distinction entre authenticité et inauthenticité difficile. Havel a
conscience de ce probleme : I'inauthenticité de I'aliénation a soi peut donner
I"illusion d’une orientation authentique vers I’Etre. C’est le cas du «fanatisme».
L’erreur du fanatisme découle du fait qu’il tente de transposer et de réaliser
immédiatement «la transcendance primordiale du soi a partir du domaine
illimité des réves dans la réalité des actions humaines».

[...] Il suffit de «trouver un truc» que I’on ressert ensuite aveuglément, ¢’est-a-dire
de créer un projet intellectuel qui fixe de maniere permanente I'intention originelle,
pour étre débarrassé, une fois pour toutes, du devoir de tendre vers I'Etre : le devoir
pas trop difficile de servir fidélement un projet déterminé le remplace alors avan-
tageusement. L’Etre y est représenté par une maquette, par une these, donc par un

étant parmi d’autres, par une chose parmi d’autres [...]. %

2V, HaveL, «Le pouvoir des sans-pouvoir» in Essais politiques, Paris, Calmann-
Lévy, 1989, p. 65-157, p. 153.

2 V. HaveL, Lettres a Olga, La Tour d’ Aigues, Aube, 1990, lettre n® 140, p. 393.

= Op. cit., lettre n° 141, p. 398 sq.



318 AVIEZER TUCKER

Le fanatisme détruit I’expérience de I’Etre et la remplace par la foi en un
projet. Le fanatisme se doit de persécuter la morale sincere et la réflexion de
maniere a laisser la rationalité et la responsabilité pour chaque chose perdre
tout contrdle d’elle-méme et détruire tout ce qui se trouve sur son chemin, au
nom du salut qui mene a «toutes les horreurs de la bureaucratie, de la répres-
ston, de I'arbitraire, de la violence, de la terreur et du terrorisme.»

Le fanatisme «remplace I'orientation difficile vers I'Etre par une orientation plus
facile vers le produit de I'homme qui décide qu’il a le droit — en tant que représentant
du «moi» — de servir de médiateur exclusif avec I'Etre. En couvrant ainsi sa nudité
existentielle et I’exposition pénible des questions par une banderole de réponses,
le fanatisme se simplifie la vie, mais c’est au prix de la destruction totale. Sa tragédie
consiste en ce qu’il transforme le désir sublime et profondément authentique qu’a
le «pré-moi» humain de prendre toute la souffrance du monde sur ses épaules en
une souffrance plus grande encore : il crée des camps de concentration, organise
I"inquisition, les massacres et les exécutions. >4

Havel propose une analyse phénoménologique vigoureuse — méme si elle
n’est pas sans imperfections — du fanatisme, qui peut étre appliquée au fana-
tisme fondamentaliste-religieux, idéologique, politique et nationaliste. Elle
peut méme offrir une explication possible au fait que Heidegger se soit dé-
tourné de I’Etre pour joindre les fanatiques nazis, et a sa confusion de la rhese
au sujet de I'Etre avec ['Etre. La distinction de Havel entre I'expérience
authentique de I’Etre et ce qui n’est qu'un projet inauthentique de salut uni-
versel menant a la destruction est éclairant d’un point de vue politique. La
critique de Havel de la rationalit¢ qui perd tout controle d’elle-méme est
probablement mieux rendue par le terme de «raison instrumentale» qui con-
traste avec celui de raison téléologique ou morale. Mais bien que la vigoureuse
analyse du fanatisme chez Havel puisse nous aider a discerner certaines formes
d’inauthenticité qui se font passer pour de I'authenticité, elle n’est pas exhaus-
tive. Méme apres avoir exclu le fanatisme, il peut toujours exister des formes
d’authenticité rivales et inconsistantes. Plusieurs personnes pourraient préten-
dre faire I’expérience de I'Etre de maniere différente, entendre différents appels
a la responsabilité en faveur de I'Etre et, par conséquent, développer des
systemes différents et incompatibles d’éthique de 1’authenticité. Havel n’a pas
traité ce probleme.

Le «kantisme» de Havel a été utile dans la lutte pour maintenir 1’authen-
ticité contre une structure de pouvoir aliénante. Des principes éthiques absolus
permettent de maintenir 1'authenticité quand 1’environnement est manipulé,
imposé, déformé et désinformé par un pouvoir aliénant. Toutefois, quand les
conditions changent et quand 1’agent moral authentique peut et veut faire plus
que maintenir sa propre authenticité, quand il peut et veut influencer la vie
sociale et politique, cette aversion a distinguer les moyens des fins et a faire
des compromis et des calculs peut se révéler préjudiciable aux intentions

4 Ibidem, p. 399 sq.



LE SACRIFICE ET L’ AUTHENTICITE Al

éthiques de I’agent moral, comme le démontre la carriere politique de Havel
apres la «Révolution de velours». Havel a été incapable d’utiliser les moyens
de la démocratie parlementaire pluripartite pour faire des compromis et des
calculs en vue d’atteindre ses objectifs moraux. En conséquence, Havel s’est

trouvé étre un président largement symbolique, authentique, mais sans pouvoir
politique *°.

(Traduit de l’anglais par Béatrice A. Perregaux)

» A. Tucker, «The Long Havel Summer. Review of: Vaclav Havel, Summer
Meditations», Telos 91 (printemps 92), p. 179-184 et «Waiting for Meciar. Review of :
Tim D.Whipple (ed.), After the Velvet Revolution : Vaclav Havel and the leaders of
Czechoslovakia Speak Out», Telos 94 (hiver 1992/93), p. 167-182.



	Le sacrifice et l'authenticité : l'éthique de la dissidence tchèque

