
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 47 (1997)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 129 (1997). P. 261-303

BIBLIOGRAPHIE

Mark L. McPherran, The Religion of Socrates. Pennsylvania, The Histoire de

Pennsylvania State University Press, 1996, 353 p. la philosophie

Selon Mark McPherran. «Socrate a apporté des contributions importantes à la
réforme de la religion grecque» (p. 3) : en effet, sa pensée religieuse était «unique et
novatrice» (p. 7). de sorte que Socrate aurait inventé «une religion unique et philosophique,

fondée sur une psychologie et une théologie rationnelles» (p. 27). La religion
unique de Socrate est élaborée sur 300 pages et cinq chapitres : après une introduction.
a laquelle je reviendrai. l'A. donne une analyse de Y Euthyphron de Platon : il examine
les termes et la validité du procès contre Socrate ; il consacre un chapitre aux éléments
«extra-rationnels» dans la pensée socratique ; finalement, i! ébauche la psychologie de
Socrate (c'est-à-dire un scepticisme léger quant à la survie de l'âme) et sa théologie
(c'est-à-dire, un théisme flou fondé sur un argument téléologique). Trois questions
principales s'imposent au lecteur: (A) quelles furent les contributions religieuses
pertinentes de Socrate? (B) étaient-elles uniques, originelles, rationnelles, réformatrices'1
(C) peut-on les attribuer à Socrate? (A) Selon l'A.. Socrate «a formulé des arguments
nouveaux et stimulants pour appuyer l'existence d'un Démiurge sur lesquels il a greffé
une théologie morale avant-gardistc et universaliste ainsi qu'une piété pratique» (p. 290).
Donc: (1) Socrate a démontré l'existence des dieux: le monde et ses habitants, y
compris l'homo sapiens, ont été soigneusement fabriqués (lait évident sur lequel on peut
broder à volonté): une chose soigneusement fabriquée entraîne un fabricant génial (vérité
a priori) : donc le monde a été inventé par un Fabricant Génial. (2) Socrate a soutenu
une thèse à propos de la nature des dieux - de fait, elle est «la clef» (p. 108) ou «le
fondement» (p. 272) de sa réforme. Contrairement à ce que la poésie d'Homère célèbre
el ce que les cultes grecs présupposent, les dieux ne sont que bonté. Car (a) ils se

soumettent «aux exigences universelles de la moralité» qui (b) sont déterminées par la
nouvelle éthique socratique qui rejette la lex talionis (p. 108). (3) Socrate a préconisé
un principe de comportement humain : soye/ pieux : et il a affirmé que «la piété est
la partie de la justice qui consiste en un service divin - ce que nous accomplissons en
aidant les dieux à faire leur propre travail» (p. 54 : cf. p. 71). (B) Socrate a-t-il inventé
une religion? On serait peut-être enclin à dire que les trois éléments décelés par l'A.
sont trop fragiles et trop peu nombreux pour constituer une religion nouvelle. Parlons

plutôt de ses contributions supposées à la pensée religieuse, (i) Contributions novatrices'.'
Le principe n'est pas connu, sous cette forme, avant Socrate ; et la partie (b) de la

thèse (2) est au fond socratique. Mais l'argument 1 se trouvait déjà che/ Diogene
d'Apollonie, et la thèse (2a) était un lieu commun de la religion éclairée depuis
Xénophane. McPherran sait bien qu'au moins deux des trois éléments n'étaient pas tout
à fait nouveaux (cf. p. I 11. n. 76. p. 114. 143. 275. 289) : et de fait - malgré ce qu'il
promet dans le premier chapitre, il ne revendique pour Socrate qu'une originalité
strictement limitée, (ii) Contributions uniques? Si elles ne sont pas novatrices, elles ne

sont pas uniques, (iii) Contributions réformatrices? En puissance, peut-être, mais pas
en acte - L'A. lui-même avoue que ce que Socrate avait proposé était «en essence» -
c'est-à-dire. d"une façon purement potentielle - une réforme importante (p. 160). Car.
hélas, «la mort de Socrate a entraîné la mort de la religion socratique» (p. 291). Bien
entendu, la religion de Socrate a influencé Platon ; mais elle ne l'a jamais convaincu -
et assurément elle n'a pas été à l'origine d'une réforme protestante en Grèce, (iv) Ces



262 BIBLIOGRAPHIE

contributions furent-elles rationnelles? La question est plus complexe. L'A. discute
longuement le problème des éléments «extra-rationnels» dans la pensée socratique -
son «démon», son attitude face aux oracles. Selon lui il ne s*agit pas d'un
irrationnalisme. En effet le démon et les oracles doivent être conçus comme des témoins
et non traités comme des autorités : c'est-à-dire que - comme n'importe quel autre
témoin - ils doivent «se soumettre à l'interprétation et l'examen de Yelenchos» (p. 179 ;

cf. p. 190). Si. par exemple. Alcibiade dit à Socrate «Reste ici. mon cher» et le démon
lui chuchote «Lève-toi, paresseux», voilà deux voix, deux témoignages : c'est à Socrate
de les tester en utilisant ses méthodes habituelles et rationnelles. Or. l'A. lui-même
admet que Socrate ne teste jamais la voix du démon en se demandant si elle est vraiment
démoniaque (p. 200) ; parfois il s'exprime d'une façon prudente en affirmant que «peut-
être de temps en temps» il fallait interpréter les voix divines (p. 201. n. 57) : et une
fois - p. 205. n. 64 - il semble rétracter toute sa proposition. Mais même si nous, nous
l'acceptons, nous allons peut-être nous demander jusqu'à quel point la religion socratique

telle que l'A. la décrit peut être appelée rationnelle. L'argument (I) est, bien
entendu, un argument ; mais il dépend d'un «fait» qui n'est pas du tout évident. Le statut
de la thèse (2) est obscur : préjugé religieux, ou plutôt postulat terminologique? En tout
cas. elle n'est pas évidemment rationnelle. Quant au principe (3). il semble peu cohérent

: selon 1" A., le principe nous oblige à aider les dieux dans leur travail - mais, pauvres
créatures fourchues, nous ne savons jamais en quoi consiste exactement ce travail divin
(voir par exemple, p. 66). (C) En tout cas. voilà les contributions à la religion dont il
s'agit : pourquoi les attribuer à Socrate? L'argument (I) est tiré des Memorabilia de

Xénophon: le principe (2) dérive de l'Euthyphron de Platon : la thèse (3) dépend
également de quelques textes platoniciens. L'A. confesse une foi vénérable et qui a

récemment refleuri aux Etats-Unis : Gregory Vlastos en était Farchiprêtre, et les acolytes
nombreux à chamailler amicalement entre eux. (La bibliographie, vaste et à 90%
américanophone, donne une idée de l'importance de la secte.) Les sectaires croient que
dans les «premiers» dialogues de Platon nous disposons de témoignages fiables
concernant la vie et la pensée de Socrate. (Voir p. 12-19 - une liste des textes «socratiques»
se trouve à p. 2, n. 4.) Comme tous les fidèles, l'A. s'adapte aux circonstances de la
vie : les sectateurs de stricte observance méprisent Xénophon - l'A. est moins sévère,

car il veut garder son argument téléologique : par contre, il abjure le Gorgias. un

dialogue adulé par la plupart de ses collègues mais qui affirme des choses douteuses
au sujet de l'âme. En outre il a parfois des doutes - l'histoire de l'oracle de Delphes,
racontée dans YApologie est peul-ètre une «fiction pieuse» (p. 217, n. 101) ; ou «nous
devons nous rappeler qu'Euthyphron est la créature de Platon» (p. 142, n. 169 - mais
il a oublié de dire la même chose à propos de Socrate). Mais il ne vaut pas la peine
de recenser les petits péchés de ce type, qui sont sans doute véniels : le péché mortel,
c'est la foi elle-même. En effet, elle n'est qu'une fantaisie, une fantaisie généreuse, mais

aveugle et sans aucun rapport à la réalité historique. Je ne nie pas. bien entendu, que
quelques écrits de Platon - le Théétète, par exemple - pourraient peut-être nous donner
une idée générale de l'approche socratique de la philosophie. De plus, à part Platon et

Xénophon, il y avait d'autres auteurs de «discours socratiques» dont nous pouvons
examiner tous les Socrate fictifs (mais le lecteur averti ne s'étonnera pas que l'A. ne

consacre que deux phrases à ces gens perdus, ni que le nom de Gabriele Giannantoni
ne se trouve pas dans sa bibliographie). Grâce à un tel travail, nous pourrions peut-être
dessiner, dans ses grandes lignes, un portrait-robot du Socrate historique. Mais il est
carrément bi/arre de sélectionner quelques écrits et de les considérer comme le procès-
verbal d'entretiens réels. C'est ainsi que les fidèles traitent leurs saintes écritures. L'A.
sait qu'il y a des infidèles. Il leur conseille une lecture désinvolte de son livre : il peut
les aider à comprendre «le personnage littéraire et transdialogique de Socrate» (p. 14).

Sans doute - et en Angleterre il existe bien une société des amis de Sherlock Holmes

qui se rassemble pour discuter de la vie et des opinions de leur héros. Mais je ne veux



BIBLIOGRAPHIE 263

pas être méchant : ceux qui ne sont pas convaincus par les présupposés qui sous-tendent
le livre de McPherran pourront quand-même y trouver beaucoup à admirer. De fait, le
livre consiste en une suite d'analyses des textes anciens : les analyses sont toujours
détaillées, souvent subtiles, parfois révélatrices. Mais il est dommage que de telles
pierres aient été serties dans une telle monture.

Jonathan Barnes

Bruno Snhll, La découverte de l'esprit. La genèse de la pensée européenne
chez les Grecs, trad. fr. par Marianne Charrière et Pascale Escaig, Paris,
L'Eclat, 1994, 467 p.

Die Entdeckung des Geistes compte sans aucun doute, à côté de Paideia de Jaeger
et de quelques autres, parmi les classiques du XXe siècle, tentant de dresser un portrait
à la fois complet et nuancé de la civilisation grecque et d'en évaluer l'apport pour notre
propre culture. C'est donc incontestablement un événement editorial que la traduction
française de cet ouvrage paru en 1946 et réédité (avec des modifications) en 1975 (c'est
la version traduite ici). Les traductrices se sont partagé le travail, la première se chargeant
des chapitres 1 à 10 et la seconde de l'Introduction et des chapitres 11 à 18. On saluera
leur travail, étant donné que le texte est souvent difficile, voire retors, mais on aurait

pu à mon sens mieux unifier le style. Parfois, le texte est difficile à comprendre, parce
que la traduction en est trop littérale et l'ensemble contient des scories qu'un spécialiste
de la culture grecque aurait pu éviter. On relèvera ainsi p. 48 «les dieux véritablement
panheliénistiques» au lieu de «panhelléniques» : p. 119. la sœur d'Antigone est appelée
«Isménos» ; p. 323 on parle de «chants cypriaques» au lieu de «cypriens» : p. 336 il
est question d'aristocrates «influencés par le sophisme» au lieu de «la sophistique» ;

p. 412 il est fait mention du «Scythe Anarchisis» (pour Anacharsis). Deux regrets
encore : l'absence d'un index maniable des termes grecs, vraiment indispensable pour
un ouvrage aussi important et aussi dense, et l'utilisation très malcommode des notes
toutes groupées en fin de volume, sans aucune indication de pagination. Il n'est guère
possible de faire ici un compte rendu de l'ensemble de l'ouvrage, aussi me contenterai-
je d'en évoquer les aspects les plus saillants. Tout d'abord une remarque générale :

malgré un cadre chronologique strict allant d'Homère à l'époque alexandrine et même
au-delà jusqu'à l'époque romaine, le livre se présente davantage comme un recueil
d'articles traitant d'aspects particuliers que comme une synthèse d"un seul tenant. Il y
a donc inévitablement des points forts, lorsque telle étude présente des aspects novateurs
ou négligés de la pensée grecque, à côté de textes qui tiennent plutôt de la compilation
ou de la synthèse de type encyclopédique. Les deux études consacrées à Homère («La
conception de l'homme chez Homère» et «la croyance aux dieux olympiens») analysent
dans ce style caractéristique de l'auteur - fait à la fois de minutie philologique et de

pénétration historique - des notions telles que celles de thymos. noos ou psyché. Les
recherches de l'A. permettent de montrer que l'âme prend, chez Heraclite, «des qualités
nouvelles [...] radicalement différentes de ce qu'Homère était à même de penser»
(p. 36). le principe méthodologique général étant d'éviter «d'interpréter, à partir du grec
de l'époque classique, les mots employés par Homère» (p. 17). Dans la troisième étude

(«Le monde des dieux chez Hésiode»), c'est la signification des noms des dieux qui
est passée au crible. Hésiode a été «le premier à tenter de comprendre la divinité non
seulement comme une intervention momentanée mais comme une influence constante»

(p. 81). Dans la quatrième étude («L'éveil de la personnalité chez les premiers lyriques
grecs»), l'A. montre, à partir de l'analyse d'Anacréon. Archiloque et Sappho, que la



264 BIBLIOGRAPHIE

poésie lyrique archaïque innove dans la mesure où «le poème débouche [...] sur ce qui
est ressenti personnellement» (p. 97). qu'il s'agisse de la souffrance individuelle de

l'exilé, telle que l'exprime Archiloque ou de la peine amoureuse que chante Sappho.
Cet éveil du sentiment personnel va de pair avec l'éveil du sentiment civique, car «être

citoyen signifie autre chose qu'appartenir à une masse soumise au pouvoir de

quelqu'un» (p. 117). La septième étude («Aristophane et l'esthétique») pose une question
de philosophie de l'esthétique : l'A. tente d'y expliciter les raisons pour lesquelles
Aristophane critique Euripide, comme auteur décadent, désacralisant le mythe et faisant
«de l'âme humaine le théâtre des conflits» (p. 179). «au nom d'une certaine morale
cultivant le désenchantement» (ibid.), pour réhabiliter le style plus hiératique et plus
noble d'Eschyle. C'est l'occasion pour l'A. de faire des parallèles avec la critique
romantique de l'Aufklärung. et de conclure que le jugement d'Aristophane «est empreint
d'un romantisme réactionnaire qui ne veut pas reconnaître que ce qui est perdu est

perdu» (p. 184). Suivent des études consacrées à la distinction du savoir humain et du
savoir divin chez les Présocratiques (VIII). à la «naissance de la conscience historique»
chez Hérodote (IX), à la naissance de la réflexion éthique chez les Sept Sages et Socrate

(X). L'étude XI est consacrée à l'étude des notions de comparaison, de métaphore et

d'analogie, d'Homère à Parmenide, en suivant le chemin menant «de la pensée mythique
à la pensée logique» (p. 259). C'est Parmenide qui «réalise dans le domaine verbal la
stricte exigence d'identité qu'accomplit le nom commun dans le domaine du substantif»

posant, le premier, une exigence qui est depuis lors «indissociable de la philosophie et

de la science» (p. 287). Les études XII («La formation des concepts scientifiques en

grec») et XIII («Le symbole du chemin») sont à nouveau thématiques, alors que dans
les dernières. l'A. renoue avec le fil historique. Ainsi, dans l'étude XIV. il est question
de «La découverte de Inhumanité et notre position par rapport aux Grecs», c'est-à-dire
de la différence entre la notion d'«homme» chez les Grecs et de celle d'humanltas chez
les Romains, cette dernière se trouvant à l'origine de notre propre concept
d'«humanisme» et d'«humanités». Le pont que constitue la civilisation romaine entre
les Grecs et nous est également analysé dans la seizième étude («L'Arcadie, la découverte

d'une terre spirituelle»), où l'A. traque les mutations intervenues entre l'Arcadie
concrète de Théocrite. et celle, mythifiée de Virgile, dans laquelle «tout se dissout dans

l'irréel, parce qu'il assimile le monde de Théocrite au mythe et manie les anciennes

représentations mythologiques bien plus librement que n'aurait pu le faire un Grec»

(p. 369).

Stefan Imhoof

Dominique Dubari.f, L'ontologie de Thomas d'Aquin (Philosophie & théologie), Paris.

Cerf, 1996. 494 p.

Figure de proue de la pensée dominicaine des dernières décennies, le père Dominique
Dubarle est l'A. d'un très grand nombre d'études, marquées par l'effort constant de conjuguer
la pensée ancienne et médiévale avec la réflexion contemporaine, en dialoguant notamment avec
la logique mathématique et l'epistemologie des sciences, auxquelles il s'était formé. L'ouvrage
présenté ici répond à une intention analogue : il entend montrer ce que la conceptualité élaborée

par Thomas d'Aquin offre à la réflexion contemporaine en matière d'ontologie et de métaphysique,

dans la conviction que ces disciplines ont toujours leur place et leur mot à dire dans la

culture philosophique contemporaine (p. 30). Il faut souligner cependant que le présent ouvrage
est la transcription posthume d'un cours donné à l'Institut catholique de Paris pendant l'année

académique 1974/75 : aussi, son objectif premier était d'offrir un instrument et une clef de lecture



BIBLIOGRAPHIE 265

de la pensée de Thomas d'Aquin à un public formé essentiellement d'étudiants en théologie.
Cet auditoire très précis explique probablement la perspective éminemment théologique de

l'interprétation adoptée dans cette étude : l'onto-théologie véhiculée par la pensée thomasienne
est lue en termes de «théo-ontologie», «pour bien marquer que, dans la perspective de cette
théologie [...], la substance théologique n'est pas un produit de quelque construction ontologique,
mais qu'il se fait, pour ainsi dire, élection de l'intelligibilité ontologique comme d'un vêtement
et d'un véhicule rationnels de l'actualité théologale vécue préalablement par l'être humain (p. 433,
note 2). La recherche d'une intelligibilité proprement philosophique, qui selon nous marque sans

aucun doute la réflexion thomasienne, passe ainsi au second plan, lorsqu'elle est n'est pas tout
simplement occultée au profit d'une nouvelle tides quaerens intellectum. Aussi, aux yeux de l'A.,
il est essentiel de reconnaître une «conversion d'intention» qui fait que l'ontologie de saint Thomas
est une «ontologie théologienne», et non point, comme chez Aristote, une «ontologie physicienne»
(p. 37). A notre tour, il nous paraît essentiel, en lisant cet ouvrage, de faire la part des choses :

le travail d'interprétation présenté ici obéit à une intention qu'on ne saurait attribuer hâtivement
à l'Aquinate lui-même, et le choix herméneutique qui dirige cette lecture projette sur la pensée
du Docteur angélique une lumière qui ne saurait rendre compte des aspects et des significations
de la métaphysique thomasienne qui vont au-delà de sa fonction théologique. Cela dit, et bien

que conçu à l'usage d'un public très précis, cette étude pourrait renouveler l'intérêt pour un penseur
dont la richesse et la contribution à la philosophie occidentale restent tout à fait remarquables.

Tiziana Suarez-Nani

Philipp W. Rosemann, Omne ens est aliquid. Introduction à la lecture du

«système» philosophique de saint Thomas d'Aquin, Louvain-Paris, Peeters,

1996, 223 p.

Au-delà de son organisation en chapitres, cet ouvrage se laisse diviser en trois parties
qui se différencient par leur objet. Dans une phase introductive, l'A. cerne quelques
caractéristiques de la méthode mise en œuvre par Thomas dans sa recherche philosophique.

Il s'interroge sur le fait que le dominicain, devant un problème, accorde
habituellement une importance prépondérante à l'histoire de la pensée alors que son
réalisme ontologique comprend la vérité comme adéquation de l'intellect aux choses.

Selon l'A., le Docteur Angélique s'accomode profitablement de ce paradoxe et tend
même à en faire un principe méthodologique. Confronté à une question, il part souvent

d'opinions contraires et opte pour une voie moyenne en conciliant certains aspects de

chacune des positions antagonistes. De ce fait, il dépasse les limites inhérentes au simple
choix entre deux pensées opposées et unifie le savoir humain dans une vérité collective.
Une deuxième partie, le corps du livre, traite de la coopération de deux transcendantaux

(unum et aliquid) comme condition nécessaire pour qu'un étant puisse être. Mais l'A.
n'exprime pas clairement s'il envisage son propos dans le strict ordre de l'être ou dans

celui de la connaissance. Aussi, traitant de l'être, de l'étant et des transcendantaux -
c'est-à-dire des «propriétés qui appartiennent à chaque étant en tant que tel» (p. 50) -,
il maintient l'hésitation par quelques indications sibyllines: «...dans le monde
humain...» (p. 48) ; «Pour nous, hommes...» (p. 48) ; «dans le monde tel que nous le

connaissons...» (p. 49). Quoi qu'il en soit, l'A. montre qu'un étant est une chose (unum)

que s'il se rapporte à d'autres choses en se distinguant d'elles (aliquid). Un étant n'est

que s'il est «une autre chose que les autres choses, c'est-à-dire en n'étant pas autre qu'il
n'est... Pour être, l'étant doit alors à la fois rester lui-même et se distinguer par rapport
aux autres» (p. 51). C'est donc par un mouvement hors de soi et un retour à soi que
l'étant trouve son identité (dans l'être ou la connaissance?). De manière étonnante, l'A.



266 BIBLIOGRAPHIE

associe cette reditio au retour à l'un de type néoplatonicien. Inscrivant Thomas dans

une tradition métaphysique de la participation à l'un, selon laquelle toute chose n'est
que par participation. l'A. ne peut éviter un contresens lorsqu'il reconnaît que Thomas
défend une autonomie ontologique de l'univers et une causalité intramondaine propre
aux étants. L'A. distingue ensuite des modes d'émanation et de reditio de substances

que Thomas hiérarchise en fonction de leur puissance d'assimilation de leur environnement,

ce qui avait permis au philosophe dominicain de proposer une véritable structure
cosmologique (étants inanimés, plantes, animaux, intellect humain, anges. Dieu).
Finalement Fanalyse se concentre plus particulièrement sur le travail réflexif de l'homme
dans la constitution de son identité, et les conséquences théoriques (épistémologiques)
et pratiques (morales) qui s'en suivent. Une dernière partie conclusive et très brève quitte
définitvement le plan philosophique et entre en théologie en signalant certains enjeux
de «la sortie de soi de Dieu dans la Trinité» (p. 203).

Joli. Zufferey

Kurt Ruh. Initiation à Maitre Eckhart. Théologien, prédicateur, mystique.
Traduit de l'allemand par J. De Bourgknecht et A. Nadcau (Vestigia - 23),

Fribourg, Editions Universitaires, 1997. 312 p.

Ce livre, dont la première édition, en allemand, date de 1985. est toujours actuel :

malgré les travaux postérieurs de l'A., grande ligure des études eckhartiennes et
spécialiste des mouvements mystiques, cette biographie intellectuelle demeure la seule

présentation d'ensemble de l'activité de prédicateur et de théologien du maître
dominicain. Elle expose l'état de la recherche historique et offre une description minutieuse
du procès intenté contre Eckhart en 1326 par l'archevêque de Cologne. Henri de

Virneburg : elle rend compte du travail de la critique et des philologues, situe les textes
dans les lieux de leur émergence et à l'intérieur de la tradition dominicaine et propose
de nombreuses citations, parfois en langue originale, accompagnées de brillantes
exégèses. L'aspect doctrinal n'est pas négligé : à côté de l'identification des sources d'Eckhart

(Denys dit l'Aréopagite. le néoplatonisme, saint Augustin et Thomas d'Aquin), l'A.
dégage la structure propre de la métaphysique et de la théologie eckhartienne. deux
sciences qui entretiennent un rapport amical. Les raisons naturelles (rationes naturelles)
s'étendent en effet à toutes les vérités, même aux mystères de la foi. Foi et raison
«forment les éléments fondateurs d'une nouvelle conception de l'intellectus...» (p. 110).
Le Pciradisus animae intelligentis identifie Dieu à l'intellect, puissance eminente.
Comme chez Albert le Grand et Dietrich de Freiberg, «parce que Dieu connaît, il est» :

selon l'enseignement du néoplatonicien Liber de causis. «l'être est la première chose
créée» (p. I 19). En contrepoint. l'Opus triparliluin est fondée sur la thèse «l'être est

Dieu» (esse est Deus), et, hors de Dieu, tout est néant. L'A. souligne le «changement
de perspective» qui introduit la relation de la créature au créateur : «Toutes les créatures

[en tant que créatures] sont un néant absolu.» (p. 117-118). Il explicite alors le fondement
de la métaphysique eckhartienne : l'analogie d'attribution, qui dit tout par rapport à un

premier, et son aboutissement dans la thèse de l'univocité. tout est identique en Dieu.
«Chez Eckhart l'analogie est une analogie d'attribution, dans laquelle le premier principe

se communique dans sa totalité, mais n'est présent en réalité que sous la forme
d'un prêt. Elle se distingue clairement de l'analogie de proportion de Thomas d'Aquin.»
(p. 122) Ainsi, la créature n'a pas d'autonomie, elle n'est rien sans Dieu (analogie
d'attribution), mais avec la naissance du Christ dans l'essence nue de l'âme, en son for



BIBLIOGRAPHIE 267

intérieur (théologie du logos), l'homme est essentiellement identique à Dieu (doctrine
de l'univocité). «A l'analogie Dieu-créé s'ajoute l'univocité Dieu-«for intérieur de
l'âme», et celles-ci apparaissent ainsi égales en substance. C'est là, dans cet enchevêtrement

d'analogie et d'univoche, que se situe le cœur de la doctrine eckhartienne. et,
partant, le cœur de la controverse scientifique. Cette conception métaphysique et
théologique de l'être univoque débouche sur les doctrines bien connues de l'anéantissement,
du renoncement à sa volonté propre, de l'abandon de toute représentation et savoir et
du retour mystique vers la non-naissance, la percée grâce à laquelle «moi et Dieu, nous
sommes un» (p. 250). L'A. termine A. achève sa présentation par une analyse fine des

jeux d'influence entre Eckhart et la spiritualité des Béguines, la reconstruction historique
du procès inquisitorial, jugé «perfide» (honte unique pour un théologien reconnu au
Moyen Age. p. 286). et un questionnement sur l'expérience mystique éventuelle
d'Ekhart.

Catherine Pralong

Paul Valadier, Machiavel et la fragilité du politique (Points). Paris, Seuil,
1996, 118 p.

Voici une excellente petite introduction à la pensée de Machiavel qu'il convient de

chaudement recommander à tous ceux qui se sont arrêtés à l'image «machiavélique»
d'un auteur qui. expert en réalisme politique, se serait plu à enseigner avec cynisme
les recettes de la manipulation des hommes. A cette image, produit d'une lecture
obnubilée par les propos «scandaleux» qui émaillent Le Prince, l'A. oppose une lecture
attentive aux inflexions du discours machiavélien. à ses retournements, à son ambiguïté
enfin. Sa force provient d'une incontestable familiarité avec l'œuvre de Machiavel
doublée d'une perception très aiguë des mouvements et des contradictions apparentes
de la pensée du Secrétaire florentin et de la capacité de leur donner du sens. Cette acuité
est encore renforcée par une très bonne connaissance des études machiavéliennes et
notamment des interprétations classiques de Leo Strauss et de ses sectateurs (en France.
Pierre Manent et Michel-Pierre Edmond) ainsi que de la monumentale lecture de Claude
Lefort (lx- Travail de l'œuvre. Machiavel), vis-à-vis de laquelle l'A. reconnaît sa dette.
Le thème qui unifie sa lecture est effectivement central dans l'œuvre de Machiavel
puisqu'il s'agit de la fragilité du politique, cette expression renvoyant à la fragilité de

l'institution humaine qu'est la cité, celle-ci ne recevant sa garantie ni de la nature, ni
de la Providence. La cité, montre-t-il. ne se maintient qu'à la faveur de la volonté et

du courage d'hommes prêts à saisir les opportunités du présent. L'A. montre bien

comment s'articulent autour ce thème les questions de la fondation du corps politique,
des rapports de la Fortuna et de la Virtù, de la juste conduite du Prince, et enfin de

la division sociale qui est au cœur de toute cité. Une des lignes de force de la pensée
de Machiavel s'avère ainsi être le souci de fonder une éthique politique commandée

par le souci d'établir la spécificité de la vertu publique du Prince par opposition à la

vertu privée de l'honnête homme (Platon. Cicéron) ou du bon chrétien (Savonarole,
Augustin), la finalité propre de l'action politique étant la sauvegarde de la cité et de

la loi en tant qu'elles sont conditions d'un agir collectif et individuel ordonné. Le

message essentiel de l'œuvre machiavélienne pour notre temps, conclut l'A., est de nous

rappeler l'ambiguïté essentielle du fondement du politique et. partant, à l'encontre
d'illusions dont nous sommes récemment revenus, la fragilité de toute action dans

l'histoire

Hugues Poltier



268 BIBLIOGRAPHIE

François Azouvi, Maine de Biran. La science de l'homme (Histoire de la

philosophie), Paris, Vrin, 1995, 482 p.

Dû à l'un des principaux animateurs des recherches biraniennes des quinze dernières
années, qui est en même temps le directeur des Œuvres de Maine de Biran chez Vrin
(en cours de parution), cet ouvrage fait une contribution majeure à l'étude du grand
philosophe de Bergerac. Selon la thèse hautement originale et provocatrice qui s'y trouve
défendue, ce n'est aucunement dans le contenu mais exclusivement dans la méthode

qu'il conviendrait de chercher Tunité du biranisme (10). Cette thèse trouve sa traduction
dans la structure même de l'ouvrage. Celui-ci obéit en effet à un double principe de
structuration : chronologique et épistémologique. D'une part, couvrant tout l'arc de la

production biranienne (1793-1824). il suit un ordre strictement chronologique, reprenant
l'articulation en phases distinguée par H. Gouhier («thèse des '"conversions"», que l'A.
tient «pour établie», p. 10. et selon laquelle l'itinéraire biranien serait rythmé par une
succession de «conversions» : conversion au biranisme. vers 1804 : à l'ontologie, vers
1813 ; au christianisme, autour de 1818-1820) tout en mettant l'accent sur la phase

proprement «biranienne» (chap. I. phase prébiranienne : chap. II V. phase biranienne ;

chap. VI. phase «ontologique» ; chap. VII. phase «anthropologique»). D'un autre côté,

ce parcours des diverses périodes qui scandent la production biranienne est commandé

par une perspective épistémologique. le but étant d'établir à chaque stade la nouvelle
formule du partage entre les diverses sciences qui doivent composer cette «science de

l'homme» que Maine de Biran. en homme de son époque, aurait eu en point de mire
dès ses premières réflexions (chap. Ill : «La science objective», chap. IV : «La science
mixte», chap. V : «La science subjective», chap. VI.2 : «Le nouveau partage»,
chap. VII.2-4 : «Les divisions de l'anthropologie». «La science de l'homme extérieur»,
«La science de l'homme intérieur»), La contribution originale de Maine de Biran en
vue de l'édification de cette science de l'homme qui avait tant préoccupé ses devanciers,
sa «grande découverte», qui prendrait place en 1804, soit précisément à l'époque où.
selon l'expression désormais consacrée de Gouhier. il serait devenu «biranien», est la
«théorie des points de vue», substituant à la traditionnelle division encyclopédique des

sciences, fondée sur la simple juxtaposition, un «partage épistémologiquement
déterminé», proposant une «véritable théorie de leur articulation» (p. 9-10. p. 4 de couverture).

L'idée fondamentale de Maine de Biran, qui «accompagnera toutes [ses] conversions»

(p. 10). à savoir que la science de l'homme ne peut être complète qu'à la condition
d'associer toutes les sciences qui ont l'homme pour objet (physique, physiologie,
psychologie), de façon toutefois à en respecter les points de vue respectifs, soit en se gardant
d'en confondre les méthodes et les résultats, aurait certes «donné lieu à de vastes
remaniements» en fonction de la prise en considération de nouvelles questions ;

toutefois, estime l'A., son principe serait demeuré «intangible» (p. 84-85). en sorte qu'elle
constituerait la «véritable colonne vertébrale du biranisme» (p. 4 de couverture), son
«épine dorsale» (p. 85). Et c'est avec beaucoup de bonheur et en s'appuyant sur une
solide érudition que l'A. s'attache à fixer la nouvelle ligne de partage entre les divers
savoirs au fil des «conversions». - La principale critique que nous aurions à formuler
concerne la radicalité de la thèse, plus précisément la façon d'articuler le rapport entre
méthode et contenu. S'il est indéniable que Biran n'a cessé d'apporter sinon des

améliorations, du moins des remaniements à sa doctrine, par la prise en considération
de points de vue initialement négligés, successivement intégrés et entraînant de
considérables déplacements de perspective, cela suffit-il pour contester toute continuité au
niveau du contenu? D'autre part, la méthode n'a-t-elle pas elle-même besoin d'être
légitimée dans une science supérieure? Et la psychologie pure, en intégrant, comme le

souligne d'ailleurs l'A. lui-même, les différents points de vue dont dépendent les

sciences concourant à la science de l'homme et en «les fond[ant] à leur titre respectif»



BIBLIOGRAPHIE 269

(p. 216), ne devait-elle pas précisément jouer ce rôle dans l'optique de Maine de Biran?
Bref, on eût souhaité un mode plus subtil d'opposition entre méthode et contenu.

Ives Radrizzani

Philippe Grosos, Système et subjectivité. Etude sur la signification et l'enjeu
du concept de système: Fichte, Hegel, Schelling (Histoire de la philosophie),

Paris, Vrin, 1996, 334 p.

Etude fine et précieuse de la constitution de l'idéalisme allemand et de son histoire,
le livre de Philippe Grosos est aussi le lieu d'un débat serré avec Heidegger. Car s'il
adopte en effet sans réserve la vision de ce dernier selon laquelle rechercher le principe
de la formation du système revient à poser la véritable question ontologique. l'A. prend
par contre ses distances quant à l'idée d'une profonde unité métaphysique des grands
systèmes en question, et conteste la surdétermination du concept de subjectivité qui,
selon lui, caractérise la lecture historiale qu'en donne l'auteur d'Etre et temps. Une étude
minutieuse des œuvres et de leur mouvement interne, répétant leur chemin et attentive
à ce qu'elles visent, ainsi qu'une reprise ponctuelle de ce que chacune d'elles comprend
par «subjectivité» mettent au contraire en évidence des divergences significatives, qui
expliquent «de l'intérieur» l'échec, annoncé par le dernier Schelling, de cette configuration

philosophique particulière que fut le système. Des divergences qui surgissent dès
la question du fondement même du système. S'accordant en effet à penser leur effort
comme la solution et la conséquence logique du kantisme, unanimement soucieux de

ne pas être reconduits aux choses du monde extérieur mais de construire l'ensemble
du savoir à partir d'un terme premier d'où il pourrait être déduit par une série de
déductions formelles cohérentes, les penseurs de l'idéalisme allemand divergent pourtant

dès lors qu'il s'agit de déterminer ce terme premier. C'est ainsi que Hegel, bien

que visant l'autoconstitution absolue du savoir, refuse le Grundsatz proposé par
Reinhold, que Fichte et Schelling revendiquent par contre l'un et l'autre, par delà leur
manière différente de l'entendre, comme le Moi fondateur. Mais c'est surtout dans la
détermination de ce que doit être le système - donc sur l'ontologie qu'il abrite - et sur
la nature du sujet que se manifestent le plus nettement les discordances. A Hegel qui,
conformément à l'exigence inaugurale de Reinhold, de Fichte et du jeune Schelling,
pense le système comme l'autofondation du savoir en totalité, soit la possibilité de

déployer «l'essence de la manifestation» dans le seul horizon d'une présence à soi
absolue, d'une immanence sans retrait, et cela en comprenant la subjectivité comme un
fondement substantiel rationnel (la substance devenue sujet...), le Schelling des Recherches

surla liberté humaine de 1809 oppose la distinction entre «l'être en tant qu'il existe,
et l'être en tant qu'il est seulement fondement de l'existence». Une telle distinction du

fondement de l'existence et de l'existant, du fond de l'étant et de sa manifestation, fait
éclater l'ontologie de la présence immanente à soi, en même temps qu'elle rend à

l'existence la subjectivité, qu'elle a alors dissociée de la subjectité ou simple possibilité
d'avoir des représentations : en effet, le fond de l'existence devenant, selon les mots
de Schelling, «non-sujet», «ce qui n'est pas lui-même», il se voit distingué loto genere
de l'existant. Et l'existant, et tout d'abord l'existant suprême. Dieu, qui procède du fond,
de ce Grund originaire, pour accéder à l'existence, est alors à penser indépendamment
de la catégorie moderne puis hégélienne du hupokeimenon-subslance : il devient en effet

sujet de l'existence. Avec cette précision que ce fond est désormais à comprendre
comme Ungrund, soit ce qui ne se manifeste jamais, un pur retrait. Or c'est là proprement
enterrer la prétention de la philosophie à se constituer en système. Car une telle
compréhension du fond de l'existence comme indéfectible réserve, comme retrait infini, rend

impossible toute réalisation d'une présence à soi de ce fond dans l'immanence du



270 BIBLIOGRAPHIE

concept, et toute clôture sur soi d'une telle configuration du savoir : comment ce fond
imprésentable et retiré pourrait-il être éclairé par le concept et ainsi assimilé dans le

système? Comment, de même, intégrer alors dans quelque immanence rationnelle d'une
identité à soi-même une existence ainsi pensée à part d'un fondement? D'un côté comme
de l'autre, il n'est plus répondu à l'exigence du système d'inclure la totalité de l'étant.
Schelling, sans renier son exigence idéaliste initiale (pensons à sa philosophie de la
volonté), met donc bel et bien fin à la métaphysique du système. Comment alors soutenir
avec Heidegger, qui par ailleurs avait fort bien vu l'ouverture ménagée par Schelling
en direction d'une pensée autre, que la subjectivité constitue la fondation même du

système, alors qu'il apparaît au contraire que c'est précisément elle qui, repensée et
réévaluée, en révèle l'insuffisance et en prépare l'éclatement? Selon l'A., une telle
position s'origine précisément dans la méconnaissance de la différence schellingienne
opérée entre le subjeelum substantiel, cette faculté monadique d'avoir des représentations,

et le sujet extatique, hors de lui-même, de l'existence. Etendant la compréhension
hégélienne du sujet à l'ensemble de l'idéalisme allemand, Heidegger s'interdirait ainsi
à la fois de mesurer à sa juste valeur la «percée hors-système accomplie par Schelling»,
et de penser la possibilité d'une doctrine idéaliste du sujet qui n'aboutirait pas à une
ontologie de la présence conceptuelle à soi, c'est-à-dire à un système. Et méconnaîtrait

par là les ressources de la métaphysique à opérer son propre dépassement.

François Félix

Alain Guy, La philosophie en Amérique latine (Que sais-je? - N° 3273), Paris,
P.U.F., 1997, 128 p.

Toujours prêt à passer les Pyrénées et l'Atlantique Sud, l'A., professeur emèrite de

l'Université de Toulouse, n'a cessé depuis des décennies de lancer des ponts par dessus
les fossés, creusés par l'ignorance et l'indifférence, qui restreignent l'audience
internationale de la pensée philosophique d'expression espagnole et portugaise. Il donne ici
un bref aperçu de la philosophie latino-américaine, synthèse d'un ouvrage récent
(Panorama de la philosophie ibéro-américaine : du XVIe siècle à nos jours, Genève,
Patino, 1989, xvi + 285 p.). Dans cette mise à jour avant tout documentaire, on apprendra
combien la philosophie a été significative dans l'histoire de l'Amérique latine, notamment

au XIXe siècle par l'impact du positivisme d'Auguste Comte. Mais l'A. ne
s'attarde pas trop sur le passé, et c'est le XXe siècle qui l'occupe principalement
(p. 34 sq.). Divers mouvements récents et actuels sont traités tour à tour, de l'existentialisme

à la philosophie analytique en passant par la néoscolastique. L'implication des

philosophes dans la vie politique est fréquente. Parmi les rubriques présentées, on

remarquera celle que l'A. consacre à la philosophie-théologie de la libération
(G. Gutierrez, L. Boff, E. Dussel, C. Scannone).

Daniel Schulthess

Philosophie Dorothea Frlde, Rlinhold Schmucker (Hrsg.), Ernst Cassirers Werk und

contemporaine Wirkung. Kultur und Philosophie, Darmstadt, Wissenschaftliche Buch¬

gesellschaft, 1997, 219 p.

L'Université de Hambourg a voulu marquer à sa manière le cinquantième anniversaire

de la mort d'Ernst Cassirer, son recteur de 1929 à 1933. Dorothea Frede et Reinhold
Schmücker, les deux éditeurs, ont convié quelques uns des plus éminents spécialistes



BIBLIOGRAPHIE 271

d'Allemagne pour une série de conférences qui sont aujourd'hui réunies en un recueil
de huit articles. Parmi les plus actifs dans le milieu cassirérien, Schwemmer et Krois.
les responsables de l'édition allemande du Nachlaß, Rudolph, fondateur de la Ernst
Cassirer Gesellschaft à Heidelberg et Paetzold, auteur de trois monographies récentes,
n'ont pas manqué à l'appel. On relèvera encore la participation de Habermas dont la
conférence fut donnée pour la cérémonie inaugurale de réouverture de la Bibliothèque
Warburg à Hambourg. On se rappelle que c'est dans ce véritable «labyrinthe des
cultures» que Cassirer puisa les références nécessaires à la Philosophie des formes
symboliques. L'ensemble des thèmes traités dans Ernst Cassirer Werk und Wirkung.
Kultur und Philosophie est moins vaste que ne le laissent supposer le titre et même le

sous-titre : l'œuvre de Cassirer est indissociable de son intérêt pour les sciences de la

nature qui ne sont pas abordées dans le recueil ; quant à la culture elle recouvre aussi
les formes symboliques de l'art, du mythe et de la technique auxquelles il est rarement
fait référence. Il est vrai qu'à l'exhaustivité nul n'est tenu, surtout pour une œuvre aussi
foisonnante que celle de Cassirer, mais un titre plus ciblé aurait non seulement mieux
convenu au contenu mais peut-être été plus original. On aurait par exemple pu tenir
compte et y annoncer la spécificité de l'ouvrage, plusieurs articles convergeant vers le
travail de Cassirer à l'Université de Hambourg et à la Bibliothèque de son ami Aby
Warburg. L'œuvre cassirérienne et la philosophie de la culture sont abordées, dans la

majorité des articles, sous l'angle de l'histoire, de la politique, de l'éthique et de

l'histoire de la philosophie. On y découvre tour à tour les multiples facettes de Cassirer,
philosophe des formes symboliques, lecteur attentif des textes des Lumières et de la
Renaissance, héritier de Kant et dans une moindre mesure de Dilthey. Il faut reconnaître

que ces thèmes ne seraient pas particulièrement nouveaux dans la littérature secondaire
s'ils ne trouvaient leur unité spatio-temporelle dans la ville de Hambourg et la période
à laquelle Cassirer y travailla. Les années hambourgeoises, de 1919 à 1933, furent
certainement les plus productives de sa vie, celles qui virent naître son œuvre majeure,
ses principaux travaux sur le symbolique, le langage et le mythe. Le recueil se clôt avec
l'article de Vogel, basé sur des documents inédits des archives d'État. Très documenté

sur la vie de l'Université de Hambourg à cette époque, ce texte nous offre une biographie
originale de Cassirer mettant en exergue son engagement politique en tant que libéral
démocrate dans une Allemagne où l'antisémitisme se faisait de plus en plus oppressant.
Il était grand temps, après les années d'exil puis les années d'oubli, que Cassirer retrouve
sa juste place dans la ville de Hambourg et auprès des chercheurs de la Bibliothèque
Warburg : un bel hommage lui a été rendu.

Nathalie Janz

Ernst Cassirer, Trois essais sur le symbolique, trad. J. Carro en collab. avec
J. Gaubert (Passages), Paris, Cerf, 1997, 165 p.

Pour bien comprendre les enjeux, les intérêts et le contexte de ces trois essais, il
faut commencer par le court texte final qui sert de postface mais aurait mérité d'être
situé en début de volume. Avec concision, Capeillères ravive pour le lecteur l'aura

dynamique et interdisciplinaire de la Bibliothèque Warburg, les deux premiers textes

faisant partie des publications du centre de recherche qui lui était lié. Il montre aussi

comment chaque essai constitue soit un regard anticipateur soit un regard rétrospectif
sur les trois volumes de la Philosophie desformes symboliques. Enfin il retrace les étapes
de la polémique entre Cassirer et Marc-Wogau qui débouchèrent sur le troisième texte
où Cassirer défend sa conception du symbole. «A propos de "trois essais sur le sym-



272 BIBLIOGRAPHIE

bolique"» constitue donc une excellente introduction au contexte historique, culturel et

philosophique dans lequel Cassirer écrivit. Le premier essai, «Le concept de forme
symbolique dans l'édification des sciences de l'esprit », est une conférence tenue dans
le cadre de la Bibliothèque Warburg en 1921-22 et publiée en 1924 dans la collection
des Vorträge der Bibliothek Warburg. Il contient la seule définition du concept central
de la philosophie cassirérienne : «Par "forme symbolique" il faut comprendre toute
énergie de l'esprit par laquelle un contenu de signification spirituelle est accolé à un
signe sensible concret et intrinsèquement adapté à ce signe» (p. 13). On y trouve aussi,
avant que n'ait été publié le premier volume de la Philosophie des formes symboliques,
l'architectonique générale des différentes dimensions de l'esprit, tenant compte des

spécificités et des points communs aux différentes formes symboliques, ce qui n'est pas
sans rappeler l'extraordinaire agencement de la bibliothèque Warburg. Le second essai,
«La forme du concept dans la pensée mythique», paru en 1922 dans la collection des
Studien der Bibliothek Warburg, anticipe sur le deuxième volume de la Philosophie des

formes symboliques et sur langage et mythe publiés en 1925. L'essai définit le mythe
par sa compréhension conceptuelle et intuitive du réel, tandis que les deux monographies
repartent, plus «en aval», des manifestations primitives de la vie. Enfin le troisième essai,
«De la logique du concept de symbole» est une réflexion postérieure datant de 1938,

période de l'exil en Suède. Cassirer y répond aux attaques polémiques de Konrad Marc-
Wogau à propos de la logique du concept de symbole. Les conceptions inconciliables
des deux antagonistes s'y dessinent : la logique cassirérienne des relations contre une

logique de l'identité che/ le philosophe suédois. Mais Cassirer dépasse la simple réponse
ad personam en s'interrogeant sur l'économie générale de sa philosophie ; son œuvre
majeure «ne représente pas un aboutissement mais un début» (p. 141). Historiquement,
cette affirmation se situe entre l'annonce faite dix ans plus tôt, dans «Zur Metaphysik
der symbolischen Formen», que la philosophie des formes symboliques doit servir de

prolégomènes à une anthropologie philosophique, et six ans avant la définition de

l'animal symbolicum de l'Essai sur l'homme. Lea trois essais traduits en français ont
paru en allemand en 1956 dans un recueil contenant par ailleurs Langage et mythe. Le
volume -dont le titre ne put être choisi par Cassirer mort onze ans auparavant- s'intitule
Wesen und Wirkung des Symbolbegriffs. La traduction française reproduit en marge la

pagination de cette édition ce qui accélère grandement toute recherche de la terminologie
originale. Le titre traduit semble plus approprié que le titre original. Trois essais sur
le symbolique tient non seulement compte du genre des textes publiés - des essais -
mais, de plus, il reflète la bonne initiative de l'éditeur de préférer fidée du «symbolique»
au concept de «symbole». Cela correspond mieux, dans l'ensemble, à la perspective
dynamique dans laquelle Cassirer travaille et qui comporte le primat du processus sur
le produit. On peut encore remercier Carro d'avoir traduit l'ensemble des citations

grecques, latines et jusqu'aux titres allemands des œuvres citées en notes. Ces trois essais

représentent donc une annexe et un point de comparaison indispensables à toute lecture
de la Philosophie des formes symboliques ainsi qu'aux écrits de Cassirer sur le langage
ct sur le mythe.

Nathalie Janz

Ernst Cassirer, Ecrits sur Tari. Trad. C. Berner, F. Capeillères, J. Carro et

J. Gaubert (Passages), Paris, Cerf, 1995, 269 p.

Jusqu'à ce jour, le lecteur francophone ne pouvait se faire qu'une idée très partielle
de l'esthétique d'Ernst Cassirer. Certes, grâce aux allusions faites dans la Philosophie



BIBLIOGRAPHIE 273

des formes symboliques, il savait déjà que l'art est une forme symbolique au même titre
que le langage, la science, le mythe ou la religion. Il pouvait également lire le chapitre
que Cassirer consacre à l'art dans son œuvre tardive l'Essai sur l'homme. Mais
aujourd'hui on lui offre, dans une traduction remarquable, huit articles témoignant de

vingt ans de réflexion sur l'art. Les quatre premiers textes, - «Eidos et eidolon. Le
problème du beau et de l'art dans les dialogues de Platon», «Éloge funèbre du prof Dr
Aby M. Warburg», «Forme et technique», et «Espace mythique, espace esthétique et

espace théorique» - sont des conférences ou des articles parus en allemand entre 1922
et 1931. A cette époque, Cassirer se trouvait à Hambourg et travaillait en étroite
collaboration avec les chercheurs de la Bibliothèque Warburg. On retrouve cette
ambiance effervescente dans la discussion qui suit la conférence où Cassirer compare les

espaces du mythe et de l'art (l'espace théorique annoncé dans le titre n'eut malheureusement

pas le temps d'être présenté), discussion à laquelle participe entre autre Erwin
Panofsky. Les quatre articles suivants - «Qu'est-ce que la beauté?», «Langage et art I»,
«Langage et art II», «La valeur éducative de l'art» - furent écrits en anglais en 1942-
1943 alors que Cassirer vivait en exil à New Haven aux Etats-Unis. Ils donnent peut-
être une image plus unifiée de la réflexion cassirérienne sur l'art que les textes de la

période hambourgeoise. L'art y est présenté comme une forme symbolique, comparable
en cela au langage ou au mythe dans sa structure génético-fonctionnelle, mais aussi

comme un mode tout à fait spécifique du symbolique, ayant sa propre sensibilité à la
lumière et à la couleur, sa propre conception de l'espace et du temps, son cheminement
particulier vers la liberté, sa faculté de «reconstruire le monde» (p. 145). Cassirer étaie

également sa théorie esthétique de façon critique : il remet en question les tenants d'un
art imitant la nature, les défenseurs du sensualisme, certaines positions de Croce ou
encore les adeptes de l'art pour l'art. Fait surprenant ou choix méthodologique, Cassirer
illustre généralement ses positions en s'aidant des textes des peintres et des sculpteurs
plutôt qu'en mentionnant leurs œuvres. En ceci, la préface de Krois et la postface de

Capeillères sont des aides et des compléments précieux ; elles montrent comment
l'évolution de la perspective correspond à une progression dans l'intuition et la
représentation de l'espace, comment l'art contemporain exploite les différents niveaux de

compréhension du réel, du plus immédiatement sensible, au plus médiatement conceptuel.

La préface situe le contexte biographique dans lequel naquit la théorie cassirérienne
de l'art : la galerie de Paul Cassirer où furent exposés, pour la première fois en

Allemagne, les impressionistes français, mais aussi les échanges fructueux avec Aby
Warburg, Fritz Saxl et Erwin Panofsky. La postface, après avoir établi la chronologie des

textes, approfondit minutieusement la conception de «l'art comme forme symbolique»,
illustrant richement à l'aide d'œuvres de futuristes, de Paul Klee, etc. les fonctions
expressive, représentative et significative de l'œuvre d'art et de l'image. On signalera
encore la présence, en fin de volume, d'un utile glossaire valable pour l'ensemble des

œuvres de Cassirer, où le lecteur peut se familiariser avec la terminologie allemande
et apprécier les choix judicieux faits par les traducteurs.

Nathalie Janz

Jean-Pierre Cometti, L'Homme exact. Essai sur Robert Musil (Le don des

langues), Paris, Seuil, 1997, 190 p.

L'A. nous propose un parcours à la fois biographique, systématique et chronologique

à travers la vie, les thèmes, les idées et les différents textes de Musil. Le parcours
est théorique, insistant sur la genèse des idées et l'entrelacement progressif des thèmes.



274 BIBLIOGRAPHIE

et biographique, retraçant les principales étapes de la vie du romancier. Curieusement,

pour un écrivain qui se plaignait d'avoir «si peu vécu», la vie et les idées s'entremêlent
très étroitement dans son écriture, au point qu'il n'y a guère, chez Musil, de scène

romanesque qui ne trouve son origine dans la vie et qui n'ait son pendant dans les Essais.

Il est donc légitime que l'A. tente d'éclairer les idées par la vie et la vie par les idées.
Celui qui considérait l'écriture comme «expérience de la vie» excelle à entrelacer le

concret et l'abstrait et cet entrelacs des idées, des sentiments et des sensations est sans
doute la caractéristique la plus marquante de son style. Dans le premier chapitre, intitulé
«L'homme exact» (p. 13-33), l'A. expose l'origine de l'obsession musilienne, et plus
généralement autrichienne, de l'exactitude, que l'écrivain estimait devoir appliquer au
monde moral : «il pensait que le type d'exactitude qui a vu le jour avec la science et
le monde modernes possédait une signification que nos habitudes nous masquent, de

sorte que notre morale demeure inféodée à des pratiques d'un autre âge» (p. 18). Voyant
une distinction fondamentale entre les pensées «vivantes» et les pensées «mortes», Musil
estimait que «la question du sentiment n'allait pas de soi ; elle était un élément crucial
de ce qu'il a considéré comme une crise majeure de l'esprit et de la culture» (p. 31).
Voilà pourquoi il souhaitait appliquer à la question du sentiment la méthode scientifique.
C'est également une des raisons décisives qui l'a poussé à se tourner vers la littérature,
qu'il estimait engoncée dans des carcans désuets, alors qu'il possédait une formation
plutôt scientifique qu'il aurait eu la possibilité de développer, en poursuivant une carrière
d'universitaire et de chercheur. Dans la brouillon d'une lettre dans laquelle Musil
explique ce qu'il a compté faire avec Törless, il écrit : «je ne veux pas faire comprendre,
mais faire sentir. Voilà en germe, je crois, la différence qui sépare la science psychologique

de l'art psychologique» (cité p. 42). Dans L'homme sans qualités, Musil montre
à travers des personnages les principaux aspects de la société autrichienne de son temps,
tout en explorant «les potentialités que masque à ses yeux la surface conventionnelle
des choses» (p. 43), et en insistant également sur l'importance du contexte. Comme l'A.
le rappelle, l'attitude de Musil relève «philosophiquement parlant du contextualisme»
(p. 51). Les aspects autobiographiques sont intégrés dans «un vaste réseau de

correspondances» (p. 58) réapparaissant d'œuvre en œuvre à travers des métamorphoses
successives. Le terme de l'activité romanesque se situe moins dans l'œuvre que dans
la vie elle-même ; comme le note l'A. : «les livres de Musil inversent les rapports
ordinaires de la biographie ou de l'autobiographie» (p. 59), notamment parce que
l'écrivain est convaincu du caractère impersonnel du sentiment, qu'il s'agit de décrire
en fonction des variations contextuelles, plutôt que de chercher à l'«incarner» dans des

personnages-types puisant à des sources autobiographiques. On voit ainsi à quel point
Musil considérait la littérature «comme expérience», aboutissant, à terme, à la

transformation de la vie, tout comme il refusait de séparer «l'art et la science» (p. 71). Sous

l'influence de Mach, dissolvant le moi dans un complexe de sensations, Musil demeure

cependant attentif à la capacité de raconter, au fil narratif, car c'est en définitive sous
le mode de la narration que nous avons accès à notre propre existence (p. 106). Le
chapitre intitulé «Le Centre de la Vie» (p. 105-140) contient la description d'éléments

importants de la réflexion musilienne, tels que le rapport entre l'individu et la moyenne
(c'est-à-dire l'ensemble des faits statistiques se rapportant aux individus), ou la

problématique du sentiment, largement déterminé par les circonstances et «informe» (p. 128)

en lui-même. Dans la dernière partie («La dernière utopie», p. 145-169), l'A. examine
la confrontation de l'homme Musil avec la politique, notamment avec la douloureuse

épreuve de l'exil, après que ses œuvres ont été interdites par les nazis, ainsi que les

idées politiques de l'écrivain qui se définissait tantôt comme un penseur «apolitique»
tantôt comme un «anarchiste-conservateur». L'A. rappelle que, pour Musil, «au fond
de la question politique, il y a une question éthique» (p. 164).

Stefan Imhoof



BIBLIOGRAPHIE 275

Paul Ricœur, L'idéologie et l'utopie (L'ordre philosophique), Paris, Seuil,
1997, 413 p.

Se présentant comme ouvrage de lecture pour étudiants, ce volume réunit les cours,
professés à Chicago en 1986. intitulés «Lectures on Ideology and Utopia». C'est à la
fois le premier ouvrage de pensée sociale et politique de Ricœur et la première
interprétation globale qu'il propose de la philosophie de Marx. La leçon d"introduction
(p. 17-38) précise l'hypothèse de recherche de l'A.: montrer qu'il y a dans l'idéologie
comme dans Futopie un côté positif qui relève de «Fimagination culturelle». Se référant
à Mannheim. Ricœur constate que couramment idéologie et utopie sont considérées
comme des «attitudes déviantes par rapport à la réalité» (p. 18). que si personne ne se
réclame de l'idéologie, chacun revendique l'utopie. Si idéologie et utopie développent
des distorsions ou des pathologies (dissimulation dans le premier cas, fuite dans le

second), elles possèdent avant tout des fonctions positives d'intégration. - Deux parties
constituent l'ouvrage : la première, la plus développée, est consacrée aux conceptions
de l'idéologie chez Marx. Althusser. Mannheim. Weber. Habermas et Geertz, alors que
la seconde, assez brève, analyse les conceptions de l'utopie che/ Mannheim. Saint-
Simon et Fourier. - La lecture des Manuscrits de 1844 et de l'Idéologie allemande de
Marx révèle l'évolution de la pensée de Marx quant au concept d'aliénation, inhérent
à toute forme d'idéologie. L'A. affirme que ces textes, qui ont été sujets à toutes sortes
d'interprétations et de déformations, sont des textes ouverts, d'authentiques textes
philosophiques (cf. p. 147). En proposant une lecture «en arrière» (p. 162) de l'œuvre
de Marx, c'est-à-dire en partant des œuvres de la maturité pour proposer une interprétation

des textes de jeunesse. Althusser a considéré les premiers écrits comme une
«idéologie anthropologique» (p. 173). Pour Althusser, tout ce qui ne peut être exprimé
scientifiquement est idéologique, ce qui signifie que le langage de Marx reste dans le

contexte idéologique. Pour l'A., cette lecture, si elle a ses justifications, ne fait pas assez
droit à la réalité du texte et à l'évolution de la pensée de Marx. - Les écrits de Mannheim
sont une intéressante réflexion pour situer l'enjeu du débat entre idéologie et utopie.
Si tout discours sur l'idéologie est lui-même idéologique (p. 215). c'est toujours à partir
d'une utopie qu'un jugement est porté sur l'idéologie. La lucidité de Mannheim sur le

paradoxe relatif à l'idéologie amène l'A. à proposer une interprétation du débat
idéologie-utopie en fonction de la quête de légitimité qui préside à leur conflit. C'est chez
Max Weber qu'il voit cependant le modèle le plus intéressant de l'idéologie, modèle
motivationnel et non simplement mécaniste. Les lecteurs marxistes et métamarxistes de

Marx demeurent prisonniers de l'idéologie qu'ils prétendent démystifier. Ainsi Habermas

ne trouve pas grâce aux yeux de TA., puisque sa critique des idéologies reste un

processus de lutte, sans jamais devenir un processus de reconnaissance comme
l'exigerait une véritable théorie du dialogue (cf. p. 329). - La deuxième partie montre, à

travers Mannheim. Saint-Simon et Fourier, que l'utopie ne saurait être quantité
négligeable et disparaître du contexte actuel de pensée, prise qu'elle est dans le cercle des

préoccupations de l'homme moderne entre confirmation de ce qui est et de ce qui est

souhaitable. Sans former un cercle - avec toutes les connotations que cela peut engendrer

- utopie et idéologie ouvrent une spirale qui emporte tout sur son passage : l'attachement
au passé comme la présence à l'actualité et Fespoir d'un avenir toujours meilleur.
Malgré l'intérêt de la problématique et l'originalité de la mise en présence des théories
abordées, on peut regretter trois choses dans un tel texte. 1) La partie consacrée à

l'utopie, de par sa brièveté même, ne révèle pas assez la fonction de celle-ci dans

l'imaginaire social. Une analyse de l'œuvre de Thomas More et de l'évolution du

concept d'utopie eût permis un questionnement plus ouvert au monde actuel. 2) Les

critiques de l'A. à l'égard d'Althusser et de Habermas reposent sur un préjugé non
examiné en faveur de Marx et en défaveur de ses lecteurs. Il nous semble, par exemple,

que la critique des idéologies proposée par Habermas dit plus que ce que l'A. veut bien

en retenir, qu'elle constitue un véritable processus dialogai et pas seulement un «procès-



276 BIBLIOGRAPHIE

sus de lutte». 3) Pensée à la croisée des chemins, l'œuvre de Ricœur est toujours lecture,
certes passionnante, mais laissant parfois l'arrière-goût d'éclectisme, que l'A. reconnaît
lui-même lorsqu'il admet prendre le bon là où il est (cf. p. 263).

Jacques Schouwey

Uwe Bernhardt, Vom Anderen zum Selben. Für eine anthropologische Lektüre
von Emmanuel Lévinas, Bonn, Bouvier, 1996, 220 p.

Comme l'indique le sous-titre de l'ouvrage, une lecture anthropologique de l'œuvre
de Lévinas nous est ici proposée. L'A définit dans son introduction ce qu'il entend par
anthropologie (avant d'y revenir en fin d'ouvrage), et pose d'emblée la question de la

possibilité même d'un tel discours à l'époque contemporaine. On aperçoit alors très vite
ce qui peut motiver, chez les défenseurs d'un tel paradigme, un intérêt pour l'œuvre
de Lévinas. D'une part le sujet n'y est plus décrit comme centré sur lui-même et sur
ses propres capacités, mais ouvert sur autrui, et également sur le monde. «Quel intérêt
représente un auteur comme Lévinas pour une détermination anthropologique de

l'homme? - Justement par le fait qu'il met en doute le principe de l'anthropologie
classique, à savoir prendre appui sur l'individu comme entité et reconstituer le monde
à partir de là. Pour Lévinas, l'homme est l'être dont la première et la plus haute des

qualités consiste à pouvoir être en relation avec l'autre homme.» (p. 12) D'autre part,
en soumettant l'ontologie à l'éthique, Lévinas affirme la possibilité du sens, et permet
d'éviter l'écueil du relativisme. Or tel semble bien être pourtant le risque d'une lecture
anthropologique, qui entend, selon les termes de l'A, mettre à jour de façon neutre et

purement descriptive un «système de valeurs» (Wertesystem) ou une «vision du monde»
(Weltsicht). Par chance, l'A. ne semble tenir à ce paradigme anthropologique (une
anthropologie phénoménologique dont la référence est O.-F. Bollnow) que dans son
introduction et sa conclusion. Si l'on fait abstraction toutefois de ce cadre méthodologique

(qui ne représente qu'une vingtaine de pages sur l'ensemble), et des problèmes
posés par l'application d'une telle grille de lecture à un philosophe comme Lévinas,
il faut souligner la qualité et la richesse des analyses présentées tout au long de l'ouvrage.
Une qualité et une richesse critique somme toute assez rare dans la littérature consacrée

jusqu'ici à Lévinas. L'ouvrage est divisé en trois parties. Une première est consacrée
à la figure de l'autre, la seconde dégage la conception du sujet ou du soi-même qui y
correspond, et la dernière section s'attache enfin à la question de la transcendance. Deux
traits de cette analyse sont tout particulièrement à relever : 1) L'A. met constamment
en perspective la position de Lévinas vis-à-vis d'autres pensées, que ce soit sur la

question de l'autre, de la subjectivité, de l'expression, de l'habitation et du lieu, ou
encore de la déconstruction de la métaphysique occidentale. Sont ainsi convoqués,
toujours avec rigueur et précision, des auteurs aussi divers que Descartes, Hegel, Kant,
Husserl, Heidegger, Sartre, Merleau-Ponty, Lyotard, ou encore Freud. C'est toute
l'originalité et la force de la position de Lévinas dans la philosophie contemporaine qui se

trouve ainsi dégagée. «En un sens, la philosophie de Lévinas est la première philosophie
post-nietzschéenne : seul Lévinas a le «courage», après Nietzsche et après la critique
de la métaphysique, de trouver un sens renouvelé dans l'humain.» (p. 207). 2) L'A. se

consacre avant tout à l'analyse des premières œuvres de Lévinas, et tout particulièrement
Totalité et Infini. Il rend ainsi justice à l'extrême richesse de ce texte, trop souvent
occultée par une critique attachée aux ouvrages plus récents. Un tel parti pris tient certes
à la visée anthropologique de l'A., à laquelle correspondent mieux les descriptions de

Totalité et Infini, mais ses analyses de la demeure, de la jouissance et de la fécondité
mettent véritablement en valeur des potentialités importantes de la pensée de Lévinas.
L'A. avance également quelques critiques qui, si elles ne sont pas toutes de la même



BIBLIOGRAPHIE 277

pertinence, n'en touchent pas moins à certaines difficultés réelles, notamment quant à

l'opposition entre éthique et nature (p. 92), ou encore quant à la conception lévinassienne
de la représentation (p. 112-116).

Michel Vanni

Vilém Flusser, Choses et non choses. Esquisses phénoménologiques (Rayon
Philo), Nîme, Jacqueline Chambon, 1996, 175 p.

Vilém Flusser, philosophe né à Prague en 1920 dans une famille d'intellectuels juifs,
exilé au Brésil où il mourra en 1991, recourt à la méthode phénoménologique pour
décrire la situation culturelle de notre époque. Nous quittons le terrain d'une culture
politique où «l'autre vient à moi - parce qu'il sort de lui-même -, et exige que je lui
parle et que je lui réponde» pour celui d'une culture de masse dont la disposition propre
est la «consommation irresponsable» (p. 47). Mais nous passons aussi de la mise en
forme de la nature grâce au travail et à l'intelligence de l'homme à une «culture
d'informations immatérielles» (p. 172). - De ce fait, le retour aux choses s'avère
doublement problématique. A cause de la méthode phénoménologique elle-même ou
aux conséquences positives de sa «faillibilité», nous ne faisons que redécouvrir ce que
nous avions oublié et cette redécouverte présuppose toujours aussi la reconnaissance
d'autrui. L'approche phénoménologique du jeu d'échecs par exemple illustre la thèse

développée dans l'avant-propos de la Phénoménologie de la perception de Merleau-
Ponty : «Le monde phénoménologique, c'est, non pas de l'être pur, mais le sens qui
transparaît à l'intersection de mes expériences et à l'intersection de mes expériences
et de celles d'autrui, par l'engrenage des unes sur les autres, il est donc inséparable de
la subjectivité et de l'intersubjectivité [...]» Le monde de la vie (Lebenswelt), dit Flusser
«n'est pas en soi et pour soi, mais pour moi». La deuxième difficulté est propre à notre
temps : le monde se divise désormais pour nous en choses, celles qui sont formées par
Y homo faber et qui restent à portée de main», et en non-choses, celles des informations
«insaisissables» mais «uniquement décodables» et qui appartiennent à l'homo ludens.

Qu'advient-il alors de nous quand «notre intérêt existentiel se déplace des choses aux
informations»? - Il en résulte une modification de l'environnement de l'homme. Ce ne
sont plus deux mondes qui entourent l'homme, mais trois : «celui de la nature, celui
de la culture et celui du déchet» (p. 104). Examinons par exemple la manière dont
l'auteur regarde une chose banale de notre quotidien : une bouteille de champagne vide
vouée à être jetée à la poubelle. Cette bouteille que nous avons oubliée a perdu sa valeur
et a été désinformée selon un processus entropique. C'est une erreur de penser qu'elle
est tout simplement retournée à la nature. Dans une culture de production, on veut
valoriser la nature en la transformant, on veut faire croître l'organisme culturel et pas

simplement annihiler ce que nous avons produit en le consommant. La culture de

consommation fait apparaître, à côté de la nature et de la culture, le déchet comme
antivaleur et anti-forme. Nous oublions cela mais la bouteille vide se présentifie elle-même
de sorte qu'il «n'est plus possible comme autrefois de ne voir que l'aspect productif,
positif et formateur de la condition humaine ; il est nécessaire de laisser également
s'exprimer l'aspect de cette condition qui use, qui est négatif et qui brise. Ce faisant,
on réalise que la «volonté de puissance» n'est qu'un aspect parmi d'autres de l'«éternel
retour» - mais d'un éternel retour au chaos. Et par là, on est conduit à une vie de

jouissance et de consommation immédiates. A une sorte d'hédonisme post-historique.»
(p. 30) C'est encore à l'horizon des jardins qui s'amassent autour de nos grandes villes

que «point la post-histoire» (p. 63). Quant aux tapis que nous accrochons aux murs pour
en dissimuler les fissures, ils manifestent sans équivoque notre oubli de la vérité. D'une
manière plus générale, les objets de notre environnement, tels les lampadaires, le lit ou



278 BIBLIOGRAPHIE

les atlas, révèlent le rapport ambivalent que nous entretenons avec la culture. Les
descriptions phénoménologiques de Vilém Flusser nous permettent de comprendre un
peu pourquoi nous sommes désorientés. - Le salut résulte-t-il alors de la culture
immatérielle qui s'approche et qui nous obligera à penser de façon cybernétique? Avec
la théorie des jeux va-t-on pouvoir jouer contre le hasard et avec lui? Non. si l'on
interprète à la manière de l'auteur cette prophétie biblique menaçante : «Je briserai ce
peuple comme un vase de potier.» Si les pots sont désormais des formes vides, celles
de l'informatique et des réalités virtuelles, le Seigneur Dieu les brisera, car on se retrouve
alors «devant une histoire de la création inversée, c'est-à-dire devant une histoire de

l'épuisement» (p. 170).

Dominique Rey

Jean-Jacques Wunenburger, Philosophie des images (Thémis/Philosophie),
Paris. P.U.F., 1997. XIII + 322 p.

A l'heure où «la vie de l'esprit et de la culture» est «marquée par l'omniprésence
des images», il paraît opportun d'«exercer une réflexion théorique et critique
sur ce genre de représentation» (p. XI). C'est ce à quoi nous conduit l'ouvrage de
J. J. Wunenburger. Cependant, les philosophes ayant concentré leur attention sur les

perceptions et les concepts, l'image, «représentation médiane», qui collabore aussi bien
à la connaissance du réel qu'à sa dissolution dans l'irréel, a généralement mauvaise

presse chez les philosophes. D'où l'urgence de sa reconquête philosophique. - L'A.
commence par une sorte d'inventaire des images, mentale ou matérielle (œuvres d'art),
visuelle ou verbale, métaphorique ou symbolique, etc.. pour nous convaincre qu'elles
n'existent qu'au pluriel. Une philosophie de l'image ne saurait renoncer cependant à

l'unité de son objet, celle d'une nature double tissée à la fois de sensible et d'intelligible.
On peut alors approcher les images, quelle que soit leur diversité empirique, par des

instruments méthodologiques que l'A. estime être d'une grande efficience et pertinence:
anthropologie symbolique, herméneutique et phénoménologie. - S'interrogeant sur la
nature des images. l'A. en vient à se poser deux questions : celle de la mimésis ou de
l'écart entre l'image et son modèle : celle du degré d'être de l'image ou de son identité
inconfortable entre l'intuition du réel sensible ct le monde des concepts. Les révolutions
artistiques et les discours épistémologique. herméneutique et surtout phénoménologique
de la modernité remettent en question une conception sommaire de la mimésis :

«L'image, tout en renvoyant toujours à une source d'information et de signification qui
l'excède, atteint [...] une richesse sans précédent, un mode de présence el de présentation
enrichissant la ressemblance qui n'est plus à penser comme imitation plus ou moins
isomorphe ou congruente, mais comme une plénitude d'adéquation à soi.» (p. 145) Cela

suppose la mise à distance des ontologies antinomiques qui soit rejettent les images dans
le fantomatique soit les exhaussent dans la plénitude de l'être. Exigence d'autant plus
pertinente dans une civilisation de l'image où s'affrontent ceux qui privilégient une
surréalité symbolique et ceux qui dénoncent les simulacres. Le discours ontologique
demeure alors ouvert : l'image échappant à toute détermination unilatérale pour relever
finalement d'un entre-deux et le langage ontologique lui-même semblant insuffisant

«pour rendre compte de nos rapports avec les images qui font appel, dans notre culture
contemporaine, davantage à des aspects affectifs et esthétiques qu'à des considérations
noétiques» (p. 194). - Les matériaux sont dès lors rassemblés pour porter des jugements
de valeurs sur l'iconosphère qui encadre plus ou moins notre vie. Qu'il s'agisse de penser
en images ou de vivre par l'image, l'homme fait appel à elles «pour trouver un cadre

d'existence non animale, pour le meubler de fins propres, pour le doter de formes
culturelles individuelles et collectives susceptibles de l'élever vers la rationalité et la



BIBLIOGRAPHIE 279

spiritualité. Cela justifie une approche philosophique, «exposée à un va-et-vient entre
l'idéel et le réel, entre le discours et le vécu», faisant resurgir «un grand nombres de
questions cognitives. esthétiques et éthiques» (p. 293).

Dominique Rey

Groupe de Montheron, Les Cigales et les fourmis. Des emprunts entre scien¬
ces, Neuchâtel, Editions Loisir et Pédagogie S. A., 1996, 178 p.

Après Le chercheur à la recherche de lui-même et Les hommes de science aux prises
avec le temps, le Groupe de Montheron vient de produire un troisième ouvrage collectif
sur le thème des emprunts entre les sciences. Que l'on ne s'y méprenne pas : Les cigales
et les fourmis n'est ni une fable enfantine ni un ouvrage de vulgarisation scientifique.
Ce titre est par ailleurs ambigu si l'on considère, d'une part, que la fourmi est
travailleuse, ce à quoi peut prétendre toute discipline, mais que. d'autre part, la fourmi
n'est pas prêteuse, ce qui n'est le cas d'aucune science... Il vaut mieux considérer
chaque champ de recherche du point de vue des «sciences emprunteuses», ce qui les
associe au statut de cigales. Des professeurs de l'Université de Lausanne et de l'École
polytechnique fédérale - réunis sous l'appellation de Groupe de Montheron - ont mené
une réflexion dans leurs propres disciplines et sur celles auxquelles ils recourent dans
leurs recherches. Les domaines traités recouvrent tant les sciences humaines que les
sciences naturelles et les emprunts entre sciences se pratiquent de façon croisée. On peut
faire une double lecture de chaque discipline selon qu'elle joue le rôle de

I'«emprunteuse» ou celui de la «prêteuse» : une lecture verticale révèle, par exemple,
que la philosophie se sert de la biologie, de la médecine, des mathématiques, de

l'histoire, de l'art, de la théologie, etc ; une lecture transversale met en évidence les
modalités selon lesquelles la théologie, l'histoire, la physique, la sociologie, la psychiatrie,

etc. font appel à la philosophie. Un autre aspect intéressant de cet ouvrage tient
aux questions épistémologiques qui constituent la toile de fond générale. Les questions
du choix d'un modèle et de la délimitation ou protection d'une discipline par rapport
aux autres restent des préoccupations majeures et reviennent de façon récurrente dans

plusieurs contributions. Au fil des quinze articles se dessinent les différentes fonctions
de l'emprunt tantôt outil complémentaire pour une discipline, tantôt simple annexion
d'un concept sans respect de son contexte d'origine.

Nathalie Janz

Imre Lakatos, Histoire et méthodologie des sciences (Bibliothèque d'histoire
des sciences), Paris, P.U.F., 1994, 268 p.

Il aura fallu attendre seize ans pour avoir en traduction française ce texte majeur
du disciple de Popper. Et comme pour le maître - entre Logik der Forschung et Logique
de la découverte scientifique -. la traduction française du titre de l'ouvrage est assez

approximative : The Methodology ofScientific Research Programmes se voit généralisé
en Histoire et méthodologie des sciences... C'est faire passer à la trappe le concept
central et novateur de cette étude, le «programme de recherche» dans lequel s"inscrit
toute théorie scientifique, contexte déterminant pour sa réfutation ou tout au moins sa

mise à l'épreuve.

Nathalie Janz



280 BIBLIOGRAPHIE

Jacques Bouveresse, Dire et ne rien dire. L'illogisme, l'impossibilité et le non-
sens (Rayon philo), Nîmes, J. Chambon, 1997, 271 p.

Dans cet excellent ouvrage, l'A. se penche sur les conditions de possibilité du non-
sens en logique, en philosophie, et dans les langues ordinaires. Il s'agit d'une version
remaniée du texte de cours donnés récemment au Collège de France. Les trois premiers
chapitres contiennent une comparaison très instructive entre les points de vue de Kant.
Frege et Wittgenstein sur la nature de la logique. L'A. rappelle le «point de départ
kantien» de la conception frégéenne de la logique, c'est-à-dire l'idée que les lois de la

logique jouent un rôle normatif sur notre pensée. La pensée ne peut pas à proprement
parler s'écarter des lois fondamentales de la logique puisqu'elle est précisément définie
par celles-ci. C'est pourquoi il ne peut pas y avoir pour Frege (ni d'ailleurs pour
Wittgenstein dans le Tractatus) de pensées illogiques à proprement parler. Mais comme
le montre l'A., Frege s'écarte considérablement de ce point de départ lorsqu'il affirme
que la logique est en mesure de nous fournir des connaissances nouvelles, qu'elle décrit
un univers composé d'objets déterminés. Wittgenstein, quant à lui, rejette radicalement
ces thèses de Frege et renonce à l'analogie que celui-ci fait entre la logique et les autres
sciences. Pour Wittgenstein, les lois logiques ne sont pas le genre de choses susceptibles
d'être vraies, du moins pas au sens où l'on parle de la vérité des propositions
scientifiques. La logique n'exprime pas de pensées parce que leur fausseté n'est même pas
pensable. Dans les chapitres intermédiaires, l'A. met en contraste ce qu'il appelle, à la
suite de Cora Diamond, «la conception naturelle du non-sens» avec une autre conception
du non-sens développée par Frege et par Wittgenstein. Selon la première conception,
il y a une différence radicale entre un «non-sens du vocabulaire» tel que «les verchons
fourgus bourniflaient» (un vers de Lewis Carroll en «traduction» française) et une
«erreur de catégorie» telle que «Feau se donne beaucoup de mal en ce moment». «Les
verchons fourgus bourniflaient» n'exprime aucun sens parce que les mots «verchons»,
«fourgus», etc., n'ont pas reçu de signification. En revanche, les mots «eau», «se donner
beaucoup de mal», etc., dans «l'eau se donne beaucoup de mal en ce moment» ont des

sens déterminés qui ne peuvent tout simplement pas se combiner entre eux de manière
cohérente. La conception de Frege et de Wittgenstein est très différente. Il n'y a pas
de distinction logiquement significative entre les deux types de non-sens. Même si les

mots qui composent la suite «L'eau se donne beaucoup de mal en ce moment» sont

par ailleurs utilisés dans des phrases douées de sens, ils n'en ont aucun dans ce contexte,
tout comme «verchons» et «fourgus». Le non-sens résulte non pas du fait que des sens
ne parviennent pas à se combiner entre eux de façon cohérente, mais plutôt du fait que
nous n'avons pas donné de sens à certains mots dans le contexte en question. Frege
parvient à la conclusion qu'il n'y a pas différents types logiques de non-sens sur la base
du principe de contextualité selon lequel un mot pris isolément, c'est-à-dire en dehors
d'une phrase bien construite, n'a pas de sens. On ne peut donc pas importer dans «Un
nombre premier toussa» le sens que le mot «nombre premier» a dans d'autres phrases
douées de sens. La suite de mots «Un nombre premier toussa» peut évoquer des images,
voire des émotions, mais cette évocation est de l'ordre du psychologique et n'a aucune
pertinence logique. Dans les derniers chapitres, l'A. s'applique à montrer que la
réflexion de Wittgenstein sur la nature du non-sens l'a entraîné beaucoup plus loin que
Frege dans la critique de la notion même de sens. D'après lui, les remarques de

Wittgenstein concernent non seulement les non-sens mathématiques, mais également
ceux de la philosophie. Pour Wittgenstein, la suite «langage (essentiellement) privé»
n'a pas de sens parce que les mots qui la composent n'en ont pas dans ce contexte.
Par suite, un énoncé philosophique tel que «Il n'y a pas de langage privé» n'exprime
pas une impossibilité et ne décrit pas un aspect de la nature essentielle des choses. L'A.
montre que, contrairement à Husserl, Wittgenstein ne considère pas que les
pseudoassertions du philosophe expriment des connaissances d'un genre spécial ; en fait, il



BIBLIOGRAPHIE 281

pense qu'elles n'expriment aucune connaissance du tout. La conception de Wittgenstein
du non-sens est étroitement liée non seulement à sa critique du «corps de signification»
(comme l'A. l'explique au ch. 10), mais à l'idée même qu'il se fait de l'activité
philosophique. Dans le dernier chapitre, plus général, l'A. développe cette idée de la
philosophie comme une tentative de rendre évidents des non-sens qui ne le sont pas.
Le rapport entre les non-sens philosophiques et les non-sens poétiques et humoristiques
est également abordé. Malgré l'apparente spécificité du sujet, cet ouvrage remarquable
est une illustration claire et accessible de la façon dont une réflexion sur le langage a

des conséquences immédiates et cruciales sur notre conception générale de la philosophie.

L'A. met bien en évidence les enjeux importants du problème du non-sens même
si, comme il l'admet lui-même (p. 8), il faudrait un autre travail pour dénoncer les effets
pervers de la conception naturelle du non-sens qui prévaut che/, la plupart des linguistes
et des philosophes.

Jérôme Dokic

Joëlle Proust, Comment l'esprit vient aux bêtes. Essai sur la représentation
(nrf essais), Paris, Gallimard, 1997, 391 p.

Ce livre soulève la question de savoir si les animaux sont capables de se représenter
le monde, s'ils possèdent une forme de connscience. Pour répondre, Joëlle Proust,
philosophe et directeur de recherche au CNRS, reprend le thème du continuisme entre
l'homme et l'animal sans retomber dans l'anthropomorphisme. La nouveauté est
constituée par la richesse des contributions scientifiques que l'A. apporte à ce débat, ajoutée
à la rigueur de la démarche philosophique. Ainsi les avancées de l'éthologie cognitive,
de la psychologie expérimentale, de la neurophysiologie et de la biologie, permettent
à la philosophe de développer une approche novatrice. Cela dans le respect des
contraintes théoriques et factuelles imposées par ce dialogue entre la philosophie de l'esprit
et les sciences. L'A. choisit d'aborder l'esprit par la capacité représentationnelle et de

s'intéresser aux conditions minimales auxquelles une structure doit répondre pour
constituer un esprit. Pour montrer qu'un animal a un esprit, il faut montrer que le contenu
mental existe bien et qu'il conditionne le comportement. Dans ce but, l'A. considère

que le sens ne se réduit pas à ce que les hommes en disent, mais que cette possibilité
de communiquer même n'est que le résultat d'une aptitude plus fondamentale à organiser

le contenu des perceptions, où se construisent les prémisses non verbales des

contenus mentaux. Une fois admise la plausibilité du «réalisme intentionnel», on
s'interroge sur la fonction des contenus mentaux et sur leur rôle dans l'organisation du

comportement. Le parcours de la philosophie de ce siècle, sur le concept de fonction,
est ainsi retracé par rapport à celui de but. Cette analyse, appliquée à l'étude de l'esprit,
amène l'A. à une définition précise de ce qu'est un comportement orienté : une séquence
d'actions dirigées vers un but. Or, considérons le comportement des animaux et
demandons-nous comment distinguer l'animal qui réussit son action seulement parce qu'il a

agi en harmonie avec son milieu, de celui qui se serait formé la représentation d'un
monde objectif et aurait réagi en conséquence. En fait, chaque fois qu'animal change
de lieu, il modifie son comportement da façon appropriée, mais ce n'est pas là une raison

suffisant de lui attribuer la maîtrise d'une représentation «ici et maintenant» ou d'une
causalité. L'escargot de mer Liltorina répond à la lumière et à la gravité. Géotaxie et

phototaxie positives ou négatives combinées, orientent les déplacements de l'escargot
sans qu'il dispose d'un moyen indépendant de se représenter l'espace. Plus pertinent
est le cas des capacités navigationnelles des oiseaux, qui ont été reconnues à partir du

moment ou ils ont été délibérément désorientés. On a alors compris l'importance de

la calibration chez les animaux. La calibration est un moyen d'identification des con-



282 BIBLIOGRAPHIE

ditions d'identité spatio-temporelle d'un événement sensoriel multimodal. Du point de

vue de la correction qu'il réalise, le concept de (re)calibration combine l'idée maîtresse
de «compensation» de Poincaré et l'idée Strawson d'«information maître» chez
Strawson. A savoir qu'un sujet capable d'objectivité doit pouvoir corriger une impression

par une autre ou, mieux, doit pouvoir organiser un événement complexe sur la base
d'une source sensorielle qui, informationnellement, domine les autres. Pour nous c'est
la capacité visuelle. La perception visuelle dépend essentiellement - chez le primate
- de l'orientation de la tête et du tronc. L'axe sagittal organise le champ visuel, tandis

que la symétrie droite-gauche du corps fournit les repères pour localiser et intégrer les

signaux externes. - Ces faits empiriques montrent une caractéristique philosophique
essentielle. La véridicité de la perception ne dépend d"aucun trait permanent du monde,
tout en dépendant crucialement d'un gradient de fiabilité entre les sources d'information.
Que ce gradient de fiabilité soit centré sur la localisation ne doit pas surprendre, car
il faut penser aux exigences qui pèsent sur un organisme dont la survie dépend de ses

capacités de localisation, de fuite, d'approche et de capture. Finalement, selon l'A., la

source de l'objectivité et de la capacité représentationnelle résiderait donc dans une
information spatiale commune à tous les constituants du contenu sensationnel.

Esther Ri sta

Peter Kemp, L'irremplaçable. Une éthique de la technologie (Passages), Paris,

Cerf, 1997, 322 p.

Partant des catastrophes qui ont ébranlé la confiance dans le progrès technologique
(bombe atomique, pollution industrielle, instrumentalisation de la médecine et
l'informatisation de la société), l'A. développe d'abord une réflexion générale sur les concepts
fondamentaux de l'éthique. Se référant à W. Schapp (élève de Husserl) et à P. Ricœur,
il estime que, comme toute éthique, l'éthique de la technologie prend sa source dans
le langage narratif. «Le récit porteur de sens est un procès narratif qui reflète le procès
de la vie elle-même avec la charge éthico-pratique qui lui est propre. Dans cette mesure,
il met en scène une idée dans une perspective éthique. Il devient ainsi un modèle
d'existence qui exprime un appel éthique et nous aide à nous comprendre nous-mêmes
et à trouver notre voie dans la vie.» (p. 81) Ces propos sont illustrés par l'exemple de

l'accident à Seveso, dont les différentes versions contiennent des instructions pour
orienter l'action. Les sciences et la technologie ont transformé les conditions de l'action
humaine. C'est pourquoi les éthiques de la proximité (d'Aristote à Lévinas), fondées

sur la notion de voisinage ou de prochain, ne suffisent plus. La thèse avancée ici est

qu'une gestion responsable de la technologie implique de prendre en compte ses effets
à long terme et à distance. A la différence de H. Jonas, l'a. enracine l'éthique de la

distance dans l'expérience d'une éthique de la proximité, car le souci pour les
générations futures ne saurait évacuer le souci pour le prochain et le contemporain. C'est
d'ailleurs par analogie à une responsabilité de proximité q'une éthique de la distance
est rendue possible. La seconde partie du livre aborde des problèmes spécifiques aux
sociétés technologisées : - l'expertise scientifique, dont la dérive idéologique et la

prétendue neutralité sont dénoncées ; - la bioéthique, qui va des technologies de la
procréation aux manipulations génétiques et d'une éthique de l'environnement à une
éthique de la nature, celle-ci étant comprise comme un élargissement du respect de l'être
humain : «L'idée de la personne inaliénable demeure le fondement de l'éthique, alors
même qu'on élargit son domaine à la totalité de la nature vivante.» (p. 176) ; - le

problème des risques, en relation avec les déclarations de Helsinki - la télématique et

la robotique, qui font planer des menace sur le «village planétaire» (isolement,
dépersonnalisation, stress, surveillance, etc.); - la technologie militaire et l'éthique de



BIBLIOGRAPHIE 283

la recherche. Pas plus que la science la technologie ne porte en elle-même ses limites.
C'est donc à l'être humain qu'il appartient de spécifier ce qui est éthiquement acceptable
et ce qui ne l'est plus. Comme le relève très pertinemment Kemp, l'éthique met en

jeu une image de l'homme, «indissolublement liée à une représentation de la société
et de la nature»; aussi l'éthique est-elle «inconcevable sans une ontologie, sans une
conception de l'être et de l'étant» (p. 288).

Clairette Karakash

Claude Frochaux, L'Homme seul, Lausanne, L'Age d'Homme, 1996, 485 p.

Qui est seul? - Après l'avènement de «L'Homme-Dieu» de Luc Ferry, Claude
Frochaux nous surprend par son «Homme-seul», plus radical, plus incisif, plus
audacieux. Un texte pétillant, englobant à peu près tous les problèmes qu'un intellectuel ose

se poser en cette fin de siècle. Son écriture surprend par la simplicité, l'élégance, la
manière de croquer en quelques traits une idée compliquée qui, pour être mieux perçue
par le lecteur, sera reprise et peaufinée au fil des chapitres. Ce livre magistral est un
défi à l'académisme poussiéreux auquel l'érudition étonnante de l'A. n'a pourtant rien
à envier. Sa pluridisciplinarité met le lecteur dans un vertige cathartique le propulsant
hors de nos propres habitudes de penser. En même temps, le texte fait preuve d'une
didactique exemplaire ; le lecteur peut ainsi survoler, chapitre après chapitre, l'évolution
de l'histoire de la philosophie, du théâtre, de la littérature, de la religion, etc. Ce livre
se recommande tant au gymnasien averti qu'à toute personne ouverte aux idées
nouvelles, une œuvre qui nous invite résolument au débat. Sommes-nous vraiment seuls,

non seulement des tziganes quelque part dans l'univers, mais seuls, acculés à nous-
mêmes parmi les hommes, incapables à tout jamais de créer une œuvre artistique
vraiment originale? - Les «sept lois» semblent le prouver. L'histoire se dirige
inexorablement vers toujours plus de complexité, plus de rationalisation, plus de laïcisation.
de matérialisation, de démocratisation, d'individualisation et d'intériorisation de la

personne. L'A. montre que l'histoire n'a pu progresser que dans un cadre géographique
très précis. Les conditions matérielles à la Marx sont insuffisantes : plus importants sont
le climat et le potentiel géopolitique. Dès que les conditions propices sont réunies,
l'humanité n'échappe plus au progrès. Autre thèse surprenante : l'homme n'a quitté le

règne animal qu'en devenant sédentaire et agriculteur. Depuis, il se détache de plus en

plus de ce règne et, en corollaire, de la nature en général. Parallèlement, le sacré lié
à la nature s'estompe peu à peu. Tout se démystifie sous le regard de l'homme qui depuis
son expulsion du jardin d'Eden, depuis qu'il est devenu agriculteur et astronaute, ne

peut pas ne pas continuer à accumuler des connaissances. Dieu est une fiction qui a

contribué à faire avancer l'évolution, même si la quête du sens véritable de cette

évolution reste ouverte et pertinente. - Mais, en démystifiant progressivement le sacré,

l'homme se coupe de son élan de créativité artistique qui se nourrit du sacré : autour
des années soixante, tournant fatidique de l'histoire, l'homme atteint la plénitude de son

ascendant sur la nature. Du point de vue artistique, il a pour ainsi dire tout achevé de

ce qu'il pouvait achever. Alors que les sciences exactes continuent à accumuler du savoir

et à progresser, la création artistique bute sur un point mort. Il ne lui reste plus que des

remix culturels, mais dépourvu de transcendance et de fonction sociale importante. L'A.
nous surprend par quelques thèmes émoustillant tous ces scientifiques cantonnés dans

leur chasse gardée. Entre l'endogamie et l'exogamie exessive, toutes deux vouées à la

catastrophe, l'homme a finalement choisi la voie médiane, le moindre mal, mais qui
le pousse à la violence et aux guerres. Ce choix est un impératif évolutif qui s'imposait
à lui. L'A. montre comment l'évolution culturelle a toujours choisi la voie vers le nord-

ouest, pour ce qui est de notre civilisation, la voie nord-est pour ce qui est de l'Inde



284 BIBLIOGRAPHIE

avec le bouddhisme atteignant finalement le Japon, pays le plus dynamique de son giron
culturel. A l'ouest, c'est en Angleterre pour aboutir finalement en Californie que le

«progrès» devait s'engager. Après 1960, ayant atteint son stade adulte, l'homme se

trouve dépossédé du jeu artistique et des illusions métaphysiques, moteurs de la
créativité humaine. Constat amer : victorieux sur tous les plans, l'homme est vraiment seul.

- On peut ne pas être d'accord avec ce désenchantement où pourtant tout semble aller
bien, où l'humanité feint d"avoir trouvé les solutions à tous ses problèmes de survie.
Car il reste les questions évidentes, mais banales de notre époque, les questions de la

répartition des richesses sur notre planète, de l'environnement, du sens de l'évolution
et de Dieu. L'homme seul est un écrivain artiste arrivé au faite de sa productivité mais
refusant de creuser un problème de société concret, ses formes d'exclusion, et de

s'engager dans une visée sociocritique. L'homme seul, c'est le reflet de l'érudit somme
toute bien intégré dans sa société, mais détaché des tracasseries quotidiennes et n'étant
pas vraiment reconnaissant du fait que sa thèse sur la mort de la culture lui a procuré
un fabuleux prétexte pour nous léguer une fresque intellectuelle époustouflante,
grandiose, une version contemporaine du «crépuscule des dieux» nietzschéen. Mais enfin
pourquoi notre époque ne devrait-elle pas exceller en rebrassages culturels, dont celui
de l'A., en attendant d'avoir retrouvé une orientation pour se projeter vers l'avenir?
L'Homme seul nous livre un film éprouvant, le flash complet de notre civilisation, pour
nous confronter à un trou noir. Voilà le passé, à vous de vous débrouiller avec l'avenir.
Ce n'est plus mon affaire. Le lecteur acculé au néant est certes impressionné par le

spectacle, mais se retrouve seul face à lui-même, comme en sortant du ciméma, seul
face à ses problèmes, chagrins, injustices. L'Homme seul nous laisse vraiment seul. L'A.
ne nous fait pas entrer dans l'espérance.

Harri Wettstein

Histoire de John D. Turner, Anne McGuire (eds), The Nag Hammadi Library after
la théologie Fifty Years. Proceedings of the 1995 Society of Biblical Literature

Commemoration (Nag-Hammadi and Manichaean Studies - XLIV),
Leiden, E.J. Brill, 1997, 531 p.

C'est à Philadelphie que s'est tenue, du 18 au 22 novembre 1995, la session annuelle
de la «Nag-Hammadi and Gnosticism Section» et du «Thomasine Christianity Group
of the Society of Biblical Literature». Les organisateurs avaient prévu, en l'honneur du

cinquantenaire de la découverte de la bibliothèque copte de Nag-Hammadi, un
programme spécial de conférences portant sur les quatre thèmes suivants : la recherche

passée, présente et future sur les Codices, YApocryphon de Jean, l'Evangile de Philippe
et YEvangile de Thomas. Vingt-cinq spécialistes internationaux ont été conviés à ce

colloque et nous livrent ici leurs communications. Dans son ouverture, James M.
Robinson brosse une importante rétrospective des travaux les plus importants réalisés
dans le domaine de l'édition des textes et de leurs traductions en différentes langues
modernes, ainsi que dans celui, plus délicat et controversé, des interprétations et
commentaires auxquels ils ont déjà donné lieu. Puis, de manière complémentaire, Hans-
Martin Schenke fait l'historique des recherches poursuivies dans le cadre du cercle de

travail de Berlin. Adoptant la théorie de la transmission textuelle en quatre phases de

YApocryphon de Jean, Stephen Emmel, pour sa part, propose de l'étendre à l'ensemble
du Corpus gnostique. D'après lui, nous aurions ainsi, de la plus récente à la plus
ancienne, une première phase dite phase monastique copte, les deuxièmes et troisième
phases de traduction et de composition des traités et, enfin, une phase de pré-compo-
sition. Des treize Codices si soigneusement édités par les Editions E. J. Brill depuis les

années 70, le Codex VII fut le dernier à sortir de presse, en 1996. Birgcr A. Pearson,



BIBLIOGRAPHIE 285

qui fut le maître d'œuvre de ce volume, nous fait part des nombreux problèmes qu'il
a rencontrés en éditant et en traduisant les cinq traités qu'il contient, c'est-à-dire la
Paraphrase de Sem, le IIe traité du Grand Seth, l'Apocalypse de Pierre, les Enseignements

de Silvanos et les Trois stèles de Seth. Pour terminer cette première partie, Edwin
M. Yamauchi revient sur la question capitale des sources du gnosticisme, et il montre
comment la recherche a peu à peu sérié les difficultés en mettant au jour l'existence d'un
courant de pensée sectaire dans le judaïsme du second Temple. Le deuxième chapitre
est entièrement consacré aux complications que soulève YApocryhon de Jean. Ce traité,
qui nous est parvenu selon quatre recensions, deux plus longues (Codex 11,1 et IV, 1)

et deux plus courtes (111,1 et BG,2), émane certainement de cercles d'intellectuels juifs
platonisants dans lesquels on a désespérément tenté de comprendre le Dieu d'Israël en
l'identifiant à la Déité du moyen-platonisme. Frederik Wisse, qui s'attache depuis
longtemps à l'établissement d'un texte critique définitif, met en relief l'interdépendance de

ce problème délicat avec celui de l'interprétation de ces mêmes textes. Dans son analyse
de la section 5,3-17,6, laquelle aborde la doctrine de la première triade divine, Michael
Waldstein expose les motifs respectivement platoniciens et juifs qu'il contient et montre
comment VApocryhon de Jean combine le système émanationiste du moyen-platonisme
avec les descriptions juives de la cour céleste. Cependant, une identification pure et

simple de ces deux pensées s'avèrant impossible, ces intellectuels s'ingénièrent à

subordonner alors un dieu méchant et diabolique incarnant certains traits du Dieu d'Israël et
les caractéristiques du démiurge platonicien à un Dieu au-delà de Dieu, totalisant la Déité
transcendante et la bonté compatissante du Dieu biblique. Un dernier essai propose la
reconstruction du mythe de Sophia-Mêtêr, central dans YApocalypse de Jean. Un
troisième et quatrième chapitre prennent en considération, comme nous l'avons indiqué au

début, les principales orientations que les savants prennent actuellement pour décrypter
les deux Evangiles de Philippe et de Thomas. La lecture de l'Evangile de Philippe pose
le grave problème de son unité rédactionnelle. Réexaminant les étapes de la recherche

et l'ensemble des solutions qu'on a déjà voulu en donner, Martha L. Turner remet en

question, grâce à une analyse très minutieuse, trois éléments du consensus qui s'est établi
à propos de cet évangile au fil des années, à savoir l'incohérence, l'absence de plan bien

défini et la réunion chaotique des matériaux traditionnels rassemblés. La possibilité de

pénétrer dans la préhistoire du texte actuel permet de mettre un peu de lumière dans trois
domaines qui demeurent jusqu'à ce jour très flous, celui des relations entre le christianisme

primitif et le christianisme gnostique, celui du rapport entre les diverses «collections»

rédigées dans une même période et, enfin, celui des intentions de ceux que l'on
appelle les rédacteurs ou les compilateurs. Par l'inventaire qu'elle dresse des aspérités
littéraires ou doctrinales, Martha L. Turner est arrivé à identifier trois sources traditionnelles

principales : une source évangélique thomasienne. une source valentinienne
primitive et une source composite liée à d'autres formes de gnosticisme. Deux autres études

développent le caractère valentinien du traité (Einar Thomassen) et son rituel (Elaine H.

Pagels). Quant à l'Evangile de Thomas, il suscite aussi l'embarras. Paul-Hubert Poirier
examine les rapports éventuels que l'on peut faire entre cet évangile, les Actes de Thomas

et le Livre de Thomas. Stephen Johnson travaille le parallélisme de Evangile de Thomas

76.3. Luc 12.33 et Jn 6.27. Face aux contestations herméneutiques auxquelles on le

soumet de plus en plus. Jean-Marie Sevrin cherche à déterminer dans quelle mesure et

par quelles procédures il est possible de considérer encore l'Evangile de Thomas comme

un texte formant un tout, portant sens en tant que tout, et si la considération de l'ensemble,
de certaines de ses caractéristiques constantes, peut légitimement éclairer l'exégèse des

parties qui le composent, c'est-à-dire les dits individuels. Dans ce résumé, nous avons

tenté de rendre l'essentiel des débats, mais nous n'avons pas pu rendre justice à toutes

les contributions. Nous y renvoyons le lecteur, car ce volume collectif est une pièce

maîtresse dans l'édifice qui se construit pour pénétrer dans les arcanes de la gnose.

Jean Borel



286 BIBLIOGRAPHIE

Louis Painchaud (éd.), L'Ecrit sans titre. Traité sur l'origine du monde (NH
11,5 et XIII.2 et Brit. Lib. Or. 4926[1]) (Bibliothèque copte de Nag-
Hammadi. Section «Textes» - 21), Québec, Presses de l'Université Laval,
1995. 622 p.

L'Ecrit sans titre, qui appartient aux Codices II.5 et XIII.2 de la Bibliothèque copte
de Nag-Hammadi et que l'on appelle volontiers Traité sur l'origine du monde en
l'absence de titre sur le papyrus, constitue un exposé dense et complexe du système
du monde gnostique. Il s'y déploie tout à la fois une théogonie et une anthropogonie,
une sotériologie et une eschatologie qui empruntent leurs éléments à une série de sources
et de traditions dans lesquelles l"A. se meut avec aisance, et qui laissent penser que le
milieu auquel il s'adresse devait non seulement bien les connaître, mais aussi les tenir
pour des autorités doctrinales importantes : ce sont les Ecritures (Ancien et Nouveau
Testament) et des documents gnostiques comme Y Hypostase des Archontes, la mythologie

hellénistique et certaines de ses figures comme Eros et Psyché. Philon et les

pseudépigraphes juifs des Jubilés et du livre d'Hénoch. la pensée égyptienne et
manichéenne, la magie et l'astrologie. Réexaminant les principales étapes de la recherche
et l'ensemble des interprétations qu'ont déjà données de ce texte ces prédécesseurs
(J. Doresse. H. M. Schenke. A. Bôlig. H. G. Bethge. M. Tardieu). l'analyse minutieuse
et nouvelle de Louis Painchaud remet en question trois éléments du consensus qui s'est
établi à son propos au fil des années, à savoir la superficialité de ses rapports avec le
christianisme, sa nature compilatoire et son homogénéité rédactionnelle. Grâce à un
inventaire de toutes les aspérités grammaticales, littéraires ou doctrinales, l'éditeur est

parvenu à dégager d'une part la cohérence interne et le parallélisme structurel des deux
récits théogonique et anthropogonique et. d'autre part, les différentes strates dont ils sont
faits et les relectures successives auxquelles ils ont été soumis : ces relectures ont chaque
fois remodelé les matériaux mythologiques et les ont réorientés en fonction du public
que l'auteur voulait atteindre et de l'intention du message qu'il souhaitait lui adresser.
Enfin, le lien du cycle d'Adam avec le texte paulinien de 1 Co 15.45 éclaire de manière
fort intéressante le rapport que l'A. du Traité sans titre veut établir avec le christianisme.
Aussi passionnants que puissent être les différents niveaux du texte établis à partir d'un
noyau théogonique fondamental et premier que l'écrivain gnostique a utilisé, qu'il nous
suffise ici de mentionner la conclusion de Louis Painchaud. qui évoque aussi bien
l'intention du traité que l'enjeu du commentaire qu'il en a rédigé : «Sous sa forme
primitive. l'Ecrit sans titre semble avoir été un traité de propagande gnostique destiné
à des lecteurs juifs, qui tire la trame de son exposé de trois sources gnostiques. un schéma

théogonique. un schéma anthropogonique et une «Genèse véritable» qui sont également
la source de Y Hypostase des Archontes. Il cherche à détourner ses destinataires du dieu
créateur de la Genèse qui exerce avec ses acolytes une domination cachée sur le monde
et sur l'humanité par le truchement du cycle génésique. et annonce, mais sans livrer
aucun enseignement à son sujet, qu'il existe au-dessus de ce dieu créateur un «Homme
immortel». Comme le montre le début de l'épilogue. l'A. invite ses lecteurs à condamner
ses archontes, à abandonner par conséquent le dieu créateur de la Genèse pour se tourner
vers l'Homme immortel. Le traité demeure toutefois muet sur cet Homme immortel et

sa nature, qui forment le sujet d'un deuxième traité. Eugnoste.» (p. 103 sq.) C'est ainsi

que. de manière astucieuse, L. Painchaud pense que ces deux traités gnostiques forment
un unique dessein, et recouvrent la distinction juive traditionnelle des deux degrés
d'initiation que sont le Ma'assé beréchit et le Ma'assé merkaba. qui portent
successivement sur l'origine du monde matériel et sur le monde céleste. - Nous félicitons
l'éditeur pour la clarté de sa traduction et la richesse de son commentaire mot à mot
qui nous ouvre à la compréhension progressive et prudente des méandres de la pensée

gnostique dans son ensemble. Les index des mots gréco-coptes, coptes autochtones, des



BIBLIOGRAPHIE 287

formes de conjugaison, des noms propres, des titres cités et des citations achèvent de
faire de ce livre un ouvrage de référence scientifique de première importance.

Jean Borel

Manlio Simonetti. Biblical Interpretation in the Early Church. An Historical
Introduction to Patristic Exegesis, trad, par J.A. Hughes, éd. par A.
Bergquist, M. Bockmuehl et W. Horbury. Edinburgh. T&T Clark, 1994,
ix+154 p.

Ce petit livre, paru en italien en 1981. cherche à combler un manque editorial :

l'absence de manuel correct sur le développement de l'exégèse patristique. Malgré la

protestation de modestie de l'A. (p. vii), il convient de saluer la réussite de ce projet,
que sa traduction en anglais rendra accessible à un plus grand nombre de lecteurs, dans
l'attente peut-être vaine d'une traduction française. M. Simonetti réussit en effet
l'exploit de présenter avec pédagogie, en 120 p.. les grandes lignes de développement de

l'exégèse depuis le Ier siècle de notre ère jusqu'au VIe. où la production proprement
patristique diminue, au profit de travaux synthétiques et encyclopédiques. Le choix
d'une perspective dynamique, où les courants de pensée sont mis en contexte, apparentés
et opposés, est heureux : l'exposé qui en résulte donne un bon aperçu de la variété des

pratiques exégétiques et des résultats auxquels elles ont conduit. Notre seul regret,
minime il est vrai, est qu'il ne soit jamais fait allusion au travail exégétique qui s'est

exprimé non sous la forme de commentaires ou d'homélies, mais sous une forme
narrative (nous pensons particulièrement à certains évangiles apocryphes). - Le résultat
est un panorama dense et précis, qui. sans entrer dans les détails, est néanmoins complet
et ne renonce pas à quelques salutaires mises en garde, par exemple sur le caractère

toujours énigmatique des figures de Pantène (p. 35) et de Lucien d'Antioche (p. 59-

60). 11 demande cependant à son lecteur un minimum de connaissances en histoire du

christianisme : des citations latines sont ici ou là données sans traduction, et quelques
notions sont naturellement supposées acquises (le terme «Quartodéciman» par exemple
n'est pas expliqué) : de plus, les références aux éditions modernes sont données le cas

échéant par le seul nom de l'éditeur du texte (par exemple : «p. 258. Buytaert»). et le

lecteur intéressé est censé les éclaircir de lui-même à l'aide des manuels de patrologie
usuels. - Cette histoire de l'exégèse patristique est suivie d'un appendice qui avait paru
en 1981 dans la revue Orpheus : «Some Observations on the Theological Interpretation
of Scripture in the Patristic Period» (p. 121-137). Ce texte s'attache à caractériser le

travail exégétique mis en œuvre lors des querelles trinitaires et christologiques de la

fin du IIe siècle à la fin du Ve. et offre ainsi un nouvel éclairage de la matière présentée
dans le panorama qui précède. Dans cet exposé plus technique. M. Simonetti montre,

non sans brio, comment certains passages de l'Evangile de Jean ont été utilisés dans

des sens contraires au fil des controverses, et met en valeur certaines préconceptions

qui régissaient l'utilisation de versets bibliques à des fins dogmatiques. - L'ouvrage se

clôt sur un index des textes bibliques cités (p. 145-149), et sur un index général (p.

150.154). précédés d'une bibliographie (p. 138-144) dans laquelle le lecteur francophone

retrouvera non sans quelque plaisir des références à des ouvrages écrits dans sa langue.

- Dans le cas d'une nouvelle édition de cet ouvrage, nous aimerions signaler qu'il
manque deux abréviations dans la liste donnée p. ix : NHC (p. 15) et BG (p. 16). En

outre, il conviendrait de rétablir le deuxième sous-titre du premier chapitre, et de corriger
les nombreuses fautes typographiques qui émaillent ce volume. Enfin, il serait peut-être

judicieux d'introduire dans l'index général des notions abstraites comme «allégorie»,

«typologie», «tropologie», «anagogè». etc. afin de permettre au lecteur de retrouver



288 BIBLIOGRAPHIE

facilement les définitions qui en sont données au fil de l'ouvrage. - En résumé, voici
un manuel bref mais complet, dynamique et stimulant, dont on ne saurait que
recommander la lecture à ceux qui ont un minimum de culture en histoire du christianisme
ancien et que les questions d'interprétation de l'Ecriture intéressent.

Remy Gounelle

Robert Grosseteste, On the Six Days of Creation. A translation of the

Hexaëmeron by C. F. J. Martin (Auctores Britannici Medii Aevi, VI [2]),
published for the British Academy by Oxford University Press, Oxford,
1996, 373 p.

Dans l'histoire de l'exégèse, l'Hexaéméron (Genèse I-II) occupe une place à part
et joue un rôle de premier plan. Les commentaires de Jérôme, Origene, Ambroise de

Milan. Basile de Cesaree, Augustin et Bède, pour ne citer que les plus importants, ont
structuré au fil des siècles le sens et la vision chrétienne de la cosmogonie et de la

cosmologie. Si l'Hexaéméron de Robert Grosseteste se situe bien dans la lignée de ces
vénérables autorités qu'il cite et interprète constamment, il apporte néanmoins de toutes
nouvelles perspectives, absolument inédites dans l'Occident du début du XIIIe siècle.
On se souvient en effet que le célèbre Chancelier de l'Université et fondateur de l'Ecole
franciscaine d'Oxford s'intéressa très tôt aux sciences astronomique, météorologique,
optique et physique. On sait aussi qu'il ajouta à ces recherches une culture théologique
de première main et une érudition philosophique exceptionnelle à son époque. Il se

mouvait avec aisance dans les problèmes de métaphysique, de noétique, de logique et
de morale, et il connaissait les principes de la philosophie arabe et juive. Enfin, grâce
à la pratique de la langue grecque, il put avoir un rapport direct avec Aristote et Platon.
Denys l'Aréopagite et d'autres Pères grecs. L'Hexaéméron, qui est une oeuvre de

maturité très certainement rédigée entre 1225 et 1235, se place au carrefour de toutes
ces influences qui affluent dans son commentaire pour tenter une intelligibilité maximale
du texte sacré, aussi englobante et ouverte que possible. Méthodologiquement, Robert
Grosseteste ne tranche jamais sur l'opportunité ou la valeur d'une interprétation, mais
cherche à montrer toutes les conséquences que l'on peut tirer de chaque approche. C'est
ainsi qu'il rompt avec l'interprétation augustinienne du premier verset de la Genèse.
Celle-ci s'exprime de façon grandiose dans la dernière mouture de son De Genesi ad
litteram, dans laquelle le maître d'Hippone propose, après avoir discuté et réfuté toutes
les exégèses contemporaines, une assimilation de la lumière du premier jour non pas
à une lumière corporelle, mais à une lumière intellectuelle, définissant ainsi le soir, le
matin et le jour de ce jour «un» comme les trois phases intemporelles du mouvement
noétique de la nature angélique, qui accomplissent le cycle parfait du mouvement
métaphysique de Dieu aux créatures et des créatures à Dieu. L'Evêque de Lincoln
apporte une tout autre hypothèse : une vision plus scientifique de l'univers, qui puisse
incorporer la métaphysique de la lumière dans l'histoire même de la création. Nous
retrouvons là les intuitions de son De Luce seu De inchoatione formarum. En effet, la

corporéité ou forme, comme la matière informe, sont en elles-mêmes des substances

simples, privées de toute dimension. Or, ce qui confère à la matière sa tridimensionnalité,
c'est la propagation de la corporéité. L'expansion de la lumière résulte donc de la

diffusion de la forme. Et puisque la propagation appartient à la nature même de la

lumière, celle-ci est cette corporéité ou première forme corporelle comparable aux
formes séparées. La propagation infinie et irrégulière de la lumière étend alors la matière

en une sphère tridimensionnelle finie, raréfiée dans ses parties extrêmes et condensée
dans le centre. La possibilité de la forme première devient le premier corps, nommé



BIBLIOGRAPHIE 289

firmament. La lumière (lux) étant sa qualité fondamentale, le firmament émet vers le
centre de l'univers un éclat (lumen), qui organise sur son trajet la masse de la matière
en un deuxième corps (sphère) moins raréfié. L'éclat lumineux de celui-ci organise le
troisième corps, plus condensé, et ainsi de suite. Au total apparaissent neuf sphères
incorruptibles et parfaites et quatre sphères corruptibles, c'est-à-dire les quatre éléments
constituant le monde sublunaire. Robert Grosseteste. malgré l'insistance de la Genèse

sur la bonté de l'œuvre créée, soulève rarement ce thème. Si, par rapport à Dieu, il
conçoit le bien comme communication de soi. lorsqu'il parle des choses, il le définit
comme ce qui consiste dans l'utilité pour laquelle la chose fut faite. Ce qui compte avant
tout pour lui est la disposition (ordo) de toutes choses dans l'univers qui lui confère
la beauté (pulehritudo dispositionis). L'excellente traduction anglaise que nous donne
C. F. J. Martin est la première version en langue moderne du texte latin de YHexaëmeron.
laquelle a été faite sur l'édition critique récente qui a été publiée à Oxford en 1982.
dans la collection des Auctores Britannici Medii Aevi VI (I). par Richard C. Dales et
Servus Gieben.

Jean Borei.

Enrico Peroli, // Platonismo e l'antropologia filosofica di Gregorio di Nissa.
Con particolare riferimento agli influssi di Platone, Plotino e Porfirio.
Introduzione di Claudio Moreschini, Milano. Vitae Pensiero, 1993. 352 p.

Le titre dit bien le contenu du livre, mais il est un peu lourd et quelque peu
décourageant, et c'est dommage. En effet, le lecteur, même s'il ne nourrit pas un intérêt

spécifique pour Grégoire de Nysse et pour le platonisme, sera certainement séduit par
la problématique existentielle : qu'est-ce que l'homme? Quelle est sa place parmi les

autres êtres dans le monde'.' Comment peut-il comprendre sa réalité une et complexe,
son identité qui persiste dans les changements multiples dont il fait l'expérience tout
au long de sa vie? Le lecteur sera peut-être étonné par l'attention que Grégoire a réservée
à ces questions, surtout dans des moments critiques de sa vie. en particulier au moment
de la mort de son frère Basile et de la maladie mortelle de sa sœur Macrine. En effet.
Macrine «souffrait dans son corps, mais elle gardait intacte la force de son esprit, et

ne cessait d'argumenter au niveau élevé et philosophique» (p. 56). Mais le lecteur sera

surtout étonné en voyant quelle vision de l'histoire humaine on peut développer dans

ces conditions critiques. Selon Grégoire, tout homme veut éviter la mort et «toutes les

activités de l'homme tendent à ce but : la préoccupation de la vie naît de la peur de

la mort» (ibid.). Et, en constatant que dans tout homme l'aversion pour la mort est un
fait naturel. «Grégoire voit aussi dans cette aversion naturelle pour la mort la genèse

et le développement de la technê humaine : la médecine. Fart de la guerre, l'économie

agraire, naissent de l'impulsion à Fautoconservation» (p. 57). Si. après ce regard sur

l'histoire de la civilisation humaine, on passe à une considération plus axée sur sa propre
expérience individuelle, on sera surpris par l'importance que Grégoire donne à Funité

psychosomatique de l'être humain. Mais on sera surpris encore davantage en lisant de

quelle façon, extrêmement positive. Grégoire considère l'homme : selon lui, «[Dieu]

jette dans l'homme deux principes de création, en mélangeant le terrestre et le divin,

afin que, à travers les deux, il puisse avoir, d'une façon congénère et familière, la

jouissance de l'un et de l'autre : de Dieu à travers sa nature divine, et des biens terrestres

à travers la sensation qui est de la même espèce que ces biens» (p. 30 sq.). Enfin, pour
conclure cette rapide présentation, j'aimerais souligner la clarté du livre, même quand

il s'agit de présenter des questions difficiles, et l'attention aux images que Grégoire crée

pour traiter des questions apparemment abstraites ; fasciné par ses images, à la fin de



290 BIBLIOGRAPHIE

l'ouvrage de Peroli, le lecteur a envie de passer à la page de Grégoire lui-même. Voilà
sans doute le but visé par l'exègète du grand Nicéen.

Renzo Petraglio

David F. Wright (ed.), Martin Bucer. Reforming Church and Community,
Cambridge, Cambridge University Press, 1994, 196 p.

1991 fut l'année Bucer (1491-1551), occasion saisie pour des célébrations et de

nouvelles publications. C'est ainsi que D. F. Wright incita quelques-uns des meilleurs
spécialistes du Réformateur strasbourgeois à réfléchir sur différents aspects de son
ecclésiologie, cherchant également à mieux le faire connaître auprès du public étudiant
anglophone. Les treize études rassemblées constituent certes un ouvrage d'introduction,
mais offrent du même fait des analyses originales et stimulantes. Elles rendent justice
à la personnalité riche de Bucer. érasmien - mais le resta-t-il toute sa vie, s'interroge
Kittelson (p. 94) - luthérien et réformé, mais encore à son irénisme œcuménique
(P. Matheson), à son influence sur Calvin (W. van't Spijker) et à ses dernières années
à Cambridge (B. Hall). M. Greschat rappelle que la coopération des deux pouvoirs,
politique et ecclésiastique, fut fondamentale, aux yeux de Bucer, quant à l'établissement
d'un ordre social chrétien obéissant à la volonté de Dieu. C'est dans cette optique qu'est
relue la volonté d'expulser les Juifs qui avaient refusé l'Evangile prêché (question de

Philippe de Hesse en 1538 ; cf. p. 27 sq.). L'Église est bien au centre des préoccupations
de Bucer, dans ses rapports au pouvoir civil - on vient de le dire - dans ses commentaires

(P. Stephens et I. Backus), dans sa doctrine de l'eucharistie (I. Hazlett), dans son

pédobaptisme (D. Wright), dans la discipline bien évidemment (J. Rott) et encore dans

la création des «christlichen Gemeinschaften» en 1547-1549 (G. Hamman). C. Augustijn
nous invite à tenir davantage compte des documents concernant les discussions entre
catholiques et protestants, au cours des colloques interconfessionnels de 1540 et 1541,
et ce pour caractériser l'ecclésiologie bucérienne qui cherche à correspondre à l'Église
primitive: c'est que le mythe de la perfection de la première Église demeure vivace au

XVF siècle. Durant ces années, Bucer fait place à l'autorité des Pères, quand l'Ecriture
n'est pas assez explicite (p. 109) ; l'organisation de l'Église protestante strasbourgeoise
n'aurait dû être, en outre, que transitoire, avant l'unité restaurée. Il est d'ailleurs
intéressant de faire dialoguer les contributions de C. Augustijn et G. Hammann, les accents
ecclésiologiques étant diversement placés. Enfin G. Hobbs. s'appuyant sur le commentaire

de Bucer aux Psaumes (1529 et 1532), montre que son influence directe sur les

traductions anglaises du Psautier dues à Joye et à Rogers est faible. On peut encore saluer
le fait que les auteurs, même anglophones, n'ont pas méconnu la littérature secondaire

en français sur Bucer (ainsi les études de Courvoisier, Pollet, Hamman et d'autres), à

l'exception de Stephens. Dans son enquête traitant des deux commentaires de Bucer
sur l'épître aux Ephésiens (1527 et notes de 1550-1551 en particulier pour le premier
(p. 47-52), Stephens ignore la contribution importante de Bernard Roussel -«Martin
Bucer tourmenté pas les 'Spiritualistes'. L'exégèse polémique de l'épître aux Ephésiens
(1527)», parue dans le colloque Anabaptistes et dissidents au XVIe siècle (Bibliotheca
Dissidentium 3), Baden-Baden et Bouxwiller, 1987, p. 413-447. Ce faisant, Stephens
dit moins bien ce que Roussel avait soigneusement démontré : c'est que le commentaire
de 1527 est essentiellement une œuvre polémique visant à réfuter Hans Denck (Stephens
mentionne une seule fois Denk, p. 46). Une bibliographie et plusieurs index complètent
ce volume collectif qui possède les qualités d'une monographie de valeur : apports
d'éléments nouveaux et documentés sur une question remarquable.

Max Engammare:



BIBLIOGRAPHIE 291

Françoise Chevalier, Prêcher sous l'Edit de Nantes. La prédication réformée
au XVIIe siècle en France, Genève, Labor et Fides, 1994, 255 p.

On ne peut que savoir gré à F. Chevalier d'avoir décidé de consacrer un ouvrage
à la prédication protestante en France au XVIIe siècle, sujet très riche et insuffisamment
labouré par l'historiographie. Tiré d'une thèse soutenue à l'Université de Paris-Sorbonne

ilya quelques années, le livre que l'A. publie aujourd'hui se veut une étude des sermons
huguenots prêches pour la plupart dans la période comprise entre l'Edit de Nantes 1598)
et sa révocation par l'Edit de Fontainebleau (1685). Ayant constitué un corpus de trois
cent sermons, dont certains de pasteurs relativement inconnus, tels que Jérémie Viguier
ou David Vignier, l'A. le soumet à une analyse quantitative dont le but est de saisir
l'ensemble, en faisant apparaître les constantes mais aussi la variété du message proposé
aux fidèles ; sur un échantillon de cinquante-deux sermons elle déploie une approche
sémantique censée approfondir l'étude des textes par l'analyse des mots employés.
L'ouvrage se divise en trois parties, la première (p. 21-77) consacrée aux formes de
la prédication réformée ainsi qu'à la théologie qui la sous-tend ; la deuxième (p. 81-
173) aux thèmes abordés ; la troisième (p. 177-211) enfin aux controverses qui ont
traversé le monde huguenot et à leurs éventuelles répercussions sur l'exercice
homilétique. Une conclusion, une bibliographie et vingt-deux pages de tableaux closent
le travail, auquel manque malheureusement un index des noms. Face à l'ampleur des

recherches engagées ainsi qu'aux années de labeur qu'elles ont demandées, on serait
tenté de dire qu'il y a une disproportion évidente entre l'investissement mis en œuvre
et les résultats obtenus ; l'analyse quantitative adoptée par l'A. enlève, en effet, pour
ainsi dire, toute substance historique à son effort. Les pasteurs s'entremêlent, les sermons
se succèdent, les thèmes se juxtaposent sans qu'on puisse dégager un contexte ou tracer
une évolution ou comprendre un pourquoi ; la chronologie ou la géographie ne deviennent

ainsi que des compléments bibliographiques, privés de leur sens historique. Peut-

on mettre sans autre, à la suite, un sermon de 1631 et une prédication de 1660 (p. 138-

139), un extrait de 1674 et un de 1627 (p. 140-141), pour ne citer que deux exemples
parmi les dizaines qu'on trouve au fil des pages? Peut-on citer des passages, voire des

mots isolés, sans dire quoi que ce soit de l'ensemble du sermon, de sa construction,
de la place occupée par la citation dans l'ensemble du discours? Peut-on faire comme
si l'horizon culturel et théologique de la fin du XVIe siècle était le même que celui de

cent ans plus tard? L'effort que F. Chevalier a fait dans la troisième partie pour
contextualiser tant soit peu le thème de la grâce et de la prédestination aurait dû être

élargi au reste du travail, qui en aurait gagné en épaisseur historique. Il est dommage

que le choix méthodologique fait par l'A. ne lui ait pas permis de mieux exploiter l'ample
base documentaire dont elle s'est servie et qu'elle a analysée avec une acribie qui aurait

gagnée être moins quantitative et plus qualitative.

Maria-Cristina Pitassi

Marie-Christine Varachaud, Le Père Houdry, s.j. (1631-1729). Prédication

et pénitence. Préface de Jean de Viguerie (Théologie historique - 94), Paris.

Beauchesne, 1993, 456 p.

Il est dans l'histoire des auteurs et des livres qui, répondant aux besoins d'un siècle,

ont connu un énorme succès, puis sont tombés dans un oubli presque total. C'est le rôle

de l'historien de les exhumer, non pour les réhabiliter ou les faire lire, mais pour mieux

comprendre la période dont ils sont en quelque sorte le miroir. L'entreprise ressort donc-

plus ou moins de l'histoire des mentalités. Tel est le cas du P. Houdry, mort presque

centenaire, avec son double ouvrage : les Sermons sur tous les sujets de la morale



292 BIBLIOGRAPHIE

chrétienne, en quatre tomes sans compter les annexes, parus entre 1696 et 1702, et

surtout La Bibliothèque des prédicateurs, en vingt-deux volumes qui oscillent entre 550
et 800 pages in-quarto, parus entre 1711 et 1725, et réédités jusqu'au milieu du XIXe
siècle, monumentale entreprise donc, qui valait un examen attentif. C'est ce qu'a fait
l'A. de cette thèse, en étudiant surtout lxi Bihliothèque des prédicateurs. Outre sa

longévité et sa prolixité, le Jésuite tourangeau est un personnage intéressant et même
étonnant. Entré dans la Compagnie en 1647, le P. Vincent Houdry va être envoyé de

collège en collège, de résidence en résidence, passant de nombreuses années à La Flèche,
avant d'être assigné au Collège de Clermont, à Paris, à l'âge de soixante-neuf ans : il

y rédigera sa grande compilation à l'usage des prédicateurs. La Bibliothèque des
prédicateurs consiste en effet en un gigantesque arsenal de citations et de réflexions pour
toutes les occasions liturgiques, sur les points principaux de la doctrine catholique,
propre à aider ceux qui ont la charge de prêcher. On comprend que l'A. ait choisi de

travailler sur un corpus précis, centré sur le thème de la pénitence. Il en résulte un

ouvrage étonnant lui aussi, composé à partir d'approches et de méthodes quantitatives,
bardé de tableaux pleins de chiffres et de pourcentages quant aux sources du P. Houdry
et à son vocabulaire théologique. Il n'est pas rare que ces résultats soient repris sous
plusieurs formes. Mais évidemment ces statistiques sont commentées et interprétées. On

y voit se dessiner une œuvre qui peut être considérée comme caractéristique de la
Réforme catholique. Le P. Houdry propose une doctrine conforme, par exemple, au

Catéchisme du concile de Trente, largement soutenue par les textes de l'Ecriture sainte
et de saint Augustin. Les conclusions de FA. sur le domaine central de la pénitence
manifestent chez le Jésuite une vision théologique qui n'est nullement étroite, avec sa

perspective sotériologique mais aussi juridique : «la pénitence réclame une certaine
rigueur, une certaine peine pour être efficace» (p. 376). Mais plus importante encore
est la référence constante au Christ. L'étude de la christologie du Père Houdry, à travers
les noms donnés au Christ, est en ce sens des plus utiles (p. 197-224). «Si le Christ
est notre Sauveur, Il doit être aussi notre modèle, notre exemple, et c'est en tant que
tel que le Père Houdry le présente le plus souvent dans cette prédication de la pénitence»
(p. 379). Ce livre apporte donc une contribution importante à la connaissance du XVIIIe
siècle religieux, non seulement en France, mais aussi dans les autres pays catholiques
de l'époque, où l'on a traduit La Bibliothèque des prédicateurs. Certes, le texte de Marie-
Christme Varachaud apparaît parfois répétitif, et sa présentation trop scolaire, mais elle
a eu le mérite d'explorer pour nous cette mine oubliée, prouvant en particulier
l'importance attachée à la parole et à la prédication, qui est, on l'oublie parfois, une
conviction commune aux catholiques et aux protestants après les divisions confessionnelles.

Guy Bldoullle

Marjolaine Chevallier, Pierre Poiret (1646-1719). Du protestantisme à la

mystique, Genève, Labor et Fides, 1994, 295 p.

Pierre Poiret fut un digne représentant de cette époque qu'il est convenu désormais

d'appeler l'époque de la crise de la conscience européenne ; partisan de Descartes avant
de devenir admirateur inconditionnel de la prophétesse Antoinette Bourignon et d'autres
illuminées, il résume les inquiétudes et les contradictions de son temps. Honni par ses

coreligionnaires protestants, qui virent dans son irénisme une forme masquée
d'indifférentisme, suspect aux yeux d'un catholicisme en butte à ses démons

antimystiques, inlassablement à la recherche d'une paix intérieure faisant défaut à son âme
tourmentée Poiret mena une existence d'errances - géographiques et intellectuelles, à



BIBLIOGRAPHIE 293

travers lesquelles M. Chevallier nous conduit avec clarté. Divisé en deux parties le livre
commence par une esquisse biographique qui a le mérite de restituer une image - à la
fois vivante et documentée - de la vie de cet ancien pasteur réformé, qui quitta en 1676
le Royaume, son ministère et sa femme pour aller partager la recherche spirituelle d'une
Antoinette Bourignon désormais vieillissante, malade et persécutée. A la mort de celle
qui était devenue pour lui une mère spirituelle, dont il défendra jusqu'à la fin la mémoire
souvent attaquée, il trouva une certaine stabilité. s"établissant d'abord à Amsterdam et
ensuite à Rijnsburg et consacrant le reste de ses jours à l'édition et à la diffusion des

ouvrages d'Antoinette et, dès 1715, de Mme Guyon. A travers la vie de Poiret, l'A.
nous fait entrer avec bonheur dans le monde marginal de tous ces chrétiens sans Eglise»
pour qui la religion était désormais l'affaire de l'âme individuelle, le salut pouvant se

faire indifféremment dans n'importe quelle confession, pourvu que la foi fût authentique
et la vie sanctifiée. - La seconde partie se propose de présenter la pensée de notre ancien

pasteur, à la croisée de la philosophie, de la théologie et de la spiritualité. Tour à tour
l'A. aborde la dogmatique, l'anthropologie, la sotériologie, la mystique et la théologie
pratique : méthode qui privilégie la vue d'ensemble par rapport à l'approfondissement
conceptuel et au repérage des sources, mais qui permet au lecteur ignare de s'introduire
sans trop de peine dans les méandres d'une pensée assoiffée d'absolu pour laquelle «le
seul essentiel, c'est de retrouver une piété du coeur où l'amour de Dieu reprenne la place
centrale (p. 282). - Le regard ostensiblement empathique que l'A. porte à son personnage

n'amoindrit pas les mérites d'une étude qui se recommande par ses qualités de

clarté et de synthèse ; il lui confère néanmoins, par moments, des accents «actualisants»
dont la pertinence ne nous a pas toujours convaincue (par exemple à propos du rôle
de précurseur de l'œcuménisme actuel qu'aurait joué Poiret). On aurait aimé, enfin, une

bibliographie finale, tout succincte qu'elle fût ; il est vrai que l'A. l'avait précédemment
publiée, sous forme de livre (sans qu'elle n'en donne nulle part dans le présent ouvrage
les références complètes!), mais un bref dossier bibliographique récapitulatif aurait bien

figuré dans un ouvrage qui se veut de présentation d'ensemble.

Maria-Cristina Pitassi

Maria-Cristina Pitassi (éd.), Le Christ entre Orthodoxie et Lumières. Actes

du colloque tenu à Genève en août 1993, Genève, Droz, 1994, 209 p.

Dans son introduction, l'éditrice signale que «le mérite principal [du colloque] a

été [...] de nuancer l'image traditionnelle d'une christologie déclinant uniformément

sous les coups soit de la théologie naturelle soit d'une pensée déiste ou incrédule» (p. 7).

C'est bien l'impression générale qui se dégage de ce volume. Les différents

contnbuteurs ont visiblement été choisis en fonction de leurs autres recherches touchant
à ce domaine. Pour la plupart, ils nous réfèrent donc à d'autres travaux déjà publiés

ou encore en cours. D'où le sentiment, souvent, que leurs itinéraires de recherche ont

conflué le temps du colloque, mais que l'important, pour eux, réside ailleurs. Ce qui

n'ôte rien à l'intérêt de la confrontation. Elle n'a rien d'exhaustif et ne pouvait pas l'être.

Le choix des aspects retenus semble même avoir été lié à la disponibilité des intervenants.

Pris tel qu'il se donne, ce volume n'en constitue pas moins une utile contribution
à la découverte d'un territoire encore trop mal exploré. - En ouverture de volume,

O. Fatio situe bien la problématique en examinant la christologie sous-jacente aux

liturgies de l'Eglise protestante de Genève au XVIIIe siècle, en particulier celle de 1743,

et en la confrontant aux écrits des théologiens genevois du moment. J. Le Brun reprend

la querelle, trop souvent occultée, de Fénelon et de Malebranche à propos de la mystique

et du Christ. H.J. Schrader rappelle la différence entre le «Christ en nous» des piétistes



294 BIBLIOGRAPHIE

et le Christ «pour nous», de l'orthodoxie luthérienne, mais dans un texte manquant de

coulant et de clarté. B. Cottret retrace la crise de l'institution royale en Angleterre, ce
qui est l'occasion de rappeler quelle était la dimension christique de cette institution.
M.- C. Pitassi réexamine les textes de Locke sur la Reasonableness du Christ et montre
comment et pourquoi le philosophe a pris ses distances par rapport au Christ paulinien.
J.-F. Bâillon se situe dans un registre parallèle en s'intéressant au Christ des newtoniens.
en tension constante entre innovation et restauration. R. Whelan. en intitulant son exposé
«Les Christ de Jacques Abbadie». signale combien le souci apologétique de ce grand
adversaire des sociniens l'a néanmoins conduit à assouplir les postulats de son
orthodoxie. A.- C. Kors montre comment «le Christ des incrédules» a jeté les bases d'une
nouvelle approche critique, encore que malveillante, de la christologie. Le Christ des

«manuscrits clandestins» auquel s'intéresse R. Dupré est surtout celui de l'abbé Meslier.
plus radicalement athée et critique que ses contemporains. M.-C. Pitassi a enfin demandé
à G. Widmer de rédiger une postface qui fasse état de ses réflexions de théologien sur
le dossier ainsi constitué. - Impossible, dans un simple compte rendu, de reprendre pour
elle-même et dans le détail chacune de ces contributions. La plupart d'entre elles le

mériteraient. Je me contente d'une remarque d'ensemble, sous forme de question : la

plupart de ces auteurs n'infléchiraient-ils pas un peu leurs propos s'ils se montraient
moins méfiants envers le socinianisme ou l'unitarisme?

Bernard Reymond

Théologie Dietrich Bonhoeffer, Nachfolge. Herausgegeben von Martin Kuske und Ilse
contemporaine Tödt (Dietrich Bonhoeffer Werke - 4), Chr. Kaiser/Gütersloher

Verlagshaus. Gütersloh, 1994 2, 391 p.

Dans une lettre, inédite en français, adressée de Londres à Reinhold Niebuhr le 13

juillet 1934. B. avait déjà critiqué une Eglise, certes «orthodoxe» et «intacte», comme
on disait alors, mais évitant de combattre explicitement le nouveau régime en Allemagne

: «la ligne de démarcation se situe ailleurs, à savoir dans le Sermon sur la montagne»
(p. 171 des DBW 13). L'allusion critique à Barmen est claire. Préparé durant le séjour
londonien, puis enseigné sous forme d'un cours au séminaire de Finkenwalde, l'ouvrage
intitulé Nachfolge paraîtra juste avant Noël 1937. Une deuxième édition suivit en 1940.
Ce fut la réponse théologique la plus virulente de la part d'un théologien allemand à

Hitler. C'est en lisant ce livre, véritable bréviaire des chrétiens «confessants», que
nombre de contemporains se convertirent et entrèrent en résistance spirituelle. Son
retentissement peut se comparer avec le Römerbrief de Barth. Son titre même est

notoirement difficile à rendre en français. Le prix cle la grâce (titre maintenu dans la

dernière édition française. Cerf et Labor et Fides. 1985) est maladroit, ce qui faisait dire
à Barth, en hochant la tête : «la grâce n'a pas de prix!» Mais comment le rendre? La
suivance de Jésus-Christ serait meilleur, pour éviter «imitation». L'anglais rend bien
le sens : The Cost ofDiscipleship. La présente édition est faite avec beaucoup de soin,

comme pour tous les volumes de cette collection. De nombreuses notes éclairent le texte,
qui reste souvent obscur aux lecteurs français. Ainsi, pour ne donner qu'un exemple,
quand B.. commentant la deuxième béatitude : «Heureux les affligés, car ils seront
consolés», écrit : «Le monde est en fête, ils (les affligés) se tiennent à l'écart ; le monde
s'écrie : 'Profitez de la vie!', et ils sont en deuil. Ils voient que le bateau sur lequel retentit
l'allégresse de la fête fait eau. Le monde se livre à une débauche d'imagination à propos
du progrès, de la force, de l'avenir, les disciples connaissent la fin. le jugement, et la

venue du Royaume des cieux» (p. 79 fr. ; p. 103 ail), ce passage ne fait pas seulement
allusion au Titanic, mais aux Jeux olympiques de 1936. Les mots clefs -.festlicher Jubel.



BIBLIOGRAPHIE 295

Kraft durch Freude se rapportent à la propagande, car le nazisme a commencé, pour
la majorité des Allemands, par être une fête nationale. Sur le fond, je suis frappé, en
relisant ce texte, par deux aspects. Tout d'abord, l'on considère la Nachfolge trop
souvent, mais à tort, comme un texte pietiste, au sens étroit du mot, B., il est vrai, était
devenu un pacifiste résolu, ce qui à l'époque était tout à fait exceptionnel, surtout de
la part d'un théologien luthérien. Mais il faut aussi déchiffrer le caractère politique,
fondé bien entendu sur une solide exégèse, de ce commentaire. Ainsi, certains
développements annoncent les Lettres de prison, notamment dans l'Avant-propos, magnifique

méditation sur Matthieu 11,28-29 («Venez à moi, vous tous qui êtes fatigués et

chargés»), où B. insiste sur le fait qu'il ne doit pas y avoir de «rupture insupportable»
entre l'appel de Christ et «l'existence de l'homme et du chrétien travaillant dans le

monde». L'auteur tient à s'adresser non seulement au petit groupe des fidèles, mais aussi

aux faibles et aux sans-Dieu, aux athées (Gottlosen). Il écrit d'ailleurs plus loin : «Il
est important de noter que Jésus déclare ses disciples bienheureux même lorsqu'ils
souffrent non plus immédiatement à cause de la confession de son nom, mais pour une
cause juste», p. 84 fr. D'autre part, l'accent kierkegaardien se fait sentir, notamment
au début, dans le chapitre célèbre sur «La grâce qui coûte» ainsi que dans le chapitre,
peut-être le plus profond, sur «L'obéissance et l'individu». B. y développe son idée de

médiation, contre toute immédiateté, ainsi que la notion d'altérité, Andersheit, centrale
dans sa pensée, du début à la fin. B. fut un théologien luthérien, converti au Sermon

sur la montagne par Kierkegaard, qui a suivi la voix du Christ vivant au prix de sa vie.

Henry Mottu

Dietrich Bonhoeffer, Ethik. Herausgegeben von Ilse Tödt, Heinz Eduard Tödt,
Ernst Feil und Clifford Green (Dietrich Bonhoeffer Werke - 6),

Chr. Kaiser, Munich, 1992, 564 p.

B. considérait l'éthique comme la tâche de sa vie. «Parfois, écrivait-il à E. Bethge,
il me semble que j'ai ma vie plus ou moins derrière moi, et qu'il ne me reste plus qu'à
achever mon Ethique». Son arrestation par la Gestapo en avril 1943 l'en empêcha.

Heureusement, grâce à Bethge qui les cacha jusqu'à la fin de la guerre, il nous en reste

des fragments, rédigés entre l'été 1940 et l'arrestation de B. Celui-ci les fit paraître en

1949 et il avertissait les lecteurs dans sa préface : «Ce livre n'est pas l'Ethique que
Bonhoeffer voulait faire paraître». En effet, il s'est avéré fort délicat de réunir en un

ouvrage ce qui avait été mis sur le papier à la hâte, entre deux voyages. B. ne rédigeait

pas son œuvre chapitre après chapitre, mais écrivait (dans une écriture quasi illisible

aux non-initiés!) tel ou tel fragment ; puis il rassemblait ses notes, mais sans leur donner

un ordre encore bien mûri. Les éditeurs de la présente version, après s'en être longuement

expliqué, proposent un ordre chronologique des fragments qui diffère quelque peu

de l'édition classique parue en 1963, sur laquelle la traduction française se fondait

(cf. l'utile synopse des versions successives, p. 470). Sans entrer dans les détails, les

deux changements les plus notables concernent d'abord le passage intitulé : «Le Christ,

la réalité et le bien», qui se trouve maintenant en première place et non plus au milieu

de l'ouvrage ; il aurait été écrit en été 1940. Tout le projet de l'éthique s'y trouve déjà,

avec le rejet de la pensée sur deux plans, comme s'il avaient deux réalités, celle du

monde et celle de Dieu, et l'affirmation de l'unité de la réalité en Jésus-Christ. Quant

au premier fragment dans l'ordre actuel : «L'amour de Dieu et le déclin du monde»,

il aurait été rédigé seulement en 1942 et les éditeurs le rangent donc plus loin. On

pourrait discuter encore longtemps. La tendance actuelle des chercheurs est de présenter

les textes de B. dans un ordre strictement chronologique (on retrouve ce mode de faire



296 BIBLIOGRAPHIE

dans les DBW 14, cf. plus loin notre compte rendu). Mais je ne suis pas sûr que la

présentation en devienne plus claire et je préfère l'ordre plus théologique de Bethge.
Mais peu importe. Le contenu seul compte. Une longue postface des éditeurs conclut
l'ouvrage. Ceux-ci s'efforcent de remettre dans leur contexte historique certains
passages de B., par exemple sur l'euthanasie et la stérilisation forcée, la guerre moderne
d'extermination, les Juifs et les déportations (que B. connaissait par l'entremise de son
beau-frère Hans von Donanyi), la liberté comme l'une des structures de la vie responsable

(allusion à la conspiration), etc. Il ne faut pas oublier que. surveillé étroitement
par la Gestapo, B. devait cacher toute référence directe à l'actualité. Son texte est codé.
Ce développement (p. 424-434), le plus neuf de la postface, est à lire par les éthiciens.
Malheureusement, ici comme ailleurs, les éditeurs ignorent tout de la recherche en

langue française. André Dumas n'est cité qu'une seule fois, en note. Son maître-livre :

Une théologie de la réalité : D. Bonhoeffer. dont l'axe se trouve précisément dans

l'éthique et la notion de structuration de la réalité, n'est discuté nulle part, à propos de
la réception, et ne figure même pas dans la bibliographie. Il fallait le faire!

Henry Mottu

Dietrich Bonhoeffer, Illegale Theologenausbildung : Finkenwalde 1935-
1937. Herausgegeben von Otto Dudzus und Jürgen Henkys in
Zusammenarbeit mit Sabine Bobert-Stützel, Dirk Schulz und Ilse Tödt
(Dietrich Bonhoeffer Werke - 14), Chr. Kaiser/Gütersloher Vcrlagshaus,
Gütersloh, 1996, 1252 p.

Cet épais volume comprend trois parties : les lettres et documents datant de cette
période ; les cours et exercices pratiques à Finkenwalde ainsi que les conférences et les

articles ; les prédications et méditations bibliques. Le tout est classé par ordre
chronologique. Comme pour les autres volumes de la collection, une préface ainsi qu'une
longue postface ont été rédigées par les deux éditeurs, Dudzus et Henkys. De vastes
indices terminent l'ouvrage (tableau chronologique de cette période, liste des candidats,
etc.). Les spécialistes s'intéresseront avant tout aux trois cours principaux donnés par
B. : l'homilétique. la catéchétique et la cure d'âme, ainsi qu'aux esquisses de ce qui
deviendra la Nachfolge. En ce qui concerne l'homilétique. traduite en français sous le

titre : lxi Parole de la prédication (Labor et Fides, 1992, coll. «Pratiques» n° 8), je
m'étais fondé à l'époque sur le texte des Gesammelte Schriften, vol. IV. édité par E.

Bethge en 1965. Celui-ci, en synthétisant les notes manuscrites des étudiants qu'il avait

pu rassembler, avait regroupé les divers cours donnés sur le sujet par B. selon un ordre
systématique. Or, Dud/us et Henkys ont opté dans la présente édition (p. 478-530) pour
une présentation chronologique de la matière, ce qui change l'ordre adopté par Bethge.
On a retrouvé en effet entre-temps le manuscrit des notes de l'élève Friedrich Trentepohl
et c'est d'après ce manuscrit que les éditeurs ont reconstruit le cours. Mis à part cette
question d'ordre des matières, dont le contenu ne change pratiquement pas, un ajout
intéressant porte sur l'étroite relation entre la prédication et la sainte Cène (p. 508-509).
que je traduirai pour une éventuelle deuxième édition française. On trouvera en outre
dans ce volume les exercices homilétiques proposés par B. à ses étudiants. Peut-être
vaudrait-il la peine de traduire également un jour le cours sur la cure d'âme, dont on
trouvera aussi le texte ici. Une traduction italienne en a été faite par E. Genre. Una
pastorale evangelica, Turin. Claudiana, 1990.

Henry Mottu



BIBLIOGRAPHIE 297

Jean-Louis Souletie, La croix de Dieu. Eschatologie et histoire dans la pers¬
pective christologique de Jürgen Moltmann. Préface par Joseph Doré,
(Cogitatio Fidei - 201), Paris, Cerf, 1997, 409 p.

A ma connaissance, le présent ouvrage est, en français, la première grande
monographie consacrée à Moltmann, auquel la théologie francophone doit beaucoup. Ce n'est
pas une étude qui englobe toute la théologie de Moltmann, mais seulement l'un de ses

aspects fondamentaux, la christologie, principalement sur la base du Dieu crucifié et
dans une moindre mesure du Jésus, le Messie de Dieu. L'A. analyse ces textes avec
grand soin et les replace dans les débats dont ils sont nés, surtout les positions
bultmanniennes d'une part et pannenbergiennes d'autre part, ainsi que les controverses
à propos du Jésus historique par rapport à celui de la foi. Tout ce que Souletie dit sur
ces sujets est fiable. L'A. souligne à quel point il est paradoxal pour Moltmann, si

soucieux de l'histoire, d'aboutir, lui aussi et comme Bultmann, à une perte de l'histoire,
dans la mesure où il «eschatologise» la résurrection et pense l'histoire en Dieu au lieu
de penser Dieu dans l'histoire. Moltmann aurait trop tiré le problème du Christ du côté
de Hegel, philosophe décisif pour comprendre la pensée moltmannienne. Pour l'A., on

peut discerner l'eschatologie «au cœur même de l'histoire et de la corporéité de l'Eglise
et de chaque chrétien. C'est au cœur de la messe qu'on peut parler de Dieu crucifié
ou plus précisément de Verbe crucifié, parce que la reprise de parole qu'opère la

mémoire chrétienne est maintenant de l'ordre de l'agir, d'une histoire à réaliser selon

le don reçu» (p. 385). Deux remarques au sujet de cette critique. Sous la plume de l'A.,
elle a quelque chose d'une construction artificielle tant il doit s'efforcer, presque contre

son gré, d'apporter une touche critique à son analyse par ailleurs si positive de

Moltmann. Le rapport histoire-eschatologie n'étant de toute manière jamais conçu de

manière satisfaisante quelque soit la théologie, Souletie aurait mieux fait de constater

que le rapport établi par Moltmann ne correspond pas à son option personnelle. Enfin,

pour instructif qu'il soit, l'ouvrage gagnerait à être réduit de moitié, pour dire la même

chose.

Klauspeter Blaser

Gérard Delteil, Paul Keller, L'Eglise disséminée. Itinérance et enracine¬

ment (Théologies Pratiques), Paris, Cerf/Lumen Vitae/Labor et Fides/

Novalis, 1995, 330 p.

Cet ouvrage est davantage qu'un livre de plus sur la dissémination. Il ne s'agit pas,

en effet, d'y analyser les conditions d'existence très particulières de telle ou telle Eglise
locale en situation de dissémination. Il y va d'une réinterprétation de l'Eglise (et avec

elle de la condition de croyant), en tant qu'elle est marquée par une dissémination qui

est sa condition même de possibilité, le principe de sa mise en œuvre et de sa vie

concrète. Il faut saluer ce retournement, qui est aussi un coup d'éclat : la dissémination

n'est plus un accident malheureux survenu à une Eglise vouée au regroupement autour

de ses clochers ; elle est la métaphore de la condition du chrétien dans le monde

contemporain. Jadis, les Juifs de la diaspora ont, eux aussi, su réinterpréter positivement
leur éparpillement. pour le vivre non plus comme un fardeau, mais comme une chance

de mieux vivre la mission qui leur était confiée. Un tel geste est redécrit ici par Gérard

Delteil et Paul Keller. Les A., qui tous deux ont été enseignants en théologie pratique,

opèrent, dans ce livre à quatre mains, un retour systématique sur les différents domaines

de leur enseignement. Ils évitent toujours les détours anecdotiques (qui ne nous apprendraient

rien), mais s'attachent apenser l'insertion dans une pratique. Après une première

partie consacrée au lieu de l'Eglise, que l'on serait tenté de résumer d'un trait : «rien



298 BIBLIOGRAPHIE

ne peut avoir lieu que dans l'absence du lieu», la deuxième partie aborde les fonctions
de l'Eglise. Reprise à F. J. Leenhardt, la distinction entre fonction et organe est des plus
éclairante. Les A. distinguent quatre fonctions de l'Eglise : cultuelle, kérygmatique,
éthique et œcuménique (cette dernière désignant le rapport au monde en son sens le

plus large). On peut esquisser un mouvement de suspicion devant l'établissement d'une
telle liste : est-on certain de n'avoir rien laissé de côté? Même en l'absence d'une
réponse immédiate à cette question, une certaine vigilance critique peut s'imposer.
Toutefois, l'utilisation de ces catégories issues d'une logique assez floue évite aux A.
l'écueil d'une analyse trop réductrice. A la rigueur abstraite de la deuxième partie répond
dans la troisième la présentation des ; «figures d'une Eglise en dissémination», elles-
mêmes décrites sur un mode disséminé. Cette partie fourmille d'idées stimulantes, à

la fois tournées vers l'avenir et ancrées dans des racines bibliques et théologiques.
Soulignant les mutations de notre temps, les A. fournissent un précieux ressort au rebond
nécessaire de l'Eglise. A titre d'exemple, citons la suggestion de repenser la catéchèse
des enfants à la lumière d'une catéchèse pour adultes, cette dernière étant redevenue
une tâche urgente et nécessaire. Le livre est l'exemple de ce que peut produire une
réflexion solide, argumentée, échappant à la fois à l'attrait de l'infiniment nouveau et
à la nostalgie passéiste. Il est permis d'y lire un signe de vitalité de l'Eglise, fût-elle
disséminée. Entre itinérance et enracinement, cette dernière trouvera toujours sa place
dans l'entre, dans le sans-lieu ou le sans-antre de l'interpellation vivante.

Pierre-Yves Ruff

Oscar Cullmann, La prière dans le Nouveau Testament. Essai de réponse à

des questions contemporaines (Théologies Bibliques), Paris, Cerf, 1995,

260 p.

Un an après l'édition allemande, voici, selon l'habitude de FA., l'édition française
(traduction de M. Arnold). Fruit d'une longue gestation, l'essai cherche à répondre à

des objections modernes contre la prière par un retour aux conceptions néotestamentaires
sur le sujet. Le projet génère le plan, qui commence par une revue de questions et

d'objections, pour aboutir à une conclusion en forme de réponses, après une partie
centrale consacrée à l'approche exégétique de textes en rapport avec la prière. La
première partie, introductive, évoque la problématique moderne de la prière, en deux
sections, décrivant d'une part les difficultés, et de l'autre les objections rencontrées par
rapport à la prière. L'A. s'y oppose en particulier à D. Solle (Atheistisch an Goti glauben.
Ölten - Freiburg, 1968), et à la critique d'une conception «théiste» de Dieu. La seconde

partie, exégétique et théologique, est la plus importante de l'ouvrage. Trois chapitres
sont consacrés aux synoptiques, au paulinisme et au johannisme. Les autres écrits du

NT sont évoques brièvement. Le chapitre synoptique s'intéresse particulièrement à la

prière de Jésus. Gethsémané joue un rôle décisif dans l'analyse de l'A., notamment pour
la question du non exaucement de la prière. C'est bien sûr le Notre Père qui constitue
l'autre élément majeur du chapitre, avec une analyse assez précise, où l'A. réfute
notamment la ligne d'interprétation purement eschatologique. Pour le paulinisme, l'A.
renonce aux questions d'authenticité, qui, selon lui, ne revêtent pas un enjeu significatif
dans la problématique en question. Le texte central est ici Rm 8, 12-17. Le rôle de

l'Esprit est mis en évidence. Dans la même ligne, le johannisme est étudié de manière

globale, dans l'hypothèse que la conception de la prière est commune au milieu dans

son ensemble. Le dialogue avec la samaritaine et la prière sacerdotale sont les éléments

principaux de l'analyse, ainsi que la manière dont les discours d'adieux abordent la

question. La partie conclusive, plus brève, reprend les données, mais dans un cadre plutôt
dogmatique. Elle se veut une synthèse cherchant à montrer les tendances communes



BIBLIOGRAPHIE 299

aux diverses traditions néotestamentaires, sans faire violence aux théologies particulières.

Elle s'efforce notamment de définir la conception de Dieu commune à toutes les

parties du NT. Les réponses aux objections formulées dans la première partie s'inscrivent

dans la théologie de l'A., en particulier dans la notion déterminante d'histoire du
salut, l'alternative «déjà - pas encore» jouant un rôle décisif. L'objectif est ambitieux,
la démarche claire et précise. Bien qu'il s'en défende expressément, l'ouvrage n'est
toutefois pas à l'abri de certaines critiques. En dépit des précautions prises, on constate
une tendance harmonisante dans l'interprétation des textes. Dans ce cadre, ce sont
précisément des textes plutôt tardifs que l'A. fait intervenir comme clé de compréhension.

Que faut-il comprendre lorsque l'A. s'étonne de l'absence du Notre Père dans Me
(p. 78, n. 2)? Certaines affirmations théologiques n'ont pas d'appui exégétique, mais

jouent un rôle fondamental dans l'argumentation. Ainsi en va-t-il de l'immu(t)abilité
de Dieu, «que la Bible présuppose de manière incontestable» (p. 34). Au terme du

chapitre consacré au paulinisme, la notion de prière comme combat est évoquée, se

référant à l'Ancien Testament où elle est aussi présente, «il est vrai que ce n'est pas
tout à fait dans le même sens.» Ce n'est effectivement pas tout à fait le même adversaire!
Deux remarques encore sur l'herméneutique de l'A. De manière claire, le livre cherche
à mettre en évidence les réponses du Nouveau Testament aux questions plus ou moins
nouvelles de la modernité. La Bible est-elle donc le livre des réponses? Le caractère

problématique de cette herméneutique apparaît à notre sens dans la faiblesse du lien
entre les deuxième et troisième parties. A notre grand regret, l'A. abandonne le terrain
de la théologie néotestamentaire, pour apporter des éléments dogmatiques en guise de

réponses. Cela révèle, nous semble-t-il, une carence de la démarche. Notre dernière

remarque tient au manque de clarté quant au statut de la prière de Jésus, en particulier
celle de Gethsémané. Le rôle que l'A. lui fait jouer ne nous conduit-il pas sur la voie
de Yimitatio Christ?

Nicolas Cochand

Stanley D. Anderson (éd.), Documenta Q. Reconstructions of Q Through Two

Centuries of Gospel Research, Excerpted, Sorted and Evaluated, Louvain,

Peeters, 1996, 206 p.

De 1985 à 1989, s'est tenu sous l'égide de la Society of Biblical Literature un «Q

Seminar», devenu par la suite «International Q Project». La série inaugurée par

l'ouvrage ici présenté est le fruit de ces travaux. L'objet de cette série est donc la source

commune aux évangiles de Mt et de Lc, dite source des logia (les dits du Seigneur)

ou source Q (de l'allemand Quelle). L'objectif de la série est de présenter pour tous

les textes de cette source une histoire de la critique, dans le but d'établir le texte original
le plus probable. Il s'agit donc de la banque de donnée du projet. Le premier volume

est consacré à la prière du Seigneur, le Notre Père. Pour chaque élément discuté, les

A. recensent les avis des exégètes du XIXe et du XXe siècle à propos de la forme du

texte de Q. L'information est organisée chronologiquement et par opinion : d'abord les

pour, puis les contre. La démarche et l'opinion des chercheurs est parfois résumée, mais

plus souvent citée, parfois de manière extensive, dans la langue de l'auteur (français,

allemand ou anglais). Enfin, pour chaque question, une brève évaluation est proposée

par les auteurs ou éditeurs. L'ouvrage traite d'abord une variante textuelle, puis la

présence de la prière dans son ensemble dans Q, sa position dans la source, la présence

d'une introduction, et ensuite, cas par cas, le texte de Q, en fonction des variantes entre

Mt et Lc. Une bibliographie clôt le volume. Pour évaluer l'ouvrage, il faut le tester sur

sa qualité de source de travail. L'objectif est précis, limité, la matière bien structurée.



300 BIBLIOGRAPHIE

fidèlement restituée. On appréciera le caractère trilingue des citations. Une inquiétude:
l'ampleur que la série pourrait prendre, car le premier volume porte sur quatre versets!

Nicolas Cochand

Yvan Bourquin, La confession du centurion. Le Fils de Dieu en croix selon
l'évangile de Marc, Poliez-le-Grand, Moulin. 1996. 79 p.

L'A. revisite la théologie de la croix propre à Marc, avec les outils de l'analyse
de la narration. La démarche s'organise autour de la déclaration du centurion romain
lors de la mort de Jésus (Me 15, 39). L"A. procède par allées et venues dans l'évangile,
soulignant d'abord l'intrigue, qui culmine à la croix. Il évoque ensuite l'habileté de
l'auteur à décrire des personnages ambigus, et la stratégie de distanciation que cela

implique. Puis la comparaison synoptique permet de souligner l'importance accordée

par Marc à la déclaration du centurion, mais aussi son ambiguïté. Le doute que l'évangéliste

laisse planer aux endroits les plus importants conduit l'A. à souligner l'ironie
dramatique de la narration. La démarche aboutit à démontrer que l'intention de Marc-

est de contraindre le lecteur à s'interroger sur sa condition de croyant et à confesser
sa foi. -Conformément à la ligne de la collection, il s'agit d'un ouvrage de vulgarisation,
bref, précis et clair. On appréciera la capacité de l'A. de présenter plusieurs démarches,
en épargnant au lecteur la mise en place d'une méthodologie lourde. La variété des

approches fait que la lecture est à la fois passionnante et exigeante. Qu'il me soit permis
de faire trois remarques, qui ne mettent pas en cause la qualité de l'ouvrage, que l'on
peut qualifier d'excellent dans sa manière de gérer l'objectif de vugarisation et la

complexité des questions. Premièrement. l'A. montre de manière convaincante la
stratégie d'insécurité propre à la narration marcinienne. La conclusion de l'ouvrage n'aurait-
elle pas pu s'inspirer de cette ligne, et être moins rassurante? Deuxièmement, la fin
s'oriente plus sur le thème de la résurrection. Je reste sur ma faim quant à la manière
de l'articuler avec celui de la croix. Troisièmement, le contexte historique de la rédaction
de l'évangile de Marc - certes difficile à définir - n'est évoqué qu'en trois lignes. Est-
ce à dire qu'il ne joue finalement aucun rôle dans l'analyse narratologique?

Nicol as Cochand

Odette Mainville., La Bible au creuset de l'histoire. Guide d'exégèse

historico-critique (Sciences Bibliques. Instruments -- 2), Montréal.

Médiaspaul, 1995, 151 p.

Alors que le temps est plutôt à la contestation et à la remise en cause de l'approche
historico-critique. voici un outil à même de revitaliser la pratique de la méthode.

L'ouvrage se présente en effet comme un guide de travail, particulièrement à l'intention
de ceux qui découvrent l'exégèse scientifique. Il offre une présentation concise, claire
et précise des éléments de la méthode, qui, pour l'A., reste une. mais composée de

diverses étapes. L'ouvrage comporte de deux parties. La première est consacrée au texte,
la seconde à la méthode. Dans un premier temps. l'A. consacre deux chapitres à la

transmission matérielle du texte, puis à la critique textuelle. La brièveté permet une
information rapide et intelligente, tant sur la tradition manusciïpte. que sur les critères
d'évaluation des variantes. A noter que le guide porte sur l'ensemble de la Bible, et

que la critique textuelle des deux testaments est abordée. La seconde partie parcourt
les étapes de la méthode dans un ordre didactique. Elles sont réparties en cinq chapitres.



BIBLIOGRAPHIE 301

consacrés respectivement à la critique des sources (critique littéraire), à la critique du
genre littéraire (histoire des formes. Formgeschichte), à la méthode comparative
(histoire des religions. Religionsgeschichte), a l'histoire de la tradition (Ueberlieferungs-
geschichte) et à la critique de la rédaction (Redaktionsgeschichte). Dans cette partie
également, on trouve des exemple de l'AT et du NT pour chaque étape de la démarche.
L'.A. précise la nature et l'objectif du travail critique, définit une pratique, la met en
œuvre, et conclut en soulignant l'intérêt de chaque étape. Elle met également en évidence
les connexions entre les approches, par exemple en choisissant les mêmes textes pour
la critique des sources et pour l'histoire de la rédaction. Les définitions nécessaires sont
fournies, mais l'histoire de la recherche n'est pas développée, en dehors de la mention
des pères reconnus de chaque méthode. On notera une bibliographie sélective par
chapitre. En conclusion. l'A. rappelle que la méthode historico-critique reste indispensable,

eu égard à la nature historique de la révélation biblique, et pour mettre en valeur
la vie contenue dans les textes.

Nicolas Cochand

Karel van der Toorn, Bob Becking, Pieter W. van der Horst (éds),

Dictionary of Deities and Demons in the Bible, Leiden-New York-Köln,
Brill, 1995, 1774 cols. + XXXVI p. + un index non numéroté.

Ce dictionnaire est le premier de son genre. Il est consacré à toutes les divinités
et à tous les démons qui sont attestés (directement ou indirectement) dans la Bible (texte
massorétique. LXX plus apocryphes. NT). La définition de «divinité» et de «démon»
est comprise dans un sens très large, puisqu'on trouve à côté des entrées classiques (par
exemple Baal. Satan. Zeus) également des articles sur des personnages fondateurs

importants qui. plus tard, reçoivent un statut quasiment divin (p. ex. Marie. Moïse). Le
dictionnaire comprend également des figures d'ancêtres (p. ex. Abraham. Ismael), des

personnages mythologiques (p. ex. Eve. la fille de Jephté) et même des thèmes (par
exemple image). Les articles, de longueur variable (quelques lignes pour «Jalam», 31

cols, pour «Dieu». 19 cols, pour «Yahweh», 11 cols, pour «Jésus»), comportent pour
la plupart quatre parties : 1. Nom. étymologie. références bibliques. 2. Les attestations

proche-orientales. 3. Rôles et fonctions de la divinité (du personnage) dans les textes

bibliques. 4. Bibliographie. Plus de cent spécialistes ont contribué à ce volume. Certains
articles sont excellents (p. ex. celui sur Leviathan), d'autres laissent parfois le lecteur

un peu sur sa faim (par exemple celui sur El). Etant donné que les auteurs n'ont pas

tous la même vision sur la formation des textes bibliques, certains de ces textes
apparaissent chez les uns comme «archaïques», chez d'autres comme datant de l'époque
postexilique. Mais une telle hétérogénéité est inévitable ; elle est d'ailleurs peu gênante. De

nombreux tables (auteurs, abréviations, entrées) et index facilitent l'utilisation. C'est

un outil indispensable pour tout bibliste ou toute personne intéressée par la mythologie
biblique.

Thomas Romer


	Bibliographie

