Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 47 (1997)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 129 (1997), P. 261-303

BIBLIOGRAPHIE

Mark L. McPuerrAN, The Religion of Socrates, Pennsylvania, The
Pennsylvania State University Press, 1996, 353 p.

Selon Mark McPherran, «Socrate a apporté des contributions importantes a la
réforme de la religion grecque» (p. 3) : en effet, sa pensée religieuse était «unique et
novatrice» (p. 7), de sorte que Socrate aurait inventé «une religion unique et philoso-
phique. fondée sur une psychologie et une théologie rationnelles» (p. 27). La religion
unique de Socrate est ¢laborée sur 300 pages et cing chapitres : aprés une introduction,
a laquelle je reviendrai, I'A. donne une analyse de I’ Euthyphron de Platon ; il examine
les termes et la validité du proces contre Socrate : il consacre un chapitre aux éléments
«extra-rationnels» dans la pensée socratique ; finalement, il ébauche la psychologie de
Socrate (c’est-a-dire un scepticisme léger quant a la survie de I’dme) et sa théologie
(c’est-a-dire, un théisme flou fondé sur un argument téléologique). Trois questions
principales simposent au lecteur : (A) quelles furent les contributions religicuses per-
tinentes de Socrate? (B) étaient-elles uniques, originelles, rationnelles, réformatrices?
(C) peut-on les attribuer a Socrate? (A) Selon I'A., Socrate «a formulé des arguments
nouveaux et stimulants pour appuyer I'existence d'un Démiurge sur lesquels il a grefté
une théologie morale avant-gardiste et universaliste ainsi qu’une piété pratique» (p. 290).
Donc : (1) Socrate a démontré 'existence des dieux : le monde et ses habitants, y
compris I"homo sapiens, ont ¢té soigneusement fabriqués (fait évident sur lequel on peut
broder a volonté); une chose soigneusement fabriquée entraine un fabricant génial (vérité
a priori) : donc le monde a été inventé par un Fabricant Génial. (2) Socrate a soutenu
une thése a propos de la nature des dieux — de fait, elle est «la clef» (p. 108) ou «le
fondement» (p. 272) de sa réforme. Contrairement a ce que la poésie d"Homere célebre
et ce que les cultes grecs présupposent, les dieux ne sont que bonté. Car (a) ils se
soumettent «aux exigences universelles de la moralité» qui (b) sont déterminées par la
nouvelle éthique socratique qui rejette la lex talionis (p. 108). (3) Socrate a préconisé
un principe de comportement humain : soyez pieux : et il a affirmé que «la piété est
la partie de la justice qui consiste en un service divin — ce que nous accomplissons en
aidant les dieux a faire leur propre travail» (p. 54 : cf. p. 71). (B) Socrate a-t-il inventé
une religion? On serait peut-étre enclin a dire que les trois éléments décelés par I'A.
sont trop fragiles et trop peu nombreux pour constituer une religion nouvelle. Parlons
plutdt de ses contributions supposées a la pensée religieuse. (i) Contributions novatrices?
Le principe (3) n’est pas connu, sous cette forme. avant Socrate ; et la partie (b) de la
these (2) est au fond socratique. Mais I'argument (1) se trouvait déja chez Diogeéne
d’Apollonie, et la these (2a) ¢tait un lieu commun de la religion éclairée depuis X¢é-
nophane. McPherran sait bien qu’au moins deux des trois éléments n’étaient pas tout
a fait nouveaux (cf. p. 111, n. 76, p. 114, 143, 275, 289) : et de fait — malgré ce qu’il
promet dans le premier chapitre, il ne revendique pour Socrate qu'une originalité
strictement limitée. (ii) Contributions uniques? Si elles ne sont pas novatrices, elles ne
sont pas uniques. (ii1) Contributions réformatrices? En puissance, peut-€tre, mais pas
en acte — L.’A. lui-méme avoue que ce que Socrate avait proposé ¢tait «en essence» —
¢’est-a-dire, d’une facon purement potentielle — une réforme importante (p. 160). Car,
hélas, «la mort de Socrate a entrainé la mort de la religion socratique» (p. 291). Bien
entendu, la religion de Socrate a influencé Platon ; mais elle ne I'a jamais convaincu —
et assurément elle n’a pas été a I'origine d’une réforme protestante en Grece. (iv) Ces

Histoire de
la philosophie



262 BIBLIOGRAPHIE

contributions furent-elles rationnelles? La question est plus complexe. L."A. discute
longuement le probléeme des éléments «extra-rationnels» dans la pensée socratique —
son «démon», son attitude face aux oracles. Selon lui il ne s’agit pas d’un
irrationnalisme. En effet le démon et les oracles doivent étre concus comme des témoins
et non traités comme des autorités ; c’est-a-dire que — comme n’importe quel autre
témoin — ils doivent «se soumettre a I'interprétation et I'examen de I'elenchos» (p. 179 ;
cf. p. 190). Si, par exemple, Alcibiade dit a Socrate «Reste ici, mon cher» et le démon
lui chuchote «Leve-tol, paresseux», voila deux voix, deux témoignages : ¢’est a Socrate
de les tester en utilisant ses méthodes habituelles et rationnelles. Or, I'A. lui-méme
admet que Socrate ne teste jamais la voix du démon en se demandant si elle est vraiment
démoniaque (p. 200) ; parfois il s’exprime d’une fagon prudente en affirmant que «peut-
étre de temps en temps» il fallait interpréter les voix divines (p. 201, n. 57) ; et une
fois — p. 205, n. 64 — il semble rétracter toute sa proposition. Mais méme si nous, nous
["acceptons, nous allons peut-étre nous demander jusqu’a quel point la religion socra-
tique telle que I'A. la décrit peut étre appelée rationnelle. Largument (1) est, bien
entendu, un argument ; mais il dépend d’un «fait» qui n’est pas du tout évident. Le statut
de la thése (2) est obscur : préjugé religieux, ou plutdt postulat terminologique? En tout
cas, elle n’est pas évidemment rationnelle. Quant au principe (3), il semble peu cohé-
rent : selon I’ A., le principe nous oblige a aider les dieux dans leur travail — mais, pauvres
créatures fourchues, nous ne savons jamais en quoi consiste exactement ce travail divin
(voir par exemple, p. 66). (C) En tout cas, voila les contributions a la religion dont il
s'agit : pourquol les attribuer a Socrate? L'argument (1) est tiré des Memorabilia de
Xénophon; le principe (2) dérive de I'Euthyphron de Platon ; la these (3) dépend
également de quelques textes platoniciens. L'A. confesse une foi vénérable et qui a
récemment refleuri aux Etats-Unis : Gregory Vlastos en était I'archiprétre, et les acolytes
nombreux a chamailler amicalement entre eux. (La bibliographie, vaste et a 90%
américanophone, donne une idée de I"'importance de la secte.) Les sectaires croient que
dans les «premiers» dialogues de Platon nous disposons de témoignages fiables con-
cernant la vie et la pensée de Socrate. (Voir p. 12-19 — une liste des textes «socratiques»
se trouve a p. 2, n. 4.) Comme tous les fideles, I'A. s’adapte aux circonstances de la
vie : les sectateurs de stricte observance méprisent Xénophon — I"A. est moins sévere,
car il veut garder son argument téléologique ; par contre, il abjure le Gorgias, un
dialogue adulé par la plupart de ses collegues mais qui affirme des choses douteuses
au sujet de I'ame. En outre il a parfois des doutes — I'histoire de 1'oracle de Delphes,
racontée dans I"Apologie est peut-€tre une «fiction pieuse» (p. 217, n. 101) ; ou «nous
devons nous rappeler qu'Euthyphron est la créature de Platon» (p. 142, n. 169 — mais
il a oublié de dire la méme chose a propos de Socrate). Mais il ne vaut pas la peine
de recenser les petits péchés de ce type, qui sont sans doute véniels : le péché mortel,
¢’est la foi elle-méme. En effet, elle n’est qu'une fantaisie, une fantaisie généreuse, mais
aveugle et sans aucun rapport a la réalité historique. Je ne nie pas, bien entendu, que
quelques écrits de Platon — le Théétete, par exemple — pourraient peut-étre nous donner
une idée générale de I'approche socratique de la philosophie. De plus, a part Platon et
Xénophon, 1l y avait d’autres auteurs de «discours socratiques» dont nous pouvons
examiner tous les Socrate fictifs (mais le lecteur averti ne s’étonnera pas que I'A. ne
consacre que deux phrases a ces gens perdus, ni que le nom de Gabriele Giannantoni
ne se trouve pas dans sa bibliographie). Grice a un tel travail. nous pourrions peut-étre
dessiner, dans ses grandes lignes. un portrait-robot du Socrate historique. Mais il est
carrément bizarre de sélectionner quelques écrits et de les considérer comme le proces-
verbal d’entretiens réels. Clest ainsi que les fideles traitent leurs saintes écritures. L™A.
sait qu’il y a des infideles. II leur conseille une lecture désinvolte de son livre : il peut
les aider a comprendre «le personnage littéraire et transdialogique de Socrate» (p. 14).
Sans doute — et en Angleterre il existe bien une société des amis de Sherlock Holmes
qui se rassemble pour discuter de la vie et des opinions de leur héros. Mais je ne veux



BIBLIOGRAPHIE 263

pas étre méchant : ceux qui ne sont pas convaincus par les présupposés qui sous-tendent
le livre de McPherran pourront quand-méme y trouver beaucoup a admirer. De fait, le
livre consiste en une suite d’analyses des textes anciens : les analyses sont toujours
détaillées, souvent subtiles, parfois révélatrices. Mais il est dommage que de telles
pierres aient été serties dans une telle monture.

JONATHAN BARNES

BrRUNO SNELL, La découverte de I'esprit. La genése de la pensée européenne
chez les Grecs, trad. fr. par Marianne Charriére et Pascale Escaig, Paris,
L’Eclat, 1994, 467 p.

Die Entdeckung des Geistes compte sans aucun doute, a coté de Paideia de Jaeger
et de quelques autres, parmi les classiques du XX¢ siecle, tentant de dresser un portrait
a la fois complet et nuancé de la civilisation grecque et d’en évaluer I"apport pour notre
propre culture. C’est donc incontestablement un événement éditorial que la traduction
frangaise de cet ouvrage paru en 1946 et réédité (avec des modifications) en 1975 (c¢’est
la version traduite ici). Les traductrices se sont partagé le travail, la premiere se chargeant
des chapitres 1 a 10 et la seconde de I'Introduction et des chapitres 11 a 18. On saluera
leur travail, étant donné que le texte est souvent difficile, voire retors, mais on aurait
pu & mon sens mieux unifier le style. Parfois, le texte est difficile a comprendre, parce
que la traduction en est trop littérale et I'ensemble contient des scories quun spécialiste
de la culture grecque aurait pu éviter. On relevera ainsi p. 48 «les dieux véritablement
panhellénistiques» au lieu de «panhelléniques» ; p. 119, la sceur d” Antigone est appelée
«Isménos» ; p. 323 on parle de «chants cypriaques» au lieu de «cypriens» ; p. 336 il
est question d’aristocrates «influencés par le sophisme» au lieu de «la sophistique» :
p. 412 il est fait mention du «Scythe Anarchisis» (pour Anacharsis). Deux regrets
encore : I’absence d'un index maniable des termes grecs, vraiment indispensable pour
un ouvrage aussi important et aussi dense, et I'utilisation trées malcommode des notes
toutes groupées en fin de volume, sans aucune indication de pagination. Il n'est guere
possible de faire ici un compte rendu de I'ensemble de I'ouvrage, aussi me contenterai-
je d’en évoquer les aspects les plus saillants. Tout d’abord une remarque générale :
malgré un cadre chronologique strict allant d’'Homere a I'époque alexandrine et méme
au-dela jusqu’a I'époque romaine, le livre se présente davantage comme un recueil
d’articles traitant d’aspects particuliers que comme une synthése d’un seul tenant. Il y
a donc inévitablement des points forts, lorsque telle étude présente des aspects novateurs
ou négligés de la pensée grecque, a coté de textes qui tiennent plutdt de la compilation
ou de la synthese de type encyclopédique. Les deux études consacrées a Homere («La
conception de I'homme chez Homere» et «la croyance aux dieux olympiens») analysent
dans ce style caractéristique de 1’auteur — fait a la fois de minutie philologique et de
pénétration historique — des notions telles que celles de rhymos, noos ou psyché. Les
recherches de I'A. permettent de montrer que I’dme prend, chez Héraclite, «des qualités
nouvelles [...] radicalement différentes de ce qu'Homere était 2 méme de penser»
(p. 36), le principe méthodologique général étant d’éviter «d’interpréter, a partir du grec
de I’époque classique, les mots employés par Homere» (p. 17). Dans la troisieme étude
(«Le monde des dieux chez Hésiode»), ¢’est la signification des noms des dieux qui
est passée au crible. Hésiode a été «le premier a tenter de comprendre la divinité non
seulement comme une intervention momentanée mais comme une influence constante»
(p. 81). Dans la quatrieme étude («L.’éveil de la personnalité chez les premiers lyriques
grecs»), I'A. montre, A partir de 1’analyse d’Anacréon, Archilogue et Sappho, que la



264 BIBLIOGRAPHIE

poésie lyrique archaique innove dans la mesure ou «le poeme débouche [...] sur ce qui
est ressenti personnellement» (p. 97), qu’il s’agisse de la souffrance individuelle de
I'exilé, telle que I'exprime Archiloque ou de la peine amoureuse que chante Sappho.
Cet éveil du sentiment personnel va de pair avec I’éveil du sentiment civique, car «&tre
citoyen signifie autre chose qu’appartenir & une masse soumise au pouvoir de quel-
qu'un» (p. 117). La septieme étude («Aristophane et I'esthétique») pose une question
de philosophie de I'esthétique : I'A. tente d’y expliciter les raisons pour lesquelles
Aristophane critique Euripide, comme auteur décadent, désacralisant le mythe et faisant
«de 1'ame humaine le théitre des conflits» (p. 179), «au nom d’une certaine morale
cultivant le désenchantement» (ibid.), pour réhabiliter le style plus hiératique et plus
noble d’Eschyle. C’est 'occasion pour I’A. de faire des paralleles avec la critique
romantique de I'Aufkldrung, et de conclure que le jugement d’ Aristophane «est empreint
d’un romantisme réactionnaire qui ne veut pas reconnaitre que ce qui est perdu est
perdu» (p. 184). Suivent des études consacrées a la distinction du savoir humain et du
savoir divin chez les Présocratiques (VIII), a la «naissance de la conscience historique»
chez Hérodote (IX), a la naissance de la réflexion éthique chez les Sept Sages et Socrate
(X). L’étude XI est consacrée a I'étude des notions de comparaison, de métaphore et
d’analogie, d'Homere a Parménide, en suivant le chemin menant «de la pensée mythique
a la pensée logique» (p. 259). C’est Parménide qui «réalise dans le domaine verbal la
stricte exigence d’identité qu’accomplit le nom commun dans le domaine du substantif»
posant, le premier, une exigence qui est depuis lors «indissociable de la philosophie et
de la science» (p. 287). Les études XII («La formation des concepts scientifiques en
grec») et XIII («LLe symbole du chemin») sont a nouveau thématiques, alors que dans
les derniéres, I'A. renoue avec le fil historique. Ainsi, dans I'étude X1V, il est question
de «La découverte de I'humanité et notre position par rapport aux Grecs», c’est-a-dire
de la différence entre la notion d’«<homme» chez les Grecs et de celle d” humanitas chez
les Romains, cette derniere se trouvant a [origine de notre propre concept
d’«humanisme» et d’«humanités». Le pont que constitue la civilisation romaine entre
les Grecs et nous est également analysé dans la seizieme étude («L’Arcadie, la décou-
verte d’une terre spirituelle»), ot I'A. traque les mutations intervenues entre |’ Arcadie
concrete de Théocrite, et celle, mythifiée de Virgile, dans laquelle «tout se dissout dans
I'irréel, parce qu’il assimile le monde de Théocrite au mythe et manie les anciennes
représentations mythologiques bien plus librement que n’aurait pu le faire un Grec»
(p. 369).

STEFAN IMHOOF

DomiNIQUE DUBARLE, L’ ontologie de Thomas d’Aquin (Philosophie & théologie), Paris,
Cert, 1996, 494 p.

Figure de proue de la pensée dominicaine des demiéres décennies, le pere Dominique
Dubarle est I'A. d’un trés grand nombre d’études, marquées par I'effort constant de conjuguer
la pensée ancienne et médiévale avec la réflexion contemporaine, en dialoguant notamment avec
la logique mathématique et I"épistémologie des sciences, auxquelles il s’était formé. L'ouvrage
présenté ici répond & une intention analogue : il entend montrer ce que la conceptualité €laborée
par Thomas d’Aquin offre a la réflexion contemporaine en maticre d’ontologie et de métaphy-
sique, dans la conviction que ces disciplines ont toujours leur place et leur mot a dire dans la
culture philosophique contemporaine (p. 30). Il faut souligner cependant que le présent ouvrage
est la transcription posthume d’un cours donné a I'Institut catholique de Paris pendant 1'année
académique 1974/75 : aussi, son objectif premier était d’offrir un instrument et une clef de lecture



BIBLIOGRAPHIE 265

de la pensée de Thomas d’Aquin a un public formé essentiellement d’étudiants en théologie.
Cet auditoire trés précis explique probablement la perspective éminemment théologique de
I'interprétation adoptée dans cette étude : I'onto-théologie véhiculée par la pensée thomasienne
est lue en termes de «théo-ontologie», «pour bien marquer que, dans la perspective de cette
théologie [...], la substance théologique n’est pas un produit de quelque construction ontologique,
mais qu’il se fait, pour ainsi dire, élection de I'intelligibilité ontologique comme d’un vétement
etd’un véhicule rationnels de I’actualité théologale vécue préalablement par I'étre humain (p. 433,
note 2). La recherche d’une intelligibilité proprement philosophique, qui selon nous marque sans
aucun doute la réflexion thomasienne, passe ainsi au second plan, lorsqu’elle est n’est pas tout
simplement occultée au profit d’une nouvelle fides quaerens intellectum. Aussi, aux yeux de I'A.,
il est essentiel de reconnaitre une «conversion d’intention» qui fait que I’ ontologie de saint Thomas
est une «ontologie théologienne», et non point, comme chez Aristote, une «ontologie physicienne»
(p. 37). A notre tour, il nous parait essentiel, en lisant cet ouvrage, de faire la part des choses :
le travail d’interprétation présenté ici obéit a une intention qu’on ne saurait attribuer hativement
a I’Aquinate lui-méme, et le choix herméneutique qui dirige cette lecture projette sur la pensée
du Docteur angélique une lumiere qui ne saurait rendre compte des aspects et des significations
de la métaphysique thomasienne qui vont au-dela de sa fonction théologique. Cela dit, et bien
que congu i 1'usage d’un public trés précis, cette étude pourrait renouveler 1'intérét pour un penseur
dont la richesse et la contribution a la philosophie occidentale restent tout a fait remarquables.

TiziANA SUAREZ-NANI

PHiLipp W. ROSEMANN, Omne ens est aliquid. Introduction a la lecture du
«systéme» philosophique de saint Thomas d’Aquin, Louvain-Paris, Peeters,
1996, 223 p.

Au-dela de son organisation en chapitres, cet ouvrage se laisse diviser en trois parties
qui se différencient par leur objet. Dans une phase introductive, I'A. cerne quelques
caractéristiques de la méthode mise en ceuvre par Thomas dans sa recherche philoso-
phique. Il s’interroge sur le fait que le dominicain, devant un probleéme, accorde ha-
bituellement une importance prépondérante a I'histoire de la pensée alors que son
réalisme ontologique comprend la vérité comme adéquation de I'intellect aux choses.
Selon I’A., le Docteur Angélique s’accomode profitablement de ce paradoxe et tend
méme 2 en faire un principe méthodologique. Confronté a une question, il part souvent
d’opinions contraires et opte pour une voie moyenne en conciliant certains aspects de
chacune des positions antagonistes. De ce fait, il dépasse les limites inhérentes au simple
choix entre deux pensées opposées et unifie le savoir humain dans une vérité collective.
Une deuxiéme partie, le corps du livre, traite de la coopération de deux transcendantaux
(unum et aliquid) comme condition nécessaire pour qu'un étant puisse étre. Mais I'A.
n’exprime pas clairement s’il envisage son propos dans le strict ordre de I'étre ou dans
celui de la connaissance. Aussi, traitant de 1'étre, de 1’étant et des transcendantaux —
c’est-a-dire des «propriétés qui appartiennent a chaque étant en tant que tel» (p. 50) -,
il maintient 1’hésitation par quelques indications sibyllines : «...dans le monde hu-
main...» (p.48); «Pour nous, hommes...» (p.48) ; «dans le monde tel que nous le
connaissons...» (p. 49). Quoi qu’il en soit, I'A. montre qu’un étant est une chose (unum)
que s’il se rapporte a d’autres choses en se distinguant d’elles (aliguid). Un étant n’est
que s’il est «une autre chose que les autres choses, ¢’ est-a-dire en n’étant pas autre qu’il
n’est... Pour étre, 1’étant doit alors a la fois rester lui-méme et se distinguer par rapport
aux autres» (p. 51). C’est donc par un mouvement hors de soi et un refour a soi que
I’étant trouve son identité (dans 1'étre ou la connaissance?). De maniere étonnante, I'A.



266 BIBLIOGRAPHIE

associe cette reditio au retour a I'un de type néoplatonicien. Inscrivant Thomas dans
une tradition métaphysique de la participation a 1'un, selon laquelle toute chose n’est
que par participation, I'A. ne peut éviter un contresens lorsqu'il reconnait que Thomas
défend une autonomie ontologique de 'univers et une causalité intramondaine propre
aux €tants. LA. distingue ensuite des modes d’émanation et de reditio de substances
que Thomas hiérarchise en fonction de leur puissance d’assimilation de leur environ-
nement, ce qui avait permis au philosophe dominicain de proposer une véritable structure
cosmologique (étants inanimés, plantes, animaux, intellect humain, anges, Dieu). Fina-
lement I'analyse se concentre plus particulierement sur le travail réflexif de I"homme
dans la constitution de son identité, et les conséquences théoriques (épistémologiques)
et pratiques (morales) qui s’en suivent. Une derniere partie conclusive et trés breve quitte
definitvement le plan philosophique et entre en théologie en signalant certains enjeux
de «la sortie de soi de Dieu dans la Trinité» (p. 203).

JOEL ZUFFEREY

Kurt Run, Initiation a Maitre Eckhart. Théologien, prédicateur, mystigue.
Traduit de I’allemand par J. De Bourgknecht et A. Nadeau (Vestigia — 23),
Fribourg, Editions Universitaires, 1997, 312 p.

Ce livre, dont la premiere édition, en allemand. date de 1985, est toujours actuel ;
malgré les travaux postérieurs de I'A., grande figure des études eckhartiennes et spé-
cialiste des mouvements mystiques, cette biographie intellectuelle demeure la seule
présentation d’ensemble de "activité de prédicateur et de théologien du maitre domi-
nicain. Elle expose 1'état de la recherche historique et offre une description minutieuse
du proces intenté contre Eckhart en 1326 par I'archevéque de Cologne, Henri de
Virneburg ; elle rend compte du travail de la critique et des philologues, situe les textes
dans les lieux de leur émergence et a I'intérieur de la tradition dominicaine et propose
de nombreuses citations, parfois en langue originale, accompagnées de brillantes exé-
geéses. L7aspect doctrinal n’est pas négligé : a coté de I'identification des sources d’Eck-
hart (Denys dit I"Aréopagite, le néoplatonisme, saint Augustin et Thomas d”Aquin), I'A.
dégage la structure propre de la métaphysique et de la théologie eckhartienne, deux
sciences qui entretiennent un rapport amical. Les raisons naturelles (rationes naturales)
s'étendent en effet a toutes les vérités, méme aux mysteres de la foi. Foi et raison
«forment les éléments fondateurs d’une nouvelle conception de I'intellectus...» (p. 110).
Le Paradisus animae intelligentis identifie Dieu a I'intellect, puissance éminente.
Comme chez Albert le Grand et Dietrich de Freiberg, «parce que Dieu connait, il est» ;
selon I'enseignement du néoplatonicien Liber de causis, «1'étre est la premicre chose
créée» (p. 119). En contrepoint, I'Opus tripartitum est fondée sur la these «I'€tre est
Dieu» (esse est Deus), et, hors de Dieu, tout est néant. L'A. souligne le «changement
de perspective» qui introduit la relation de la créature au créateur : «Toutes les créatures
[en tant que créatures| sont un néant absolu.» (p. 117-118). [l explicite alors le fondement
de la métaphysique eckhartienne : 'analogie d attribution, qui dit tout par rapport a un
premier, et son aboutissement dans la these de I"'univocité, tout est identique en Dieu.
«Chez Eckhart I'analogie est une analogie d’attribution, dans laquelle le premier prin-
cipe se communique dans sa totalité, mais n’est présent en réalité que sous la forme
dun prét. Elle se distingue clairement de 1'analogie de proportion de Thomas d*Aquin.»
(p. 122) Ainsi, la créature n’a pas d’autonomie, elle n’est rien sans Dieu (analogie
d’attribution), mais avec la naissance du Christ dans I'essence nue de I'ame, en son for



BIBLIOGRAPHIE 267

intérieur (théologie du logos), I’homme est essentiellement identique 4 Dieu (doctrine
de I'univocité). «A I'analogie Dieu-créé s’ajoute I'univocité Dieu-«for intérieur de
I"ame», et celles-ci apparaissent ainsi égales en substance. C’est 1a, dans cet enchevé-
trement d’analogie et d’univocité, que se situe le ceeur de la doctrine eckhartienne, et,
partant, le ceeur de la controverse scientifique. Cette conception métaphysique et théo-
logique de I'étre univoque débouche sur les doctrines bien connues de 1’anéantissement,
du renoncement a sa volonté propre, de 1’abandon de toute représentation et savoir et
du retour mystique vers la non-naissance, la percée grice a laquelle «moi et Dieu, nous
sommes un» (p. 250). L’A. termine A. acheéve sa présentation par une analyse fine des
Jeux d’influence entre Eckhart et la spiritualité des Béguines, la reconstruction historique
du proces inquisitorial, jugé «perfide» (honte unique pour un théologien reconnu au
Moyen Age, p. 286), et un questionnement sur I’expérience mystique éventuelle
d’Ekhart.

CATHERINE PRALONG

PauL VALADIER, Machiavel et la fragilité du politique (Points), Paris, Seuil,
1996, 118 p.

Voici une excellente petite introduction a la pensée de Machiavel qu’il convient de
chaudement recommander a tous ceux qui se sont arrétés a I'image «machiavélique»
d’un auteur qui, expert en réalisme politique, se serait plu a enseigner avec cynisme
les recettes de la manipulation des hommes. A cette image, produit d’une lecture
obnubilée par les propos «scandaleux» qui émaillent Le Prince, I'A. oppose une lecture
attentive aux inflexions du discours machiavélien, a ses retournements, a son ambiguité
enfin. Sa force provient d’une incontestable familiarité avec I'ceuvre de Machiavel
doublée d’une perception trés aigue des mouvements et des contradictions apparentes
de la pensée du Secrétaire florentin et de la capacité de leur donner du sens. Cette acuité
est encore renforcée par une trés bonne connaissance des études machiavéliennes et
notamment des interprétations classiques de Leo Strauss et de ses sectateurs (en France,
Pierre Manent et Michel-Pierre Edmond) ainsi que de la monumentale lecture de Claude
Lefort (Le Travail de I'ceuvre. Machiavel), vis-a-vis de laquelle 1’ A. reconnait sa dette.
Le theme qui unifie sa lecture est effectivement central dans I'ceuvre de Machiavel
puisqu’il s’agit de la fragilité du politique, cette expression renvoyant a la fragilité de
I"institution humaine qu’est la cité, celle-ci ne recevant sa garantie ni de la nature, ni
de la Providence. La cité, montre-t-il, ne se maintient qu’a la faveur de la volonté et
du courage d’hommes préts a saisir les opportunités du présent. L'A. montre bien
comment s articulent autour ce théme les questions de la fondation du corps politique,
des rapports de la Fortuna et de la Virtu, de la juste conduite du Prince, et enfin de
la division sociale qui est au cceur de toute cité. Une des lignes de force de la pensée
de Machiavel s’avére ainsi étre le souci de fonder une éthique politique commandée
par le souci d’établir la spécificité de la vertu publique du Prince par opposition a la
vertu privée de 1I’honnéte homme (Platon, Cicéron) ou du bon chrétien (Savonarole,
Augustin), la finalité propre de I'action politique étant la sauvegarde de la cité et de
la loi en tant qu’elles sont conditions d’un agir collectif et individuel ordonné. Le
message essentiel de I'ceuvre machiavélienne pour notre temps, conclut I'A., est de nous
rappeler I'ambiguité essentielle du fondement du politique et, partant, a I'encontre
d’illusions dont nous sommes récemment revenus, la fragilité¢ de toute action dans
I’ histoire.

HuGues POLTIER



268 BIBLIOGRAPHIE

Francois Azouvi, Maine de Biran. La science de ['homme (Histoire de la
philosophie), Paris, Vrin, 1995, 482 p.

Dt & I’'un des principaux animateurs des recherches biraniennes des quinze derniéres
années, qui est en méme temps le directeur des (Euvres de Maine de Biran chez Vrin
(en cours de parution), cet ouvrage fait une contribution majeure a I'étude du grand
philosophe de Bergerac. Selon la theése hautement originale et provocatrice qui s’y trouve
défendue, ce n’est aucunement dans le contenu mais exclusivement dans la méthode
qu’il conviendrait de chercher I'unité du biranisme (10). Cette these trouve sa traduction
dans la structure méme de 1’ouvrage. Celui-ci obéit en effet a un double principe de
structuration : chronologique et épistémologique. D’une part, couvrant tout I'arc de la
production biranienne (1793-1824), il suit un ordre strictement chronologique, reprenant
["articulation en phases distinguée par H. Gouhier («these des “conversions™», que I'A.
tient «pour établie», p. 10, et selon laquelle I'itinéraire biranien serait rythmé par une
succession de «conversions» : conversion au biranisme, vers 1804 ; a I'ontologie, vers
1813 ; au christianisme, autour de 1818-1820) tout en mettant ["accent sur la phase
proprement «biranienne» (chap. I, phase prébiranienne ; chap. II-V, phase biranienne ;
chap. VI, phase «ontologique» ; chap. VII, phase «anthropologique»). D un autre cOté,
ce parcours des diverses périodes qui scandent la production biranienne est commandé
par une perspective épistémologique, le but étant d’établir a chaque stade la nouvelle
formule du partage entre les diverses sciences qui doivent composer cette «science de
I"homme» que Maine de Biran, en homme de son époque, aurait eu en point de mire
des ses premieres réflexions (chap. 111 : «La science objective», chap. IV : «La science
mixte», chap. V: «La science subjective», chap. VI.2: «Le nouveau partage»,
chap. VIL.2-4 : «Les divisions de I"anthropologie», «La science de I'homme extérieur»,
«La science de I"homme intérieur»). La contribution originale de Maine de Biran en
vue de I'édification de cette science de I"'homme qui avait tant préoccupé ses devanciers,
sa «grande découverte», qui prendrait place en 1804, soit précisément a I'époque o,
selon I'expression désormais consacrée de Goubhier, il serait devenu «biranien», est la
«théorie des points de vue», substituant a la traditionnelle division encyclopédique des
sciences, fondée sur la simple juxtaposition, un «partage épistémologiquement déter-
miné», proposant une «véritable théorie de leur articulation» (p. 9-10, p. 4 de couver-
ture). [.idée fondamentale de Maine de Biran, qui «accompagnera toutes [ses] conver-
sions» (p. 10), a savoir que la science de I"homme ne peut étre complete qu’a la condition
d’associer toutes les sciences qui ont I'homme pour objet (physique, physiologie, psy-
chologie), de facon toutefois a en respecter les points de vue respectifs, soit en se gardant
d’en confondre les méthodes et les résultats, aurait certes «donné lieu a de vastes
remaniements» en fonction de la prise en considération de nouvelles questions ; tou-
tefois, estime 1I'A., son principe serait demeuré «intangible» (p. 84-85), en sorte qu’elle
constituerait la «véritable colonne vertébrale du biranisme» (p. 4 de couverture), son
«épine dorsale» (p. 85). Et c¢’est avec beaucoup de bonheur et en s’appuyant sur une
solide érudition que 1'A. s’attache a fixer la nouvelle ligne de partage entre les divers
savoirs au fil des «conversions». — La principale critique que nous aurions a formuler
concerne la radicalité de la these, plus précisément la fagon d’articuler le rapport entre
méthode et contenu. S’il est indéniable que Biran n’a cessé d’apporter sinon des
améliorations, du moins des remaniements a sa doctrine, par la prise en considération
de points de vue initialement négligés, successivement intégrés et entrainant de con-
sidérables déplacements de perspective, cela suffit-il pour contester toute continuité au
niveau du contenu? D’autre part, la méthode n’a-t-elle pas elle-méme besoin d’étre
Iégitimée dans une science supérieure? Et la psychologie pure, en intégrant, comme le
souligne d’ailleurs I’A. lui-méme, les différents points de vue dont dépendent les
sciences concourant a la science de I'homme et en «les fond[ant] a leur titre respectif»



BIBLIOGRAPHIE 269

(p. 216), ne devait-elle pas précisément jouer ce role dans I’optique de Maine de Biran?
Bref, on et souhait¢ un mode plus subtil d’opposition entre méthode et contenu.

IVES RADRIZZANI

PuiLipPE GrROSOS, Systeme et subjectivité. Etude sur la signification et I'enjeu
du concept de systeme: Fichte, Hegel, Schelling (Histoire de la philoso-
phie), Paris, Vrin, 1996, 334 p.

Etude fine et précieuse de la constitution de 1'idéalisme allemand et de son histoire,
le livre de Philippe Grosos est aussi le lieu d’un débat serré avec Heidegger. Car s’il
adopte en effet sans réserve la vision de ce dernier selon laquelle rechercher le principe
de la formation du systéme revient a poser la véritable question ontologique, I'A. prend
par contre ses distances quant a I'idée d’une profonde unité métaphysique des grands
systémes en question, et conteste la surdétermination du concept de subjectivité qui,
selon lui, caractérise la lecture historiale qu’en donne I’auteur d’Etre et temps. Une étude
minutieuse des ceuvres et de leur mouvement interne, répétant leur chemin et attentive
a ce qu’elles visent, ainsi qu’une reprise ponctuelle de ce que chacune d’elles comprend
par «subjectivité» mettent au contraire en évidence des divergences significatives, qui
expliquent «de I'intérieur» I'échec, annoncé par le dernier Schelling, de cette configu-
ration philosophique particuliére que fut le systéme. Des divergences qui surgissent des
la question du fondement méme du systeme. S’accordant en effet a penser leur effort
comme la solution et la conséquence logique du kantisme, unanimement soucieux de
ne pas étre reconduits aux choses du monde extérieur mais de construire 1'ensemble
du savoir a partir d’'un terme premier d’ou il pourrait étre déduit par une série de
déductions formelles cohérentes, les penseurs de 1'idéalisme allemand divergent pour-
tant deés lors qu’il s’agit de déterminer ce terme premier. C’est ainsi que Hegel, bien
que visant ["autoconstitution absolue du savoir, refuse le Grundsatz proposé par
Reinhold, que Fichte et Schelling revendiquent par contre I'un et I’autre, par dela leur
maniere différente de I'entendre, comme le Moi fondateur. Mais c’est surtout dans la
détermination de ce que doit étre le systéme — donc sur ’ontologie qu’il abrite — et sur
la nature du sujet que se manifestent le plus nettement les discordances. A Hegel qui,
conformément a 1’exigence inaugurale de Reinhold, de Fichte et du jeune Schelling,
pense le systtme comme I’autofondation du savoir en totalité, soit la possibilité de
déployer «l’essence de la manifestation» dans le seul horizon d’une présence a soi
absolue, d’une immanence sans retrait, et cela en comprenant la subjectivité comme un
fondement substantiel rationnel (la substance devenue sujet...), le Schelling des Recher-
ches sur la liberté humaine de 1809 oppose la distinction entre «I’étre en tant qu’il existe,
et I'étre en tant qu’il est seulement fondement de 1’existence». Une telle distinction du
fondement de I’existence et de I'existant, du fond de 1'étant et de sa manifestation, fait
éclater I'ontologie de la présence immanente a soi, en méme temps qu’elle rend a
I"existence la subjectivité, qu’elle a alors dissociée de la subjectité ou simple possibilité
d’avoir des représentations : en effet, le fond de I'existence devenant, selon les mots
de Schelling, «non-sujet», «ce qui n’est pas lui-méme», il se voit distingué roto genere
de I'existant. Et I’existant, et tout d’abord I’existant supréme, Dieu, qui procéde du fond,
de ce Grund originaire, pour accéder a |'existence, est alors a penser indépendamment
de la catégorie moderne puis hégélienne du hupokeimenon-substance : il devient en effet
sujet de I'existence. Avec cette précision que ce fond est désormais a comprendre
comme Ungrund, soit ce qui ne se manifeste jamais, un pur retrait. Or ¢’est la proprement
enterrer la prétention de la philosophie a se constituer en systeme. Car une telle com-
préhension du fond de I’existence comme indéfectible réserve, comme retrait infini, rend
impossible toute réalisation d’une présence a soi de ce fond dans I'immanence du



Philosophie
contemporaine

270 BIBLIOGRAPHIE

concept, et toute cloture sur soi d'une telle configuration du savoir : comment ce fond
imprésentable et retiré¢ pourrait-il étre éclairé par le concept et ainsi assimilé dans le
systeme? Comment, de méme, intégrer alors dans quelque immanence rationnelle d’ une
identité a soi-méme une existence ainsi pensée a part d'un fondement? D’un ¢6té comme
de I"autre, 1l n’est plus répondu a I'exigence du systeme d’inclure la totalité de 1'étant.
Schelling, sans renier son exigence idéaliste initiale (pensons & sa philosophie de la
volonté), met donc bel et bien fin a la métaphysique du systéme. Comment alors soutenir
avec Heidegger, qui par ailleurs avait fort bien vu I’ouverture ménagée par Schelling
en direction d'une pensée autre, que la subjectivité constitue la fondation méme du
systeme, alors qu’il apparait au contraire que ¢’est précisément elle qui, repensée et
réévaluée, en révele I'insuffisance et en prépare I'éclatement? Selon I'A., une telle
position s origine précisément dans la méconnaissance de la différence schellingienne
opérée entre le subjectum substantiel, cette faculté monadique d’avoir des représenta-
tions, et le sujet extatique, hors de lui-méme, de I'existence. Etendant la compréhension
hégélienne du sujet a I'ensemble de 1'idéalisme allemand, Heidegger s’interdirait ainsi
a la fois de mesurer a sa juste valeur la «percée hors-systeéme accomplie par Schelling»,
et de penser la possibilité d'une doctrine idéaliste du sujet qui n’aboutirait pas a une
ontologie de la présence conceptuelle a soi, ¢’est-a-dire a un systeme. Et méconnaitrait
par la les ressources de la métaphysique a opérer son propre dépassement.

Francois FELIX

AvaiNn Guy, La philosophie en Amérique latine (Que sais-je? — N° 3273), Paris,
P.U.F., 1997, 128 p.

Toujours prét a passer les Pyrénées et I Atlantique Sud, I'A., professeur émérite de
I'Université de Toulouse, n’a cessé depuis des décennies de lancer des ponts par dessus
les fossés, creusés par I'ignorance et 'indifférence, qui restreignent 1'audience inter-
nationale de la pensée philosophique d’expression espagnole et portugaise. Il donne ici
un bref apercu de la philosophie latino-américaine, synthése d’un ouvrage récent
(Panorama de la philosophie ibéro-américaine : du XVI siecle a nos jours, Geneve,
Patino, 1989, xvi + 285 p.). Dans cette mise a jour avant tout documentaire, on apprendra
combien la philosophie a été significative dans I'histoire de I’Amérique latine, notam-
ment au XIX¢ siecle par I'impact du positivisme d’Auguste Comte. Mais I'A. ne
s'attarde pas trop sur le passé, et cest le XX siecle qui I'occupe principalement
(p. 34 sq.). Divers mouvements récents et actuels sont traités tour a tour, de |'existen-
tialisme a la philosophie analytique en passant par la néoscolastique. L implication des
philosophes dans la vie politique est fréquente. Parmi les rubriques présentées, on
remarquera celle que I'A. consacre a la philosophie-théologie de la libération
(G. Gutiérrez, L. Boft, E. Dussel, C. Scannone).

DANIEL. SCHULTHESS

DoroTHEA FREDE, REINHOLD ScHmUCKER (Hrsg.), Ernst Cassirers Werk und
Wirkung. Kultur und Philosophie, Darmstadt, Wissenschaftliche Buch-
gesellschaft, 1997, 219 p.

L’ Université de Hambourg a voulu marquer a sa maniére le cinquantieme anniver-

saire de la mort d’Ernst Cassirer, son recteur de 1929 a 1933. Dorothea Frede et Reinhold
Schmiicker, les deux éditeurs, ont convié quelques uns des plus éminents spécialistes



BIBLIOGRAPHIE 271

d’Allemagne pour une série de conférences qui sont aujourd’hui réunies en un recueil
de huit articles. Parmi les plus actifs dans le milieu cassirérien, Schwemmer et Krois,
les responsables de 1'édition allemande du Nachlafs, Rudolph, fondateur de la Ernst
Cassirer Gesellschaft a Heidelberg et Paetzold, auteur de trois monographies récentes,
n’ont pas manqué a I'appel. On relévera encore la participation de Habermas dont la
conférence fut donnée pour la cérémonie inaugurale de réouverture de la Bibliotheque
Warburg a Hambourg. On se rappelle que c’est dans ce véritable «labyrinthe des
ciltures» que Cassirer puisa les références nécessaires a la Philosophie des formes
symboliques. L’ensemble des themes traités dans Ernst Cassirer Werk und Wirkung.
Kultur und Philosophie est moins vaste que ne le laissent supposer le titre et méme le
sous-titre : I'ceuvre de Cassirer est indissociable de son intérét pour les sciences de la
nature qui ne sont pas abordées dans le recueil ; quant a la culture elle recouvre aussi
les formes symboliques de 'art, du mythe et de la technique auxquelles il est rarement
fait référence. Il est vrai qu’a I'exhaustivité nul n’est tenu, surtout pour une ceuvre aussi
foisonnante que celle de Cassirer, mais un titre plus c¢iblé aurait non seulement mieux
convenu au contenu mais peut-étre été plus original. On aurait par exemple pu tenir
compte et y annoncer la spécificité de I’ouvrage, plusieurs articles convergeant vers le
travail de Cassirer a I'Université de Hambourg et a la Bibliotheque de son ami Aby
Warburg. L’ ceuvre cassirérienne et la philosophie de la culture sont abordées, dans la
majorité des articles, sous I'angle de I'histoire, de la politique, de 1'éthique et de
I"histoire de la philosophie. On y découvre tour a tour les multiples facettes de Cassirer,
philosophe des formes symboliques, lecteur attentif des textes des Lumiéres et de la
Renaissance, héritier de Kant et dans une moindre mesure de Dilthey. Il faut reconnaitre
que ces théemes ne seraient pas particulierement nouveaux dans la littérature secondaire
s'ils ne trouvaient leur unité spatio-temporelle dans la ville de Hambourg et la période
a laquelle Cassirer y travailla. Les années hambourgeoises, de 1919 a 1933, furent
certainement les plus productives de sa vie, celles qui virent naitre son ceuvre majeure,
ses principaux travaux sur le symbolique, le langage et le mythe. Le recueil se clot avec
I'article de Vogel, basé sur des documents inédits des archives d'Etat. Trés documenté
sur la vie de I'Université de Hambourg a cette époque, ce texte nous offre une biographie
originale de Cassirer mettant en exergue son engagement politique en tant que libéral
démocrate dans une Allemagne ou I'antisémitisme se faisait de plus en plus oppressant.
11 était grand temps, apres les années d’exil puis les années d’oubli, que Cassirer retrouve
sa juste place dans la ville de Hambourg et aupres des chercheurs de la Bibliotheque
Warburg : un bel hommage lui a été rendu.

NATHALIE JANZ

ERrNsST CASSIRER, Trois essais sur le symbolique, trad. J. Carro en collab. avec
J. Gaubert (Passages), Paris, Cerf, 1997, 165 p.

Pour bien comprendre les enjeux, les intéréts et le contexte de ces trois essais, il
faut commencer par le court texte final qui sert de postface mais aurait mérité d’étre
situé en début de volume. Avec concision, Capeilleres ravive pour le lecteur I'aura
dynamique et interdisciplinaire de la Bibliotheque Warburg, les deux premiers textes
faisant partie des publications du centre de recherche qui lui était lié. Il montre aussi
comment chaque essai constitue soit un regard anticipateur soit un regard rétrospectif
sur les trois volumes de la Philosophie des formes symboliques. Enfin il retrace les étapes
de la polémique entre Cassirer et Marc-Wogau qui déboucherent sur le troisieme texte
ou Cassirer défend sa conception du symbole. «A propos de “trois essais sur le sym-



272 BIBLIOGRAPHIE

bolique™» constitue donc une excellente introduction au contexte historique, culturel et
philosophique dans lequel Cassirer écrivit. Le premier essai, «Le concept de forme
symbolique dans I'édification des sciences de I’esprit », est une conférence tenue dans
le cadre de la Bibliotheque Warburg en 1921-22 et publiée en 1924 dans la collection
des Vortrige der Bibliothek Warburg. 11 contient la seule définition du concept central
de la philosophie cassirérienne : «Par “forme symbolique” il faut comprendre toute
énergie de I'esprit par laquelle un contenu de signification spirituelle est accolé a un
signe sensible concret et intrinsequement adapté a ce signe» (p. 13). On y trouve aussi,
avant que n’ait été publié le premier volume de la Philosophie des formes symboliques,
I"architectonique générale des différentes dimensions de I'esprit, tenant compte des
spécificités et des points communs aux différentes formes symboliques, ce qui n’est pas
sans rappeler I'extraordinaire agencement de la bibliotheque Warburg. Le second essai,
«La forme du concept dans la pensée mythique», paru en 1922 dans la collection des
Studien der Bibliothek Warburg, anticipe sur le deuxiéme volume de la Philosophie des
formes symboliques et sur Langage et mythe publiés en 1925. L’essai définit le mythe
par sa compréhension conceptuelle et intuitive du réel, tandis que les deux monographies
repartent, plus «en aval». des manifestations primitives de la vie. Enfin le troisieme essai,
«De la logique du concept de symbole» est une réflexion postérieure datant de 1938,
période de I'exil en Suede. Cassirer y répond aux attaques polémiques de Konrad Marc-
Wogau a propos de la logique du concept de symbole. Les conceptions inconciliables
des deux antagonistes s’y dessinent : la logique cassirérienne des relations contre une
logique de I"identité chez le philosophe suédois. Mais Cassirer dépasse la simple réponse
ad personam en s’interrogeant sur I'économie générale de sa philosophie ; son ccuvre
majeure «ne représente pas un aboutissement mais un début» (p. 141). Historiquement,
cette affirmation se situe entre 1’annonce faite dix ans plus t6t, dans «Zur Metaphysik
der symbolischen Formen», que la philosophie des formes symboliques doit servir de
prolégomenes a une anthropologie philosophique, et six ans avant la définition de
'animal symbolicum de " Essai sur [’homme. Les trois essais traduits en francais ont
paru en allemand en 1956 dans un recueil contenant par ailleurs Langage et mythe. Le
volume — dont le titre ne put étre choisi par Cassirer mort onze ans auparavant — s”intitule
Wesen und Wirkung des Svmbolbegriffs. La traduction francaise reproduit en marge la
pagination de cette édition ce qui accélere grandement toute recherche de la terminologie
originale. Le titre traduit semble plus approprié que le titre original. Trois essais sur
le symbolique tient non seulement compte du genre des textes publiés — des essais —
mais, de plus, il reflete la bonne initiative de I'éditeur de préférer I'idée du «symbolique»
au concept de «symbole». Cela correspond mieux, dans I'ensemble, a la perspective
dynamique dans laquelle Cassirer travaille et qui comporte le primat du processus sur
le produit. On peut encore remercier Carro d’avoir traduit I'ensemble des citations
grecques, latines et jusqu’aux titres allemands des ceuvres citées en notes. Ces trois essais
représentent donc une annexe et un point de comparaison indispensables a toute lecture
de la Philosophie des formes symboliques ainsi qu’aux écrits de Cassirer sur le langage
et sur le mythe.
NATHALIE JANZ

ErRNST CASSIRER, Ecrits sur ['art. Trad. C. Berner, F. Capeilleres, J. Carro et
J. Gaubert (Passages), Paris, Cerf, 1995, 269 p.

Jusqu’a ce jour, le lecteur francophone ne pouvait se faire qu’une idée tres partielle
de I'esthétique d’Ernst Cassirer. Certes, grace aux allusions faites dans la Philosophie



BIBLIOGRAPHIE 273

des formes symboliques, il savait déja que I’art est une forme symbolique au méme titre
que le langage, la science, le mythe ou la religion. Il pouvait également lire le chapitre
que Cassirer consacre a l'art dans son ceuvre tardive I'Essai sur [’homme. Mais
aujourd’hui on lui offre, dans une traduction remarquable, huit articles témoignant de
vingt ans de réflexion sur I'art. Les quatre premiers textes, — «Eidos et eidolon. Le
probleme du beau et de I'art dans les dialogues de Platon», «Eloge funébre du prof Dr
Aby M. Warburg», «Forme et technique», et «Espace mythique, espace esthétique et
espace théorique» — sont des conférences ou des articles parus en allemand entre 1922
et 1931. A cette époque, Cassirer se trouvait a Hambourg et travaillait en étroite
collaboration avec les chercheurs de la Bibliotheque Warburg. On retrouve cette am-
biance effervescente dans la discussion qui suit la conférence ot Cassirer compare les
espaces du mythe et de I'art (I'espace théorique annoncé dans le titre n’eut malheureu-
sement pas le temps d’étre présenté), discussion a laquelle participe entre autre Erwin
Panofsky. Les quatre articles suivants — «Qu’est-ce que la beauté?», «Langage et art I»,
«LLangage et art II», «La valeur éducative de I’art» — furent écrits en anglais en 1942-
1943 alors que Cassirer vivait en exil 8 New Haven aux Etats-Unis. [ls donnent peut-
étre une image plus unifiée de la réflexion cassirérienne sur I’art que les textes de la
période hambourgeoise. L’art y est présenté comme une forme symbolique, comparable
en cela au langage ou au mythe dans sa structure génético-fonctionnelle, mais aussi
comme un mode tout a fait spécifique du symbolique, ayant sa propre sensibilité a la
lumiere et a la couleur, sa propre conception de I’espace et du temps, son cheminement
particulier vers la liberté, sa faculté de «reconstruire le monde» (p. 145). Cassirer étaie
¢galement sa théorie esthétique de facon critique : il remet en question les tenants d’un
art imitant la nature, les défenseurs du sensualisme, certaines positions de Croce ou
encore les adeptes de I'art pour I’art. Fait surprenant ou choix méthodologique, Cassirer
illustre généralement ses positions en s’aidant des textes des peintres et des sculpteurs
plutot qu’en mentionnant leurs ceuvres. En ceci, la préface de Krois et la postface de
Capeilleres sont des aides et des compléments précieux ; elles montrent comment
I’évolution de la perspective correspond a une progression dans I'intuition et la repré-
sentation de I'espace, comment I’art contemporain exploite les différents niveaux de
compréhension du réel, du plus immédiatement sensible, au plus médiatement concep-
tuel. La préface situe le contexte biographique dans lequel naquit la théorie cassirérienne
de I'art : la galerie de Paul Cassirer ou furent exposés, pour la premicre fois en Alle-
magne, les impressionistes frangais, mais aussi les échanges fructueux avec Aby War-
burg, Fritz Saxl et Erwin Panofsky. La postface, aprés avoir établi la chronologie des
textes, approfondit minutieusement la conception de «I’art comme forme symbolique»,
illustrant richement a I'aide d’ceuvres de futuristes, de Paul Klee, etc. les fonctions
expressive, représentative et significative de I'ceuvre d’art et de I'image. On signalera
encore la présence, en fin de volume, d’un utile glossaire valable pour I'ensemble des
ceuvres de Cassirer, ou le lecteur peut se familiariser avec la terminologie allemande
et apprécier les choix judicieux faits par les traducteurs.

NATHALIE JANZ

JEAN-PIERRE COMETTI, L'Homme exact. Essai sur Robert Musil (Le don des
langues), Paris, Seuil, 1997, 190 p.
L'A. nous propose un parcours a la fois biographique, systématique et chronolo-

gique A travers la vie, les themes, les idées et les différents textes de Musil. Le parcours
est théorique, insistant sur la genése des idées et I’entrelacement progressif des themes,



274 BIBLIOGRAPHIE

et biographique, retracant les principales étapes de la vie du romancier. Curieusement,
pour un écrivain qui se plaignait d’avoir «si peu vécu», la vie et les idées s’entremélent
trés étroitement dans son é€criture, au point qu'il n’y a gueére, chez Musil, de scéne
romanesque qui ne trouve son origine dans la vie et qui n’ait son pendant dans les Essais.
Il est donc légitime que I’ A. tente d’éclairer les idées par la vie et la vie par les idées.
Celui qui considérait I'écriture comme «expérience de la vie» excelle a entrelacer le
concret et 1'abstrait et cet entrelacs des idées, des sentiments et des sensations est sans
doute la caractéristique la plus marquante de son style. Dans le premier chapitre, intitulé
«L"homme exact» (p. 13-33), I'A. expose I'origine de I'obsession musilienne, et plus
généralement autrichienne, de 1’exactitude, que I'écrivain estimait devoir appliquer au
monde moral : «il pensait que le type d’exactitude qui a vu le jour avec la science et
le monde modernes possédait une signification que nos habitudes nous masquent, de
sorte que notre morale demeure inféodée a des pratiques d’un autre dge» (p. 18). Voyant
une distinction fondamentale entre les pensées «vivantes» et les pensées «mortes», Musil
estimait que «la question du sentiment n’allait pas de soi ; elle était un élément crucial
de ce qu’il a considéré comme une crise majeure de 'esprit et de la culture» (p. 31).
Voila pourquoi il souhaitait appliquer a la question du sentiment la méthode scientifique.
Cest également une des raisons décisives qui I'a poussé a se tourner vers la littérature,
qu'il estimait engoncée dans des carcans désuets, alors qu’il possédait une formation
plutét scientifique qu’il aurait eu la possibilité de développer, en poursuivant une carriere
d’universitaire et de chercheur. Dans la brouillon d’une lettre dans laquelle Musil
explique ce qu’il a compté faire avec Torless, il écrit : «je ne veux pas faire comprendre,
mais faire sentir. Voila en germe, je crois, la différence qui sépare la science psycho-
logique de I’art psychologique» (cité p. 42). Dans L homme sans qualités, Musil montre
a travers des personnages les principaux aspects de la société autrichienne de son temps,
tout en explorant «les potentialités que masque a ses yeux la surface conventionnelle
des choses» (p. 43), et en insistant également sur I"'importance du contexte. Comme I'A.
le rappelle, 1'attitude de Musil releve «philosophiquement parlant du contextualisme»
(p. 51). Les aspects autobiographiques sont intégrés dans «un vaste réseau de corres-
pondances» (p. 58) réapparaissant d’ceuvre en ceuvre a travers des métamorphoses
successives. Le terme de I'activité romanesque se situe moins dans I'ceuvre que dans
la vie elle-méme ; comme le note I’A. : «les livres de Musil inversent les rapports
ordinaires de la biographie ou de I'autobiographie» (p. 59), notamment parce que
I’écrivain est convaincu du caractere impersonnel du sentiment, qu’il s’agit de décrire
en fonction des variations contextuelles, plutdt que de chercher a I'«incarner» dans des
personnages-types puisant a des sources autobiographiques. On voit ainsi a quel point
Musil considérait la littérature «comme expérience», aboutissant, a terme, a la trans-
formation de la vie, tout comme il refusait de séparer «I’art et la science» (p. 71). Sous
I'influence de Mach, dissolvant le moi dans un complexe de sensations, Musil demeure
cependant attentif a la capacité de raconter, au fil narratif, car c’est en définitive sous
le mode de la narration que nous avons acces a notre propre existence (p. 106). Le
chapitre intitulé «Le Centre de la Vie» (p. 105-140) contient la description d’éléments
importants de la réflexion musilienne, tels que le rapport entre I'individu et la moyenne
(c’est-a-dire I’ensemble des faits statistiques se rapportant aux individus), ou la problé-
matique du sentiment, largement déterminé par les circonstances et «informe» (p. 128)
en lui-méme. Dans la derniére partie («La derniere utopie», p. 145-169), I'A. examine
la confrontation de I"homme Musil avec la politique, notamment avec la douloureuse
épreuve de I’exil, aprés que ses ceuvres ont été interdites par les nazis, ainsi que les
idées politiques de I’écrivain qui se définissait tantét comme un penseur «apolitique»
tantdt comme un «anarchiste-conservateur». L.”A. rappelle que, pour Musil, «au fond
de la question politique, il y a une question éthique» (p. 164).

STEFAN IMHOOF



BIBLIOGRAPHIE 275

PauL Ric@ur, L'idéologie et ['utopie (L’ordre philosophique), Paris, Seuil,
1997, 413 p.

Se présentant comme ouvrage de lecture pour étudiants, ce volume réunit les cours,
professés a Chicago en 1986, intitulés «Lectures on Ideology and Utopia». C’est a la
fois le premier ouvrage de pensée sociale et politique de Ricceur et la premiére inter-
prétation globale qu’il propose de la philosophie de Marx. La le¢on d’introduction
(p. 17-38) précise I'hypothese de recherche de I'A.: montrer qu’il y a dans I'idéologie
comme dans I'utopie un c6té positif qui releve de «I’imagination culturelle». Se référant
a Mannheim, Ricceur constate que couramment idéologie et utopie sont considérées
comme des «attitudes déviantes par rapport a la réalité» (p. 18), que si personne ne se
réclame de I'idéologie, chacun revendique I'utopie. Si idéologie et utopie développent
des distorsions ou des pathologies (dissimulation dans le premier cas, fuite dans le
second), elles possedent avant tout des fonctions positives d’intégration. — Deux parties
constituent I'ouvrage : la premiere, la plus développée, est consacrée aux conceptions
de I'idéologie chez Marx, Althusser, Mannheim, Weber, Habermas et Geertz, alors que
la seconde, assez bréve, analyse les conceptions de 1'utopie chez Mannheim, Saint-
Simon et Fourier. — La lecture des Manuscrits de 1844 et de I’ ldéologie allemande de
Marx révele 1'évolution de la pensée de Marx quant au concept d’aliénation, inhérent
a toute forme d’idéologie. L' A. affirme que ces textes, qui ont été sujets a toutes sortes
d’interprétations et de déformations, sont des textes ouverts, d’authentiques textes
philosophiques (cf. p. 147). En proposant une lecture «en arriére» (p. 162) de I'ceuvre
de Marx, c’est-a-dire en partant des ceuvres de la maturité pour proposer une interpré-
tation des textes de jeunesse, Althusser a considéré les premiers écrits comme une
«idéologie anthropologique» (p. 173). Pour Althusser, tout ce qui ne peut étre exprimé
scientifiquement est idéologique, ce qui signifie que le langage de Marx reste dans le
contexte idéologique. Pour I'A., cette lecture, si elle a ses justifications, ne fait pas assez
droit a la réalité du texte et a I’évolution de la pensée de Marx. — Les écrits de Mannheim
sont une intéressante réflexion pour situer I'enjeu du débat entre idéologie et utopie.
Si tout discours sur I'idéologie est lui-méme idéologique (p. 215), ¢’est toujours a partir
d’une utopie qu'un jugement est porté sur I'idéologie. La lucidité de Mannheim sur le
paradoxe relatif a I'idéologie ameéne 1'A. & proposer une interprétation du débat idéo-
logie-utopie en fonction de la quéte de 1égitimité qui préside a leur conflit. C’est chez
Max Weber qu’il voit cependant le modele le plus intéressant de 1'idéologie, modcle
motivationnel et non simplement mécaniste. Les lecteurs marxistes et métamarxistes de
Marx demeurent prisonniers de 1'idéologie qu'ils prétendent démystifier. Ainsi Haber-
mas ne trouve pas grice aux yeux de I'A., puisque sa critique des idéologies reste un
processus de lutte, sans jamais devenir un processus de reconnaissance comme 1’exi-
gerait une véritable théorie du dialogue (cf. p. 329). — La deuxiéme partie montre, a
travers Mannheim, Saint-Simon et Fourier, que I’utopie ne saurait étre quantité négli-
geable et disparaitre du contexte actuel de pensée, prise qu’elle est dans le cercle des
préoccupations de I’homme moderne entre confirmation de ce qui est et de ce qui est
souhaitable. Sans former un cercle — avec toutes les connotations que cela peut engendrer
— utopie et idéologie ouvrent une spirale qui emporte tout sur son passage : I’attachement
au passé comme la présence a I'actualité et I’espoir d’un avenir toujours meilleur.
Malgré I'intérét de la problématique et I’originalité de la mise en présence des théories
abordées, on peut regretter trois choses dans un tel texte. 1) La partie consacrée a
I'utopie, de par sa brieveté méme, ne révele pas assez la fonction de celle-ci dans
I"imaginaire social. Une analyse de I'ceuvre de Thomas More et de I'évolution du
concept d’utopie edit permis un questionnement plus ouvert au monde actuel. 2) Les
critiques de I'A. & I'égard d’Althusser et de Habermas reposent sur un préjugé non
examiné en faveur de Marx et en défaveur de ses lecteurs. Il nous semble, par exemple,
que la critique des idéologies proposée par Habermas dit plus que ce que I'A. veut bien
en retenir, qu’elle constitue un véritable processus dialogal et pas seulement un «proces-



276 BIBLIOGRAPHIE

sus de lutte». 3) Pensée a la croisée des chemins, I'ceuvre de Ricceur est toujours lecture,
certes passionnante, mais laissant parfois I'arriere-goit d’éclectisme, que I’ A. reconnait
lui-méme lorsqu’il admet prendre le bon la ou il est (cf. p. 263).

JACQUES SCHOUWEY

UwE BERNHARDT, Vom Anderen zum Selben. Fiir eine anthropologische Lektiire
von Emmanuel Lévinas, Bonn, Bouvier, 1996, 220 p.

Comme I'indique le sous-titre de 1’ouvrage, une lecture anthropologique de I’ceuvre
de Lévinas nous est ici proposée. LA définit dans son introduction ce qu’il entend par
anthropologie (avant d’y revenir en fin d’ouvrage), et pose d’emblée la question de la
possibilité méme d’un tel discours a I'époque contemporaine. On apergoit alors tres vite
ce qui peut motiver, chez les défenseurs d’un tel paradigme, un intérét pour I'ceuvre
de Lévinas. D’une part le sujet n'y est plus décrit comme centré sur lui-méme et sur
ses propres capacités, mais ouvert sur autrui, et également sur le monde. «Quel intérét
représente un auteur comme Lévinas pour une détermination anthropologique de
I'"homme? — Justement par le fait qu’'il met en doute le principe de 1'anthropologie
classique, a savoir prendre appui sur I'individu comme entité et reconstituer le monde
a partir de la. Pour Lévinas, I'homme est I'étre dont la premiere et la plus haute des
qualités consiste a pouvoir étre en relation avec 'autre homme.» (p. 12) D autre part,
en soumettant I’ontologie a I'éthique, Lévinas affirme la possibilité du sens, et permet
d’éviter I'écueil du relativisme. Or tel semble bien étre pourtant le risque d’une lecture
anthropologique, qui entend, selon les termes de I'A, mettre a jour de facon neutre et
purement descriptive un «systeme de valeurs» (Wertesystem) ou une «vision du monde»
(Weltsicht). Par chance, I'A. ne semble tenir a ce paradigme anthropologique (une
anthropologie phénoménologique dont la référence est O.-F. Bollnow) que dans son
introduction et sa conclusion. Si I'on fait abstraction toutefois de ce cadre méthodo-
logique (qui ne représente qu’une vingtaine de pages sur I'ensemble), et des probléemes
posés par |application d’une telle grille de lecture a un philosophe comme Lévinas,
il faut souligner la qualité et la richesse des analyses présentées tout au long de 1'ouvrage.
Une qualité et une richesse critique somme toute assez rare dans la littérature consacrée
jusqu’ici a Lévinas. L ouvrage est divisé en trois parties. Une premiére est consacrée
a la figure de I'autre, la seconde dégage la conception du sujet ou du soi-méme qui y
correspond, et la derniére section s’attache enfin a la question de la transcendance. Deux
traits de cette analyse sont tout particulierement a relever : 1) L’A. met constamment
en perspective la position de Lévinas vis-a-vis d’autres pensées, que ce soit sur la
question de I'autre, de la subjectivité, de I'expression, de I"habitation et du lieu, ou
encore de la déconstruction de la métaphysique occidentale. Sont ainsi convoqués,
toujours avec rigueur et précision, des auteurs aussi divers que Descartes, Hegel, Kant,
Husserl, Heidegger, Sartre, Merleau-Ponty, Lyotard, ou encore Freud. C’est toute I'ori-
ginalité et la force de la position de Lévinas dans la philosophie contemporaine qui se
trouve ainsi dégagée. «En un sens, la philosophie de Lévinas est la premiere philosophie
post-nietzschéenne : seul Lévinas a le «courage», aprés Nietzsche et apres la critique
de la métaphysique, de trouver un sens renouvelé dans I"humain.» (p. 207). 2) L'A. se
consacre avant tout a I'analyse des premiéres ceuvres de Lévinas, et tout particulierement
Totalité et Infini. 11 rend ainsi justice a I'extréme richesse de ce texte, trop souvent
occultée par une critique attachée aux ouvrages plus récents. Un tel parti pris tient certes
a la visée anthropologique de I'A., a laquelle correspondent mieux les descriptions de
Totalité et Infini, mais ses analyses de la demeure, de la jouissance et de la fécondité
mettent véritablement en valeur des potentialités importantes de la pensée de Lévinas.
L’A. avance également quelques critiques qui, si elles ne sont pas toutes de la méme



BIBLIOGRAPHIE 277

pertinence, n’en touchent pas moins a certaines difficultés réelles, notamment quant a
I’opposition entre éthique et nature (p. 92), ou encore quant a la conception lévinassienne
de la représentation (p. 112-116).

MIcHEL VANNI

VILEM FLUSSER, Choses et non choses. Esquisses phénoménologiques (Rayon
Philo), Nime, Jacqueline Chambon, 1996, 175 p.

Vilém Flusser, philosophe né a Prague en 1920 dans une famille d’intellectuels juifs,
exilé au Brésil ou il mourra en 1991, recourt a la méthode phénoménologique pour
décrire la situation culturelle de notre époque. Nous quittons le terrain d’une culture
politique ot «l’autre vient & moi — parce qu’il sort de lui-méme —, et exige que je lui
parle et que je lui réponde» pour celui d’une culture de masse dont la disposition propre
est la «consommation irresponsable» (p. 47). Mais nous passons aussi de la mise en
forme de la nature grice au travail et a I'intelligence de I'homme a une «culture
d’informations immatérielles» (p. 172). — De ce fait, le retour aux choses s’avére
doublement problématique. A cause de la méthode phénoménologique elle-méme ou
aux conséquences positives de sa «faillibilité», nous ne faisons que redécouvrir ce que
nous avions oublié et cette redécouverte présuppose toujours aussi la reconnaissance
d’autrui. L’approche phénoménologique du jeu d’échecs par exemple illustre la thése
développée dans I'avant-propos de la Phénoménologie de la perception de Merleau-
Ponty : «LLe monde phénoménologique, c’est, non pas de 1'étre pur, mais le sens qui
transparait a l'intersection de mes expériences et a |'intersection de mes expériences
et de celles d’autrui, par I’engrenage des unes sur les autres, il est donc inséparable de
la subjectivité et de I'intersubjectivité [...]» Le monde de la vie (Lebenswelt), dit Flusser
«n’est pas en soi et pour soi, mais pour moi». La deuxiéme difficulté est propre a notre
temps : le monde se divise désormais pour nous en choses, celles qui sont formées par
I"homo faber et qui restent a portée de main», et en non-choses, celles des informations
«insaisissables» mais «uniquement décodables» et qui appartiennent a 1’homo ludens.
Qu’advient-il alors de nous quand «notre intérét existentiel se déplace des choses aux
informations»? — Il en résulte une modification de I'environnement de I’homme. Ce ne
sont plus deux mondes qui entourent I’homme, mais trois : «celui de la nature, celui
de la culture et celui du déchet» (p. 104). Examinons par exemple la maniére dont
I"auteur regarde une chose banale de notre quotidien : une bouteille de champagne vide
vouée a étre jetée a la poubelle. Cette bouteille que nous avons oubliée a perdu sa valeur
et a été désinformée selon un processus entropique. C’est une erreur de penser qu’elle
est tout simplement retournée a la nature. Dans une culture de production, on veut
valoriser la nature en la transformant, on veut faire croitre I’organisme culturel et pas
simplement annihiler ce que nous avons produit en le consommant. La culture de
consommation fait apparaitre, a cté de la nature et de la culture, le déchet comme anti-
valeur et anti-forme. Nous oublions cela mais la bouteille vide se présentifie elle-méme
de sorte qu’il «n’est plus possible comme autrefois de ne voir que I"aspect productif,
positif et formateur de la condition humaine ; il est nécessaire de laisser également
s’exprimer I'aspect de cette condition qui use, qui est négatif et qui brise. Ce faisant,
on réalise que la «volonté de puissance» n’est qu’un aspect parmi d’autres de I’ «€ternel
retour» — mais d’un éternel retour au chaos. Et par 1a, on est conduit & une vie de
jouissance et de consommation immédiates. A une sorte d’hédonisme post-historique.»
(p. 30) C’est encore a 1’horizon des jardins qui s’amassent autour de nos grandes villes
que «point la post-histoire» (p. 63). Quant aux tapis que nous accrochons aux murs pour
en dissimuler les fissures, ils manifestent sans équivoque notre oubli de la vérité. D’une
maniére plus générale, les objets de notre environnement, tels les lampadaires, le lit ou



278 BIBLIOGRAPHIE

les atlas, révelent le rapport ambivalent que nous entretenons avec la culture. Les
descriptions phénoménologiques de Vilém Flusser nous permettent de comprendre un
peu pourquoi nous sommes désorientés. — Le salut résulte-t-il alors de la culture im-
matérielle qui s’approche et qui nous obligera a penser de facon cybernétique? Avec
la théorie des jeux va-t-on pouvoir jouer contre le hasard et avec lui? Non, si 'on
interprete a la maniere de 1'auteur cette prophétie biblique menagante : «Je briserai ce
peuple comme un vase de potier.» Si les pots sont désormais des formes vides, celles
de I'informatique et des réalités virtuelles, le Seigneur Dieu les brisera, car on se retrouve
alors «devant une histoire de la création inversée, c’est-a-dire devant une histoire de
I"épuisement» (p. 170).

DoMiNIQUE REY

JEAN-JACQUES WUNENBURGER, Philosophie des images (Thémis/Philosophie),
Paris, P.U.F., 1997, XIII + 322 p.

A I'heure ou «la vie de I"esprit et de la culture» est «marquée par I'omniprésence
des 1mages», il parait opportun d’«exercer une réflexion théorique et critique
sur ce genre de représentation» (p. XI). C’est ce a quoi nous conduit I'ouvrage de
J. J. Wunenburger. Cependant, les philosophes ayant concentré leur attention sur les
perceptions et les concepts, I'image, «représentation médiane», qui collabore aussi bien
a la connaissance du réel qu’a sa dissolution dans I'irréel, a généralement mauvaise
presse chez les philosophes. D'ou I'urgence de sa reconquéte philosophique. — LA.
commence par une sorte d'inventaire des images, mentale ou matérielle (ceuvres d’art),
visuelle ou verbale, métaphorique ou symbolique, etc., pour nous convaincere qu’elles
n’existent qu’au pluriel. Une philosophie de I'image ne saurait renoncer cependant a
I'unité de son objet, celle d’une nature double tissée a la fois de sensible et d’intelligible.
On peut alors approcher les images, quelle que soit leur diversité empirique, par des
instruments méthodologiques que I’ A. estime étre d’une grande efficience et pertinence:
anthropologie symbolique, herméneutique et phénoménologie. — S’interrogeant sur la
nature des images, I’A. en vient a se poser deux questions : celle de la mimésis ou de
I'écart entre 1'image et son modele ; celle du degré d’étre de I'image ou de son identité
inconfortable entre I'intuition du réel sensible et le monde des concepts. Les révolutions
artistiques et les discours épistémologique, herméneutique et surtout phénoménologique
de la modernité remettent en question une conception sommaire de la mimésis :
«L’image, tout en renvoyant toujours a une source d’information et de signification qui
I'excede, atteint [...] une richesse sans précédent, un mode de présence et de présentation
enrichissant la ressemblance qui n’est plus a penser comme imitation plus ou moins
isomorphe ou congruente, mais comme une plénitude d’adéquation a soi.» (p. 145) Cela
suppose la mise a distance des ontologies antinomiques qui soit rejettent les images dans
le fantomatique soit les exhaussent dans la plénitude de 1'étre. Exigence d’autant plus
pertinente dans une civilisation de I'image ou s’affrontent ceux qui privilégient une
surréalité symbolique et ceux qui dénoncent les simulacres. Le discours ontologique
demeure alors ouvert : I'image échappant a toute détermination unilatérale pour relever
finalement d’un entre-deux et le langage ontologique lui-méme semblant insuffisant
«pour rendre compte de nos rapports avec les images qui font appel, dans notre culture
contemporaine, davantage a des aspects affectifs et esthétiques qu’a des considérations
noétiques» (p. 194). — Les matériaux sont dés lors rassemblés pour porter des jugements
de valeurs sur I"iconosphére qui encadre plus ou moins notre vie. Qu’il s’agisse de penser
en images ou de vivre par I'image, I'homme fait appel a elles «pour trouver un cadre
d’existence non animale, pour le meubler de fins propres, pour le doter de formes
culturelles individuelles et collectives susceptibles de I'élever vers la rationalité et la



BIBLIOGRAPHIE 279

spiritualité. Cela justifie une approche philosophique, «exposée a un va-et-vient entre
I"idéel et le réel, entre le discours et le vécu», faisant resurgir «un grand nombres de
questions cognitives, esthétiques et éthiques» (p. 293).

DoMINIQUE REY

GroupE DE MONTHERON, Les Cigales et les fourmis. Des emprunts entre scien-
ces, Neuchatel, Editions Loisir et Pédagogie S. A., 1996, 178 p.

Apres Le chercheur d la recherche de lui-méme et Les hommes de science aux prises
avec le temps, le Groupe de Montheron vient de produire un troisieéme ouvrage collectif
sur le theme des emprunts entre les sciences. Que I’on ne s’y méprenne pas : Les cigales
et les fourmis n’est ni une fable enfantine ni un ouvrage de vulgarisation scientifique.
Ce titre est par ailleurs ambigu si I'on considére, d’une part, que la fourmi est tra-
vailleuse, ce a quoi peut prétendre toute discipline, mais que, d’autre part, la fourmi
n'est pas préteuse, ce qui n’est le cas d’aucune science... Il vaut mieux considérer
chaque champ de recherche du point de vue des «sciences emprunteuses», ce qui les
associe au statut de cigales. Des professeurs de I'Université de Lausanne et de I'Ecole
polytechnique fédérale — réunis sous I"appellation de Groupe de Montheron — ont mené
une réflexion dans leurs propres disciplines et sur celles auxquelles ils recourent dans
leurs recherches. Les domaines traités recouvrent tant les sciences humaines que les
sciences naturelles et les emprunts entre sciences se pratiquent de fagon croisée. On peut
faire une double lecture de chaque discipline selon qu’elle joue le rdle de
I’«emprunteuse» ou celui de la «préteuse» : une lecture verticale révele, par exemple,
que la philosophie se sert de la biologie, de la médecine, des mathématiques, de
I"histoire, de I'art, de la théologie, etc ; une lecture transversale met en €évidence les
modalités selon lesquelles la théologie, I’histoire, la physique, la sociologie, la psychia-
trie, etc. font appel a la philosophie. Un autre aspect intéressant de cet ouvrage tient
aux questions épistémologiques qui constituent la toile de fond générale. Les questions
du choix d’un modele et de la délimitation ou protection d’une discipline par rapport
aux autres restent des préoccupations majeures et reviennent de fagon récurrente dans
plusieurs contributions. Au fil des quinze articles se dessinent les différentes fonctions
de I'emprunt tantdt outil complémentaire pour une discipline, tantdt simple annexion
d’un concept sans respect de son contexte d’origine.

NATHALIE JANZ

IMRE LAKATOS, Histoire et méthodologie des sciences (Bibliotheque d’histoire
des sciences), Paris, P.U.F., 1994, 268 p.

Il aura fallu attendre seize ans pour avoir en traduction frangaise ce texte majeur
du disciple de Popper. Et comme pour le maitre — entre Logik der Forschung et Logique
de la découverte scientifique —, la traduction frangaise du titre de I"ouvrage est assez
approximative : The Methodology of Scientific Research Programmes se voit généralisé
en Histoire et méthodologie des sciences... C’est faire passer a la trappe le concept
central et novateur de cette étude, le «programme de recherche» dans lequel s’inscrit
toute théorie scientifique, contexte déterminant pour sa réfutation ou tout au moins sa
mise a I'épreuve.

NATHALIE JANZ



280 BIBLIOGRAPHIE

JACQUES BOUVERESSE, Dire et ne rien dire. L'illogisme, l'impossibilité et le non-
sens (Rayon philo), Nimes, J. Chambon, 1997, 271 p.

Dans cet excellent ouvrage, I'A. se penche sur les conditions de possibilité du non-
sens en logique, en philosophie, et dans les langues ordinaires. Il s’agit d’une version
remaniée du texte de cours donnés récemment au College de France. Les trois premiers
chapitres contiennent une comparaison trés instructive entre les points de vue de Kant,
Frege et Wittgenstein sur la nature de la logique. L’A. rappelle le «point de départ
kantien» de la conception frégéenne de la logique, c’est-a-dire I'idée que les lois de la
logique jouent un réle normatif sur notre pensée. La pensée ne peut pas a proprement
parler s’écarter des lois fondamentales de la logique puisqu’elle est précisément définie
par celles-ci. C’est pourquoi il ne peut pas y avoir pour Frege (ni d’ailleurs pour
Wittgenstein dans le Tractatus) de pensées illogiques a proprement parler. Mais comme
le montre I'A., Frege s’écarte considérablement de ce point de départ lorsqu’il affirme
que la logique est en mesure de nous fournir des connaissances nouvelles, qu’elle décrit
un univers composé d’objets déterminés. Wittgenstein, quant a lui, rejette radicalement
ces theéses de Frege et renonce a I'analogie que celui-ci fait entre la logique et les autres
sciences. Pour Wittgenstein, les lois logiques ne sont pas le genre de choses susceptibles
d’étre vraies, du moins pas au sens ou I'on parle de la vérité des propositions scien-
tifiques. La logique n’exprime pas de pensées parce que leur fausseté n’est méme pas
pensable. Dans les chapitres intermédiaires, I’A. met en contraste ce qu’il appelle, a la
suite de Cora Diamond, «la conception naturelle du non-sens» avec une autre conception
du non-sens développée par Frege et par Wittgenstein. Selon la premiere conception,
il y a une différence radicale entre un «non-sens du vocabulaire» tel que «les verchons
fourgus bourniflaient» (un vers de Lewis Carroll en «traduction» frangaise) et une
«erreur de catégorie» telle que «I’eau se donne beaucoup de mal en ce moment». «Les
verchons fourgus bourniflaient» n’exprime aucun sens parce que les mots «verchons»,
«fourgus», etc., n’ont pas recu de signification. En revanche, les mots «eau», «se donner
beaucoup de mal», etc., dans «I’eau se donne beaucoup de mal en ce moment» ont des
sens déterminés qui ne peuvent tout simplement pas se combiner entre eux de maniere
cohérente. La conception de Frege et de Wittgenstein est tres différente. Il n’y a pas
de distinction logiquement significative entre les deux types de non-sens. Méme si les
mots qui composent la suite «L’eau se donne beaucoup de mal en ce moment» sont
par ailleurs utilisés dans des phrases douées de sens, ils n’en ont aucun dans ce contexte,
tout comme «verchons» et «fourgus». Le non-sens résulte non pas du fait que des sens
ne parviennent pas a se combiner entre eux de fagon cohérente, mais plutdt du fait que
nous n'avons pas donné de sens a certains mots dans le contexte en question. Frege
parvient a la conclusion qu’il n’y a pas différents types logiques de non-sens sur la base
du principe de contextualité selon lequel un mot pris isolément, ¢’est-a-dire en dehors
d’une phrase bien construite, n’a pas de sens. On ne peut donc pas importer dans «Un
nombre premier toussa» le sens que le mot «nombre premier» a dans d’autres phrases
douées de sens. La suite de mots «Un nombre premier toussa» peut évoquer des images,
voire des émotions, mais cette évocation est de 1’ordre du psychologique et n’a aucune
pertinence logique. Dans les derniers chapitres, I'A. s’applique a montrer que la ré-
flexion de Wittgenstein sur la nature du non-sens I’a entrainé beaucoup plus loin que
Frege dans la critique de la notion méme de sens. D’apres lui, les remarques de
Wittgenstein concernent non seulement les non-sens mathématiques, mais également
ceux de la philosophie. Pour Wittgenstein, la suite «langage (essentiellement) privé»
n'a pas de sens parce que les mots qui la composent n’en ont pas dans ce contexte.
Par suite, un énoncé philosophique tel que «Il n’y a pas de langage privé» n’exprime
pas une impossibilité et ne décrit pas un aspect de la nature essentielle des choses. L"A.
montre que, contrairement a Husserl, Wittgenstein ne considere pas que les pseudo-
assertions du philosophe expriment des connaissances d’un genre spécial ; en fait, il



BIBLIOGRAPHIE 281

pense qu’elles n’expriment aucune connaissance du tout. La conception de Wittgenstein
du non-sens est étroitement liée non seulement a sa critique du «corps de signification»
(comme I'A. I'explique au ch. 10), mais a I'idée méme qu’il se fait de I'activité
philosophique. Dans le dernier chapitre, plus général, I’A. développe cette idée de la
philosophie comme une tentative de rendre évidents des non-sens qui ne le sont pas.
Le rapport entre les non-sens philosophiques et les non-sens poétiques et humoristiques
est également abordé. Malgré I’apparente spécificité du sujet, cet ouvrage remarquable
est une illustration claire et accessible de la fagon dont une réflexion sur le langage a
des conséquences immédiates et cruciales sur notre conception générale de la philoso-
phie. L’A. met bien en évidence les enjeux importants du probléme du non-sens méme
si, comme il I'admet lui-méme (p. 8), il faudrait un autre travail pour dénoncer les effets
pervers de la conception naturelle du non-sens qui prévaut chez la plupart des linguistes
et des philosophes.

JEROME Doklic

JOELLE ProusT, Comment l'esprit vient aux bétes. Essai sur la représentation
(nrf essais), Paris, Gallimard, 1997, 391 p.

Ce livre souleéve la question de savoir si les animaux sont capables de se représenter
le monde, s’ils possedent une forme de connscience. Pour répondre, Joélle Proust,
philosophe et directeur de recherche au CNRS, reprend le théme du continuisme entre
I’lhomme et I"animal sans retomber dans 1’anthropomorphisme. La nouveauté est cons-
tituée par la richesse des contributions scientifiques que I'A. apporte a ce débat, ajoutée
a la rigueur de la démarche philosophique. Ainsi les avancées de 1'éthologie cognitive,
de la psychologie expérimentale, de la neurophysiologie et de la biologie, permettent
a la philosophe de développer une approche novatrice. Cela dans le respect des con-
traintes théoriques et factuelles imposées par ce dialogue entre la philosophie de I'esprit
et les sciences. L’A. choisit d’aborder |'esprit par la capacité représentationnelle et de
s’intéresser aux conditions minimales auxquelles une structure doit répondre pour
constituer un esprit. Pour montrer qu’un animal a un esprit, il faut montrer que le contenu
mental existe bien et qu’il conditionne le comportement. Dans ce but, I'A. considere
que le sens ne se réduit pas a ce que les hommes en disent, mais que cette possibilité
de communiquer méme n’est que le résultat d’une aptitude plus fondamentale a orga-
niser le contenu des perceptions, ou se construisent les prémisses non verbales des
contenus mentaux. Une fois admise la plausibilité du «réalisme intentionnel», on s’in-
terroge sur la fonction des contenus mentaux et sur leur réle dans I'organisation du
comportement. Le parcours de la philosophie de ce siécle, sur le concept de fonction,
est ainsi retracé par rapport a celui de but. Cette analyse, appliquée a I’étude de I'esprit,
amene I'A. a une définition précise de ce qu’est un comportement orienté : une séquence
d’actions dirigées vers un but. Or, considérons le comportement des animaux et deman-
dons-nous comment distinguer 1’animal qui réussit son action seulement parce qu’il a
agi en harmonie avec son milieu, de celui qui se serait formé la représentation d’un
monde objectif et aurait réagi en conséquence. En fait, chaque fois qu’animal cha_nge
de lieu, il modifie son comportement da fagon appropriée, mais ce n’est pas la une raison
suffisant de lui attribuer la maitrise d’une représentation «ici et maintenant» ou d.’une
causalité. L escargot de mer Littorina répond a la lumiere et a la gravité. Géotaxie et
phototaxie positives ou négatives combinées, orientent les déplacements de I'escargot
sans qu’il dispose d’un moyen indépendant de se représenter I'espace. Plus pertinent
est le cas des capacités navigationnelles des oiseaux, qui ont €té reconnues a partir du
moment ou ils ont été délibérément désorientés. On a alors compris I'importance de
la calibration chez les animaux. La calibration est un moyen d’identification des con-



282 BIBLIOGRAPHIE

ditions d’identité spatio-temporelle d’un événement sensoriel multimodal. Du point de
vue de la correction qu’il réalise, le concept de (re)calibration combine I'idée maitresse
de «compensation» de Poincaré et l'idée Strawson d’«information maitre» chez
Strawson. A savoir qu’un sujet capable d’objectivité doit pouvoir corriger une impres-
sion par une autre ou, mieux, doit pouvoir organiser un événement complexe sur la base
d’une source sensorielle qui, informationnellement, domine les autres. Pour nous ¢’est
la capacité visuelle. La perception visuelle dépend essentiellement — chez le primate
— de I"orientation de la téte et du tronc. L’axe sagittal organise le champ visuel, tandis
que la symétrie droite-gauche du corps fournit les reperes pour localiser et intégrer les
signaux externes. — Ces faits empiriques montrent une caractéristique philosophique
essentielle. La véridicité de la perception ne dépend d’aucun trait permanent du monde,
tout en dépendant crucialement d’un gradient de fiabilité entre les sources d’information.
Que ce gradient de fiabilité soit centré sur la localisation ne doit pas surprendre, car
il faut penser aux exigences qui pésent sur un organisme dont la survie dépend de ses
capacités de localisation, de fuite, d’approche et de capture. Finalement, selon I'A., la
source de I'objectivité et de la capacité représentationnelle résiderait donc dans une
imformation spatiale commune a tous les constituants du contenu sensationnel.

EsTHER RESTA

PeTER KEMP, L'irremplacable. Une éthique de la technologie (Passages), Paris,
Cerf, 1997, 3221 p.

Partant des catastrophes qui ont ébranlé la confiance dans le progres technologique
(bombe atomique, pollution industrielle, instrumentalisation de la médecine et I'infor-
matisation de la société), I'A. développe d’abord une réflexion générale sur les concepts
fondamentaux de I'éthique. Se référant a W. Schapp (éléve de Husserl) et a P. Ricoeur,
il estime que, comme toute éthique, I'éthique de la technologie prend sa source dans
le langage narratif. «Le récit porteur de sens est un procés narratif qui reflete le proces
de la vie elle-méme avec la charge éthico-pratique qui lui est propre. Dans cette mesure,
il met en scéne une idée dans une perspective éthique. Il devient ainsi un modéle
d’existence qui exprime un appel éthique et nous aide a nous comprendre nous-mémes
et a trouver notre voie dans la vie.» (p. 81) Ces propos sont illustrés par I'exemple de
I"accident a Seveso, dont les différentes versions contiennent des instructions pour
orienter 1"action. Les sciences et la technologie ont transformé les conditions de 1'action
humaine. C'est pourquoi les éthiques de la proximité (d’Aristote a Lévinas), fondées
sur la notion de voisinage ou de prochain, ne suffisent plus. La these avancée ici est
qu’une gestion responsable de la technologie implique de prendre en compte ses effets
a long terme et a distance. A la différence de H. Jonas, I'a. enracine 1I'éthique de la
distance dans I'expérience d’une éthique de la proximité, car le souci pour les géné-
rations futures ne saurait évacuer le souci pour le prochain et le contemporain. C’est
d’ailleurs par analogie a une responsabilité de proximité ¢ une éthique de la distance
est rendue possible. La seconde partie du livre aborde des problemes spécifiques aux
sociétés technologisées : — I'expertise scientifique, dont la dérive idéologique et la
prétendue neutralité sont dénoncées ; — la bioéthique, qui va des technologies de la
procréation aux manipulations génétiques et d’une éthique de I'environnement a une
éthique de la nature, celle-ci étant comprise comme un élargissement du respect de I étre
humain : «l."idée de la personne inaliénable demeure le fondement de I’éthique, alors
méme qu’on élargit son domaine a la totalité de la nature vivante.» (p. 176); — le
probleme des risques, en relation avec les déclarations de Helsinki — la télématique et
la robotique, qui font planer des menace sur le «village planétaire» (isolement,
dépersonnalisation, stress, surveillance, etc.) ; — latechnologie militaire et I éthique de



BIBLIOGRAPHIE 283

la recherche. Pas plus que la science la technologie ne porte en elle-méme ses limites.
C’estdonc a I'étre humain qu’il appartient de spécifier ce qui est éthiquement acceptable
et ce qui ne I'est plus. Comme le releve trés pertinemment Kemp, 1’éthique met en
jeu une image de I’homme, «indissolublement liée a une représentation de la société
et de la nature»; aussi 1'éthique est-elle «inconcevable sans une ontologie, sans une
conception de I'étre et de 1'étant» (p. 288).

CLAIRETTE KARAKASH

Craupke Frocuaux, L'Homme seul, Lausanne, L.”Age d’"Homme, 1996, 485 p.

Qui est seul? — Apres 'avéenement de «L."Homme-Dieu» de Luc Ferry, Claude
Frochaux nous surprend par son «<Homme-seul», plus radical, plus incisif, plus auda-
cieux. Un texte pétillant, englobant a peu pres tous les problémes qu’un intellectuel ose
se poser en cette fin de siecle. Son écriture surprend par la simplicité, I'élégance, la
maniere de croquer en quelques traits une idée compliquée qui, pour étre mieux pergue
par le lecteur, sera reprise et peaufinée au fil des chapitres. Ce livre magistral est un
défi a 'académisme poussiéreux auquel 1'érudition étonnante de I'A. n’a pourtant rien
a envier. Sa pluridisciplinarité met le lecteur dans un vertige cathartique le propulsant
hors de nos propres habitudes de penser. En méme temps, le texte fait preuve d’'une
didactique exemplaire ; le lecteur peut ainsi survoler, chapitre aprés chapitre, I’évolution
de I’histoire de la philosophie, du théitre, de la littérature, de la religion, etc. Ce livre
se recommande tant au gymnasien averti qu’'a toute personne ouverte aux idées nou-
velles, une ceuvre qui nous invite résolument au débat. Sommes-nous vraiment seuls,
non seulement des tziganes quelque part dans I'univers, mais seuls, acculés a nous-
mémes parmi les hommes, incapables a tout jamais de créer une ceuvre artistique
vraiment originale? — Les «sept lois» semblent le prouver. L’histoire se dirige inexo-
rablement vers toujours plus de complexité, plus de rationalisation, plus de laicisation,
de matérialisation, de démocratisation, d’individualisation et d’intériorisation de la
personne. L’A. montre que 1’histoire n’a pu progresser que dans un cadre géographique
trés précis. Les conditions matérielles a la Marx sont insuffisantes ; plus importants sont
le climat et le potentiel géopolitique. Dés que les conditions propices sont réunies,
I’humanité n’échappe plus au progrés. Autre thése surprenante : I’homme n’a quitté le
regne animal qu’en devenant sédentaire et agriculteur. Depuis, il se détache de plus en
plus de ce régne et, en corollaire, de la nature en général. Parallelement, le sacré li¢
a la nature s’ estompe peu a peu. Tout se démystifie sous le regard de I’'homme qui depuis
son expulsion du jardin d’Eden, depuis qu’il est devenu agriculteur et astronaute, ne
peut pas ne pas continuer & accumuler des connaissances. Dieu est une fiction qui a
contribué a faire avancer 1’évolution, méme si la quéte du sens véritable de cette
évolution reste ouverte et pertinente. — Mais, en démystifiant progressivement le sacre,
I’homme se coupe de son élan de créativité artistique qui se nourrit du sacré : autour
des années soixante, tournant fatidique de I histoire, I'homme atteint la plénitude de son
ascendant sur la nature. Du point de vue artistique, il a pour ainsi dire tout achevé de
ce qu’il pouvait achever. Alors que les sciences exactes continuent a accumuler du savoir
et A progresser, la création artistique bute sur un point mort. Il ne lui reste plus que des
remix culturels, mais dépourvu de transcendance et de fonction sociale importante. L"A.
nous surprend par quelques themes émoustillant tous ces scientifiques cantonnés dans
leur chasse gardée. Entre I’endogamie et I'exogamie exessive, toutes deux vouée_s ala
catastrophe, I’homme a finalement choisi la voie médiane, le moindre mal, mais qui
le pousse a la violence et aux guerres. Ce choix est un impératif évolutif qui s’imposait
a lui. L’ A. montre comment I’évolution culturelle a toujours choisi la voie vers le nord-
ouest, pour ce qui est de notre civilisation, la voie nord-est pour ce qui est de I'Inde



Histoire de
la théologie

284 BIBLIOGRAPHIE

avec le bouddhisme atteignant finalement le Japon, pays le plus dynamique de son giron
culturel. A T"ouest, c’est en Angleterre pour aboutir finalement en Californie que le
«progrés» devait s’engager. Apres 1960, ayant atteint son stade adulte, ’homme se
trouve dépossédé du jeu artistique et des illusions métaphysiques, moteurs de la créa-
tivité humaine. Constat amer : victorieux sur tous les plans, I’homme est vraiment seul.
— On peut ne pas étre d’accord avec ce désenchantement ou pourtant tout semble aller
bien, ou I’'humanité feint d’avoir trouvé les solutions a tous ses problemes de survie.
Car il reste les questions évidentes, mais banales de notre époque, les questions de la
répartition des richesses sur notre planete, de I'environnement, du sens de I’évolution
et de Dieu. L’homme seul est un écrivain artiste arrivé au faite de sa productivité mais
refusant de creuser un probleme de société concret, ses formes d’exclusion, et de
s’engager dans une visée sociocritique. L'homme seul, c¢’est le reflet de 1’érudit somme
toute bien intégré dans sa société, mais détaché des tracasseries quotidiennes et n’étant
pas vraiment reconnaissant du fait que sa thése sur la mort de la culture lui a procuré
un fabuleux prétexte pour nous léguer une fresque intellectuelle époustouflante, gran-
diose, une version contemporaine du «crépuscule des dieux» nietzschéen. Mais enfin
pourquoi notre époque ne devrait-elle pas exceller en rebrassages culturels, dont celui
de I'A., en attendant d’avoir retrouvé une orientation pour se projeter vers I’avenir?
L’Homme seul nous livre un film éprouvant, le flash complet de notre civilisation, pour
nous confronter a un trou noir. Voila le passé, a vous de vous débrouiller avec I'avenir.
Ce n’est plus mon affaire. Le lecteur acculé au néant est certes impressionné par le
spectacle, mais se retrouve seul face a lui-méme, comme en sortant du ciméma, seul
face a ses problemes, chagrins, injustices. L.'Homme seul nous laisse vraiment seul. L"A.
ne nous fait pas entrer dans |'espérance.

Harri WETTSTEIN

Joun D. Turner, ANNE McGuUIRE (eds), The Nag Hammadi Library after
Fifty Years. Proceedings of the 1995 Society of Biblical Literature
Commemoration (Nag-Hammadi and Manichacan Studies — XLIV),
Leiden, E. J. Brill, 1997, 531 p.

C’est a Philadelphie que s’est tenue, du 18 au 22 novembre 1995, la session annuelle
de la «Nag-Hammadi and Gnosticism Section» et du «Thomasine Christianity Group
of the Society of Biblical Literature». Les organisateurs avaient prévu, en I’honneur du
cinquantenaire de la découverte de la bibliothéque copte de Nag-Hammadi, un pro-
gramme spécial de conférences portant sur les quatre themes suivants : la recherche
passée, présente et future sur les Codices, I'Apocryphon de Jean, " Evangile de Philippe
et I'Evangile de Thomas. Vingt-cing spécialistes internationaux ont été conviés a ce
colloque et nous livrent ici leurs communications. Dans son ouverture, James M.
Robinson brosse une importante rétrospective des travaux les plus importants réalisés
dans le domaine de 1'édition des textes et de leurs traductions en différentes langues
modernes, ainsi que dans celui, plus délicat et controversé, des interprétations et com-
mentaires auxquels ils ont déja donné lieu. Puis, de mani¢re complémentaire, Hans-
Martin Schenke fait I’historique des recherches poursuivies dans le cadre du cercle de
travail de Berlin. Adoptant la théorie de la transmission textuelle en quatre phases de
I’Apocryphon de Jean, Stephen Emmel, pour sa part, propose de I'étendre a I'ensemble
du Corpus gnostique. D’apres lui, nous aurions ainsi, de la plus récente a la plus
ancienne, une premiere phase dite phase monastique copte, les deuxiemes et troisieme
phases de traduction et de composition des traités et, enfin, une phase de pré-compo-
sition. Des treize Codices si soigneusement édités par les Editions E. J. Brill depuis les
années 70, le Codex VII fut le dernier a sortir de presse, en 1996. Birger A. Pearson,



BIBLIOGRAPHIE 285

qui fut le maitre d’ceuvre de ce volume, nous fait part des nombreux problemes qu’il
a rencontrés en éditant et en traduisant les cinq traités qu’il contient, ¢’est-a-dire la
Paraphrase de Sem, le 11 traité du Grand Seth, I’ Apocalypse de Pierre, les Enseigne-
ments de Silvanos et les Trois stéles de Seth. Pour terminer cette premiére partie, Edwin
M. Yamauchi revient sur la question capitale des sources du gnosticisme, et il montre
comment la recherche a peu a peu sérié les difficultés en mettant au jour I’existence d’un
courant de pensée sectaire dans le judaisme du second Temple. Le deuxieéme chapitre
est entierement consacré aux complications que souléve I’ Apocryhon de Jean. Ce traité,
qui nous est parvenu selon quatre recensions, deux plus longues (Codex IL,1 et IV,1)
et deux plus courtes (II1,1 et BG,2), émane certainement de cercles d’intellectuels juifs
platonisants dans lesquels on a désespérément tenté de comprendre le Dieu d’Israél en
I"identifiant a la Déité du moyen-platonisme. Frederik Wisse, qui s’attache depuis long-
temps a I’établissement d’un texte critique définitif, met en relief I'interdépendance de
ce probleme délicat avec celui de I'interprétation de ces mémes textes. Dans son analyse
de la section 5,3-17.6, laquelle aborde la doctrine de la premiere triade divine, Michael
Waldstein expose les motifs respectivement platoniciens et juifs qu’il contient et montre
comment I’Apocryhon de Jean combine le systeme émanationiste du moyen-platonisme
avec les descriptions juives de la cour céleste. Cependant, une identification pure et
simple de ces deux pensées s’averant impossible, ces intellectuels s’ingénierent a subor-
donner alors un dieu méchant et diabolique incarnant certains traits du Dieu d’Israél et
les caractéristiques du démiurge platonicien a un Dieu au-dela de Dieu, totalisant la Déité
transcendante et la bonté compatissante du Dieu biblique. Un dernier essai propose la
reconstruction du mythe de Sophia-Métér, central dans I’Apocalypse de Jean. Un troi-
siéme et quatrieéme chapitre prennent en considération, comme nous I’avons indiqué au
début, les principales orientations que les savants prennent actuellement pour décrypter
les deux Evangiles de Philippe et de Thomas. La lecture de I'Evangile de Philippe pose
le grave probléme de son unité rédactionnelle. Réexaminant les étapes de la recherche
et I'ensemble des solutions qu’on a déja voulu en donner, Martha L. Turner remet en
question, grace a une analyse trés minutieuse, trois éléments du consensus qui s’est établi
a propos de cet évangile au fil des années, a savoir I'incohérence, I'absence de plan bien
défini et la réunion chaotique des matériaux traditionnels rassemblés. La possibilité de
pénétrer dans la préhistoire du texte actuel permet de mettre un peu de lumiére dans trois
domaines qui demeurent jusqu’a ce jour trés flous, celui des relations entre le christia-
nisme primitif et le christianisme gnostique, celui du rapport entre les diverses «collec-
tions» rédigées dans une méme période et, enfin, celui des intentions de ceux que I’on
appelle les rédacteurs ou les compilateurs. Par I'inventaire qu’elle dresse des aspérités
littéraires ou doctrinales, Martha L. Turner est arrivé a identifier trois sources tradition-
nelles principales : une source évangélique thomasienne, une source valentinienne pri-
mitive et une source composite liée a d’autres formes de gnosticisme. Deux autres études
développent le caractére valentinien du traité (Einar Thomassen) et son rituel (Elaine H.
Pagels). Quant a I’ Evangile de Thomas, il suscite aussi I’embarras. Paul-Hubert Poirier
examine les rapports éventuels que 1’on peut faire entre cet évangile, les Actes de Thomas
et le Livre de Thomas. Stephen Johnson travaille le parallélisme de Evangile de Thomas
76,3, Luc 12,33 et Jn 6,27. Face aux contestations herméneutiques auxquelles on le
soumet de plus en plus, Jean-Marie Sevrin cherche a déterminer dans quelle mesure et
par quelles procédures il est possible de considérer encore I' Evangile de Thomas comme
un texte formant un tout, portant sens en tant que tout, et si la considération de I'ensemble,
de certaines de ses caractéristiques constantes, peut légitimement éclairer I'exégese des
parties qui le composent, ¢’est-a-dire les dits individuels. Dans ce résumé, nous avons
tenté de rendre ’essentiel des débats, mais nous n’avons pas pu rendre justice a toutes
les contributions. Nous y renvoyons le lecteur, car ce volume collectif est une piece
maitresse dans I'édifice qui se construit pour pénétrer dans les arcanes de la gnose.

JEAN BOREL



286 BIBLIOGRAPHIE

Louis PaincHAuD (€d.), L' Ecrit sans titre. Traité sur 'origine du monde (NH
I15 et XIII2 et Brit. Lib. Or. 4926[1]) (Bibliotheque copte de Nag-
Hammadi, Section «Textes» — 21), Québec, Presses de I'Université Laval,
1995, 622 p.

L’ Ecrit sans titre, qui appartient aux Codices I1,5 et XI11,2 de la Bibliothéque copte
de Nag-Hammadi et que 1'on appelle volontiers Traité sur 'origine du monde en
I"absence de titre sur le papyrus, constitue un exposé dense et complexe du systeme
du monde gnostique. Il s’y déploie tout a la fois une théogonie et une anthropogonie,
une sotériologie et une eschatologie qui empruntent leurs éléments a une série de sources
et de traditions dans lesquelles I’A. se meut avec aisance, et qui laissent penser que le
milieu auquel il s’adresse devait non seulement bien les connaitre, mais aussi les tenir
pour des autorités doctrinales importantes : ce sont les Ecritures (Ancien et Nouveau
Testament) et des documents gnostiques comme " Hypostase des Archontes, la mytho-
logie hellénistique et certaines de ses figures comme Eros et Psyché, Philon et les
pseudépigraphes juifs des Jubilés et du livre d’Hénoch, la pensée égyptienne et mani-
chéenne, la magie et I'astrologie. Réexaminant les principales étapes de la recherche
et I'ensemble des interprétations qu'ont déja données de ce texte ces prédécesseurs
(J. Doresse, H. M. Schenke. A. Bolig, H. G. Bethge, M. Tardieu). I'analyse minutieuse
et nouvelle de Louis Painchaud remet en question trois éléments du consensus qui s’est
établi a son propos au fil des années. a savoir la superficialité de ses rapports avec le
christianisme, sa nature compilatoire et son homogénéité rédactionnelle. Grice a un
inventaire de toutes les aspérités grammaticales, littéraires ou doctrinales, 1"éditeur est
parvenu a dégager d’une part la cohérence interne et le parallélisme structurel des deux
récits théogonique et anthropogonique et, dautre part, les différentes strates dont ils sont
faits et les relectures successives auxquelles ils ont été soumis ; ces relectures ont chaque
fois remodelé les matériaux mythologiques et les ont réorientés en fonction du public
que 1"auteur voulait atteindre et de I'intention du message qu’il souhaitait lui adresser.
Enfin, le lien du cycle d’Adam avec le texte paulinien de 1 Co 15,45 éclaire de maniere
fort intéressante le rapport que I’ A. du Traité sans titre veut établir avec le christianisme.
Aussi passionnants que puissent étre les différents niveaux du texte établis a partir d’un
noyau théogonique fondamental et premier que I'écrivain gnostique a utilisé, qu’il nous
suffise ic1 de mentionner la conclusion de Louis Painchaud, qui évoque aussi bien
I'intention du traité que I'enjeu du commentaire qu’il en a rédigé : «Sous sa forme
primitive, I’ Ecrit sans titre semble avoir été un traité de propagande gnostique destiné
ades lecteurs juifs, qui tire la trame de son exposé de trois sources gnostiques, un schéma
théogonique, un schéma anthropogonique et une «Genese véritable» qui sont également
la source de I'Hypostase des Archontes. 1l cherche a détourner ses destinataires du dieu
créateur de la Genése qui exerce avec ses acolytes une domination cachée sur le monde
et sur I’humanité par le truchement du cycle génésique, et annonce, mais sans livrer
aucun enseignement a son sujet, qu’il existe au-dessus de ce dieu créateur un «Homme
immortel». Comme le montre le début de I'épilogue, I’ A. invite ses lecteurs a condamner
ses archontes, a abandonner par conséquent le dieu créateur de la Genése pour se tourner
vers I’'Homme immortel. Le traité demeure toutefois muet sur cet Homme immortel et
sa nature, qui forment le sujet d’un deuxiéme traité, Eugnoste.» (p. 103 sq.) C’est ainsi
que, de maniere astucieuse, L. Painchaud pense que ces deux traités gnostiques forment
un unique dessein, et recouvrent la distinction juive traditionnelle des deux degrés
d’initiation que sont le Ma'assé beréchit et le Ma'assé merkaba, qui portent succes-
sivement sur 1'origine du monde matériel et sur le monde céleste. — Nous félicitons
I’éditeur pour la clarté de sa traduction et la richesse de son commentaire mot a mot
qui nous ouvre a la compréhension progressive et prudente des méandres de la pensée
gnostique dans son ensemble. Les index des mots gréco-coptes, coptes autochtones, des



BIBLIOGRAPHIE 287

formes de conjugaison, des noms propres, des titres cités et des citations achévent de
faire de ce livre un ouvrage de référence scientifique de premiére importance.

JEAN BoOREL

MANLIO SIMONETTI, Biblical Interpretation in the Early Church. An Historical
Introduction to Patristic Exegesis, trad. par J.A. Hughes, éd. par A.
Bergquist, M. Bockmuehl et W. Horbury, Edinburgh, T&T Clark, 1994,
ix+154 p.

Ce petit livre, paru en italien en 1981, cherche a combler un manque éditorial :
I"absence de manuel correct sur le développement de 1'exégese patristique. Malgré la
protestation de modestie de I'A. (p. vii), il convient de saluer la réussite de ce projet,
que sa traduction en anglais rendra accessible a un plus grand nombre de lecteurs, dans
I"attente peut-étre vaine d’une traduction francaise. M. Simonetti réussit en effet I'ex-
ploit de présenter avec pédagogie, en 120 p., les grandes lignes de développement de
I'exégese depuis le I siecle de notre ere jusqu'au VI, ou la production proprement
patristique diminue, au profit de travaux synthétiques et encyclopédiques. Le choix
d’une perspective dynamique, ot les courants de pensée sont mis en contexte, apparentés
et opposés, est heureux : I'exposé qui en résulte donne un bon apercu de la variété des
pratiques exégétiques et des résultats auxquels elles ont conduit. Notre seul regret,
minime il est vrai, est qu’il ne soit jamais fait allusion au travail exégétique qui s’est
exprimé non sous la forme de commentaires ou d’homélies, mais sous une forme
narrative (nous pensons particulierement a certains évangiles apocryphes). — Le résultat
est un panorama dense et précis, qui, sans entrer dans les détails, est néanmoins complet
et ne renonce pas a quelques salutaires mises en garde, par exemple sur le caractere
toujours énigmatique des figures de Pantene (p. 35) et de Lucien d’Antioche (p. 59-
60). Il demande cependant a son lecteur un minimum de connaissances en histoire du
christianisme : des citations latines sont ici ou la données sans traduction, et quelques
notions sont naturellement supposées acquises (le terme «Quartodéciman» par exemple
n’est pas expliqué) ; de plus, les références aux éditions modernes sont données le cas
échéant par le seul nom de I'éditeur du texte (par exemple : «p. 258, Buytaert»), et le
lecteur intéressé est censé les éclaircir de lui-méme a 'aide des manuels de patrologie
usuels. — Cette histoire de I'exégése patristique est suivie d’un appendice qui avait paru
en 1981 dans la revue Orpheus : «Some Observations on the Theological Interpretation
of Scripture in the Patristic Period» (p. 121-137). Ce texte s’attache a caractériser le
travail exégétique mis en ceuvre lors des querelles trinitaires et christologiques de la
fin du 11¢ siecle a la fin du V¢, et offre ainsi un nouvel éclairage de la matiére présentée
dans le panorama qui précede. Dans cet exposé plus technique, M. Simonetti montre,
non sans brio, comment certains passages de 1'Evangile de Jean ont été utilisés dans
des sens contraires au fil des controverses, et met en valeur certaines préconceptions
qui régissaient I’ utilisation de versets bibliques a des fins dogmatiques. — L’ouvrage se
clot sur un index des textes bibliques cités (p. 145-149), et sur un index général (p.
150.154), précédés d’une bibliographie (p. 138-144) dans laquelle le lecteur francophone
retrouvera non sans quelque plaisir des références a des ouvrages écrits dans sa langue.
— Dans le cas d’une nouvelle édition de cet ouvrage, nous aimerions signaler qu’il
manque deux abréviations dans la liste donnée p. ix : NHC (p. 15) et BG (p. 16). En
outre, il conviendrait de rétablir le deuxiéme sous-titre du premier chapitre, et de corriger
les nombreuses fautes typographiques qui émaillent ce volume. Enfin, il serait peut-étre
judicieux d’introduire dans I'index général des notions abstraites comme «allégorie»,
«typologie», «tropologie», «anagoge», etc. afin de permettre au lecteur de retrouver



288 BIBLIOGRAPHIE

facilement les définitions qui en sont données au fil de I'ouvrage. — En résumé, voici
un manuel bref mais complet, dynamique et stimulant, dont on ne saurait que recom-
mander la lecture a ceux qui ont un minimum de culture en histoire du christianisme
ancien et que les questions d’interprétation de I'Ecriture intéressent.

REMY GOUNELLE

ROBERT GROSSETESTE, On the Six Days of Creation. A translation of the
Hexaémeron by C. F. J. Martin (Auctores Britannici Medii Aevi, VI [2]),
published for the British Academy by Oxford University Press, Oxford,
1996, 373 p.

Dans I'histoire de I'exégese, I'Hexaémeron (Geneése I-1I) occupe une place a part
et joue un role de premier plan. Les commentaires de Jérome, Origéne, Ambroise de
Milan, Basile de Césarée, Augustin et Bede, pour ne citer que les plus importants, ont
structuré au fil des siécles le sens et la vision chrétienne de la cosmogonie et de la
cosmologie. Si I'Hexaémeron de Robert Grosseteste se situe bien dans la lignée de ces
vénérables autorités qu’il cite et interpréte constamment, il apporte néanmoins de toutes
nouvelles perspectives, absolument inédites dans 1'Occident du début du XIII¢ siecle.
On se souvient en effet que le célebre Chancelier de I'Université et fondateur de 1'Ecole
franciscaine d’Oxford s’intéressa trés tot aux sciences astronomique, météorologique,
optique et physique. On sait aussi qu’il ajouta a ces recherches une culture théologique
de premiere main et une érudition philosophique exceptionnelle a son époque. Il se
mouvait avec aisance dans les problemes de métaphysique, de noétique, de logique et
de morale, et il connaissait les principes de la philosophie arabe et juive. Enfin, grace
a la pratique de la langue grecque, il put avoir un rapport direct avec Aristote et Platon,
Denys I'Aréopagite et d’autres Peres grecs. L'Hexaémeron, qui est une oeuvre de
maturité trés certainement rédigée entre 1225 et 1235, se place au carrefour de toutes
ces influences qui affluent dans son commentaire pour tenter une intelligibilité maximale
du texte sacré, aussi englobante et ouverte que possible. Méthodologiquement, Robert
Grosseteste ne tranche jamais sur I'opportunité ou la valeur d’une interprétation, mais
cherche a montrer toutes les conséquences que I'on peut tirer de chaque approche. C’est
ainsi qu’il rompt avec I'interprétation augustinienne du premier verset de la Genese.
Celle-ci s’exprime de fagon grandiose dans la derniere mouture de son De Genesi ad
litteram, dans laquelle le maitre d”Hippone propose, aprés avoir discuté et réfuté toutes
les exégeses contemporaines, une assimilation de la lumiere du premier jour non pas
a une lumiere corporelle, mais a une lumiére intellectuelle, définissant ainsi le soir, le
matin et le jour de ce jour «un» comme les trois phases intemporelles du mouvement
noétique de la nature angélique, qui accomplissent le cycle parfait du mouvement
métaphysique de Dieu aux créatures et des créatures a Dieu. L’Evéque de Lincoln
apporte une tout autre hypothése : une vision plus scientifique de I'univers, qui puisse
incorporer la métaphysique de la lumiere dans I'histoire méme de la création. Nous
retrouvons la les intuitions de son De Luce seu De inchoatione formarum. En effet, la
corporéité ou forme, comme la matiere informe, sont en elles-mémes des substances
simples, privées de toute dimension. Or, ce qui confére a la matiere sa tridimensionnalité,
c’est la propagation de la corporéité. L’expansion de la lumiére résulte donc de la
diffusion de la forme. Et puisque la propagation appartient a la nature méme de la
lumiére, celle-ci est cette corporéité ou premiere forme corporelle comparable aux
formes séparées. La propagation infinie et irréguliere de la lumiere étend alors la matiere
en une sphere tridimensionnelle finie, raréfiée dans ses parties extrémes et condensée
dans le centre. La possibilité de la forme premiere devient le premier corps, nommé



BIBLIOGRAPHIE 289

firmament. La lumiére (lux) étant sa qualité fondamentale, le firmament émet vers le
centre de 1'univers un éclat (lumen), qui organise sur son trajet la masse de la matiére
en un deuxieme corps (sphere) moins raréfié. L’éclat lumineux de celui-ci organise le
troisieme corps, plus condensé, et ainsi de suite. Au total apparaissent neuf sphéres
incorruptibles et parfaites et quatre spheres corruptibles, ¢’est-a-dire les quatre éléments
constituant le monde sublunaire. Robert Grosseteste, malgré 'insistance de la Genese
sur la bonté de I'ceuvre créée, souléve rarement ce théme. Si, par rapport a Dieu, il
congoit le bien comme communication de soi, lorsqu’il parle des choses, il le définit
comme ce qui consiste dans I"utilité pour laquelle la chose fut faite. Ce qui compte avant
tout pour lui est la disposition (ordo) de toutes choses dans I'univers qui lui confere
la beauté (pulchritudo dispositionis). L’excellente traduction anglaise que nous donne
C. F.J. Martin est la premiére version en langue moderne du texte latin de I’ Hexaémeron,
laquelle a été faite sur I’édition critique récente qui a été publiée & Oxford en 1982,
dans la collection des Auctores Britannici Medii Aevi VI (1), par Richard C. Dales et
Servus Gieben.

JEAN BOREL

Enrico PeroLl, Il Platonismo e ['antropologia filosofica di Gregoria di Nissa.
Con particolare riferimento agli influssi di Platone, Plotino e Porfirio.
Introduzione di Claudio Moreschini, Milano, Vita e Pensiero, 1993, 352 p.

Le titre dit bien le contenu du livre, mais il est un peu lourd et quelque peu
décourageant, et c’est dommage. En effet, le lecteur, méme s’il ne nourrit pas un intérét
spécifique pour Grégoire de Nysse et pour le platonisme, sera certainement séduit par
la problématique existentielle : qu’est-ce que ’homme? Quelle est sa place parmi les
autres étres dans le monde? Comment peut-il comprendre sa réalité une et complexe,
son identité qui persiste dans les changements multiples dont il fait I'expérience tout
au long de sa vie? Le lecteur sera peut-étre étonné par |’ attention que Grégoire a réservée
a ces questions, surtout dans des moments critiques de sa vie, en particulier au moment
de la mort de son frére Basile et de la maladie mortelle de sa sceur Macrine. En effet,
Macrine «souffrait dans son corps, mais elle gardait intacte la force de son esprit, et
ne cessait d’argumenter au niveau élevé et philosophique» (p. 56). Mais le lecteur sera
surtout étonné en voyant quelle vision de I’histoire humaine on peut développer dans
ces conditions critiques. Selon Grégoire, tout homme veut éviter la mort et «toutes les
activités de I’homme tendent a ce but : la préoccupation de la vie nait de la peur de
la mort» (ibid.). Et, en constatant que dans tout homme 1’aversion pour la mort est un
fait naturel, «Grégoire voit aussi dans cette aversion naturelle pour la mort la genese
et le développement de la techné humaine : la médecine, I’art de la guerre, I’économie
agraire, naissent de 1'impulsion & 1’autoconservation» (p. 57). Si, aprés ce regard sur
I"histoire de la civilisation humaine, on passe a une considération plus axée sur sa propre
expérience individuelle, on sera surpris par I'importance que Grégoire donne a I'unité
psychosomatique de 1’étre humain. Mais on sera surpris encore davantage en lisanF de
quelle fagon, extrémement positive, Grégoire considere I’homme : selon lui, «{D't.e.u]
jette dans I'homme deux principes de création, en mélangeant le terrestre et }f? divin,
afin que, a travers les deux, il puisse avoir, d'une facon congénére et familiere, la
jouissance de I'un et de I’autre : de Dieu a travers sa nature divine, et des biens terrestres
a travers la sensation qui est de la méme espéce que ces biens» (p. 30 sq.). Enfin, pour
conclure cette rapide présentation, j’aimerais souligner la clarté du livre, méme quar}d
il s’agit de présenter des questions difficiles, et I'attention aux images que Gré‘gmrg crée
pour traiter des questions apparemment abstraites ; fasciné par ses images, a la fin de



290 BIBLIOGRAPHIE

I'ouvrage de Peroli, le lecteur a envie de passer a la page de Grégoire lui-méme. Voila
sans doute le but visé par I'exégete du grand Nicéen.

RENzO PETRAGLIO

Davip F. WriGHT (ed.), Martin Bucer. Reforming Church and Community,
Cambridge, Cambridge University Press, 1994, 196 p.

1991 fut I'année Bucer (1491-1551), occasion saisie pour des célébrations et de
nouvelles publications. C’est ainsi que D. F. Wright incita quelques-uns des meilleurs
spécialistes du Réformateur strasbourgeois a réfléchir sur différents aspects de son
ecclésiologie, cherchant également a mieux le faire connaitre aupres du public étudiant
anglophone. Les treize études rassemblées constituent certes un ouvrage d’introduction,
mais offrent du méme fait des analyses originales et stimulantes. Elles rendent justice
a la personnalité riche de Bucer, érasmien — mais le resta-t-il toute sa vie, s’interroge
Kittelson (p. 94) —, luthérien et réformé, mais encore a son irénisme cecuménique
(P. Matheson), a son influence sur Calvin (W. van’t Spijker) et a ses dernieres années
a Cambridge (B. Hall). M. Greschat rappelle que la coopération des deux pouvoirs,
politique et ecclésiastique, fut fondamentale, aux yeux de Bucer, quant a I’établissement
d’un ordre social chrétien obéissant a la volonté de Dieu. C’est dans cette optique qu’est
relue la volonté d’expulser les Juifs qui avaient refusé I'Evangile préché (question de
Philippe de Hesse en 1538 ; cf. p. 27 5q.). L'Eglise est bien au centre des préoccupations
de Bucer, dans ses rapports au pouvoir civil — on vient de le dire —, dans ses commen-
taires (P. Stephens et I. Backus), dans sa doctrine de I'eucharistie (I. Hazlett), dans son
pédobaptisme (D. Wright), dans la discipline bien évidemment (J. Rott) et encore dans
la création des «christlichen Gemeinschaften» en 1547-1549 (G. Hamman). C. Augustijn
nous invite a tenir davantage compte des documents concernant les discussions entre
catholiques et protestants, au cours des colloques interconfessionnels de 1540 et 1541,
et ce pour caractériser I'ecclésiologie bucérienne qui cherche a correspondre a I'Eglise
primitive:; c’est que le mythe de la perfection de la premiere Eglise demeure vivace au
XVI€ siecle. Durant ces années, Bucer fait place a I'autorité des Peres, quand I'Ecriture
n’est pas assez explicite (p. 109) ; I'organisation de I'Eglise protestante strasbourgeoise
n’aurait di étre, en outre, que transitoire, avant 'unité restaurée. Il est d’ailleurs inté-
ressant de faire dialoguer les contributions de C. Augustijn et G. Hammann, les accents
ecclésiologiques étant diversement placés. Enfin G. Hobbs, s’appuyant sur le commen-
taire de Bucer aux Psaumes (1529 et 1532), montre que son influence directe sur les
traductions anglaises du Psautier dues a Joye et a Rogers est faible. On peut encore saluer
le fait que les auteurs, méme anglophones, n’ont pas méconnu la littérature secondaire
en francais sur Bucer (ainsi les études de Courvoisier, Pollet, Hamman et d’autres), a
I’exception de Stephens. Dans son enquéte traitant des deux commentaires de Bucer
sur I’épitre aux Ephésiens (1527 et notes de 1550-1551), en particulier pour le premier
(p. 47-52), Stephens ignore la contribution importante de Bernard Roussel — «Martin
Bucer tourmenté pas les ‘Spiritualistes’. L’exégése polémique de I’épitre aux Ephésiens
(1527)», parue dans le colloque Anabaptistes et dissidents au XVI¢ siecle (Bibliotheca
Dissidentium 3), Baden-Baden et Bouxwiller, 1987, p. 413-447. Ce faisant, Stephens
dit moins bien ce que Roussel avait soigneusement démontré : ¢’est que le commentaire
de 1527 est essentiellement une ceuvre polémique visant a réfuter Hans Denck (Stephens
mentionne une seule fois Denk, p. 46). Une bibliographie et plusieurs index complétent
ce volume collectif qui possede les qualités d’une monographie de valeur : apports
d’éléments nouveaux et documentés sur une question remarquable.

Max ENGAMMARE



BIBLIOGRAPHIE 291

FrRANGOISE CHEVALIER, Précher sous I'Edit de Nantes. La prédication réformée
au XVIF siécle en France, Geneve, Labor et Fides, 1994, 255 p.

On ne peut que savoir gré a F. Chevalier d’avoir décidé de consacrer un ouvrage
a la prédication protestante en France au XVII€ siecle, sujet trés riche et insuffisamment
labouré par I’ historiographie. Tiré d’une theése soutenue & I’ Université de Paris-Sorbonne
il y a quelques années, le livre que I’ A. publie aujourd’hui se veut une étude des sermons
huguenots préchés pour la plupart dans la période comprise entre 1I’Edit de Nantes (1598)
et sa révocation par I’Edit de Fontainebleau (1685). Ayant constitué un corpus de trois
cent sermons, dont certains de pasteurs relativement inconnus, tels que Jérémie Viguier
ou David Vignier, I’A. le soumet & une analyse quantitative dont le but est de saisir
I’ensemble, en faisant apparaitre les constantes mais aussi la variété du message proposé
aux fideles ; sur un échantillon de cinquante-deux sermons elle déploie une approche
sémantique censée approfondir I'étude des textes par I'analyse des mots employés.
L’ouvrage se divise en trois parties, la premiére (p. 21-77) consacrée aux formes de
la prédication réformée ainsi qu’a la théologie qui la sous-tend ; la deuxieme (p. 81-
173) aux theémes abordés ; la troisieme (p. 177-211) enfin aux controverses qui ont
traversé le monde huguenot et a leurs éventuelles répercussions sur l’exercice
homilétique. Une conclusion, une bibliographie et vingt-deux pages de tableaux closent
le travail, auquel manque malheureusement un index des noms. Face a I'ampleur des
recherches engagées ainsi qu’aux années de labeur qu’elles ont demandées, on serait
tenté de dire qu’il y a une disproportion évidente entre I’investissement mis en ceuvre
et les résultats obtenus ; I'analyse quantitative adoptée par I’A. enléve, en effet, pour
ainsi dire, toute substance historique a son effort. Les pasteurs s’entremélent, les sermons
se succedent, les themes se juxtaposent sans qu’on puisse dégager un contexte ou tracer
une évolution ou comprendre un pourquoi ; la chronologie ou la géographie ne devien-
nent ainsi que des compléments bibliographiques, privés de leur sens historique. Peut-
on mettre sans autre, a la suite, un sermon de 1631 et une prédication de 1660 (p. 138-
139), un extrait de 1674 et un de 1627 (p. 140-141), pour ne citer que deux exemples
parmi les dizaines qu’on trouve au fil des pages? Peut-on citer des passages, voire des
mots isolés, sans dire quoi que ce soit de ’ensemble du sermon, de sa construction,
de la place occupée par la citation dans I’ensemble du discours? Peut-on faire comme
si I’horizon culturel et théologique de la fin du XVIC siecle était le méme que celui de
cent ans plus tard? L’effort que F. Chevalier a fait dans la troisitme partie pour
contextualiser tant soit peu le theme de la grice et de la prédestination aurait di étre
élargi au reste du travail, qui en aurait gagné en épaisseur historique. Il est dommage
que le choix méthodologique fait par 1" A. ne lui ait pas permis de mieux exploiter I'ample
base documentaire dont elle s’est servie et qu’elle a analysée avec une acribie qui aurait
gagnée étre moins quantitative et plus qualitative.

MARIA-CRISTINA PITASSI

MARIE-CHRISTINE VARACHAUD, Le Pére Houdry, s.j. (1631-1729). Prédication
et pénitence. Préface de Jean de Viguerie (Théologie historique —94), Paris,
Beauchesne, 1993, 456 p.

I1 est dans I’ histoire des auteurs et des livres qui, répondant aux besoins d’un siecle,
ont connu un énorme succes, puis sont tombés dans un oubli presque total. Cest le _rf)le
de I’historien de les exhumer, non pour les réhabiliter ou les faire lire, mais pour mieux
comprendre la période dont ils sont en quelque sorte le miroir. L’entreprise ressort donc
plus ou moins de I'histoire des mentalités. Tel est le cas du P. Houdry, mort presque
centenaire, avec son double ouvrage : les Sermons sur tous les sujets de la morale



292 BIBLIOGRAPHIE

chrétienne, en quatre tomes sans compter les annexes, parus entre 1696 et 1702, et
surtout La Bibliotheque des prédicateurs, en vingt-deux volumes qui oscillent entre 550
et 800 pages in-quarto, parus entre 1711 et 1725, et réédités jusqu’au milieu du XIX¢
siecle, monumentale entreprise donc, qui valait un examen attentif. C’est ce qu’a fait
I’A. de cette these, en étudiant surtout La Bihliotheque des prédicateurs. Outre sa
longévité et sa prolixité, le Jésuite tourangeau est un personnage intéressant et méme
¢tonnant. Entré dans la Compagnie en 1647, le P. Vincent Houdry va étre envoyé de
college en college, de résidence en résidence, passant de nombreuses années a La Fleche,
avant d’étre assigné au College de Clermont, a Paris, a 1'age de soixante-neuf ans : il
y rédigera sa grande compilation a I'usage des prédicateurs. La Bibliothéque des pré-
dicateurs consiste en effet en un gigantesque arsenal de citations et de réflexions pour
toutes les occasions liturgiques, sur les points principaux de la doctrine catholique,
propre a aider ceux qui ont la charge de précher. On comprend que I’A. ait choisi de
travailler sur un corpus précis, centré sur le theme de la pénitence. Il en résulte un
ouvrage étonnant lui aussi, composé a partir d’approches et de méthodes quantitatives,
bardé de tableaux pleins de chiffres et de pourcentages quant aux sources du P. Houdry
et a son vocabulaire théologique. Il n’est pas rare que ces résultats soient repris sous
plusieurs formes. Mais évidemment ces statistiques sont commentées et interprétées. On
y voit se dessiner une ceuvre qui peut étre considérée comme caractéristique de la
Réforme catholique. Le P. Houdry propose une doctrine conforme, par exemple, au
Catéchisme du concile de Trente, largement soutenue par les textes de I'Ecriture sainte
et de saint Augustin. Les conclusions de I'A. sur le domaine central de la pénitence
manifestent chez le Jésuite une vision théologique qui n’est nullement étroite, avec sa
perspective sotériologique mais aussi juridique : «la pénitence réclame une certaine
rigueur, une certaine peine pour étre efficace» (p. 376). Mais plus importante encore
est la référence constante au Christ. L’étude de la christologie du Pére Houdry, a travers
les noms donnés au Christ, est en ce sens des plus utiles (p. 197-224). «Si le Christ
est notre Sauveur, Il doit étre aussi notre modele, notre exemple, et ¢’est en tant que
tel que le Pere Houdry le présente le plus souvent dans cette prédication de la pénitence»
(p. 379). Ce livre apporte donc une contribution importante a la connaissance du XVIII®
siecle religieux, non seulement en France, mais aussi dans les autres pays catholiques
de I'époque, ot I'on a traduit La Bibliotheque des prédicateurs. Certes, le texte de Marie-
Christine Varachaud apparait parfois répétitif, et sa présentation trop scolaire, mais elle
a eu le mérite d’explorer pour nous cette mine oubliée, prouvant en particulier 1'im-
portance attachée a la parole et a la prédication, qui est, on I'oublie parfois, une
conviction commune aux catholiques et aux protestants apres les divisions confession-
nelles.

Guy BEDOUELLE

MARIOLAINE CHEVALLIER, Pierre Poiret (1646-1719). Du protestantisme a la
mystique, Geneve, Labor et Fides, 1994, 295 p.

Pierre Poiret fut un digne représentant de cette ¢poque qu’il est convenu désormais
d’appeler I'époque de la crise de la conscience européenne ; partisan de Descartes avant
de devenir admirateur inconditionnel de la prophétesse Antoinette Bourignon et d’autres
illuminées, il résume les inquiétudes et les contradictions de son temps. Honni par ses
coreligionnaires protestants, qui virent dans son irénisme une forme masquée
d’indifférentisme, suspect aux yeux d'un catholicisme en butte a ses démons anti-
mystiques, inlassablement a la recherche d’une paix intérieure faisant défaut a son dme
tourmentée Poiret mena une existence d’errances — géographiques et intellectuelles, a



BIBLIOGRAPHIE 293

travers lesquelles M. Chevallier nous conduit avec clarté. Divisé en deux parties le livre
commence par une esquisse biographique qui a le mérite de restituer une image — a la
fois vivante et documentée — de la vie de cet ancien pasteur réformé, qui quitta en 1676
le Royaume, son ministére et sa femme pour aller partager la recherche spirituelle d’une
Antoinette Bourignon désormais vieillissante, malade et persécutée. A la mort de celle
qui €était devenue pour lui une mere spirituelle, dont il défendra jusqu’a la fin la mémoire
souvent attaquée, il trouva une certaine stabilité, s’établissant d’abord a Amsterdam et
ensuite a Rijnsburg et consacrant le reste de ses jours a I'édition et a la diffusion des
ouvrages d’Antoinette et, des 1715, de Mme Guyon. A travers la vie de Poiret, I’A.
nous fait entrer avec bonheur dans le monde marginal de tous ces chrétiens sans Eglise»
pour qui la religion était désormais I'affaire de I'ame individuelle, le salut pouvant se
faire indifféremment dans n’importe quelle confession, pourvu que la foi fiit authentique
et la vie sanctifiée. — La seconde partie se propose de présenter la pensée de notre ancien
pasteur, a la croisée de la philosophie, de la théologie et de la spiritualité. Tour a tour
I’A. aborde la dogmatique, I"anthropologie, la sotériologie, la mystique et la théologie
pratique : méthode qui privilégie la vue d’ensemble par rapport a I'approfondissement
conceptuel et au repérage des sources, mais qui permet au lecteur ignare de s’ introduire
sans trop de peine dans les méandres d’une pensée assoiffée d’absolu pour laquelle «le
seul essentiel, ¢’est de retrouver une piété du coeur ot I'amour de Dieu reprenne la place
centrale (p. 282). — Le regard ostensiblement empathique que I'A. porte a son person-
nage n’amoindrit pas les mérites d’une étude qui se recommande par ses qualités de
clarté et de synthese ; il lui confere néanmoins, par moments, des accents «actualisants»
dont la pertinence ne nous a pas toujours convaincue (par exemple a propos du role
de précurseur de I’cecuménisme actuel qu’aurait joué Poiret). On aurait aimé, enfin, une
bibliographie finale, tout succincte qu’elle fit ; il est vrai que I'A. I'avait précédemment
publiée, sous forme de livre (sans qu’elle n’en donne nulle part dans le présent ouvrage
les références compleétes!), mais un bref dossier bibliographique récapitulatif aurait bien
figuré dans un ouvrage qui se veut de présentation d’ensemble.

MARIA-CRISTINA PITASSI

MARIA-CRISTINA Prrasst (éd.), Le Christ entre Orthodoxie et Lumiéres. Actes
du collogue tenu a Geneve en aofit 1993, Geneve, Droz, 1994, 209 p.

Dans son introduction, 1'éditrice signale que «le mérite principal [du colloque] a
été [...] de nuancer I'image traditionnelle d’une christologie déclinant uniformément
sous les coups soit de la théologie naturelle soit d'une pensée déiste ou incrédule» (p. 7).
C’est bien I'impression générale qui se dégage de ce volume. Les différents
contributeurs ont visiblement été choisis en fonction de leurs autres recherches touchant
a ce domaine. Pour la plupart, ils nous référent donc a d’autres travaux déja publiés
ou encore en cours. D’ol le sentiment, souvent, que leurs itinéraires de recherche ont
conflué le temps du colloque, mais que I'important, pour eux, réside ailleurs. Ce qui
n'6te rien i I'intérét de la confrontation. Elle n’a rien d’exhaustif et ne pouvait pas I"étre.
Le choix des aspects retenus semble méme avoir été 1ié a la disponibilité des interye-
nants. Pris tel qu’il se donne, ce volume n’en constitue pas moins une utile contribution
a la découverte d’un territoire encore trop mal exploré. — En ouverture Fle volume,
O. Fatio situe bien la problématique en examinant la christologie sous-jacente aux
liturgies de I'Eglise protestante de Genéve au X VIII® sidcle, en particulier celle de 1743,
et en la confrontant aux écrits des théologiens genevois du moment. J. Le Brun reprend
la querelle, trop souvent occultée, de Fénelon et de Malebranche a propos de la my.’s*t_lque
et du Christ. H.J. Schrader rappelle la différence entre le «Christ en nous» des pitistes



Théologie
contemporaine

294 BIBLIOGRAPHIE

et le Christ «pour nous». de I'orthodoxie luthérienne, mais dans un texte manquant de
coulant et de clarté. B. Cottret retrace la crise de I'institution royale en Angleterre, ce
qui est I'occasion de rappeler quelle €tait la dimension christique de cette institution.
M.- C. Pitassi réexamine les textes de Locke sur la Reasonableness du Christ et montre
comment et pourquoi le philosophe a pris ses distances par rapport au Christ paulinien.
J.-F. Baillon se situe dans un registre parallele en s’intéressant au Christ des newtoniens,
en tension constante entre innovation et restauration. R. Whelan, en intitulant son exposé
«Les Christ de Jacques Abbadie», signale combien le souci apologétique de ce grand
adversaire des sociniens 1I'a néanmoins conduit a assouplir les postulats de son ortho-
doxie. A.- C. Kors montre comment «le Christ des incrédules» a jeté les bases d’une
nouvelle approche critique. encore que malveillante, de la christologie. Le Christ des
«manuscrits clandestins» auquel s’intéresse R. Dupré est surtout celui de 1'abbé Meslier,
plus radicalement athée et critique que ses contemporains. M.-C. Pitassi a enfin demandé
a G. Widmer de rédiger une postface qui fasse état de ses réflexions de théologien sur
le dossier ainsi constitué. — Impossible, dans un simple compte rendu, de reprendre pour
elle-méme et dans le détail chacune de ces contributions. La plupart d’entre elles le
mériteraient. Je me contente d’une remarque d’ensemble, sous forme de question : la
plupart de ces auteurs n’infléchiraient-ils pas un peu leurs propos s’ils se montraient
moins méfiants envers le socinianisme ou | unitarisme?

BERNARD REYMOND

DieTrICH BONHOEFFER, Nachfolge. Herausgegeben von Martin Kuske und Ilse
Todt (Dietrich Bonhoeffer Werke - 4), Chr. Kaiser/Giitersloher
Verlagshaus, Giitersloh, 1994 2, 391 p.

Dans une lettre, inédite en frangais, adressée de Londres a Reinhold Niebuhr le 13
juillet 1934, B. avait déja critiqué une Eglise, certes «orthodoxe» et «intacte», comme
on disait alors, mais évitant de combattre explicitement le nouveau régime en Allema-
gne : «la ligne de démarcation se situe ailleurs, a savoir dans le Sermon sur la montagne»
(p. 171 des DBW 13). L allusion critique a Barmen est claire. Préparé durant le séjour
londonien, puis enseigné sous forme d’un cours au séminaire de Finkenwalde, I’ouvrage
intitulé Nachfolge paraitra juste avant Noél 1937, Une deuxieme édition suivit en 1940.
Ce fut la réponse théologique la plus virulente de la part d’un théologien allemand a
Hitler. C’est en lisant ce livre, véritable bréviaire des chrétiens «confessants», que
nombre de contemporains se convertirent et entrérent en résistance spirituelle. Son
retentissement peut se comparer avec le Romerbrief de Barth. Son titre méme est
notoirement difficile & rendre en frangais. Le prix de la grdce (titre maintenu dans la
derniere édition francaise, Cerf et Labor et Fides, 1985) est maladroit, ce qui faisait dire
a Barth, en hochant la téte : «la grice n’a pas de prix!» Mais comment le rendre? La
suivance de Jésus-Christ serait meilleur, pour éviter «imitation». L anglais rend bien
le sens : The Cost of Discipleship. La présente édition est faite avec beaucoup de soin,
comme pour tous les volumes de cette collection. De nombreuses notes éclairent le texte,
qui reste souvent obscur aux lecteurs frangais. Ainsi, pour ne donner qu'un exemple,
guand B., commentant la deuxieme béatitude : «Heureux les affligés, car ils seront
consolés», écrit : «Le monde est en féte, ils (les affligés) se tiennent a |’écart ; le monde
s’écrie : ‘Profitez de la vie!”, et ils sont en deuil. Ils voient que le bateau sur lequel retentit
I’allégresse de la féte fait eau. Le monde se livre a une débauche d’imagination a propos
du progres, de la force, de I’avenir, les disciples connaissent la fin, le jugement, et la
venue du Royaume des cieux» (p. 79 fr. ; p. 103 all.), ce passage ne fait pas seulement
allusion au Titanic, mais aux Jeux olympiques de 1936. Les mots clefs : festlicher Jubel,



BIBLIOGRAPHIE 295

Kraft durch Freude se rapportent a la propagande, car le nazisme a commencé, pour
la majorité des Allemands, par étre une féte nationale. Sur le fond, je suis frappé, en
relisant ce texte, par deux aspects. Tout d’abord, ’on considére la Nachfolge trop
souvent, mais a tort, comme un texte piétiste, au sens étroit du mot, B., il est vrai, était
devenu un pacifiste résolu, ce qui a 1’époque était tout a fait exceptionnel, surtout de
la part d’un théologien luthérien. Mais il faut aussi déchiffrer le caractere politique,
fondé bien entendu sur une solide exégese, de ce commentaire. Ainsi, certains déve-
loppements annoncent les Lettres de prison, notamment dans I’ Avant-propos, magni-
fique méditation sur Matthieu 11,28-29 («Venez a moi, vous tous qui étes fatigués et
chargés»), ou B. insiste sur le fait qu’il ne doit pas y avoir de «rupture insupportable»
entre I'appel de Christ et «I’existence de I'homme et du chrétien travaillant dans le
monde». L.”auteur tient a s’ adresser non seulement au petit groupe des fideles, mais aussi
aux faibles et aux sans-Dieu, aux athées (Gottlosen). 11 écrit d’ailleurs plus loin : «Il
est important de noter que Jésus déclare ses disciples bienheureux méme lorsqu’ils
souffrent non plus immédiatement a cause de la confession de son nom, mais pour une
cause juste», p. 84 fr. D’autre part, I’accent kierkegaardien se fait sentir, notamment
au début, dans le chapitre célebre sur «La grace qui colte» ainsi que dans le chapitre,
peut-étre le plus profond, sur «L.’obéissance et I'individu». B. y développe son idée de
médiation, contre toute immédiateté, ainsi que la notion d’altérité, Andersheit, centrale
dans sa pensée, du début a la fin. B. fut un théologien luthérien, converti au Sermon
sur la montagne par Kierkegaard, qui a suivi la voix du Christ vivant au prix de sa vie.

HenrY MotTU

DiETRICH BONHOEFFER, Ethik. Herausgegeben von Ilse Todt, Heinz Eduard Todt,
Ernst Feil und Clifford Green (Dietrich Bonhoeffer Werke — 6),
Chr. Kaiser, Munich, 1992, 564 p.

B. considérait I'éthique comme la tiche de sa vie. «Parfois, écrivait-il a E. Bethge,
il me semble que j'ai ma vie plus ou moins derriére moi, et qu’il ne me reste plus qu’a
achever mon Ethique». Son arrestation par la Gestapo en avril 1943 I'en empécha.
Heureusement, grice a Bethge qui les cacha jusqu’a la fin de la guerre, il nous en reste
des fragments, rédigés entre 1'été 1940 et I'arrestation de B. Celui-ci les fit paraitre en
1949 et il avertissait les lecteurs dans sa préface : «Ce livre n’est pas I'Ethique que
Bonhoeffer voulait faire paraitre». En effet, il s’est avéré fort délicat de réunir en un
ouvrage ce qui avait été mis sur le papier a la héte, entre deux voyages. B. ne rédigeait
pas son ceuvre chapitre aprés chapitre, mais écrivait (dans une écriture quasi illisible
aux non-initiés!) tel ou tel fragment ; puis il rassemblait ses notes, mais sans leur donner
un ordre encore bien miiri. Les éditeurs de la présente version, aprés s’en étre longue-
ment expliqué, proposent un ordre chronologique des fragments qui differe quelque peu
de 1I’édition classique parue en 1963, sur laquelle ia traduction frangaise se fpndant
(cf. I'utile synopse des versions successives, p. 470). Sans entrer dans les détails, .les
deux changements les plus notables concernent d’abord le passage intitulé : «Le Chrgst,
la réalité et le bien», qui se trouve maintenant en premiére place et non plus au mlllﬁu
de I'ouvrage ; il aurait été écrit en été 1940. Tout le projet de I'éthique s’y trouve déja,
avec le rejet de la pensée sur deux plans, comme s'il avaient deux réalités, celle du
monde et celle de Dieu, et I’affirmation de I'unité de la réalité en Jésus-Christ. Quant
au premier fragment dans 1’ordre actuel : «L’amour de Dieu et le déclin du mpnde»,
il aurait été rédigé seulement en 1942 et les éditeurs le rangent donc plus Iogn. On
pourrait discuter encore longtemps. La tendance actuelle des chercheurs est de présenter
les textes de B. dans un ordre strictement chronologique (on retrouve ce mode de faire



296 BIBLIOGRAPHIE

dans les DBW 14, cf. plus loin notre compte rendu). Mais je ne suis pas sar que la
présentation en devienne plus claire et je préfere I'ordre plus théologique de Bethge.
Mais peu importe. Le contenu seul compte. Une longue postface des éditeurs conclut
I"ouvrage. Ceux-ci s’efforcent de remettre dans leur contexte historique certains pas-
sages de B., par exemple sur I'euthanasie et la stérilisation forcée, la guerre moderne
d’extermination, les Juifs et les déportations (que B. connaissait par I'entremise de son
beau-frere Hans von Donanyi), la liberté comme ['une des structures de la vie respon-
sable (allusion a la conspiration), etc. Il ne faut pas oublier que, surveillé étroitement
par la Gestapo, B. devait cacher toute référence directe a I’actualité. Son texte est codé.
Ce développement (p. 424-434), le plus neuf de la postface, est a lire par les éthiciens.
Malheureusement, ici comme ailleurs, les éditeurs ignorent tout de la recherche en
langue francaise. André Dumas n’est cité qu'une seule fois, en note. Son maitre-livre :
Une théologie de la réalité : D. Bonhoeffer, dont I'axe se trouve précisément dans
I"éthique et la notion de structuration de la réalité, n’est discuté nulle part, a propos de
la réception, et ne figure méme pas dans la bibliographie. Il fallait le faire!

Henry MotTU

DieTrRICH BONHOEFFER, [llegale Theologenausbildung : Finkenwalde 1935-
1937. Herausgegeben von Otto Dudzus und Jirgen Henkys in
Zusammenarbeit mit Sabine Bobert-Stiitzel, Dirk Schulz und Ilse Todt
(Dietrich Bonhoeffer Werke — 14), Chr. Kaiser/Giitersloher Verlagshaus,
Giitersloh, 1996, 1252 p.

Cet épais volume comprend trois parties : les lettres et documents datant de cette
période ; les cours et exercices pratiques a Finkenwalde ainsi que les conférences et les
articles ; les prédications et méditations bibliques. Le tout est classé par ordre chrono-
logique. Comme pour les autres volumes de la collection, une préface ainsi qu'une
longue postface ont été rédigées par les deux éditeurs, Dudzus et Henkys. De vastes
indices terminent I’ouvrage (tableau chronologique de cette période, liste des candidats,
etc.). Les spécialistes s’intéresseront avant tout aux trois cours principaux donnés par
B.: I'homilétique. la catéchétique et la cure d’ame, ainsi qu’aux esquisses de ce qui
deviendra la Nachfolge. En ce qui concerne 1’homilétique, traduite en frangais sous le
titre : La Parole de la prédication (Labor et Fides, 1992, coll. «Pratiques» n° 8), je
m’étais fondé a I'époque sur le texte des Gesammelte Schriften, vol. 1V, édité par E.
Bethge en 1965. Celui-ci. en synthétisant les notes manuscrites des étudiants qu’il avait
pu rassembler, avait regroupé les divers cours donnés sur le sujet par B. selon un ordre
systématique. Or, Dudzus et Henkys ont opté dans la présente édition (p. 478-530) pour
une présentation chronologique de la matiere. ce qui change I'ordre adopté par Bethge.
On a retrouvé en effet entre-temps le manuscrit des notes de I'éleve Friedrich Trentepohl
et ¢’est d’apres ce manuscrit que les éditeurs ont reconstruit le cours. Mis a part cette
question d’ordre des matieres, dont le contenu ne change pratiquement pas, un ajout
intéressant porte sur I'étroite relation entre la prédication et la sainte Ceéne (p. 508-509),
que je traduirai pour une éventuelle deuxiéme édition frangaise. On trouvera en outre
dans ce volume les exercices homilétiques proposés par B. a ses étudiants. Peut-étre
vaudrait-il la peine de traduire également un jour le cours sur la cure d’ame, dont on
trouvera aussi le texte ici. Une traduction italienne en a été faite par E. Genre, Una
pastorale evangelica, Turin, Claudiana, 1990.

Henry MoTTU



BIBLIOGRAPHIE 297

JEaN-Louis SOULETIE, La croix de Dieu. Eschatologie et histoire dans la pers-
pective christologique de Jiirgen Moltmann. Préface par Joseph Doré,
(Cogitatio Fidei — 201), Paris, Cerf, 1997, 409 p.

A ma connaissance, le présent ouvrage est, en frangais, la premiére grande mono-
graphie consacrée a Moltmann, auquel la théologie francophone doit beaucoup. Ce n’est
pas une €tude qui englobe toute la théologie de Moltmann, mais seulement 1'un de ses
aspects fondamentaux, la christologie, principalement sur la base du Dieu crucifié et
dans une moindre mesure du Jésus, le Messie de Dieu. L'A. analyse ces textes avec
grand soin et les replace dans les débats dont ils sont nés, surtout les positions
bultmanniennes d’une part et pannenbergiennes d’autre part, ainsi que les controverses
a propos du Jésus historique par rapport a celui de la foi. Tout ce que Souletie dit sur
ces sujets est fiable. L'A. souligne a quel point il est paradoxal pour Moltmann, si
soucieux de I"histoire, d”aboutir, lui aussi et comme Bultmann, 4 une perte de I’histoire,
dans la mesure ou il «eschatologise» la résurrection et pense I’histoire en Dieu au lieu
de penser Dieu dans 1'histoire. Moltmann aurait trop tiré le probléeme du Christ du c6té
de Hegel, philosophe décisif pour comprendre la pensée moltmannienne. Pour I'A., on
peut discerner I’eschatologie «au cceur méme de 1"histoire et de la corporéité de I’'Eglise
et de chaque chrétien. C’est au cceur de la messe qu'on peut parler de Dieu crucifié
ou plus précisément de Verbe crucifié, parce que la reprise de parole qu'opere la
mémoire chrétienne est maintenant de 1’ordre de I'agir, d’une histoire a réaliser selon
le don re¢u» (p. 385). Deux remarques au sujet de cette critique. Sous la plume de I'A.,
elle a quelque chose d’une construction artificielle tant il doit s efforcer, presque contre
son gré, d’apporter une touche critique a4 son analyse par ailleurs si positive de
Moltmann. Le rapport histoire-eschatologie n’étant de toute maniere jamais congu de
maniére satisfaisante quelque soit la théologie, Souletie aurait mieux fait de constater
que le rapport établi par Moltmann ne correspond pas a son option personnelle. Enfin,
pour instructif qu’il soit, I'ouvrage gagnerait a étre réduit de moitié, pour dire la méme
chose.

KLAUSPETER BLASER

GerarD DELTEIL, PauL KELLER, L'Eglise disséminée. Itinérance et enracine-
ment (Théologies Pratiques), Paris, Cerf/Lumen Vitae/Labor et Fides/
Novalis, 1995, 330 p.

Cet ouvrage est davantage qu’un livre de plus sur la dissémination. Il ne s’agit pas,
en effet, d'y analyser les conditions d’existence trés particulieres de telle ou telle Eglise
locale en situation de dissémination. Il y va d’une réinterprétation de I'Eglise (et avec
elle de la condition de croyant), en tant qu’elle est marquée par une dissémination qui
est sa condition méme de possibilité, le principe de sa mise en ceuvre et de sa vie
concréte. Il faut saluer ce retournement, qui est aussi un coup d’éclat : la dissémination
n’est plus un accident malheureux survenu a une Eglise vouée au regroupement autour
de ses clochers ; elle est la métaphore de la condition du chrétien dans l.e' monde
contemporain. Jadis, les Juifs de la diaspora ont, eux aussi, su réinterpréter positivement
leur éparpillement, pour le vivre non plus comme un fardeau, mais comme une ch:ance
de mieux vivre la mission qui leur était confiée. Un tel geste est redécrit ici par Gc_&rard
Delteil et Paul Keller. Les A.. qui tous deux ont été enseignants en théologie pratique,
opérent, dans ce livre & quatre mains, un retour systématique sur les ditjfércms domaines
de leur enseignement. Ils évitent toujours les détours anecdotiques (qul ne nous appren-
draient rien), mais s’ attachent a penser I’ insertion dans une pratique. Apres une premicre
partie consacrée au lieu de I'Eglise, que I'on serait tenté de résumer d’un trait : «rien



298 BIBLIOGRAPHIE

ne peut avoir lieu que dans I"absence du lieu», la deuxieme partie aborde les fonctions
de I’Eglise. Reprise a F. J. Leenhardt, la distinction entre fonction et organe est des plus
éclairante. Les A. distinguent quatre fonctions de I'Eglise : cultuelle, kérygmatique,
éthique et cecuménique (cette derniere désignant le rapport au monde en son sens le
plus large). On peut esquisser un mouvement de suspicion devant I’établissement d’une
telle liste : est-on certain de n’avoir rien laissé de coté? Méme en I'absence d’une
réponse immeédiate a cette question, une certaine vigilance critique peut s’imposer.
Toutefois, I'utilisation de ces catégories issues d’une logique assez floue évite aux A.
I"écueil d'une analyse trop réductrice. A la rigueur abstraite de la deuxieme partie répond
dans la troisiecme la présentation des ; «figures d’une Eglise en dissémination», elles-
mémes décrites sur un mode disséminé. Cette partie fourmille d’idées stimulantes, a
la fois tournées vers I'avenir et ancrées dans des racines bibliques et théologiques.
Soulignant les mutations de notre temps, les A. fournissent un précieux ressort au rebond
nécessaire de I'Eglise. A titre d'exemple, citons la suggestion de repenser la catéchese
des enfants a la lumiere d’une catéchese pour adultes, cette derniere étant redevenue
une tiche urgente et nécessaire. Le livre est 'exemple de ce que peut produire une
réflexion solide, argumentée, échappant a la fois a I'attrait de I'infiniment nouveau et
a la nostalgie passéiste. Il est permis d’y lire un signe de vitalité de 1'Eglise, fut-elle
disséminée. Entre itinérance et enracinement, cette derniere trouvera toujours sa place
dans I'entre, dans le sans-lieu ou le sans-antre de I'interpellation vivante.

PIERRE-Y VES RUFF

Oscar CULLMANN, La priére dans le Nouveau Testament. Essai de réponse a
des questions contemporaines (Théologies Bibliques), Paris, Cerf, 1995,
260 p.

Un an apres I’édition allemande, voici, selon I"habitude de I'A., I’édition francaise
(traduction de M. Arnold). Fruit d’une longue gestation, 1'essai cherche a répondre a
des objections modernes contre la priére par un retour aux conceptions néotestamentaires
sur le sujet. Le projet génere le plan, qui commence par une revue de questions et
d’objections, pour aboutir a une conclusion en forme de réponses, aprés une partie
centrale consacrée a I'approche exégétique de textes en rapport avec la priere. La
premieére partie, introductive, évoque la problématique moderne de la priére, en deux
sections, décrivant d'une part les difficultés, et de I'autre les objections rencontrées par
rapport a la pricre. L' A. s’y oppose en particulier a D. Solle (Atheistisch an Gott glauben,
Olten — Freiburg, 1968), et a la critique d’une conception «théiste» de Dieu. La seconde
partie, exégétique et théologique, est la plus importante de I'ouvrage. Trois chapitres
sont consacrés aux synoptiques, au paulinisme et au johannisme. Les autres écrits du
NT sont évoqués bricvement. Le chapitre synoptique s’intéresse particulicrement a la
priere de Jésus. Gethsémané joue un role décisif dans I"analyse de I'A., notamment pour
la question du non exaucement de la priere. C’est bien siir le Notre Pére qui constitue
I"autre élément majeur du chapitre, avec une analyse assez précise, ou I’A. réfute
notamment la ligne d’interprétation purement eschatologique. Pour le paulinisme, I'A.
renonce aux questions d’authenticité, qui, selon lui, ne revétent pas un enjeu significatif
dans la problématique en question. Le texte central est ici Rm 8, 12-17. Le role de
I’Esprit est mis en évidence. Dans la méme ligne, le johannisme est étudié de maniére
globale, dans I’hypothése que la conception de la priére est commune au milieu dans
son ensemble. Le dialogue avec la samaritaine et la priere sacerdotale sont les éléments
principaux de I'analyse, ainsi que la maniere dont les discours d’adieux abordent la
question. La partie conclusive, plus bréve, reprend les données, mais dans un cadre plutot
dogmatique. Elle se veut une synthése cherchant a montrer les tendances communes



BIBLIOGRAPHIE 299

aux diverses traditions néotestamentaires, sans faire violence aux théologies particulie-
res. Elle s’efforce notamment de définir la conception de Dieu commune a toutes les
parties du NT. Les réponses aux objections formulées dans la premiére partie s’ inscri-
vent dans la théologie de I'A., en particulier dans la notion déterminante d’histoire du
salut, I'alternative «déja — pas encore» jouant un role décisif. L’ objectif est ambitieux,
la démarche claire et précise. Bien qu’il s’en défende expressément, 1’ouvrage n’est
toutefois pas a I'abri de certaines critiques. En dépit des précautions prises, on constate
une tendance harmonisante dans I'interprétation des textes. Dans ce cadre, ce sont
précisément des textes plutdt tardifs que I'A. fait intervenir comme clé de compréhen-
sion. Que faut-il comprendre lorsque I'A. s’étonne de 1’absence du Notre Pére dans Mc
(p- 78, n. 2)? Certaines affirmations théologiques n’ont pas d’appui exégétique, mais
jouent un role fondamental dans I’argumentation. Ainsi en va-t-il de I'immu(t)abilité
de Dieu, «que la Bible présuppose de maniere incontestable» (p. 34). Au terme du
chapitre consacré au paulinisme, la notion de priere comme combat est évoquée, se
référant a I’ Ancien Testament ol elle est aussi présente, «il est vrai que ce n’est pas
tout a fait dans le méme sens.» Ce n’est effectivement pas tout a fait le méme adversaire!
Deux remarques encore sur I’herméneutique de I’ A. De maniére claire, le livre cherche
a mettre en évidence les réponses du Nouveau Testament aux questions plus ou moins
nouvelles de la modernité. La Bible est-elle donc le livre des réponses? Le caractere
problématique de cette herméneutique apparait a notre sens dans la faiblesse du lien
entre les deuxiéme et troisieme parties. A notre grand regret, I’A. abandonne le terrain
de la théologie néotestamentaire, pour apporter des éléments dogmatiques en guise de
réponses. Cela révele, nous semble-t-il, une carence de la démarche. Notre derniere
remarque tient au manque de clarté quant au statut de la priere de Jésus, en particulier
celle de Gethsémané. Le role que I’A. lui fait jouer ne nous conduit-il pas sur la voie
de I'imitatio Christ?

NicorAs COCHAND

Stanley D. ANDERSON (éd.), Documenta Q. Reconstructions of Q Through Tx.vo
Centuries of Gospel Research, Excerpted, Sorted and Evaluated, Louvain,

Peeters, 1996, 206 p.

De 1985 i 1989, s’est tenu sous 1’égide de la Society of Biblical Literature un «Q
Seminar», devenu par la suite «International Q Project». La série inaugurée par
I’ouvrage ici présenté est le fruit de ces travaux. L’objet de cette série est donc la source
commune aux évangiles de Mt et de Lc, dite source des logia (les dits du Seigneur)
ou source Q (de I'allemand Quelle). L objectif de la série est de présenter pour tous
les textes de cette source une histoire de la critique, dans le but d’établir le texte original
le plus probable. 11 s’agit donc de la banque de donnée du projet. Le premier volume
est consacré a la priere du Seigneur, le Notre Pere. Pour chaque élément discuté, les
A. recensent les avis des exégetes du XIX¢ et du XX¢ siecle a propos de la forme du
texte de Q. L’information est organisée chronologiquement et par opinion : d’al?ord le:s
pour, puis les contre. La démarche et I’opinion des chercheurs est parfois résumée, mais
plus souvent citée, parfois de maniére extensive, dans la langue de l'guteur (frangal‘s,
allemand ou anglais). Enfin, pour chaque question, une bréve éva]uanon est proposée
par les auteurs ou éditeurs. L’ouvrage traite d’abord une variante textuelle, puis la
présence de la priere dans son ensemble dans Q, sa position dans la source, Ala présence
d’une introduction, et ensuite, cas par cas, le texte de Q, en fonction des‘ variantes entre
Mt et Le. Une bibliographie clét le volume. Pour évaluer I'ouvrage, il faut le tester sur
sa qualité de source de travail. L’ objectif est précis, limité, la matiére bien structurée,



300 BIBLIOGRAPHIE

fidelement restituée. On appréciera le caractere trilingue des citations. Une inquiétude:
I"ampleur que la série pourrait prendre. car le premier volume porte sur quatre versets!

NicorLas COCHAND

YvanN BourQuiN, La confession du centurion. Le Fils de Dieu en croix selon
['évangile de Marc, Poliez-le-Grand, Moulin, 1996, 79 p.

LA. revisite la théologie de la croix propre a Marc, avec les outils de I'analyse
de la narration. La démarche s’organise autour de la déclaration du centurion romain
lors de la mort de Jésus (Mc 15, 39). LA, procede par allées et venues dans I'évangile,
soulignant d’abord I'intrigue, qui culmine a la croix. Il évoque ensuite 1'habileté de
I"auteur a décrire des personnages ambigus, et la stratégie de distanciation que cela
implique. Puis la comparaison synoptique permet de souligner I'importance accordée
par Marc a la déclaration du centurion, mais aussi son ambiguité. Le doute que I'évan-
géliste laisse planer aux endroits les plus importants conduit I'A. & souligner I'ironie
dramatique de la narration. La démarche aboutit & démontrer que I'intention de Marc
est de contraindre le lecteur & s'interroger sur sa condition de croyant et a confesser
sa foi. — Conformément a la ligne de la collection, il s agit d"un ouvrage de vulgarisation,
bref, précis et clair. On appréciera la capacité de I'A. de présenter plusieurs démarches,
en ¢pargnant au lecteur la mise en place d'une méthodologie lourde. La variété des
approches fait que la lecture est a la fois passionnante et exigeante. Qu’il me soit permis
de faire trois remarques, qui ne mettent pas en cause la qualité de I'ouvrage, que I'on
peut qualifier d’excellent dans sa mani¢re de gérer 'objectif de vugarisation et la
complexité des questions. Premiérement. I’A. montre de maniere convaincante la stra-
tégie d’insécurité propre a la narration marcinienne. La conclusion de I'ouvrage n’aurait-
elle pas pu s’inspirer de cette ligne, et étre moins rassurante”? Deuxicmement, la fin
s'oriente plus sur le theme de la résurrection. Je reste sur ma faim quant a la manicre
de I"articuler avec celui de la croix. Troisiemement, le contexte historique de la rédaction
de I'évangile de Marc — certes difficile a définir — n’est évoqué qu’en trois lignes. Est-
ce a dire qu’il ne joue finalement aucun role dans I'analyse narratologique?

Nicoras COCHAND

Oberre MainviLLk, La Bible au creuset de ['histoire. Guide d’exégése
historico-critique (Sciences Bibliques, Instruments — 2), Montréal,
Médiaspaul, 1995, 151 p.

Alors que le temps est plutdt a la contestation et a la remise en cause de I'approche
historico-critique, voici un outil @ méme de revitaliser la pratique de la méthode.
L ouvrage se présente en effet comme un guide de travail, particuliecrement a I'intention
de ceux qui découvrent I'exégese scientifique. Il offre une présentation concise, claire
et précise des éléments de la méthode, qui, pour I'A., reste une, mais composée de
diverses étapes. L ouvrage comporte de deux parties. La premicre est consacrée au texte,
la seconde a la méthode. Dans un premier temps. I'A. consacre deux chapitres a la
transmission matérielle du texte, puis a la critique textuelle. La brieveté permet une
information rapide et intelligente, tant sur la tradition manuscripte, que sur les critéres
d’évaluation des variantes. A noter que le guide porte sur I'ensemble de la Bible, et
que la critique textuelle des deux testaments est abordée. La seconde partie parcourt
les étapes de la méthode dans un ordre didactique. Elles sont réparties en cinq chapitres,



BIBLIOGRAPHIE 301

consacrés respectivement a la critique des sources (critique littéraire), a la critique du
genre littéraire (histoire des formes, Formgeschichte), a la méthode comparative (his-
toire des religions, Religionsgeschichte), a I'histoire de la tradition (Ueberlieferungs-
geschichte) et a la critique de la rédaction (Redaktionsgeschichte). Dans cette partie
¢galement, on trouve des exemple de I’AT et du NT pour chaque étape de la démarche.
L*.A. précise la nature et I'objectif du travail critique, définit une pratique, la met en
ceuvre, et conclut en soulignant I'intérét de chaque étape. Elle met également en évidence
les connexions entre les approches, par exemple en choisissant les mémes textes pour
la critique des sources et pour I’histoire de la rédaction. Les définitions nécessaires sont
fournies, mais I'histoire de la recherche n’est pas développée, en dehors de la mention
des peres reconnus de chaque méthode. On notera une bibliographie sélective par
chapitre. En conclusion, I'A. rappelle que la méthode historico-critique reste indispen-
sable, eu égard a la nature historique de la révélation biblique, et pour mettre en valeur
la vie contenue dans les textes.

NicoLas COCHAND

KAREL vAN DER Toorn, BoB BECKING, PIETER W. vAN DER HorsT (€ds),
Dictionary of Deities and Demons in the Bible, Leiden-New York-Kdln,
Brill, 1995, 1774 cols. + XXXVI p. + un index non numéroté.

Ce dictionnaire est le premier de son genre. Il est consacré a toutes les divinités
eta tous les démons qui sont attestés (directement ou indirectement) dans la Bible (texte
massorétique, LXX plus apocryphes, NT). La définition de «divinité» et de «démon»
est comprise dans un sens tres large, puisqu’on trouve a coté des entrées classiques (par
exemple Baal, Satan, Zeus) également des articles sur des personnages fondateurs
importants qui, plus tard, regoivent un statut quasiment divin (p. ex. Marie, Moise). Le
dictionnaire comprend également des figures d’ancétres (p. ex. Abraham, Ismagl), des
personnages mythologiques (p. ex. Eve, la fille de Jephté) et méme des thémes (par
exemple image). Les articles, de longueur variable (quelques lignes pour «Jalam», 31
cols. pour «Dieu», 19 cols. pour «Yahweh», 11 cols. pour «Jésus»), comportent pour
la plupart quatre parties : 1. Nom, étymologie, références bibliques, 2. Les attestations
proche-orientales, 3. Roles et fonctions de la divinité (du personnage) dans les textes
bibliques, 4. Bibliographie. Plus de cent spécialistes ont contribué a ce volume. Certains
articles sont excellents (p. ex. celui sur Léviathan), d’autres laissent parfois le lecteur
un peu sur sa faim (par exemple celui sur El). Etant donné que les auteurs n’ont pas
tous la méme vision sur la formation des textes bibliques, certains de ces textes appa-
raissent chez les uns comme «archaiques», chez d’autres comme datant de I'époque post-
exilique. Mais une telle hétérogénéité est inévitable ; elle est d’ailleurs peu génante. De
nombreux tables (auteurs, abréviations, entrées) et index facilitent I"utilisation. Cest
un outil indispensable pour tout bibliste ou toute personne intéressée par la mythologie
biblique.

THomas ROMER



	Bibliographie

