
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 47 (1997)

Heft: 3

Artikel: De la conversation à la conversion : actualité des chemins homilétiques

Autor: Graesslé, Isabelle

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381553

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381553
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 129 1997). P. 209-223

DE LA CONVERSATION A LA CONVERSION :

ACTUALITÉ DES CHEMINS HOMILÉTIQUES

Isabelle Graesslé

Résumé

Après une période de recherches homilétiques marquées par le paradigme
de la crise, l'actuelle synergie de travaux dynamiques sur la prédication laisse

supposer que Von aborde le temps de la construction d'un nouveau modèle.

L'article s'inscrit dans ce mouvement et propose d'envisager la prédication
comme conversation et comme reconnaissance : conversation initiatique
d'abord, puis herméneutique, en particulier par un travail d'intertextualité et
de partage des voix. La dernière partie dégage la notion de reconnaissance,
élément fondamental, pour ne pas dire «sacramentel», de la réception
homilétique. Enfin, pour provoquer le dialogue entre texte biblique et réflexion
homilétique, l'argumentation s'appuie sur la trame du récit des pèlerins d'Em-
maüs (Lc 24,13-33), récit-métaphore d'un processus homilétique renouvelé.

Penser la communication, et plus particulièrement la communication
homilétique, était devenu ces dernières années assez inconfortable. D'une part,
du côté des théories de la communication, il ne semblait plus venir beaucoup
de sang neuf. La pragmatique anglo-saxonne, relayée par les recherches

francophones, avait eu ses heures de gloire mais s'embourbait dans une hyper-
spécialisation difficilement utilisable ; l'école de Palo Alto, incontournable
référence, commençait à dater, et même une revue au nom pourtant prédestiné,
la revue Communications, tendait à s'éloigner de ses rivages habituels pour
aborder d'autres espaces '.

Quant à l'homilétique proprement dite, depuis plus d'une décennie, on nous

annonce sinon sa fin, du moins sa mutation chaotique. La crise de la prédication
semble sans précédents : ici on déclare l'ébranlement d'un modèle secoué par
la crise plus large de la régulation institutionnelle du religieux ; là on met en

avant l'évolution du rôle pastoral, qui passe, schématiquement, de la parole
à l'écoute, de l'enseignement à l'accompagnement. Au fil des recherches,

1 Comme en témoignent les derniers numéros traitant de la beauté et la laideur, des

drogues, des peurs ou de la filiation. A sa décharge on reconnaîtra qu'aujourd'hui
d'autres revues comme Hermès, Média et Information, Réseaux ou Les Cahiers de

médiologie relayent les premières recherches diffusées dans Communications.



210 ISABELLE GRAESSLÉ

nombre d'études ne traitaient plus que de la dislocation de l'homilétique
communautaire, voire de l'érosion de son discours 2. Le paradigme qualifiant
la crise devenait passablement inquiétant, voire angoissant.

Or depuis quelque temps, à la fois du côté des théories de la communication
et du côté de l'homilétique, un certain frémissement se fait sentir. L'avenir dira
le sérieux de ces entreprises, mais indéniablement, on assiste aujourd'hui à la

convergence de plusieurs publications sur le fait communicationnel (Régis
Debray, Dominique Wolton, sans compter, à un autre niveau bien sûr,
l'actualité d'un Habermas)3. De même assiste-t-on au foisonnement de recherches

homilétiques assez audacieuses, notamment nord-américaines. Cette convergence

laisse à penser qu'un tournant est pris et qu'après le temps, nécessaire.
de la complète remise en question, vient celui de la reconstruction du modèle,
voire de la construction d'un nouveau modèle homilétique.

«Comment envisager la communication homilétique aujourd'hui?», voilà
le terrain sur lequel nous voudrions travailler et dont cet article permettra de

présenter quelques balises. Ces dernières tournent essentiellement autour de

la prédication comme conversation et comme reconnaissance. Si le premier
terme n'apparaît pas trop surprenant en homilétique, le second en revanche peut
sembler plus intrigant. Touchant essentiellement à l'ordre d'une transformation
existentielle, il équivaut à une sorte de conversion. Les lieux habituels attachés
à l'une et l'autre notions peuvent confondre l'argument. En effet, quoi de plus
éloigné que le fait conversationnel, empreint au premier abord de futilité
frivole, et la conversion, profondément existentielle? Nous sommes pourtant
convaincue que c'est à leur point de jonction que se trouve le motif pour
repenser l'homilétique actuelle. L'un des soucis de notre démarche consistera
donc à tracer le passage entre conversation et reconnaissance. Pour ce faire,
notre première partie montrera la pertinence d'une prédication comprise
comme le chemin d'une conversation initiatique. Dans une deuxième partie
nous mettrons en valeur la prédication comme conversation herméneutique,
notamment par un travail d'intertextualité et de partage des voix. Enfin, nous
définirons la prédication comme nécessaire reconnaissance.

Finalement, il nous a semblé difficile d'aborder le terrain homilétique sans

traverser celui du texte biblique, sans accepter aussi de se laisser décentrer par
le texte. Car provoquer un va-et-vient fécond entre texte biblique et réflexion
homilétique, c'est accepter la capacité toujours actuelle du texte à transformer
la parole sur le texte. En la matière, l'un des modèles d'une homilétique
biblique particulièrement déstructurante n'est autre que le paradigme des

interventions du ressuscité, et parmi elles, celle de la rencontre sur le chemin
d'Emmaüs. C'est sur ce texte (Lc 24, 13-33) que s'appuiera notre présentation.

2 J.-P. Willaime, «Prédication, culte protestant et mutations contemporaines». Foi
et Vie 2-3 (1986), p. 21.

1 R. Debray, Transmettre. Paris, Odile Jacob. 1997 : D. Wolton, Penser la
communication, Paris, Flammarion, 1997.



DE LA CONVERSATION A LA CONVERSION 211

Qu'il ait été et soit encore l'une des péricopes les plus commentées ne devrait

pas constituer un obstacle particulier. Métaphore presque parfaite du processus
herméneutique, ce texte ouvre l'espace à de multiples interprétations, y compris
homilétiques. A la manière de certains tableaux de la Renaissance donnant à

voir une autre dimension dans des miroirs révélateurs, ce récit d'une conversation

et d'une reconnaissance permettra de refléter notre propre réflexion, qui
est aussi, à sa façon, une sorte de conversion.

I. Un processus homilétique initiatique

C'est de tous les champs théologiques que viennent aujourd'hui de

profondes remises en question de la prédication classique, c'est-à-dire

argumentative, persuasive, doctrinale. Les sociologues de la religion ont noté
très tôt les mutations d'une pratique homilétique. pourtant considérée en terre

protestante comme la médiation principale pour représenter le divin 4
: de plus

en plus, ont-ils fait remarquer, nous passons, au moins dans la pratique, de la

déclamation à l'esthétisation. voire à la ritualisation de ce discours si particulier,

de plus en plus intégré dans un dispositif cultuel perçu comme cérémonie
rituelle de communion identitaire. Les systématiciens, eux aussi, ont mis en

garde contre les dangers d'une prédication perçue comme actualisation
«directe» de la parole de Dieu, héritage de la théologie dialectique de K. Barth
et R. Bultmann. Danger, à trop interpeller et provoquer, d'oublier la dimension
d'édification inhérente à l'homilétique. véritable prise en charge des identités ;

danger d'annexer en quelque sorte une parole qui toujours et fort heureusement

échappe à son interprète -\

Aujourd'hui c'est aussi parmi la jeune génération des spécialistes de

l'homilétique que l'on trouve des recherches, qui sont autant de remises en

question originales, comme en témoignent les derniers articles de l'excellente
revue américaine Homiletic. Il suffit de citer celui de Robert Stephen Reid,
«Postmodernité et fonction de la nouvelle homilétique dans les communautés
de la postchrétienté»6. S'inscrivant dans la vague de déconstruction de la

pensée «moderne» et reprenant la désormais classique figure de Thomas Kuhn,
l'auteur met en évidence le «changement de paradigme» qui affecte la théorie

homilétique principalement de tradition protestante depuis deux décennies.

Analysé par Reid, ce changement de paradigme n'est autre que le déplacement
d'une logique argumentative, comme base de composition d'une prédication,
vers une variété d'autres logiques (narrative, inductive, etc.). Or toutes ces

4 J.-P. Willaime, art. cit.. p. 16.
5 P. Gisel. «La place de l'argumentation théologique dans les prédications actuelles

» in H. Mottu et P.-A. Bettex (éd.). Le défi homilétique. Genève. Labor et Fides,
1994. p. 239-249.

6 R. S. Reid. «Postmodernism and the Function of the New Homiletic in Post-
Christendom Congregations». Homiletic 2 (1995). p. 1-13.



212 ISABELLE GRAESSLÉ

logiques autres se rencontrent sur deux points au moins : d'une part un
consensus sur la fin du vieux paradigme rationaliste, aujourd'hui plus guère
effectif, et d'autre part une réelle attention à la création d'une expérience
affective pour l'auditoire d'une prédication. Fred Craddock ne dit pas autre
chose lorsqu'il définit la création d'une expérience pour l'auditoire comme «la
considération [centrale] qui doit conduire l'événement de la communication» 7.

Dans le souci de se défaire des attentes homilétiques habituelles, cette
expérience est pensée davantage comme la réponse possible de l'auditoire et moins
comme un essai de contrôler une réponse spécifique. Il y a là de quoi nourrir
notre réflexion ultérieure sur la reconnaissance comme expérience existentielle,

non pas épreuve narcissique mais moment unique provoqué par le

dialogue et la rencontre ; non pas une expérience attendue qui clôt sur soi-
même mais un instant d'inédit qui ouvre sur autrui.

D'autres homiléticiens, comme David Buttrick 8, mettront en avant la fin
de l'argument au profit d'une approche spécifiquement narrative où c'est le

récit lui-même qui devient communication. Parce qu'il ne rejette pas l'argument

en soi mais l'argument structurellement persuasif, Buttrick est un bon

exemple de ce changement topique. Plus généralement tout de même, dans ce

passage de l'argumentation rationnelle à une expérience plus existentielle,
quelque chose du modèle homilétique traditionnel se modifie radicalement. Or
c'est bien ce qui se passe au cœur de ce changement profond qui nous intéresse

et que, nous semble-t-il, le texte d'Emmaüs décrit à sa façon.
Au début du passage de Lc 24, le v. 14 indique que les deux disciples

s'entretenaient l'un l'autre (aÙToi wuJXow npos" aXXqXous", dit le grec). Et le

texte insiste, au verset suivant, en marquant que Jésus arrive èv t<3 òriiXclv
aÙToùç, que nous ne traduirons certes pas naïvement «dans leur homélie».
Toutefois, au-delà du sens premier du terme (se rassembler, se rencontrer,
s'entretenir), quelque chose est dit d'une route homilétique qui est d'abord
conversation. En tous les cas une conversation passablement agitée puisqu'au
v. 17, Jésus interroge les deux hommes sur les paroles que littéralement, ils
se balancent à la tête, comme des balles (ol Xóyoi oûtoi o'ùç aimßdXXeTe TTpoç

àXXf|Xous"). Impossible ici de ne pas penser aux joutes homilétiques fameuses

et fort courues au XIXe siècle, durant lesquelles les médiatiques vedettes

pastorales d'alors se répondaient de dimanche en dimanche et de prédication
en prédication 9. Sur un mode moins léger, il y a là, dans cette «homélie» sur
la route, un indice pour penser une homilétique moins argumentative, diffé-

7 F. Craddock, Overhearing the Gospel, Nashville, Abingdon Press. 1988 5, p. 121.
8 D. Buttrick, Homiletic: Moves and Structures, Philadelphia, Fortress Press, 1989.
9 Les enjeux du conflit entre libéraux et évangéliques dépassaient certes le terrain

homilétique mais les représentants les plus fameux des deux camps, Adolphe Monod
et Athanase Coquerel, étaient aussi les prédicateurs les plus célèbres de leur temps.
Cf. A. Encrevé, Protestants français au milieu du XIXe siècle, Genève, Labor et Fides,
1986.



DE LA CONVERSATION A LA CONVERSION 213

remment persuasive. Pour avancer dans cette voie, nous nous proposons
d'envisager le processus homilétique comme transmission et comme initiation.

1. De la communication à la transmission

Il ne s'agit pas ici de rejeter le concept de communication : il nous relie
aux questions du langage, des codes et des fonctions définies par Roman
Jacobson 1(), et de ce fait balise les phénomènes en jeu dans l'acte de
communication. Pourtant, comme Régis Debray le met en valeur, le terme de

transmission, lui, ouvre sur un champ plus large ", car ce qui se transmet ne se

limite pas à l'immatériel d'une langue mais mobilise images et mots, odeurs
et couleurs, espace et musique. Si la communication tire plutôt vers le

synchronique, la transmission, elle, s'étend au diachronique, au temps plus qu'à
l'espace. Ou, pour le dire autrement, là où la communication abrège le temps,
la transmission le prolonge, relie les morts aux vivants, ouvre sur le passé

comme sur l'avenir. Pourquoi transmet-on si ce n'est «pour que ce que nous

pensons, croyons et vivons ne meure pas avec nous» l2. L'Evangile s'est autant
transmis que communiqué, comme une parole qu'on ne peut oublier, pas plus
qu'on ne peut la garder pour soi.

Nous nous en voudrions pourtant de diaboliser la communication, surtout
après avoir tenté d'en réhabiliter les outils d'analyse et les garde-fous que sont
les éléments du système rhétorique B. Mais le temps est venu d'abandonner
un processus de communication appliqué à l'homilétique et défini uniquement
comme transfert d'information d'un émetteur à un récepteur par l'intermédiaire
d'un code et d'un canal. Dans cette perspective, communiquer revient à

véhiculer des contenus de sens mais selon le schéma d'une communication
fonctionnelle et d'une logique d'efficacité. C'est cette logique technicienne

qu'il convient, pour un temps, de laisser de côté et d'imaginer d'autres
langages, d'autres pratiques l4.

2. Le transmettre comme initiation

Lorsque Jésus s'approche des deux disciples pour faire route avec eux
(v. 15), il les trouve dans ce qu'on pourrait appeler un processus d'homilétique

10 R. Jacobson, Essais de linguistique générale, Paris, Seuil, 1970.
" Cf. R. Debray, op. cit., p. 15-24.
12 Ibid., p. 18.

¦ Cf. notre thèse de doctorat Eléments pour une rhétorique de la prédication.
Lectures d'Athanase Coquerel, Faculté de théologie protestante de Strasbourg, non
publié.

14 Pour une critique du langage de la communication, cf. L. Queré, «Le système
médiatique et ses rhétoriques persuasives». Foi et Vie 2-3 (1986), p. 23-33.



214 ISABELLE GRAESSLÉ

classique : argumentation, contre-argumentation, engagement total du locuteur
dans sa communication au point de ne pas voir son récepteur. Or leur
compagnon de route va les entraîner dans un processus homilétique sensiblement
différent, de type plus initiatique.

Comme le montrent bien Jacques Audinet et Abel Pasquier '\ chaque
société assure la transmission de ses acquis selon trois figures spécifiques :

l'instruction, l'apprentissage et l'initiation, chacune de ces figures ayant sa

logique propre, ses outils, ses invariants. Sans entrer dans le détail de cette

typologie, on rappellera que l'instruction a pour but la transmission d'un savoir,
dans une relation maître/élève, l'apprentissage cherche la transmission d'un
savoir-faire, dans une relation maître-d'ceuvre/apprenti-e-s et l'initiation vise
à la transmission d'un savoir-vivre dans une relation initiateur/novice.

Transposée dans le registre religieux, cette troisième figure de l'initiation
relève d'une dimension spirituelle qui cherche à mettre en relation avec la

présence de Dieu. C'est aussi une figure qui charpente tout un long pan
historique de la théologie (que l'on pense à l'œuvre d'un saint Bernard ou d'un
saint Anselme, mêlant profondément théologie et spiritualité).

Bien sûr, lier initiation et homilétique peut être dangereux et mal compris.
D'une part parce que devant la prépondérance de l'apprentissage, le transmettre
initiatique s'est aujourd'hui sociologiquement déplacé et se limite à des groupes

particuliers, ésotériques voire sectaires, tout en foisonnant dans l'imaginaire

contemporain, comme en témoigne l'engouement actuel du public pour
les récits de voyage, présentés comme forcément initiatiques '6. D'autre part
la réactivation d'une homilétique d'ordre initiatique pourrait laisser penser une

opposition à l'ordre du savoir ou de l'apprentissage. Sans compter qu'initiation
s'assimile souvent à une priorité donnée au vécu immédiat, au ressenti, et non
à l'intellect. Au regard de ces mises en garde, nous plaidons malgré tout pour
une réhabilitation de l'initiatique dans le processus homilétique. car l'existence
chrétienne, que la prédication se doit d'accompagner, s'apparente pour une part
au moins à ce qui constitue une initiation. Epreuve, maturation, affrontement,
dépassement sont autant d'étapes qu'il faut décrypter, penser, accompagner.
La dernière de ces étapes, le dépassement, constitue d'ailleurs l'une des formes
de la reconnaissance. Il n'y a pas de rencontre sans dépassement.

Encore une fois, il ne s'agit pas de verser dans un archaïsme dépassé ou
un mysticisme passager, l'initiatique chrétienne est faite «de lumière et de

dévoilement, non de secret et de masque» 17. Il ne s'agit pas d'opposer savoir

15 L'institution et le transmettre. Paris, Beauchesne. 1988. p. 109-205.
16 A. Pasquier. «Les formes du transmettre contemporain» in L'institution et le

transmettre, p. 160 sq. Tout en affirmant la fin de la société initiatique, l'auteur relevait,
il y a dix ans. quelques résidus épars de l'ordre de l'initiation (communion solennelle,
retraites, scoutisme, voire le Club Med). Aujourd'hui, nous semble-t-il, le voyage, moins
comme refus du réel que comme possibilité rituelle d'initiation, fonctionne également
comme l'une de ces survivances.

17 J. Audinet. «Dispositifs du 'Transmettre' et "Confession de la foi"» in L'institution

et le transmettre, p. 199.



DE LA CONVERSATION A LA CONVERSION 215

et initiation. La péricope de Lc 24 est là pour nous le rappeler : d'un côté Jésus

chemine longtemps avec les deux disciples - et il semble bien qu'il ait fallu
ce long temps initiatique de la marche après l'épreuve de la perte, de la

déception par rapport à un idéal ; il semble bien qu'il ait fallu cette route,

«support symbolique d'une autre route, à travers les Ecritures, [...] pour que
s'ouvrent le cœur, l'intelligence et - finalement- les yeux des disciples» l8 ;

d'un autre côté, comme nous allons le montrer, ce processus initiatique n'aurait

pas de sens coupé de son autre versant, le processus herméneutique.
Au terme de cette première partie, la prédication apparaît comme une

conversation de type initiatique. L'anthropologue Edward Hall, dans ses
recherches sur les structures de référence, avait proposé de classer les distances
d'élocution : 45 cm pour une distance intime, de 45 cm à 1,25 m pour une
distance personnelle, de 1,20 m à 3,60 m pour une distance sociale, au delà
de 3,60 m une distance publique, adaptée à une voix plus élevée et une gestuelle
accentuée 19. Peu importe les centimètres, il est évident que les discours varient
selon les dispositions. De ce point de vue, une homilétique conversationnelle

initiatique apporterait vraisemblablement d'importants changements. Changements

dans l'espace, redistribué entre les acteurs en jeu dans l'acte
homilétique ; changements dans les relations, modelées par les routes de
l'initiation. C'est qu'alors la conversation ne paraîtrait ni bavardage frivole ou
mondain pas plus que lieu de résistance et de refoulement, comme elle l'est
parfois 2(). Conversari, vivre avec, fréquenter, indiquent les dictionnaires. C'est
bien la même idée que l'on retrouve sur le chemin d'Emmaüs, lorsque les deux

disciples supplient Jésus de rester avec eux : pelvov pe0 'qpcov, v. 29 et c'est
bien à dessein qu'ils emploient ce verbe péuto exprimant une durée certaine,
rendant ainsi compte d'une longue route et anticipant une présence inscrite dans

une inaliénable durée. Une autre façon de dire le dépassement comme ultime
étape de l'initiation.

II. Un processus homilétique herméneutique

Nous nous avançons ici en terrain connu. Pour tous les spécialistes en effet,
la compétence homilétique implique forcément la compétence herméneutique,
le plus souvent dans une perspective de proclamation de la parole, il est vrai.
Dans notre démarche de changement paradigmatique, nous abordons deux

aspects de l'herméneutique homilétique dans une perspective plus
conversationnelle : le travail sur l'intertextualité et le partage des voix.

18 J.-N. Aleth, L'art de raconter Jésus-Christ, Paris, Seuil, 1989, p. 190.
19 E. T. Hall, La dimension cachée, Paris, Seuil. 1978. p. 143 sq.
20 Pour une analyse lumineuse de ces effets dénégateurs et narcissiques

cf. D. Sibony, «Conversât-il?», La conversation, Communications 30 (1979), p. 200-
205.



216 ISABELLE GRAESSLÉ

1. Eveiller la mémoire des textes

Comme le montre Jean-Noël Aletti dans son commentaire de Lc 24 2I, ce
récit ne raconte pas seulement une rencontre avec le ressuscité sans laquelle
tout aurait basculé dans le non-sens, il décrit aussi la résurrection de la
mémoire. Or il nous apparaît fondamental de repenser l'homilétique également
en termes, sinon de résurrection, du moins de travail sur la mémoire. Mémoire
des textes d'abord. C'est le plus évident dans la péricope, lorsque Jésus, en

commençant par Moïse et par tous les Prophètes, leur «interpréta»
(kppf]vevaev en grec) dans toutes les Ecritures les choses à son sujet. Il s'agit
bien là d'une herméneutique, au sens premier. C'est aussi, pour le lecteur du

passage, le moment d'une intense frustration et la fin d'un privilège : celui qui
en savait un peu plus que les acteurs du récit laisse ici sa supériorité, au seuil
du processus herméneutique. Alors, immanquablement, de nombreux exégètes
ont tenté de faire le travail, de combler le vide, sinon le manque (le dernier
en date. J. Duncan Derrett. remplaçant de façon d'ailleurs assez convaincante
les blancs du texte par des citations de la Bible hébraïque 22). Or l'important,
on l'aura deviné, n'est pas dans la restitution exacte de la leçon d'exégèse du

ressuscité mais dans la cohérence rendue aux deux disciples, dans la clé

d'interprétation donnée au cours de ce voyage herméneutique. Au lecteur de

trouver la sienne, d'accomplir à son tour le voyage d'Emmaüs.
Ce travail d'interprétation des textes par d'autres textes a été beaucoup

étudié par les critiques littéraires, notamment par Gérard Genette dans ses

recherches sur les textes palimpsestes, textes fonctionnant à la manière de ces

parchemins dont la première inscription a été grattée pour en tracer une
nouvelle, qui ne la cache pas tout à fait de telle sorte qu'on devine encore
l'ancienne, en un effet de transparence. L'intertextualité se définit alors comme
la présence effective d'un texte dans un autre, sous forme de citation, d'allusion,

voire de plagiat 2\
Mais le champ de l'intertextualité peut aussi s'élargir à toute littérature,

désignant alors les rapports entre la lecture d'une œuvre et d'autres qui la

précèdent ou la suivent. C'est davantage dans cet esprit que fonctionne
l'intertextualité dans la pensée juive, notamment dans l'exercice du commentaire

midrachique, pour lequel un texte représente toujours plus qu'un texte,
dans un effet de dislocation d'une unité éphémère 24. Ici l'intertextualité brise

l'attente d'une vérité et d'une unicité du texte. Bien plus, ce dernier ne trouve
son sens que dans le dialogue, forcément ludique, avec d'autres textes. C'est

ce jeu des textes et donc aussi du sens toujours provisoire qu'il nous faut

retrouver dans le processus homilétique : retrouver la mémoire infinie des

21 J.-N. Aletti. op. cit.. p. 179.
22 J. D. M. Derrett, «The Walk to Emmaus (Lk 24,13-35) : The Lost Dimension»,

Estudios biblicos, 54 (1996), p. 183-193.
23 G. Genette. Palimpsestes, Paris, Seuil, 1992, p. 8.
24 A. Ouaknin, Lire aux éclats, Paris. Seuil, 1994. p. 43 sq.



DE LA CONVERSATION A LA CONVERSION 217

textes superposés, adossés à d'autres, pour que, selon la belle formule d'Alain
Ouaknin 25, l'interprétation «refuse aux mots et aux idées l'enfermement dans

l'idolâtrie de leur vérité». Retravailler la mémoire des textes, la mémoire de

la lecture des textes aussi, pour laisser de l'espace au chemin du sens, voilà
la tâche de l'herméneutique homilétique. Car avec ce travail de la mémoire,
de l'écho et de l'entrechoc des textes, se crée un rapport entre l'herméneutique
et l'existence humaine. Comprendre un texte, c'est aussi se comprendre 26 ou,
comme l'énonce Paul Ricœur : «se comprendre, c'est se comprendre devant
le texte et recevoir de lui les conditions d'un soi autre que le moi qui vient
à la lecture» 27.

Le chemin d'Emmaüs ne montre pas autre chose que ce lien entre
herméneutique et cohérence de l'existence humaine. En effet, à la fin de l'épisode,
les disciples s'avèrent plus bouleversés par leur métamorphose au contact des

Ecritures explicitées que par la reconnaissance et la disparition du ressuscité,

pourtant assez troublantes en soi 28. L'important désormais repose dans cette
remémoration du parcours herméneutique, d'une initiation aux correspondances

secrètes des textes et des existences. L'important restera le souvenir de cette

leçon d'herméneutique qui brûle les cœurs!

A vouloir jouer ainsi des effets de miroirs par lesquels des textes anciens

renvoient à d'autres textes, plus anciens encore, se cache sans doute une sourde
volonté de remonter à une inatteignable origine - impossibilité que la lecture

juive marque par le jeu de ses lettres, la Tora commençant non par un aleph
mais par la deuxième lettre de l'alphabet, le bel29. Dans ce jeu du temps de

l'avant et de l'après, de l'origine au présent, le récit de Lc 24 fournit, lui aussi,

quelques repères.
Comme le montrent Corina Combet-Galland et Françoise Smyth-Floren-

tin 30, ce qui s'avère particulièrement intéressant dans le déroulement du récit,
c'est que le temps de la proximité avec Dieu ne se comprend qu'après coup,
après la séparation. C'est en effet uniquement à ce moment précis que les deux

disciples vont relier la parole reçue au «déjà là» des récits qui, depuis Moïse
et les prophètes, ont raconté l'origine, au «déjà là» de leur propre narration
aussi, car ils ont eux-mêmes énoncé la déclaration des femmes «il est vivant».
C'est ce «déjà là» qui permet de remonter de leur présent à leur origine. C'est
ce «déjà là» du décryptage sur le chemin qui balaye leur amertume de départ.
Du coup, c'est le chemin d'Emmaüs qui devient lui-même «figure de pro-

- A. Ouaknin, op. cit., p. 12.
26 Ibid., p. 36.
27 P. Ricœur, Du texte à l'action, Paris, Seuil, 1986, p. 31.
28 J.-N. Aletti, op. cit., p. 191. Cf. le v. 32 qui fait suite à la disparition du

ressuscité : «Notre cœur n'était-il pas brûlant en nous lorsqu'il nous parlait sur le
chemin, lorsqu'il nous ouvrait les Écritures?».

29 A. Ouaknin, op. cit., p. 49.
30 C. Combet-Galland et F. Smy ih-Florentin, «Le pain qui fait lever les Ecritures»,

ETR 3 (1993), p. 327.



218 ISABELLE GRAESSLÉ

messe» pour l'avenir". La leçon d'herméneutique montre donc le chemin
comme le lieu où chercher la mémoire des textes et, par là-même, le lieu où

se trouve donné le rappel de l'origine et de la proximité du ressuscité.

2. Le partage des voix 32

Depuis les dialogues de Platon, l'herméneutique est affaire de conversation,
comprise comme l'art de bien comprendre le discours d'un autre. D'ailleurs
dans le passage de Lc 24, c'est bien le dialogue qui fait avancer le récit. Un

dialogue qui commence à deux, assez mal on l'a vu; qui continue à trois pour
éclater ensuite en une pluralité de voix: celle des femmes qui racontent leur
conversation avec les anges, qui eux-mêmes disent que Jésus est vivant. Le
moins qu'on puisse dire c'est que l'énoncé central «il est vivant» est entouré

d'un enchevêtrement d'énonciations : «le narrateur raconte que les disciples
rapportent que les femmes ont annoncé que des anges disent qu'il est
vivant!» 33. Pour finir, après la reconnaissance et la disparition, la conversation
se reprend à deux, le temps du voyage de retour. En tous les cas pour cette

péricope puisque la conversation rebondit dès l'arrivée des deux disciples à

Jérusalem, dès que l'échange s'engage dans le témoignage réciproque.
Dans cette herméneutique conversationnelle de partage des voix, se trouve

sans doute l'un des éléments à redécouvrir et à travailler pour un renouveau
de la pratique homilétique. L'herméneutique, autant que celle des textes, est
aussi celle d'un entretien. C'est cet entretien, en tant qu'il s'offre à l'interprétation,

au déchiffrement de ses signes et de ses figures, qui est la réponse à

l'énigme du sens. En disant cela, nous ne faisons certes que nous adosser à

toute une tradition qui, de Schleiermacher à Gadamer, appelle l'herméneutique
à se déployer au lieu privilégié du dialogue, compris comme échange vivant,
ouvert à la pluralité des voix en présence. Et pourtant, en un arc de recherche

synchroniquement intéressant, d'autres tentent aujourd'hui l'analogie de

l'entretien avec la pratique homilétique. En effet, plusieurs théoriciennes de

l'homilétique travaillent actuellement sur cette figure de l'homiletos comme
«conversation» herméneutique, en particulier Lucy Lind Hogan 34 et Lucy
Rose 35. Or, même si nous nous différencions passablement de certaines de

leurs analyses, la simultanéité de ces recherches reste pour le moins stimulante.
Nous nous retrouvons en tous les cas dans leur commune dénonciation d'une

pratique monologique de la prédication conventionnelle, dans leur insistance

31 Ibid.
,2 Nous reprenons ici le titre du beau livre de J.-L. Nancy, Le partage des voix,

Paris, Galilée, 1982.
33 C. Combet-Galland et F. Smyth-Fi.orentin, art. cit., p. 325.
,4 L. Lind Hogan, «Homiletos : The Never-Ending Holy Conversation», Homiletic

2 (1996), p. 1-9.
35 L. Rose, Sharing the Word, Louisville, Westminster/John Knox Press, 1997.



DE LA CONVERSATION A LA CONVERSION 219

aussi à inclure dans la pratique homilétique et liturgique la multiplicité des

partenaires en jeu, notamment celles et ceux qui en sont traditionnellement
exclus par «le vacarme autour des tables de notre monde» 36.

La difficulté d'une telle conversation homilétique n'échappera à personne
car de la multiplicité même va naître une certaine complication dans la
compréhension de l'ensemble 37. On l'a vu avec le récit de Lc 24, le chemin est

long à parcourir pour que les disciples s'approprient l'annonce initiale, en
soient rassasiés et en deviennent des témoins éloquents.

Tout de même, malgré les inévitables difficultés liées à ce partage des voix
homilétiques, par son attention de plus en plus grande à la communauté, il
semble rejoindre l'intérêt également grandissant porté au monde du lecteur
dans l'exégèse actuelle. Nous savons bien les dangers de cette attention inscrite
en excès à partir du moment où la projection du lecteur prend le pas sur
l'intention du texte et où la lecture n'est plus rencontre. On est encore loin,
nous semble-t-il, de ces excès-là en homilétique.

Au terme de cette deuxième partie, la prédication apparaît comme une
conversation de type herméneutique. Conversation avec les textes, et par-delà
avec la trace de leur mémoire, mais aussi dialogue herméneutique proposé à

la communauté pour qu'elle occupe à son tour l'espace du sens. Pour qu'elle
se mette à son tour en chemin. La prédication comme conversation, c'est parler
pour donner la parole aux autres. C'est donc aussi donner dans sa propre parole
la parole aux autres - il y aurait là tout un champ de réflexion pour la préparation

de la prédication. C'est oser un rapport risqué avec le texte pour ouvrir
le chemin où chercher le sens, et cela pour toute la communauté '8. Dans une
conversation homilétique, c'est toute la communauté qui élargit sa relation au

texte et qui, par là même, s'interprète et se comprend au regard du monde du

texte. Ce qui paraît exemplaire dans le récit de Lc 24, c'est que le sens se situe
moins sur le versant du contenu, ouvert sur un manque, que sur le versant des

récepteurs 39. C'est d'un devenir du sens qu'il s'agit ici, communautaire qui
plus est, belle métaphore pour une homilétique renouvelée.

III. Le moment homilétique de reconnaissance

Ce terme de «reconnaissance», emprunté au récit d'Emmaüs, mais aussi

et d'abord à la Poétique d'Aristote, nous semble être l'un des éléments per-

36 L. Rose citée in L. Lind Hogan, art. cit., p. 4.
37 Voir à ce propos l'article de J. S. McClure, «Conversation and Proclamation :

Resources and Issues», Homiletic 1 (1997), p. 1-13.
38 Cette insistance sur la communauté comme «agent du procès herméneutique» est

particulièrement mise en valeur par G. Lapointe, «L'homélie : dire ce qu'il faut penser
ou donner à penser» in Comment enseigner Vhomilétique, supplément Cahiers 1RP,

1997, p. 81-89.
39 Nous suivons là toute une partie de la démonstration élaborée par C. Combet-

Galland et F. Smyth-Florentin, art. cit., p. 325.



220 ISABELLE GRAESSLÉ

tinents pour repenser l'homilétique actuelle, notamment dans la perspective
ouverte par les pierres d'attentes des première et deuxième parties, la conversation

initiatique et la conversation herméneutique.
L'étude des exégèses récentes de Lc 24 fait apparaître une divergence

d'interprétation marquée entre les tenants d'une analyse structurale, portant
l'accent sur les symétries concentriques du texte 4,). et les partisans d'une
approche dramatique de la péricope dont le déroulement rappelle le procédé
de Y anagnorisis antique 4I. Si nous avons tenu à montrer l'importance de la

structure, dans son intertextualité conversationnelle, comme révélatrice d'un
mode de réception du message, nous trouvons dans la lecture dramatique, par
son accentuation de la reconnaissance, l'élément fondamental, voire sacramentel

42 de la réception homilétique.
On pourra néanmoins questionner l'importance donnée dans l'exégèse de

Lc 24 à la reconnaissance, notamment dans sa mise en valeur aristotélicienne.
Certes, selon la définition donnée dans la Poétique, elle est ce «retournement
qui conduit de l'ignorance à la connaissance»43, encore que dans les faits, elle

implique davantage la redécouverte d'un souvenir perdu, d'une connaissance

oubliée - ce qui ne va pas sans créer des mouvements contradictoires. Comme

l'ouvrage de Terence Cave le montre brillamment44, les moments de
reconnaissance sont autant générateurs de difficultés que de satisfaction et de plaisir.
Dans le paysage littéraire, la reconnaissance se transforme vite en mirage
instable, parce que réassurance trop visible. En cela, et parce qu'elle n'éteint
jamais la quête de l'objet perdu, la reconnaissance appartient définitivement
au monde de la nostalgie.

Si tant est qu'on puisse mettre sur le même plan la scène d'Emmaüs et

Lanagnorisis littéraire, on remarquera qu'au lieu précis de la reconnaissance,
le récit évangélique introduit subtilement la séparation tranchante d'avec l'objet

désiré, coupant par là à toute velléité nostalgique. La reconnaissance dont
la pratique homilétique pourrait s'inspirer n'enferre pas dans la demande de

réassurance mais provoque, met hors de soi, décentre par l'altérité. Quelque
chose est dit. certes, de l'origine, mais uniquement sur le mode de la séparation.

Dans sa spécificité, la reconnaissance évoque d'abord l'émotion. Non pas
l'émotivité mais, au sens premier du terme, la mise hors de soi - cette fameuse

40 Voir en particulier L. Dussaut. «Le triptyque des apparitions en Luc 24 (analyse
structurelle)». Revue Biblique. 2 (1987). p. 161-213.

41 Voir notamment J. Dupont, «Les disciples d'Emmaüs (Luc 24, 13-35)», in La
Pétque du Christ Mystère de salut. Mélanges F.-X. Durrwell, Paris, Cerf, 1982. p. 167-
195.

42 Au sens premier de «mystère», non pas du signe donné mais d'une reconnaissance

qui échappe à toute rationalité. Il n'est guère de préparation homilétique à la reconnaissance

possible, du côté du locuteur comme du récepteur. Elle est donnée en surplus.
43 Aristote, Poétique. 16. 1452b 30. Nous avons utilisé l'édition de M. Magnif.n,

Paris. Librairie Générale Française. 1990.
44 T. Cave, Recognitions. A Study in Poetics. Oxford, Clarendon Press. 1988.



DE LA CONVERSATION A LA CONVERSION 221

expression qu'emploient les deux disciples lorsqu'ils décrivent le trouble causé

par le discours des femmes : ywaÏKéç Tives" èÇéaTqoau qpas-, v. 22. Mais
l'émotion affleure tout au long du récit, depuis l'abattement du début, la

séparation du groupe des disciples, la dispute entre les deux marcheurs, l'air
sombre, les yeux pas vraiment «en face des trous», jusqu'au plaisir de l'écoute
de l'autre, jusqu'à la reconnaissance et l'aveu du cœur brûlant. La reconnaissance

naît donc de la rencontre, autrement dit de la présence d'une altérité.
C'est cette altérité qui met hors de soi, qui transforme aussi, comme le montre
la deuxième caractéristique de la reconnaissance.

La reconnaissance s'inscrit en effet dans un geste : dans Lc 24, il s'agit
de la fraction du pain, geste symbolique s'il en est. Etonnamment d'ailleurs,
le texte ne dit pas que les disciples «voient» le ressuscité mais qu'ils le

«reconnaissent». Comme si toute la marche précédente avait changé le

paradigme du voir (ou du non-voir) en celui de la reconnaissance. L'exégèse a bien
montré les correspondances entre ce partage du pain à Emmaüs et la dernière
cène (Lc 22,19-20), mais aussi, et peut-être encore plus, avec la multiplication
des pains (Lc 9,12-16). Ici, le geste de la fraction du pain, dans sa banalité
extrême, montre qu'il n'y a plus d'autres signes à attendre qu'une transformation

de type existentiel. C'est un signe donné pour une relecture des signes

ou, comme le dit si bien le titre de l'article de Fr. Smyth-Florentin et
C. Combet-Galland, c'est du «pain qui fait lever les Ecritures».

Le signe ouvrant sur la reconnaissance, c'est aussi une remise en question
de la parole, pour le moins radicale. En effet, sans le geste de la fraction du

pain, la leçon herméneutique de Jésus serait-elle devenue si évidente et cohérente

aux yeux des disciples? D'une certaine façon, pour les prédicateurs et

prédicatrices qui vivent la pratique de l'homilétique comme une tâche pour
laquelle on leur demande beaucoup, c'est asse/ rassurant de se dire que, même

lorsque Jésus s'y lance, l'Écriture ne fonctionne pas toute seule et que le sens

ne prend pas
45

La reconnaissance, enfin, ouvre sur une mise en mouvement. Chez Luc,
le résultat est immédiat : les disciples se lèvent (avaoravTes", dit le grec), et
si le repas d'Emmaüs est parfois qualifié de «petite cène» nous voyons là, dans

ce retournement des deux disciples, littéralement une petite résurrection.
Il faut donc s'y résoudre : que la prédication soit conversation initiatique,

c'est-à-dire accompagnement, ou conversation herméneutique, c'est-à-dire

partage des voix, si elle n'est pas aussi reconnaissance, c'est-à-dire émotion,
geste et mise en mouvement, alors le sens ne prendra pas.

Au début de cet article, nous avons évoqué les changements majeurs de

l'homilétique contemporaine, à la fois dans sa théorie et dans sa pratique. A
l'image du complet retournement des disciples d'Emmaüs, nous sommes peut-
être en train d'assister à une complète transformation de la prédication, passant

45 Nous suivons ici C. Combet-Galland et F. Smyth-Florenttn, art. cit., p. 332.



222 ISABELLE GRAESSLÉ

de l'argument à l'expérience, de l'enseignement à l'initiation, de la persuasion
à la conversation. Il est actuellement difficile de pronostiquer un réel

changement de cap ou un va-et-vient entre deux modes de communication - de

transmission - de l'Evangile. En tous les cas. dans cette mise en mouvement
homilétique. un point se dessine comme essentiel, sous la forme d'une
accentuation de plus en plus grande de la ritualité intrinsèque à la prédication. Cette

question a déjà été travaillée46 mais elle mériterait qu'on y revienne. La
prédication porte en elle une fonction rituelle, pendant de la fraction du pain.
Comme le dit Laurent Gagnebin : «nous devons rompre le silence ou la parole,
comme on partage le pain de la cène» 47. C'est que la prédication est déjà une
sorte de communion phatique. une «mise en cène» du langage, une communion
de mots qui établit les liens de la communauté.

D'ailleurs, plus que dans l'initiation ou l'interprétation, c'est probablement
dans la reconnaissance que la prédication se découvre comme rite, dans ce

moment de retournement qui donne sur le lieu d'une autre parole.

Nous avons indiqué en préambule que cette réflexion sur la prédication
pouvait également se lire comme une sorte de métaphore d'une conversion plus
particulière, image de notre propre chemin d'Emmaüs homilétique. C'est
qu'après avoir été convaincue de la pertinence d'une homilétique
argumentative maîtrisée, notamment par les outils de la rhétorique, nous nous
tournons aujourd'hui davantage vers un équilibre entre argument et expérience.
Comme ultime exemple d'appropriation indirecte, nous conclurons par une
histoire qui, bien que personnelle, s'avère, après coup, de la même veine

comique qu'un Cléopas parlant en long et en large de Jésus à ce même Jésus

sans le reconnaître.

Quelques mois après le début de notre travail à la fois sur le renouveau
des théories homilétiques et sur l'exégèse de Lc 24, un séjour à Paris nous fait
découvrir le musée Jacquemart-André, contenant des pièces étonnantes, dont
l'une des interprétations d'Emmaüs par Rembrandt. Nous nous attardons un
moment devant cette simple scène d'auberge. Les convives sont attablés, une
servante s'active dans l'arrière-salle : la scène est comme transfigurée par un
effet de contre-jour pour le moins saisissant. Au premier plan la silhouette

presque immatérielle du Christ se découpe, entourée d'un halo de lumière.
Derrière la table, un disciple ébahi regarde le maître qu'il vient à l'instant de

reconnaître. Long arrêt devant le tableau pour soudain nous rendre compte que

manque l'autre disciple et que, de la part d'un Rembrandt, ce vide ne peut être

qu'intentionnel. Nouvel arrêt, nouvelle exclamation, nouvelle reconnaissance :

ce disciple, qui d'autre est-il si ce n'est celui ou celle qui regarde l'œuvre, celui

46 Voir notamment G. Delteil et P. Keller, L'Eglise disséminée, Paris/Genève/
Montréal. Cerf/Labor et Fides/Novalis/Lumen Vitae, 1995. p. 259-265.

47 L. Gagnebin, «Prêcher c'est écouter». Lumière et Vie 199 (1990). p. 50.



DE LA CONVERSATION A LA CONVERSION 223

ou celle qui «entre» dans le tableau 48 et devient disciple à son tour. Ainsi,
malgré toutes les leçons d'exégèse préalables, il nous avait fallu ce moment
de reconnaissance pour nous approprier à notre tour le récit, et du même coup
notre théorie homilétique.

Restait alors à travailler une parole homilétique capable, sans grande
interpellation argumentative, de faire lever les Ecritures, de converser avec une
mémoire, de provoquer une mise hors de soi ; une parole homilétique capable
de se dire comme la trace d'une présence, comme le signe d'une reconnaissance.

48 De retour à Genève et à la lecture du mémoire de spécialisation de B. Neipp.
Rembrandt el la narration lucanienne ou l'exégèse d'un peintre. Faculté de théologie
de Lausanne. 1992, nous découvrions qu'en fait, le deuxième disciple existe bien sur
le tableau mais, agenouillé aux pieds de Jésus et dans des tons très sombres, on ne le
perçoit que très mal.


	De la conversation à la conversion : actualité des chemins homilétiques

