Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 47 (1997)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 129 (1997), P. 173-207

BIBLIOGRAPHIE

PiErrRe HADOT, Qu’est-ce que la philosophie antique? (Folio/Essais — 280),
Paris, Gallimard, 1995, 461 p.

La réponse de I’A. a la question posée dans le titre, tient en deux mots : la phi-
losophie antique est a ses yeux essentiellement un «exercice spirituel». Cela veut dire
«que le discours philosophique doit étre compris dans la perspective du mode de vie»,
c¢’est-a-dire que «la philosophie n’est qu’exercice préparatoire a la sagesse» (p. 19), ou
exprimé en d’autres termes «qu’il y a un primat de la raison pratique sur la raison
théorique» (p. 410). L’ouvrage est tout entier consacré a examiner cette thése, en suivant
la pensée grecque depuis ses débuts jusqu’a ses derniéres manifestations, lorsqu’elle est
absorbée par la théologie chrétienne. L’itinéraire que suit I’ A. est a la fois chronologique
et thématique, puisqu’il s’agit avant tout de caractériser une attitude philosophique, que
les Grecs ont incarnée a la perfection, mais qui ressurgit autant au Moyen Age lorsque
Pétrarque affirme : «il est plus important de vouloir connaitre le bien que de connaitre
la vérité» (cité p. 394) que dans la philosophie moderne, lorsque Kant distingue la
«philosophie scolaire» de la «philosophie du ‘monde’» (p. 402). — Dans la premiére
partie (p. 27-87), I'A. établit la définition platonicienne du philosophe, telle qu’elle fut
¢laborée dans le Banguet a partir de la figure tutélaire de Socrate qui, comme Erds,
se trouve a mi-chemin entre la sophia et I'ignorance, a la recherche de cette sagesse
qui représente «la perfection du savoir identifié a la vertu» (p. 77). C’est vraiment dans
la deuxieme partie, intitulée «la philosophie comme mode de vie» (p. 91-352), que I'A.
va donner toute la mesure a la these centrale qu’il défend. Il passe ainsi en revue les
€coles philosophiques allant de I'Académie aux écoles hellénistiques. Pour lui, «la
dialectique platonicienne n’est pas un exercice purement logique. Elle est plutdt un
exercice spirituel qui exige des interlocuteurs une ascese, une transformation d’eux-
mémes» (p. 102). En ce qui concerne la période hellénistique, I'A. s’inscrit en faux
contre une idée regue qui fait de cette époque «une période de décadence» (p. 147) par
rapport aux systemes théoriques élaborés par ces grands prédécesseurs que furent Platon
et Aristote. C’est au contraire avec le stoicisme, I’épicurisme, le cynisme, le scepticisme,
constitués en écoles, que la pensée philosophique acquiert a ses yeux la dimension d’une
véritable «option existentielle» (p. 161) permettant au sage, au-dela de ses conceptions
particulieres, d’acquérir la «parfaite tranquillité de I'ame. Dans cette perspective, la
philosophie apparait comme une thérapeutique des soucis, des angoisses et de la misere
humaine» (p. 161-162). Avec I'époque impériale, «le changement radical qui s’opere
aux environs du I siecle av. J.-C. consiste dans le fait que, désormais, c’est I'ensei-
gnement méme de la philosophie qui, pour I’essentiel, prend la forme d’un commentaire
de texte» (p. 232). Celui-ci s’exerce sous la forme «d’exercices oraux d’explication de
textes écrits» (p. 234), permettant tout autant d’apprendre la philosophie par le com-
mentaire que «d’apprendre un mode de vie et le pratiquer» (p. 237). Le commentaire
est lui aussi «considéré comme un exercice spirituel [...] qui doit produire une trans-
formation dans I’auditeur» (p. 239). Dans le long chap. IX, intitulé «Philosophie et
discours philosophique» (p. 265-352), I’A. revient de maniére systématique sur les
themes essentiels de sa conception de la pensée antique. Plutdt que de considérer que
discours et mode de vie s’excluent, ou tout au moins peuvent diverger largement, I'A.
montre que pour la pensée antique le «discours philosophique est une des formes mémes

Histoire de
la philosophie



174 BIBLIOGRAPHIE

de I'exercice du mode de vie philosophique» (p. 269). Dans le passage consacré a la
«préhistoire» des exercices spirituels, 1'A. reprend le dossier de ce que 1'on a appelé,
notamment a la suite de Dodds, le «chamanisme grec», consistant a vouloir «voir dans
le chamanisme ['origine des représentations des philosophes grecs sur I'ame» (p. 279).
Il exprime ses plus grandes réticences a I’égard de cette conception, notamment parce
qu’a ses yeux, «les exercices spirituels [...] n’ont plus rien a voir avec les rituels
chamaniques» et que «les historiens de la philosophie se font du chamanisme une
représentation fortement idéalisée et spiritualisée» (p. 280). Pour I'A., on doit plutdt
chercher du coté de la pratique de I'ascése, qui est le fait autant des platoniciens, que
des cyniques ou des pyrrhoniens (p. 291) : les exercices spirituels apparaissent dans la
tradition proprement grecque comme «ce mouvement par lequel le moi se concentre
en lui-méme, en découvrant qu’il n’est pas ce qu’il croyait étre, qu'il ne se confond
pas avec les objets auxquels il s’€tait attaché» (p. 292). Cette «concentration sur soi»
que pratique le philosophe antique, le méne a ’examen de conscience, qui aboutit a
«I"exercice de la mort» (p. 303) qui est «depuis Platon, I'essence méme de la philo-
sophie» (p. 316), et a «I’expansion du moi dans le cosmos» (p. 309), provoquant une
«vision rationnelle et universelle [qui] n’a rien a voir avec la prétendue transe du
chamane» (p. 314). L’A. montre que «la philosophie a pris le relais de la cité» (p. 323)
en ce qui concerne les rapports entre le philosophe, ce «sculpteur d’homme», selon le
mot de Simplicius (cité p. 322), et les autres. Il insiste sur 'importance de la «direction
spirituelle» qui se manifeste comme «une méthode d'éducation individuelle» (p. 323),
dans laquelle la parole du maitre peut avoir une «valeur thérapeutique» (p. 326) con-
duisant le disciple sur le chemin de la sagesse, dont le modeéle «universellement reconnu
[...] est Socrate» (p. 339). Dans la troisieme partie (p. 355-424), I'A. traite du «chris-
tianisme comme philosophie révélée» et procede dans les deux derniers chapitres a un
rapide survol des «disparitions et réapparitions de la conception antique de la philoso-
phie» en centrant son analyse sur I'opposition entre la philosophie considérée avant tout
comme discours et celle considérée comme une maniere de vivre. Nul doute que cet
ouvrage est destiné a devenir un classique et ce, malgré une approche parfois unilatérale
des questions ; outre une bréve bibliographie, il contient une utile chronologie. On
apprécie surtout le nombre et la qualité des citations d’auteurs anciens, souvent peu
connus et traduits par I'A.

STEFAN IMHOOF

G.S. Kirk, J.E. Raven, M. ScHorieLp, Les philosophes présocratiques. Une
histoire critique avec un choix de textes. Traduction frangaise par Hélene-
Alix de Weck, sous la direction de Dominic J. O’Meara (Vestigia — 16),
Fribourg/Paris, Editions Universitaires/Cerf, 1995, 542 p.

Avec cet ouvrage, traduit sur la seconde édition anglaise revue en 1983 par Schofield,
le lecteur francophone dispose enfin d'une édition de référence des textes présocratiques,
assortie d’un précieux commentaire analytique de la plupart des fragments collationnés
par H. Diels en 1903, dans les Fragmente der Vorsokratiker. La premiére édition
anglaise date de 1957 et G.S. Kirk avait rédigé les parties consacrées aux précurseurs,
a la tradition ionienne, aux atomistes et a Diogene d’Apollonie, alors que J.E. Raven
s’était occupé des chapitres traitant de Pythagore et des Pythagoriciens, de Parménide
et des Eléates, d’Empédocle, d’Anaxagore et d’Archélaos. Dans la seconde édition
anglaise, Kirk a réécrit complétement la premiére partie, consacrée aux «précurseurs
de la cosmogonie philosophique» ; son texte compte parmi les analyses les plus claires
et rigoureuses de questions aussi épineuses que celle ayant trait a I'orphisme ou a la
pensée de Phérécyde. Schofield, quant a lui, s’est chargé de reprendre presque com-



BIBLIOGRAPHIE 175

pletement les chapitres de Raven sur les Eléates et les Pythagoriciens, afin de tenir
compte des travaux plus récents, notamment de ceux de philosophes issus de la tradition
analytique sur les Eléates et de ceux de W. Burkert sur Pythagore et le pythagorisme.
Dans le chapitre sur Empédocle, Schofield a utilisé les travaux de Bollack et de Zuntz.
Certains critiques ont reproché a notre ouvrage de mélanger les deux types de sources,
que Diels s’est efforcé de distinguer, a savoir, les témoignages indirects sur la vie et
I’oeuvre des penseurs présocratiques et les témoignages que 1’on peut considérer comme
des fragments authentiques. La critique tient difficilement la route, car il suffit d’ouvrir
n’importe quelle histoire de la pensée grecque avant Socrate, pour se rendre compte
a quel point les deux types de sources sont étroitement imbriqués les uns dans les autres,
et a quel point ils s’éclairent mutuellement. Le travail effectué par Kirk, Raven et
Schofield est exemplaire de précision et de concision, les débats purement philologiques
¢tant réduits a I'essentiel. Une autre critique émet le regret de I’absence totale des
Sophistes, intégrés pourtant a I'édition standard de Diels-Kranz. La encore, elle ne tient
pas. L'ouvrage aurait été trop long et le monde sophistique mérite une approche par-
ticuliere. Le lecteur francophone peut utiliser les ouvrages de Guthrie (paru chez Payot)
et la somme de Untersteiner, récemment traduite et publiée chez Vrin. — La connaissance
du grec reste indispensable au lecteur voulant goiter en profondeur les analyses des
textes. Dans I'ensemble, les textes sont bien édités, et surtout bien traduits ; ils rem-
placent souvent avantageusement certaines traductions frangaises existantes, y compris
celle des Présocratiques dans le «Bibliotheque de la Pléiade», trop souvent marquées,
a mon goft, d’a priori peu justifiables. Dans I’ensemble, la traduction est attentive, bien
que d’inévitables coquilles surgissent ¢a et la : p. 40, «ressort de» a la place de «ressortir
a» ; p. 129, «Théophraste et ses paraphrastes» fait un bel effet euphonique, mais
«paraphraseur» est plus frangais ; p. 132, «dont I'arche n’est pas différencié», pourquoi
ne pas respecter le féminin grec? ; enfin p. 224, note 32, ou il est question de |'Oreste
d’Eschyle a la place de I'Orestie. Un regret : le manque d'un index des mots grecs se
fait cruellement sentir ; les quelques rubriques grecques intégrées a I'index général étant
choisies de maniére assez arbitraire et surtout beaucoup trop lacunaire. Ce sera pour
la seconde édition!

STEFAN IMHOOF

ARRIEN, Manuel d’Epictéte. Traduction inédite et notes par Emmanuel Cattin.
Introduction et postface par Laurent Jaffro (GF — 797), Paris, Flammarion,
1997, 161 p.

Epictete (né vers 50 ap. J.-C. et mort autour de 125 ou 130 ap. J.-C.) n’a rien écrit.
Il est amené 2 Rome comme esclave et aurait suivi I'enseignment du stoicien Musonius
Rufus. Comme lui, il enseignera en grec, a Rome d’abord, puis, aprés son bannissement
par Domitien en 94, a Nicopolis et ¢’est Arrien de Nicomédie «qui recomposera ses
notes de cours pour en faire les Entretiens d’Epictete et constituera un mémento de cet
enseignement sous la forme du Manuel» (p. 9), en grec enkheiridion, qu’on «garde sous
la main». Dans une longue Introduction (p. 7-58), L. Jaffro présente quelques remarques
historiques et thématiques concernant le stoicisme en général et analyse, plus en détail,
les aspects principaux du Manuel. La traduction, inédite, est un bon compromis entre
une traduction littérale et une version plus littéraire ; elle occupe la partie centrale de
I"ouvrage (p. 63-91). On peut citer a titre d’exemple le fameux paragraphe VIII : «Ne
cherche pas a faire que les événements arrivent comme tu veux, mais veuille les
événements comme ils arrivent, et le cours de ta vie sera heureux.» L’ensemble est
complété par des notes utiles et détaillées (p. 93-126) et par une Postface é¢galement
due a L. Jaffro, dans laquelle il s’intéresse a I'influence stoicienne sur des penseurs



176 BIBLIOGRAPHIE

modernes et contemporains. Il évoque ainsi quatre figures : Guillaume du Vair (un
contemporain d'Henri III), Pascal, Shaftesbury, qui dans les Exercices (également
traduits d’apres le manuscrit anglais par L. Jaffro, Aubier 1993) reprend et développe
les exercices spirituels du stoicisme antique, et M. Foucault qui «examine dans ses
derniers travaux, les pratiques par lesquelles, selon les philosophes antiques, se constitue
le sujet d'une conduite» (p. 150).

STEFAN IMHOOF

JACQUES BRUNSCHWIG, GEOFFREY LLOYD (éds), avec la coll. de PIERRE PELLEGRIN,
Le savoir grec. Dictionnaire critique. Préface de Michel Serres. Paris,
Flammarion, 1996, 1095 p.

La conception de ce Dictionnaire critique répond a I'ambition précise de faire
apercevoir la dimension fondamentale de réflexivité qui est si caractéristique de la
pensée grecque. En choississant le titre de «savoir grec», et non pas de science, de
philosophie ou encore de civilisation grecque, les deux éditeurs, dont les noms sym-
bolisent I'alliance entre deux hauts lieux de la recherche moderne en histoire de la pensée
ancienne, Cambridge et Paris, ont souhaité déplacer 1’accent, ¢’est-a-dire remonter des
produits aux processus qui les ont engendrés, des ceuvres aux activités, des objets aux
méthodes. «Ce qui nous intéresse, disent-ils, ¢’est cette aptitude typiquement hellénique
a poser des questions qui sont a la fois ‘secondes’, parce qu’elles se situent a un degré
second par rapport a celles qui portent immédiatement sur le monde, les étres qui le
peuplent, les événements qui s’y déroulent, les activités qui le transforment, et ‘pre-
mieres® ou ‘primordiales’, parce qu’elles doivent logiquement étre posées et résolues
d’abord.» On ne trouvera pas dans cet ouvrage le tableau complet de la civilisation
grecque (I'art, la religion et la littérature n’y sont pas traités pour eux-mémes), mais
plutot la description et I'analyse du regard que les Greces ont porté, pour les comprendre
et les justifier, sur leurs propres entreprises intellectuelles. C’est dans ce sens que les
auteurs y évoquent moins leur histoire que leurs historiens, leur poésie que leur poétique,
leur poésie que leur poétique, moins leur musique que leur harmonique ; non leur
discours, mais leur rhétorique. Et lorsqu’ils abordent les philosophes et les écoles
philosophiques ou scientifiques, le rappel de leurs principales doctrines les engagent a
nous faire saisir ce que signifient, pour les uns comme pour les autres, I'acte de
philosopher, I’élaboration d’une théorie, la présentation publique d’une doctrine. «Emer-
gence de la philosophie», «La politique», «La recherche et les savoirs», «Figures et
courants de pensée» sont les quatre tétes de chapitres autour desquelles s’ordonnent tous
les articles. Dans le premier, M. Frede, G. Lloyd, L. Brisson, J. Dillon, J. Brunschwig
et M. Canto tentent de rendre compte, d'une part, du role capital qu'a joué en Grece
ancienne la quéte scientifique et philosophique, la coupure entre science et philosophie
ne correspondant nullement aux cadres conceptuels de I’ Antiquité, et d autre part I'usage
que la postérité en a fait, les continuités et les discontinuités qu’a engendrées ce rapport
complexe entre héritage et héritiers. Dans le second, R. Bodeiis, Cl. Mossé, P. Cartledge
et M. Schofield mettent en valeur la maniere dont les Grecs ont voulu et pensé I'ins-
titution politique, en montrant que ce qui distingue la Grece de beaucoup d’autres nations
reste la formation et I’organisation de la cité, la pratique du débat public, les procédures
de la décision en commun, I’écriture et la publicité des lois et, sur le plan de I'analyse
politique, un style de justification et d’argumentation qui ressemble a celui qui s’est
dégagé dans les champs de la philosophie et de la science. Le troisieme chapitre propose
quelques vues d’ensemble sur les cadres institutionnels et conceptuels dans lesquels
s'inscrit 1'explosion du désir de savoir qu’Aristote considéra comme naturellement
implanté dans le ceeur de tous les hommes. Quinze domaines font I'objet d'un bel article,



BIBLIOGRAPHIE 177

dont les principaux sont I'astronomie (G. J. Toomer), la cosmologie (D. Furley), I"har-
monique (A. Bellis), la logique (M. Mignuci), les mathématiques (W. Knorr), la mé-
decine et la physique (P. Pellegrin), la poétique et la rhétorique (P. Somville et
R. Wardy), les théories de la religion et du langage (J. Turpin et A. A. Long). Cest
dans le denier chapitre, enfin, que I’ouvrage prend la forme et la méthode du diction-
naire. Vingt-quatre philosophes et onze écoles de philosophie y sont présentés, d’ Anaxa-
gore a Zénon d’Elée, de I’ Académie au stoicisme, en passant par Aristote, Démocrite,
Empédocle, Epicure, Héraclite, Parménide, Platon, Plotin, Pyrrhon, Socrate, ainsi que
les courants auxquels ils ont donné naissance. Deux articles signés par J. Bardet et
A. Le Boulluec évoquent les relations de I'hellénisme avec le judaisme et le christia-
nisme. La consigne qui a été donnée a tous les collaborateurs fut d’éviter toutes notes
en bas de page et toutes références érudites. Une orientation bibliographique offre la
possibilité de poursuivre un intérét plus particulier. Tout en étant rédigé pour le public
cultivé, ce dictionnaire a une haute tenue et fera référence pour les professionnels du
savoir grec.

JEAN BOREL

JEaN Scot ERIGENE, De la division de la Nature. Periphyseon, Livre 1 et Il.
Introduction, traduction et notes par Francis Bertin (Epiméthée), Paris,
P.U.F., 1996, 460 p.

JEaAN Scot ERIGENE, De la division de la Nature, Periphyseon, Livre Il
Introduction, traduction et notes par Francis Bertin (Epiméthée), Paris,
P.U.F., 1996, 310 p.

La patience que le public de langue frangaise a dd avoir durant des années pour
obtenir la traduction du De Divisione Naturae de Jean Scot est largement récompensée.
L’édition que nous offre aujourd’hui Francis Bertin est un exemple du genre par la
qualité du style de la traduction elle-méme et le profond respect dont elle témoigne du
lexique technique de I'Erigeéne, par I'intérét des précisions doctrinales et des notes
philosophiques et théologiques qui I’accompagnent et, enfin, par le soin que I'auteur
et I'éditeur ont apporté a la typographie et a la disposition du texte. Bien que cette
traduction soit basée sur I'édition critique du De Divisione Naturae réalisée par 1. P.
Sheldon-Williams a Dublin, entre 1968 et 1981, dans la collection des Scriptores Latini
Hiberniae, I’ auteur a heureusement maintenu dans les marges la pagination de I'édition
de H. J. Floss, qui avait paru dans la Patrologie latine de J.-P. Migne en 1853. Les deux
concepts de «division» et de «nature» qui forment le titre latin de I'ouvrage de Jean
Scot indiquent bien la maniére dont la pensée érigénienne se développe : la division
et la résolution, qui constituent les deux branches de la dialectique, définissent le double
mouvement par lequel les créatures descendent du créateur (division) et y retournent
(résolution ou analyse). Cette descente et ce retour, cette procession et cette conversion
donnent son sens au concept totalisant de «nature» qui englobe chez Jean Scot a la fois
I’étre et le non-étre, tout ce qui est (ea quae sunt) et tout ce qui n'est pas (ea quae non
sunt). Cette nature se répartit alors en quatre espéces : la nature qui crée et qui n’est
pas créée (Natura quae creat et non creatur, ¢'est-a-dire Dieu), la nature qui est créée
et qui crée (Natura quae et creatur et creat, ¢’est-a-dire les causes primordiales ou
[dées), la nature qui est créée et qui ne crée pas (Natura quae creatur et non creat, ¢’ est-
a-dire les essences intelligibles et célestes, visibles et terrestres), la nature qui ne crée
pas et qui n’est pas créée (Natura quae nec creat nec creatur, ¢’est-a-dire Dieu en tant
que fin supréme). Cette classification logique suggere donc une sortie de la totalité
(universitas) par procession descendante, que suit un retour progressif vers I'Un indi-



178 BIBLIOGRAPHIE

visible. Comme le dit admirablement Jean Scot lui-méme dans un célebre passage du
Livre II1, dans lequel il embrasse d’un seul regard le déploiement de ces deux mou-
vements : «Entreprenant de descendre de la Suressentialité de sa Nature selon laquelle
on I'appelle non-étre. dans les causes primordiales, Dieu se crée Lui-méme et se fait
principe de tout Etre. de toute Vie et de toute Pensée, et de toutes les autres propriétés
que notre intuition gnostique peut détecter dans les causes primordiales. Puis, descendant
depuis les causes primordiales qui assurent une médiation entre Dieu et la créature, ¢’est-
a-dire qui jouent le role d'intermédiaires entre la Suressentialité ineffable qui excede
tout entendement et la nature substantiellement concréte qui devient visible par les
intelligences pures, Dieu se crée dans les effets de ces causes et il se révele ouvertement
dans ses théophanies. Enfin, Dieu descend a travers les multiples formes des effets en
procédant jusqu’au dernier ordre hiérarchique de toute nature, qui est celui qu’occupent
les corps. Et, procédant ainsi en un cours ordonné dans tous les existants, Dieu crée
tous les existants et il devient tout en tous ; puis Dieu revient vers Lui-méme en ramenant
tous les existants vers Lui ; mais, alors méme que Dieu devient immanent a tous les
existants, il ne cesse toutefois pas pour autant de rester transcendant a tous les existants.
Et ¢’est ainsi que Dieu crée les existants a partir du néant, ¢ est-a-dire que Dieu produit
les essences a partir de sa Suressentialité, les vies a partir de sa Survitalité et les
intelligences a partir de sa Surintellectualité ; car Dieu produit les affirmations de tous
les ¢tants et de tous les non-étants a partir de la négation de tous les étants et de tous
les non-étants.» (L. III, 683A-683B, p. 174-175). Le génie de I'Erigene est d’avoir su
mettre en ceuvre, comme personne ne I'avait jamais fait jusqu’alors, une théologie
apophatique radicale cohérente, distinguant la Déité absolument ineffable et transcen-
dante de Dieu qui est vérité, mais seulement dans le miroir de ses expressions. Alors
que la Déité demeure dans son indétermination supérieure ou son non-étre par excel-
lence, Dieu se détermine en créant, puisqu’une cause est toujours corrélative de ses effets
et s’exprime en eux. Entre la Déité et Dieu, il y a la décision de créer, ou ce que Jean
Scot préfere appeler I'initiative théophanique, puisque pour lui créer, ¢’est se manifester.
En faisant cela, Dieu se rend intelligible et se définit en quelque sorte. Il se crée donc
lui-méme comme Dieu. Il résulte de la que c’est a travers ses créatures capables
d’accueillir ses théophanies que Dieu est Dieu. Et puisque I'homme récapitule la création
entiere selon Jean Scot, il n’y a de Dieu que dans et pour I'homme. La Dé¢ité reste pour
tout esprit et pour elle-méme au-dela de toute connaissance, et Elle ne peut étre atteinte
que par une coincidence mystique qui est antérieure a I'ordre noétique. Tels sont les
principes de la théologie négative et de la théologie mystique du célebre Irlandais, qui
s’enchainent de fagon rigoureuse. En effet, la disjonction de I'absolu et de la vérité
qu'opere la théologie négative est liée a une conjonction mystique de I'ame et de
I"absolu, d’ou jaillit I'autoconstitution de tout esprit et de toute ame spirituelle.

JeaN BOREL

Jean JoLver, La théologie d’Abélard (Initiations au Moyen Age), Paris, Cerf,
1997, 135 p.

1. Jolivet, spécialiste de la philosophie médiévale arabe et du XII® siecle latin,
découvreur de I'intérét particulier porté par les philosophes latins du XII¢ aux arts du
langage, propose une initiation a la théologie d’Abélard. Il esquisse la structure des
ceuvres (les Théologies, le Sic et non, le Dialogue entre un philosophe, un juif et un
chrétien, |’ Ethique et les Commentaires), il en dégage le projet et les enjeux ; il situe
les textes dans Thistoire il cite les sources d”Abélard, chrétiennes (la Bible et les écrits
des Peres de I'Eglise) et paiennes (Platon et les philosophes latins), et donne une
synthése des problemes, des objections et des solutions. Mais I'intérét de I'A. rejoint



BIBLIOGRAPHIE 179

surtout les questions de méthode. La méthode théologique d’Abélard procéde de 1’ana-
logie : parler des mysteres divins suppose le dépassement de nos conceptions anthro-
pomorphiques, entre autres de notre usage de la logique et du langage. Abélard préche
pour I'étude approfondie des arts du rrivium (grammaire, rhétorique, dialectique), et
pourtant il souligne que, correctement appliqués, ceux-ci manifestent rationnellement
leurs propres limites. D’une part, I’examen logico-sémantique, le processus dialectique
et I"analyse littéraire permettent de dépasser les paradoxes engendrés par la confron-
tation des €critures, des sentences et des philosophes ; mais, d’autre part, la dialectique
met en lumiere sa propre incapacité a saisir le mystere divin, elle ne fournit qu'une
existimatio ; de méme que, par analogie, a partir des créatures, I’intelligence ne fait que
s’approcher des choses divines. «On n’oubliera pas qu’il est impossible de parler
rigoureusement de Dieu dans le langage humain, mais les régles de ce langage autorisent
ou refusent qu'on en parle de telle ou telle fagon. Le dogme d’un c6té, la grammaire
et la logique de I’autre, gardent de 1’arbitraire les énoncés dont est constituée la théo-
logie.» (p. 41) Confronté aux problemes de la doctrine de la Trinité, Abélard n’est pas
le novateur radical imaginé par la critique du XIX® siecle, mais il participe pleinement
a I'invention d'une nouvelle méthode théologique, aux cOtés de Guillaume de Cham-
peaux, entre autres. Il élabore une morale de I'intention fondée sur I'intériorité de la
conscience, bien que soumise a une norme divine objective. Dans la premiére moitié
du XII¢ siecle, avec I'intérét nouveau pour les arts du langage, nait la guaestio théo-
logique, 1'examen dialectique des vérités de foi: pour chaque point du dogme, on
énumere les difficultés, les réponses, les objections et les solutions. Attaqué par
Guillaume de Saint-Thierry et Bernard de Clairvaux, Abélard fut condamné, accusé de
vouloir expliquer les mysteres de la Trinité, de définir la foi, donc d’user de la grammaire
et de la logique en théologie, et de faire concorder Platon et christianisme. L’A. dresse
le portait d’'un Abélard méprisé par le moyen age et idolatré par le XIX® siecle comme
le défenseur brimé du libre arbitre. Certes, le renom d’ Abélard n’est pas grand au Moyen
Age, mais sa méthode a influé sur toute la théologie du XIII® si¢cle, par le biais de Pierre
Lombard, peut-étre éleve d’ Abélard : «Pierre Lombard [...] a engagé la théologie latine
médiévale dans la voie qui des lors serait la sienne, sa Somme des sentences €tant
devenue au XIII¢ siecle le livre de base des maitres. Cette ceuvre associe a sa maniere
les méthodes d’Anselme de Laon et d’Abélard, et leur a fait subir ainsi une sorte
d’Aufhebung hégélienne : elle les a fait disparaitre en se les assimilant.» (p. 125)

CATHERINE PRALONG

Francois-XAavier PutaLLAz, Figures franciscaines. De Bonaventure a Duns
Scot (Initiations au Moyen Age), Paris, Cerf, 1997, 180 p.

F.-X. Putallaz propose d’abandonner une fiction de I’historiographie, celle de «néo-
augustinisme» ; il dénonce I'inadéquation d’une étiquette réductrice, et lui substitue une
esquisse des pensées franciscaines recentrées sur leurs enjeux propres. F. Van
Steenberghen décrivait la pensée franciscaine du XIII® sigcle comme une philosophie
réactionnaire anti-aristotélicienne, fondée sur les intuitions d’”Augustin et de Bonaven-
ture, et éphémere puisqu’«absorbée par le scotisme» des le XIV® siecle (p. 13). L'A.
montre, d’une part, qu’il n’y a guére d’unité doctrinale dure de la pensée franciscaine,
d’autre part, que la description de F. Van Steenberghen n’est pas pertinente. «Vision
thomasocentriste de 1'histoire des idées» (p. 73), elle ignore en effet les motivations
réelles des disputes et des condamnations : si le débat peut prendre une tournure
philosophique, son enjeu est ailleurs : les penseurs franciscains ne combattent pas tant
contre une philosophie nouvelle et dangereuse (celle de Thomas d’Aquin ou des
«artiens»), que pour des options théologiques nouvelles et souvent diverses, fondées sur



180 BIBLIOGRAPHIE

la pauvreté et la figure de Saint Frangois d”Assise. Ainsi, I'historien ne peut juger avec
Iégitimité la pensée d’un Pierre de Jean Olivi ou d’un Roger Marston a 1'aune des
réussites philosophiques de Thomas d”Aquin. Olivi, figure centrale du livre, ne combat
pas les philosophantes sur leur terrain ; ce serait vanité. La confrontation des opinions
contradictoires des philosophes suffit a manifester la «folie» de la «sagesse de ce
monde» (p. 27). F. Van Steenberghen croyait a un débat philosophique, a I'existence
d’une philosophie au sens strict et a une victoire du thomisme. «Cest un mauvais proces
qui consiste a reprocher a quelqu’un des faiblesses spéculatives la ou précisément il a
tout fait pour ne pas étre entrainé sur le plan de la pure philosophie.» (p. 75) L*A. décrit
alors, dans leur diversité irréductible, les attitudes théologiques des franciscains, et met
en lumiere des tendances communes. La théologie se réalise dans I'histoire de I"huma-
nité. Or la théologie spéculative est une période accomplie de I'histoire ; le théologien
doit renoncer a toute forme d’idolatrie philosophique pour réaliser la perfection évan-
gélique (Olivi). Ainsi, «le savoir est radicalement ordonné a la charité et I’amour prime
absolument toute science spéculative.» (p. 115). La volonté, supérieure a I'intellect,
s'auto-détermine en vue de la fin aimée. Avec I'importance que revét la doctrine de
la toute-puissance divine, «la foi s insinue dans 1'analyse des structures métaphysiques»
(p. 119) ; Dieu peut, par exemple, faire exister les accidents sans la substance (mystére
de I'eucharistie). En noétique, la doctrine augustinienne de I'illumination refuse a
I"intellect toute passivité a I'égard de son objet ; celui-ci n'est done plus que la cause
terminative de 'acte cognitif. Parallelement, I'universel perd son privilege au profit du
singulier, objet de la foi et de I'amour. Olivi et Matthieu d’Aquasparta revendiquent
la connaissance directe du singulier matériel. De plus, la connaissance immeédiate de
sol, «conscience expérimentale de nos actes» (p. 126), est premiere : singulicre, elle
fonde tout notre savoir. A I'opposé du nécessitarisme grec, les franciscains du XIII*
siecle insistent sur la contingence de I'individuel et la libre volonté ; ils «étaient comme
prédisposés a marquer la singularité des événements historiques...». Peu conservateurs,
ils «€taient peut-étre mieux a méme que quiconque d’admettre que le monde a une
histoire, d’épouser une nouvelle idée de la temporalité et de développer, a I'instar de
Bonaventure, une véritable théologie de I’ histoire.» (p. 127). L"A. ne cherche pas a juger
du bien-fondé des condamnations et des controverses du XIII¢ siecle et, par le biais de
son analyse historique et doctrinale, dépasse I’opposition scolaire et stérile des mou-
vements.

CATHERINE PRALONG

Davip BUrr, L’histoire de Pierre Olivi. Franciscain persécuté. Traduction et
préface de Frangois-Xavier Putallaz (Vestigia — 22), Fribourg/Paris, Edi-
tions universitaires/Cerf, 1997 (1976), 295 p.

Cette traduction de I'anglais donne le premier panorama en frangais de I'histoire
et des élaborations théologiques et philosophiques de Pierre de Jean Olivi, franciscain
inquiété et censuré par son propre ordre religieux en 1283. LA, en historien des idées,
construit son récit autour de trois lieux de conflits : la philosophie aristotélicienne,
identifiée a I'erreur de I’ Antéchrist par Olivi, les débats sur la pauvreté, qui opposent
franciscains spirituels et conventuels, et la théologie de I'histoire inaugurée par Joachim
de Flore. Le portrait intellectuel d"Olivi est contrasté : son humilité est exemplaire, mais
sa combativité a I'encontre de la secte de I" Antéchrist, I'Eglise charnelle, et des hérésies,
juive et arabe, est exacerbée. Dans le cadre de sa théologie de I"histoire illuminée par
deux figures, le Christ et Saint Francgois, Olivi interpréte les combats doctrinaux de son
temps comme la lutte du bien contre le mal, de I’Eglise spirituelle contre I'Eglise
charnelle et les hérétiques. L'Eglise entre dans son troisieme age, qui, au-dela des



BIBLIOGRAPHIE 181

ceuvres charnelles (premier age) et de la théologie spéculative (deuxieéme age), est la
période de «cette chaste et douce contemplation, propre aux moines ou religieux», la
perfection évangélique (p. 47). La mission d’évangélisation des franciscains et la victoire
de I'ordre sur ses ennemis sont annoncées. Pauvreté et dédain envers la philosophie
aristotélicienne procédent du méme principe : la pauvreté détourne des réalités sensibles
et conduit aux vérités éternelles, alors que les philosophes surestiment I’expérience
sensible. Attaqué sur sa conception philosophique de I'dme humaine et sur sa dialectique
des catégories, Olivi se défend de toute prétention purement intellectuelle : «Je prends
a témoin le Christ que tout ce que j’ai dit ou fait I’a été par zele pour la foi de 1'Eglise
romaine, que je n’ai pas eu l'intention de cacher ni de répandre sournoisement des
dogmes erronés et empoisonnés.» (p. 160). Condamné en 1283, réhabilité en 1287 et
décédé en 1298 a Narbonne, ce frere trop z€1é ne cesse de tourmenter les autorités
religieuses. Il devient le héros des spirituels, une figure de I’ Apocalypse, un martyr. En
1311, les dirigeants franciscains, en lutte contre les spirituels, condamnent son Com-
mentaire de I’Apocalypse. A la mort du pape Clément V (1314), la situation s’ aggrave.
Jean XXII décrete la primauté de 1’obéissance sur la pauvreté. Des spirituels meurent
sur le bacher a Marseille en 1318. 11 faut attendre le XV* siecle et Sixte IV pour que
I"interdiction des ceuvres d’Olivi soit levée, le XIX® siecle et Franz Ehrle pour que
I"histoire de la philosophie lui fasse une place. Il est aujourd’hui, notamment grace aux
travaux de I’A., une figure centrale de I’histoire de la pensée du XIII® siecle.

CATHERINE PRALONG

Duns Scor, La théologie comme science pratique (Prologue de la «Lectura»).
Introduction, traduction et notes par Gérard Sondag (Bibliotheque des
textes philosophiques), Paris, Vrin, 1996, 232 p.

A la suite du Principe d’individuation (1992) et de L’image (1993), parus dans la
méme collection, G. Sondag propose la traduction d’un troisiéme texte du maitre en
théologie franciscain Jean Duns Scot : le prologue de la Lectura. 1l accompagne sa
traduction d’une biographie du théologien et d’un commentaire continu, qui souligne
les articulations dialectiques des quaestiones et en éclaire les solutions. Abondant et
précis, le commentaire permet de comprendre les affirmations de Scot dans le cadre
plus étendu de sa philosophie de la connaissance et de la théologie nouvelle dont il est
un des promoteurs a la fin du XIII¢ siecle. La Lectura est un texte de cours, qui servait
a la glose des Sentences de Pierre Lombard ; cet exercice scolaire et dialectique per-
mettait de discuter des vérités de foi rationnellement, sous forme de questions, d’énu-
mérations de problemes, d’objections, de réponses et de solutions. Scot s’y démarque
des positions des ‘philosophes’, a savoir les partisans d’ Aristote, d”Avicenne et d”Aver-
roes, pour qui I’homme est capable d’une connaissance de sa fin naturellement acquise.
En effet, la finalité de I’existence doit étre révélée de maniere surnaturelle : «nous ne
percevons ici aucun acte par lequel nos facultés parviennent par voie naturelle a la
substance séparée en soi [...] donc aucun acte ne nous permet d’inférer que la faculté
intellective est ordonnée a connaitre sa fin en soi» (p. 142). La théologie, dont I'objet
est Dieu, au contraire de la métaphysique (dont I'objet est I'ens commune), ne peut donc
&tre ni acquise de maniere naturelle, ni inductive (p. 45). Le docteur subtil prouve alors
que I’intellect recoit par voies naturelles, (il ne peut étre md autrement), des vérités
surnaturellement révélées (p. 152-153). 1l distingue deux théologies : notre théologie,
et la théologie en soi, la science qu’'a Dieu de lui-méme. L objet de la théologie en soi
est I'essence divine singuliere, «ut est haec natura» (p. 172). Or notre connaissance
n’atteint jamais le singulier en tant que singulier, selon I'enseignement d’Aristote ; il
nous faut donc concevoir Dieu, I'objet de la théologie, «sous une raison commune».



182 BIBLIOGRAPHIE

Pour Scot, Dieu doit étre pensé sous la raison d’étre infini, puisqu’il faut le dire en
premier liberté absolue, dont la volonté agit de mani¢re contingente. Reste a savoir si
la théologie est une science, et, dans I'affirmative, si elle est pratique ou spéculative.
Scot montre quelle est une science pratique : I'intellect y joue un rdle, il propose a la
volonté les regles pratiques révélées ; celle-ci s auto-détermine, dans le choix libre de
la volition contingente. L acte pratique de la volition, dilection de la fin comme chez
Bonaventure, vient alors parfaire I'intellect. Contre la théologie spéculative aristotéli-
cienne, Scot défend une théologie pratique : «C'est a la volonté que revient pour lui
la liberté, et donc aussi la peccabilité, tandis que I'intellect connait de facon nécessaire,
syllogistique, les regles pratiques [...] Parce qu’il est une faculté non libre ou liée,
I'intellect agit toujours suivant son degré de puissance maximal.» (p. 84)

CATHERINE PRALONG

JoEL Biarp, Guillaume d’Ockham. Logique et philosophie (Philosophies),
Paris, P.U.F, 1997, 124 p.

L’A. appréhende I'ceuvre de Guillaume d'Ockham (env. 1285-1347) comme une
critique logico-linguistique des discours théologiques, métaphysiques et physiques. Il
construit donc sa présentation en s appuyant sur la doctrine logique de la signification
(«Signifier»), et la prolonge vers la noétique («Connaitre») et les applications de la
critique logico-linguistique aux sciences du monde et au discours théologique («Sa-
voir»). Sans entrer dans les débats d’historiens et sans se prononcer sur une quelconque
actualité de la pensée d’Ockham, il offre une description rigoureuse, claire et positive
de sa théorie de la signification. La logique, propédeutique par tradition au moyen age,
revét deux fonctions complémentaires : elle est un instrument critique indispensable et
une science cognitive inachevée. Son role est en effet constructif chez Ockham : elle
doit établir de maniére théorique la these du singulier et de 'univocité de I’étre (p. 10-
11). La logique d’Ockham est une logique de la référence : le modele n’est pas repré-
sentatif, mais causal. Contre la théorie scotiste de |'esse obiectivum (substitut représen-
tatif de 1’objet connu), Ockham assimile le concept au signe mental et non a I’objet de
signification. Le signe. singulier, réfere de facon immédiate a la chose singuliere, la
relation a la chose étant la substituabilité. Le signe n’est pas image ou similitude, mais
supposition potentielle, relation au monde. Dans le contexte de la proposition, le signe
suppose a la place d"une chose (supponit pro re), ou, confusément, a la place de plusieurs
singuliers. Contre Claude Panaccio, I'A. montre que la logique d’Ockham n’est pas un
«atomisme sémantique» : il affirme le «privilege théorique de la supposition sur la
signification» (p. 52) ; la signification est un acte ; elle n’est pas intemporelle, le sujet
«¢largit la signification a partir de la désignation du présent» (p. 53). L’usage du signe,
dans le contexte de la proposition (mentale, écrite ou parlée), fonde la signification. La
connaissance (notitia) a pour objet les propositions mentales et pour sujet les termes
de la proposition, les intentions qui supposent pour les choses. La connaissance simple
des termes cause la connaissance évidente (notitia evidens). Ainsi, la noétique d’Ockham
est ancrée dans la saisie intuitive directe (intellective ou sensitive) du singulier existant.
L abstraction n’est que le mode de concevoir le singulier sans envisager son existence
ou sa non-existence. L. abstraction thomiste, distinction de raisons formelles dans le
concret existant, est rejetée. Cette «critique de la raison linguistique» (p. 118) et la
revendication d’une connaissance directe du singulier engagent une nouvelle métaphy-
sique, dont I’A. esquisse les traits. Fondée sur «la singularité, la contingence et la
séparabilité des étants», elle est «rupture avec tout nécessitarisme des essences, avec
toute conception symbolique du monde, mais aussi avec toute vision hiérarchisée de
I’étre et des causes» (p. 118). L universel n’est pas une essence nécessaire, mais un signe



BIBLIOGRAPHIE 183

de signe. La théorie de la signification exclut en méme temps une conception repré-
sentative de I"activité mentale et une interprétation symbolique du monde; 'image est
abandonnée au profit de I'immédiateté de I'acte. La doctrine occamienne des causes
est une critique radicale des conceptions du XIII¢ siecle. Contre la doctrine thomiste
de la réciprocité des causes totales et la doctrine scotiste de 1’ordre essentiel entre les
diverses causes d’'un méme effet, Ockham revendique une pluralité de causes immé-
diates qui concourent sur le méme plan a la production de I'effet. Enfin, la thése de
I'univocité fait obstacle a toute conception hiérarchisée de 1’étre.

CATHERINE PRALONG

ErRNnST MAcH, L'analyse des sensations. Le rapport du physique au psychique,
traduction frangaise par F. Egger et J.-M. Monnoyer (Rayon philo), Nimes,
J. Chambon, 1996, 322 p.

Avec la traduction frangaise de ce livre (fondée sur 1'ultime réédition allemande,
datant de 1922), le lecteur frangais dispose enfin d’une approche directe de la pensée
d’E. Mach (1838-1916), dont un autre ouvrage classique, La Connaissance et l'erreur,
avait été traduit en 908! ( par M. Dufour, chez Flammarion), mais n’a jamais été réédité,
a ma connaissance. Il était temps que I'ceuvre de ce physicien et philosophe sorte enfin
du purgatoire, lui qui a exercé une influence déterminante au tournant du siécle, a la
fois sur un scientifique comme Einstein, un romancier comme Musil ou les membres
du «Cercle de Vienne», tels que Schlick ou Carnap, qui ont reconnu en Mach 'un de
leurs péres spirituels. Dans cet ouvrage, Mach «réfute une théorie causale mécaniste
de I'information sensorielle» (J.-M. Monnoyer, Intr., p. 1), en se livrant a une analyse
empirique de la psychologie de la vision et de I'ouie. L’essentiel des conceptions
philosophiques de Mach se trouve exposé dans le chapitre 1, intitulé «Remarques
préliminaires anti-métaphysiques» (p. 7-38), le reste du livre étant consacré a I'analyse
d’expériences psychophysiques et a la discussion avec les maitres de la psychologie
expérimentale de la seconde moitié du XIX® siecle. Pour Mach, «le monde n’est
constitué que de nos sensations» (p. 16) et le Moi reléeve largement d’une illusion
métaphysique, puisqu’il n’est que le résultat de la composition fluctuante d’un faisceau
complexe de sensations, d’émotions, de souvenirs, etc.. qui se modifient sans cesse sous
I"action du temps. D’ailleurs, il est convaincu que I'on «peut mettre I'espace et le temps,
non moins que les sons et les couleurs, au rang des sensations» (p. 13). Cette profession
de foi anti-kantienne, entraine précisément une tout autre conception du Moi et de la
conscience que celle que défend la philosophie traditionnelle. Ainsi, il n'y a pas, selon
Mach, de plus «grandes différences entre le Moi de diverses personnes qu’il ne s’en
rencontre, au cours des années, dans le Moi d’un méme homme» (p. 9). L’idée d'une
stabilité du Moi et de la conscience est largement récusée et Mach rapporte 1"anecdote
suivante pour illustrer cet aspect des choses: «Une autre fois, je montais dans un
omnibus, harassé par une nuit trés fatigante passée dans le train, et voila que de I’autre
cOté entre également un homme : ‘Quel est donc ce professeur minable, pensai-je’. Ce
n'était que moi, en face de qui se tenait un grand miroir. L’ habitus de classe m’était
donc plus familier que mon habitus spécifique» (p. 9, note 1). Selon Mach, il est juste
de dire «que le monde n’est constitué que de nos sensations» (p. 16) ce qui entraine
la conséquence que «le Moi peut étre élargi au point d’inclure le monde entier» (p. 17).
Pour illustrer sa conception, Mach a élaboré une gravure célébre, reproduite a la p. 22,
dans laquelle on voit un homme en train d’écrire se voyant allongé sur un canapé. «Dans
le cadre formé par le sourcil, le nez et la moustache, apparait une partie de mon corps,
la seule qui me soit visible, et de ce qui I'entoure. Ce qui différencie mon corps des
autres corps humains — en plus du fait que chaque représentation plus vive d’un

Philosophie
contemporaine



184 BIBLIOGRAPHIE

mouvement se communique aussitdt par ce mouvement |[...] — c’est qu’il n’est percu
qu’en partie, et que singulierement il est vu sans téte» (p. 21-22). Bref, il est trés difficile
d’aprés Mach d’établir «une délimitation précise et satisfaisante [...] entre le corps et
le Moi» (p. 25). — Ce qui est toujours premier, ce sont les éléments, ¢’est-a-dire les
sensations ; le Moi n’est donc pas une entité indivisible, analysable comme telle, mais
il est formé de ce continuum infiniment varié de sensations que Mach va s’efforcer
d’analyser dans la suite de I'ouvrage, en imaginant des expériences plus perspicaces
les unes que les autres et qui ont fait avancer la connaissance précise des mécanismes
sensoriels. Mach conclut de son analyse que «le Moi ne peut, en aucun cas, étre sauvé»
(p. 27). Das Ich ist unrettbar est devenu un slogan dont s’est emparé notamment un
écrivain viennois, comme Hermann Bahr, mais il faut lire de pres le texte de Mach pour
saisir, grace a une argumentation toujours rigoureuse et limpide ce qu’il signifie vrai-
ment.

STEFAN IMHOOF

WERNER EGo, Abschied von der Moral. Eine Rekonstruktion der Ethik Robert
Musils, Freiburg, Universititsverlag Freiburg/Herder, 1992, 389 p.

Ce livre, paru dans la série des «Etudes d’éthique chrétienne», a pour objet I’analyse
des principaux aspects de la pensée morale de R. Musil, pour qui «tout grand art est
moral» (cité p. 241). On peut dire d’emblée qu’il s’agit d’une somme sur les idées
philosophiques du romancier autrichien, dont on avait jusqu’ici, a de notables exceptions
pres (telles que L'Homme probable, de J. Bouveresse), abordé 1'ceuvre par un angle
essentiellement littéraire. Or, Musil fut certainement 1'un des écrivains du XX siécle
les plus au fait des questions philosophiques et scientifiques de son temps: ces questions
sont omniprésentes dans son ceuvre et trouvent ¢a et la des solutions originales, qui font
de Musil autant un penseur (privilégiant la forme de I'essai) qu’un pur romancier. Dans
le chapitre 1 («La dissolution analytique de la morale traditionnelle», p. 19-58), I’A.
montre les effets que produit chez Musil I’analyse contextualiste des principes moraux.
Ainsli, I’écrivain ne croit plus que le bien ou le mal sont des qualités intangibles, pouvant
exprimer une sorte de caractere «essentiel» (p. 46) de 1'homme. Dans le chapitre 2
(p. 59-110), I'A. détaille les «fondements théoriques scientifiques d’une morale ration-
nelle». S’inspirant a la fois du modele d’E. Mach, recherchant les fondements biolo-
giques de la connaissance et les idées nietzschéennes sur la généalogie de la morale,
Musil décrit I'homme comme une «substance colloidale» (p. 64), largement déterminé
par le contexte et les circonstances. Si la «morale» est, selon Musil, le domaine abstrait
des régularités quasi physiques, pétrifies par la vie sociale, I'«éthique» concerne le
domaine mouvant des exceptions sans regles ; au domaine «ratioide» des regles sans
exception de la morale s’oppose donc le domaine «non ratioide» de I'éthique (p. 154).
C’est a I'exploration de ce domaine que sont consacrés les chapitres 3 («L’utopie de
la morale du possible», p. 111-151) et 4 («Le domaine ‘non ratioide’ de 1'autre €tat :
éthique et littérature», p. 153-280). Par «utopie», Musil entend avant tout I’expérimen-
tation dans le domaine moral (p. 125). Ulrich, le héros de L'Homme sans qualités,
propose d’ouvrir le champ moral a I'expérimentation, ce qui implique pour lui, d'une
part, que le but poursuivi dans la vie ne peut étre fixé d’avance et, d’autre part, que
cette utopie doit nécessairement avoir la forme d’'une «utopie de I'exactitude»,
qu’exemplifiec notamment le mathématicien cherchant a «vivre avec exactitude» (p. 128
et 140). Musil cherche avant tout a réintroduire la dimension utopique (ou du possible)
dans le régne de la morale, confondu trop souvent avec celui de la nécessité. C’est cette
réalité possible qu’Ulrich veut atteindre, a la fois par la pensée et ’action. Le chapitre
4 décrit les conceptions de Musil relatives a la mystique, appelée aussi «autre état».



BIBLIOGRAPHIE 185

Si la morale prend sa source dans la réflexion rationnelle et normative, 1’ autre état plonge
ses racines dans la métaphore, I’analogie et le réve et posseéde ainsi «une structure
individuelle» (p. 198). Parmi les manifestations de 1’autre état, on trouve aussi bien le
crime que I'amour. C’est a travers le personnage de Moosbrugger, I'assassin de pros-
tituées, que Musil explore les rapports entre la mystique et I'immoralité (p. 224-241)
et ¢’est en s’inspirant notamment de Max Scheler (Wesen und Formen der Sympathie)
qu’il rédige les chapitres essayistiques consacrés a I'analyse du sentiment amoureux et,
plus généralement, des émotions (p. 243-277). Dans la derniere partie de son étude
(p. 281-359), I'A. traite de la question de la théologie dans L’Homme sans qualités.
Musil considére que son roman peut étre défini comme «religieux sous la présupposition
de I'incroyance» (cité p. 281) ; il tente de décrire ce que serait une «théologie laique».
Il congoit la théologie sous la forme d’un «mysticisme athée», ¢’est-a-dire qu’il tente
de décrire les émotions religieuses sans tenir compte du fait qu’elles prennent un dieu
pour objet. Le roman fourmille de notations dans lesquelles Musil s’explique sur les
rapports entre savoir et croyance ; le savoir apparait comme une croyance continue, la
croyance tendant, quant a elle, a se confondre avec I’hypothese. Ces quelques remarques
ne rendent qu’imparfaitement compte de la richesse et de la complexité de cet ouvrage
qui suscitera I'intérét du lecteur de Musil, comme du philosophe et du théologien.

STEFAN IMHOOF

GErY Prouvost, Thomas d’Aquin et les thomismes. Essai sur [’histoire des
thomismes (Cogitatio Fidei — 195), Paris, Cerf, 1996, 204 p.

Comme annoncé en titre, Prouvost s’oppose dans cet ouvrage a la croyance en une
tradition thomiste uniforme, figée par son institutionnalisation. Adepte d’une herméneu-
tique qui défend qu’expliquer plus ¢’est comprendre mieux, I’ A. refuse toute orthodoxie
thomiste homogene au profit d'une prise en compte du conflit des interprétations qui
accompagne |'histoire de la réception de 1'ceuvre de Thomas. Ainsi I'A. dénonce
I'illusion d’un acces direct aux textes du saint et en revendique une appréhension
médiatisée par la confrontation des interprétations qui nous en distancient historique-
ment. A cet effet, il amorce son parcours critique a partir de différentes réflexions
menées sur le theme fondamental de l'esse et de 1'ens, ce qui 'ameéne a distinguer
différentes perspectives théoriques : d’un coté les partisans d’«un thomisme de I'acte
d’étre, ¢’est-a-dire I'ensemble des auteurs qui affirment le primat de I'acte d’étre sur
I’étant» (p. 11). De 1'autre, «un thomisme essentialiste, plus attentif a I’analyse des
quiddités et essences des étants qu’a I'acte par lequel une chose est» (Ibid.). C’est a
partir de la question de la composition de I'étre et des étants que I'A. s’interroge sur
les relations entre théologie et philosophie, et souligne la préséance de I'acte de foi sur
I"activité de la raison. Cette économie théologique de la pensée a été critiquée sous le
terme d’ontothéologie de Kant a Heidegger, et I'A. en analyse les différentes acceptions
afin d’en délimiter les possibilités d’application aux textes de Thomas. Par la confron-
tation, entre autres, des positions de Thomas de Sutton, Gilles de Rome, Cajetan, Suarez,
Gilson et Maritain, se dégagent les conditions historiques qui ont permis I’émergence
de I’ontologie moderne que I'A. caractérise par «[...] I’occultation du principe d’étre,
qui fut peu 4 peu remplacé par le principe de cognoscibilité» (p. 117). C’est donc &
travers le filtre de 1’histoire des thomismes que I'A. jette un éclairage sur I'ceuvre du
docteur angélique. Sans jamais sombrer dans un relativisme improductif, il tente d’iden-
tifier les neeuds de divergences de cette histoire, pour ne pas simplement fournir une
éniéme interprétation des textes de Thomas, mais pour en restituer les ambiguités de
sens possibles.

JoEL ZUFFEREY



186 BIBLIOGRAPHIE

M. J. Borer, B. Bourceors, Y. CHeN, K. CraMER, R.-P. HORSTMANN,
D. MigviLLe, PH. MuLLer, G. SegL, D. SchHurTHEss, E. ScHwWARTZ,
A. STANGUENNEC, Problemes actuels de la dialectique, Lausanne, L"Age
d’homme, 1996, 225 p.

Les textes de cet ouvrage collectif furent d’abord présentés lors du Colloque du
Centre d’Etudes hégéliennes et dialectiques de 1'Université de Neuchatel en 1995. Mais
dire que les Probléemes actuels de la dialectique sont les actes du colloque serait
réducteur en raison des textes préparatoires et de I'important apparat critique qui pré-
cedent et suivent les conférences. Un auteur trop peu souvent étudié sert de point de
convergence aux différentes présentations : le philosophe dialecticien Jonas Cohn. De
larges extraits de son ceuvre principale, Théorie de la dialectique, sont mis a la dispo-
sition du lecteur sous forme de résumés en francais. Suivent cing sections correspondant
a cinq themes clés de la dialectique cohnienne. Horstmann commence par les rapports
de I'histoire de la philosophie avec la dialectique. Chen poursuit sur 'alternative entre
une dialectique objective et une dialectique subjective. En troisiéme position,
Stanguennec réunit les questions de 1'ldée de liberté, de I'ldée pratique et de I'ldée
cosmologique en une «dialectique réflexive». Quatriemement, Borel se pose la question
de savoir si la dialectique peut étre exposée et validée sous forme logique. Enfin Cramer
s'intéresse a la relation entre I'épistémologie critique kantienne et la dialectique spé-
culative de Hegel. Ces textes aussi denses qu’instructifs montrent en quoi la dialectique
reste un probléme actuel dans les différentes orientations de la philosophie tout en
reprenant des questions sur lesquelles les philosophes réfléchissent depuis longtemps.
Chaque présentation est suivie par I’analyse minuticuse d’un premier intervenant — qui
peut parfois presque étre considérée comme une seconde conférence — avant d’étre
reprise lors d’une discussion générale. On peut juste regretter que ces discussions soient
résumées et non présentées dans leur intégralité — contrainte éditoriale oblige... Rele-
vons encore que cette publication marque également la dissolution de la Fondation du
Centre d’Etudes hégéliennes et dialectiques apres une activité d’édition et de traduction
qui dura plus de vingt ans. Au vu de la qualité de cet ouvrage collectif, le moins que
I’on puisse dire ¢’est que Philippe Muller, qui fonda la collection «Raison dialectique»
(ot parurent des monographies de philosophes suisses et des traductions de textes
classiques et contemporains), ne sort pas par la petite porte.

NATHALIE JANZ

Denis CoLLIN, La théorie de la connaissance chez Marx (Ouverture philoso-
phique), Paris, L.”’Harmattan, 1996, 206 p.

Cet ouvrage est issu d'une thése de doctorat soutenue a 1'Université de Paris-X
Nanterre en 1995. Il s’agit de retrouver ce qu’il y a d’authentiquement marxiste dans
I'oeuvre de Marx : ceuvre proliférante, polémique et, en un sens profond, inachevée
(«Marx n’a jamais pensé son travail comme sytéme, parce qu’il pensait que le temps
des systemes était passé [...] I'inachévement se trouve ainsi pratiquement élevé au rang
de méthode», p. 190). La tache est d’autant moins aisée que toutes sortes de lectures
marxistes orthodoxes (Engels, Kautsky, Plekhanov, Lénine) ou hétérodoxes (les austro-
marxistes, Sartre, Althusser, Marcuse) ont fini par enrober I’ceuvre spécifique de Marx
d’une gangue interprétative dont il est trés difficile de la dégager. L’ A. est trop informé
de cette situation pour prétendre opérer un départ ex nihilo et il prend le parti de
poursuivre, de facon critique, dans la direction indiquée par M. Henry dans son ouvrage
de 1976. 11 s’agit de «revenir a I’individu, dans son existence brute, immédiate non
philosophique, sujet et fondement de toute réflexion philosophique et de toute théorie



BIBLIOGRAPHIE 187

de I'action» (p. 26). De revenir a I'individu, et non d’en partir : mais ce retour est toute
une affaire. — Par conséquent la théorie de la connaissance marxienne ne saurait étre
une méthodologie, fiit-elle une dialectique inspirée de Hegel. Les p. 79-126 (intitulées :
«La Dialectique») s’emploient a montrer, d’ailleurs, que la dialectique est, en réalité,
I"authentique discours de I'idéalisme allemand. Marx est, sur ce point, suffisamment
positiviste pour voir en la dialectique non une méthode d’analyse, mais un simple
procédé d’exposition. Selon I'A., ¢’est Engels qui aurait pris Hegel au sérieux et aurait
restauré la philosophie de la nature du maitre de Heidelberg, sous une forme plutdt
intempestive, dans sa Dialectique de la nature. Mais la théorie de la connaissance de
Marx n’est pas non plus une épistémologie, au sens que 1'on donne habituellement a
ce terme. Et Marx est, sur ce point, suffisamment anti-positiviste pour prétendre parler
du réel et, plus spécialement, de rendre compte rationnellement de la différence entre
I"apparence et la réalité. — Les p. 127-186 (intitulées : «L.a Science») montrent en quoi
le discours marxiste constitue et ne constitue pas une science, selon le modele déter-
ministe du début du XIX¢ siecle. Ainsi, les lois mises en évidence dans Le Capiral sont-
elles comparables aux lois de la nature? Trois exemples sont ici particulierement dé-
veloppés @ la baisse tendancielle du taux de profit, la conversion des valeurs en prix,
la «loi d’airain des salaires». Ils servent a établir que les lois au sens de Marx «permettent
de comprendre mais non de prévoir» (p. 150) ; c’est, en effet, une véritable profession
de foi anti-positiviste... En ce sens, Marx ressemble bien a Freud : I'un et ’autre sont
a la recherche d’explications matérielles mais ne se bornent pas a décrire des détermi-
nismes objectifs ; ils veulent «remettre au sujet» (p. 184) des éléments constitutifs de
sa vie individuelle ou collective. Au total, si théorie marxienne de la connaissance il
y a, 1l s’agit d’une «théorie de la geneése des apparences», d’une «théorie de I'inversion
du réel et de sa dissociation entre essence et apparence» (p. 171). — On comprend mieux
alors ce qui est en jeu dans les p. 171-178 (intitulées : «Les Présuppositions») : on y
voit un Marx rigoureusement nominaliste (en un des sens du terme : la réalité est
constituée, ultimement, d’individus singuliers) et réaliste (en un des sens du terme : il
est possible d’avoir acces a la chose elle-méme, a son esse ou a son essence). Chez lui,
comme chez Aristote, la «vérité est le mouvement qui va de I"apparence a I’essence»
(p. 18). Connaitre, ¢’est retrouver ce mouvement. — Au total, ¢’est un Marx bien plus
proche d’Aristote que de Hegel qui est présent au lecteur. Il est méme surprenant que
I'A. affirme que «I’éthique marxienne n’est pas une éthique au sens habituel du terme»
(p. 192), s’il est vrai qu’elle est une «revendication de libération de toutes les poten-
tialités qui sont dans I'individu» (p. 194). On retrouve aisément dans cette formule une
variante du perfectionnisme aristotélicien, adapté a un contexte démocratique et éga-
litaire. Il est a prévoir que I'injuste relégation dans laquelle Marx a été tenu depuis la
vogue de la Nouvelle Philosophie ne sera bientot plus de mise. 11 est a souhaiter que
des approches originales de son ceuvre se multiplient : I’A. donne un exemple intéressant
de ce qu’elles peuvent étre.

JEAN-Y VES GOFFI

SIMONNE PLOURDE, Emmanuel Lévinas. Altérité et responsabilité. Guide de
lecture (La nuit surveillée), Paris, Cerf, 1996, 160 p.

Aborder la vaste production philosophique de Lévinas et en proposer un «guide de
lecture» est un véritable défi que reléve avec succes ce petit ouvrage. Si Lévinas aimait
a dire, comme en 1984 lors d’une rencontre a I'Université de Fribourg avec les pro-
fesseurs de philosophie des gymnases cantonaux, qu'il «ronronnait sa philosophie»,
force est de reconnaitre que sa pensée n’a rien d’une banale répétition de lieux communs,
encore moins d’un exercice de style purement académique. Par un lent forage des mots,



|88 BIBLIOGRAPHIE

Lévinas veut en venir a I'essentiel qui dépasse 1’essence : a la relation & 1autre qui n’est
pas uniquement I’ Autre du Méme, mais le radicalement Autre, le Tout-Autre, celui qui
ne peut étre dit, qui échappe a la classification propre au domaine du savoir, celui
gu’aucune phénoménologie ne peut enclore. Cet Autre, irréductible a toute intériorité
subjective ou intersubjective, s'impose comme celui qui a droit et dont je ne peux qu’étre
responsable. Ce livre propose une lecture patiente et pertinente de la pensée
Iévinassienne, montrant le chemin effectué de Totalité et Infini a Autrement qu’étre ou
au-dela de 'essence. Les quatre chapitres de 1’ouvrage mettent I'accent sur ce souci
infini de I'infini, qui, par le visage, fait naitre la subjectivité a elle-méme, mais aussi
et surtout a autrui, et ainsi exige la responsabilité infinie, démesurée, du sujet a I'égard
d’autrui, responsabilité que Lévinas désigne par la sentence lapidaire du «Malgré moi
pour I"Autre», et que [’on pourrait traduire par «Avant moi, I"Autre». Dans cette priorité
de I"Autre sur le sujet, le moi, Lévinas voit, selon I’A., une priorité¢ de I'éthique sur
la métaphysique, du devoir-étre sur I'étre. Simultanément a cette prise de conscience
de la responsabilité jaillit la nécessité de la mesure, du juste. C’est I’entrée du tiers dans
la relation a Autrui, dans le face-a-face qui offre une ouverture nouvelle vers ou sur
I'infini et qui assigne toujours et encore le sujet (moi) a responsabilité. La relation
Je-Tu analysée par Buber est plus complexe qu'une relation a deux termes: il y a a
chaque fois I'Autre de I'Autre, 1"Autre au-dela de Toi et Moi, qui est aussi toujours
un Autre entre Toi et Moi. Cet /1, qui ne se décrit pas, énigmatique, ne fait que passer,
il est présent mais comme trace, comme dépassement de la temporalité. La relation
Je-Tu révele et voile simultanément cette illéité, troisieme personne qui n’est en aucun
cas le neutre du on heideggerien, encore moins un «objet» définissable et délimité, mais
toujours et avant tout un intervenant ou inter-venu dans la relation et qui donne, par
sa présence-absence, un autre tour a cette relation : par la troisieme personne est rompue
I"intersubjectivité, brisé le cadre de la seule relation de face-a-face, mais est surtout
ouvert le champ de I"altérité, du Tout-Autre, du souci et de la responsabilité pour I’ Autre,
dans le souci de la justice. La lecture proposée de I'ceuvre de Lévinas, sans étre une
apologie — avec tout ce que cela pourrait comporter de péjoratif et de dégradant pour
une pensée authentique — incite a se plonger dans la rumination des textes gravés, comme
sculptés, par Lévinas. Petit ouvrage de grande réflexion.

JACQUES SCHOUWEY

ARNO MUNSTER, La différence comme non-indifférence. Ethique et altérité chez
Emmanuel Lévinas (Philosophie-Epistémologie), Paris, Kimé, 1995, 150 p.

Cet ouvrage contient cing contributions ¢laborées lors d'un séminaire au College
international de philosophic en 1989, ainsi qu'un entretien accordé par Lévinas a larevue
allemande Spuren en 1987. Guy Petitdemange propose une réflexion sur les «enjeux
de I'altérité chez Lévinas», intitulée «Au-dehors, sans retour». Il s’agit en fait d’une
lecture d’Autrement qu'étre ou au-dela de ['essence, dans laquelle I'A. questionne la
pensée de Lévinas sur la finitude humaine et les solutions possibles. Lévinas, jugeant
insatisfaisantes les réponses du stoicisme et de I'épicurisme, suggere une autre issue,
celle de la responsabilité pour Autrui, celle de I’éthique qui empéche le moi de s’en-
fermer en soi et I'oblige a répondre d’Autrui. — Arno Munster offre une analyse
comparative des conceptions des relations a autrui dans la phénoménologie de Husserl,
dans la pensée de Sartre et dans les réflexions de Lévinas (p. 50-68). Si chez Husserl,
autrui constitue I’alter ego, qui reste toujours un ego, une subjectivité réductible a celle
du moi, chez Sartre I’autre est celui qui, toujours inaccessible, engendre conflit ; pour
Lévinas, autrui, il m’échappe, est toujours autre, il est celui qui me commande, celui
dont le désir précede ma volonté, celui pour qui je dois tout mettre en ceuvre. Le désir



BIBLIOGRAPHIE 189

d’autrui n’est donc pas le désir que j'ai, comme ego, d’autrui, mais le désir qu’autrui
a et dont je suis responsable, que je suis appelé a satisfaire. Munster pose a ce propos
une judicieuse question : la conception lévinassienne des relations 4 Autrui ne serait-
elle pas entichée d’un trop grand optimisme, aveugle au coté négatif que peuvent
contenir de telles relations? — Le texte d’Elisabeth Weber, «Anamneése de I’immémo-
rial» (p. 69-96), est une patiente analyse de la trace de 1’Autre dans Autrement qu'étre
ou Au-dela de l'essence, une quéte minutieuse, parfois ardue, de cette différence qui
n’est pas différence par rapport au méme, mais altérité radicale. La différence sexuelle
et la finitude (la mort) constituent des traces de la dénégation de I’altérité au sein du
méme» (p. 91), mais en méme temps un appel a 'au-dela. Chez Lévinas, le terme de
création occupe une place importante, méme si le penseur est assez discret a son sujet.
— L’étude de Silvano Petrosino montre la valeur de 1'idée de création dans 1'ceuvre de
Lévinas, selon trois moments : a) «création et étre» : dans la ligne de la tradition juive,
Lévinas tente de séparer le concept de création de sa signification ontologique issue
d’Aristote ; il s’agit, pour lui, de rendre compte de «I’antériorité et de la passivité dont
témoigne 1'appel a I'étre en tant que création» (p. 100); b) «création et temps» :
corollaire et approfondissement du point précédent, cette réflexion ouvre sur un temps
de la création, «un temps d'un passé incommensurable» (p. 103). Le concept de création
annonce alors «un Bien par-dela I’Etre et par-dela la béatitude de 1'Un» (p. 103); ¢)
«création et in-dépendance» : la distance absolue qui sépare le Créateur de la créature
n’a pas un caractere simplement négatif ; elle indique bien plutdt I’'in-dépendance de
la créature et, par conséquent, sa responsabilité. — Jacques Rolland tente de cerner «la
question de Dieu chez Lévinas» (p. 109-127). Si le discours de Lévinas sur Dieu ne
peut Etre celui d’un théologien, il se fonde sur les réflexions de Descartes et s’efforce
de montrer que toute approche philosophique — méme phénoménologique — ne peut
ramener Dieu au corrélat d’une noese, mais qu’'elle peut faire voir I'ambiguité, pour
tout discours, de la transcendance : «ambiguité d'un mot qui ne peut signifier qu’en
impliquant en son sein méme la possibilité de n’étre que non-sens» (p. 120). — Dans
I"entretien accordé a Spuren (p. 129-145), Lévinas rappelle certains themes de sa pen-
sée : philosophie et religion, le sacré dans 1’'homme, la parole premiere, la singularité,
la trace de I'autre, le grec dans le biblique, 1’avenir sans sujet. — Malgré le c6té artificiel
et parfois déplaisant inhérent a tout ouvrage collectif, ce recueil offre 1'intérét majeur
de proposer des lectures critiques fines de certaines grands themes de I’ceuvre de Lévinas
et d’adresser de judicieuses questions a cette philosophie de I'altérité.

JACQUES SCHOUWEY

JACQUES BOUVERESSE, Langage, perception et réalité, t. | : La perception et le
Jugement (Rayon philo), Nimes, Jacqueline Chambon, 1995, 478 p.

Le probleme de la perception est un de ceux que la philosophie contemporaine
d’expression frangaise a le plus scandaleusement délaissés. Il est a peine exagéré de
dire que depuis la parution de La phénoménologie de la perception de M. Merleau-
Ponty, et si I’on excepte quelques travaux strictement historiques, le sujet a €€ purement
et simplement oublié. Si I'on songe au réle prépondérant de la perception dans la vie
de I’étre humain et des autres animaux, cet oubli est difficile a comprendre. Le présent
ouvrage marque la fin de cette regrettable éclipse : une fois de plus, la philosophie
frangaise est redevable a Jacques Bouveresse d’avoir abordé dans toute son ampleur,
avec la pénétration et la patience qu’on lui connait, une question philosophique tradi-
tionnelle, réputée surannée ou résolue, en réfléchissant a partir des auteurs les plus
solides, les plus divers et souvent les plus négligés. Le probleme central dont traitent
les quatre études qui composent ce premier tome est, comme 1’indique le sous-titre, celui



190 BIBLIOGRAPHIE

des rapports entre perception et jugement et entre contenu perceptuel et contenu
propositionnel. Il suffit de penser au phénomene de la persistance des illusions de
perception pour commencer a se faire une idée de la complexité de ces rapports. Plus
précisément, il s’agit pour I'A. «de savoir si les théories classiques ou contemporaines
qui proposent de traiter la perception comme étant elle-méme de la nature [...] d’un
jugement inférentiel [...] constituent ou non le genre de progres considérable qu’elles
représentent, aux yeux d’un bon nombre de théoriciens et de philosophes, dans notre
compréhension du phénomene de la perception» (p. 7-8). Il se montre a la fois réservé
a I'égard de cette intellectualisation de la perception et sensible aux raisons qui rendent
celle-c1 a peu pres inévitable des lors que 1'on se propose de théoriser et d’expliquer
scientifiquement les capacités perceptuelles. La premiere étude fournirait, a elle seule,
la matiere d'un livre. Ce qui est en jeu dans cette enquéte vaste et ramifiée, n'est rien
moins que la cohérence de I'appareil conceptuel employé par Helmholtz, ce «Newton
de la psycho-physiologie» ; rien moins, en somme, que la cohérence de la version
moderne de la théorie classique, causale et représentationnelle, de la perception «qui,
de bien des facons [...]. détermine encore aujourd’hui la forme [de] la plupart des
théories de la perception» (p. 12). L A. insiste tout particulierement sur un danger auquel
sont exposées les théories qui décrivent la perception en termes de construction de
représentations internes du monde extérieur ou d hypotheses : elles risquent de manquer
I"essentiel en négligeant ce qu’on pourrait appeler I’obligation de respecter la spécificité
de la perception. En effet, toute théorie de la perception se doit de ne pas oublier que
ce qui demande a étre expliqué est justement le fait que dans la perception I'objet se
présente comme donné «en chair et en 0s», «en personne». Il est évidemment impossible
de restituer en quelques lignes les éclairages que I’ A. projette sur les principaux aspects
de la théorie de Helmholtz (ou de ses héritiers) a travers des auteurs comme Leibniz,
Kant, Husserl, Wittgenstein, Sellars ou Dretske. — Les chapitres I et [1I approfondissent
deux aspects fondamentaux, d’ailleurs liés, de "appareil conceptuel helmholtzien : a)
«la grande idée» de Helmholtz selon laquelle la différence qui semble exister entre la
possession d’une description symbolique d’un objet et la présentation directe et «en
personne» de celui-ci dans I'expérience perceptuelle, est moins grande qu’il n’y parait,
puisque dans les deux cas les mémes processus inférentiels peuvent étre impliqués : b)
la difficulté majeure soulevée par le recours systématique a la notion d’«inférence
inconsciente a partir de données fournies par les sens» pour expliquer la perception :
supposer que le cerveau connait et utilise le langage dans lequel ces inférences sont
effectuées revient a commettre sous une autre forme le «sophisme de I"homoncule» dont
on se rend coupable lorsque 1'on espere expliquer la perception en invoguant un «ceil
interne» contemplant des «images dans le cerveau». Dans une théorie comme celle de
R. Gregory, qui se réclame de I'héritage de Helmholtz et selon laquelle étre pergu
signifie finalement toujours étre inféré, nous perdons le contraste essentiel que nous
faisons normalement entre percevoir directement une chose et inférer sa présence. Or
la perte d’un contraste important est un indice fiable de confusion conceptuelle. Les
deux sections que I'A. consacre aux phénomenes du «voir comme» et du changement
d’aspect (p. 326-374), qui semblent participer simultanément de la pensée et de la vision
et sur I'importance et le caractere déconcertant desquels Wittgenstein a tant insisté, sont
particulierement instructives dans ce contexte. — La derniere étude examine comment
la question de I'élément intellectuel qui est sensé s'ajouter a la sensation pour produire
la perception se présente lorsqu’on I'aborde du point de vue de ceux qui, comme
G. Frege, le E. Husserl de la premiére des Recherches logigues ou M. Schlick, con-
siderent que les pensées et les représentations ont des natures totalement hétérogenes,
les premieres étant par essence communicables et objectives, les secondes intrinseque-
ment intransmissibles et subjectives. Quelle que soit 'admiration que I'on voue aux
efforts de ces philosophes (surtout ceux du premier) en vue de formuler une analyse
de la pensée et de sa structure interne, il faut reconnaitre qu’en affirmant la these de



BIBLIOGRAPHIE 191

I"'incommunicabilité du contenu de I'expérience sensible tout en reconnaissant que la
perception n’est pas une simple affaire de sensation, ils ont été incapables d’expliquer
comment des €léments aussi hétérogénes que la pensée et la sensation pouvaient «fu-
sionner» dans la forme de pensée non verbale qu’est la perception. — L' A. argumente,
tout au long de son livre, pour le «réalisme direct», selon lequel il n’y a aucun sens
a postuler des entités intermédiaires entre nos capacités cognitives et de perception et
les objets. Mais il souligne que ce réalisme ne saurait coincider simplement avec celui
du sens commun ; il recouvre plutot ce que Putnam appelle une «deuxieme naiveté»
par laquelle le philosophe se guérit de «la tentation d’attaquer le sens commun, en
montrant que ce qui peut rendre suspectes des notions ordinaires comme celle de la
réalité, de la vérité, de la compréhension, de la perception, etc., est uniquement la charge
métaphysique que nous nous croyons obligés de leur faire porter et qu’elles se révelent
incapables d’assumer» (p. 25-26). Le probleme que pose ce type de réalisme (aristo-
télicien, wittgensteinien, putnamien et bouveressien) aux tenants de la tradition «gali-
Iéenne» dans laquelle s’inscrivent les théories causales-représentationnelles de la per-
ception est qu’il parait exclure d’avance toute possibilité de progrés dans la connaissance
et 'explication des réalités que des mots comme «esprit», «perception» ou «expérience»
semblent désigner.

DaNIEL PINKAS

JURGEN HABERMAS, JOHN RawLs, Débat sur la justice sociale (Humanités), Paris,
Cerf, 1997, 189 p.

Ce recueil est la traduction d’une controverse entre Rawls et Habermas suscitée par
The Journal of Philosophy (publiée dans le vol. 92 : 3, 1995), a laquelle s'ajoute un
texte complémentaire de H. ou il revient sur certaines critiques que lui oppose R. ainsi
que sur quelques difficultés que 'auteur de Libéralisme politique ne résoudrait pas de
manicre satisfaisante. Le titre reflete trés fidelement le contenu : il s’agit bien en effet
d’un débat opposant deux des plus éminents défenseurs contemporains du libéralisme
politique. La parenté de leur position respective est d’ailleurs telle, comme le souligne
fort judicieusement H., que ce débat prend les allures d’une «querelle de famille»
(p. 10). Cette trés grande parenté de pensée n’empéche cependant nullement chacun
d’eux de discuter les positions de I'autre avec une remarquable intransigeance critique,
doublée d’un effort pour comprendre les positions de son contradicteur qui ne 'est pas
moins. De ce point de vue, ce document est tout a fait précieux en ce qu’il témoigne
de maniere exemplaire de cette double exigence de compréhension et de vigilance
critique. Reste que si, de part et d’autre, la controverse est menée sans concession, celle-
ci ne porte pas tant sur le ceeur du projet, qui leur est commun — fonder les principes
qui doivent organiser la société afin de garantir une coopération équitable entre les
citoyens considérés comme libres et égaux —, que «sur quelques aspects de sa mise en
ceuvre» (p. 11). Tres riche, cette controverse ne peut guére étre résumée. Les objections
de H. sont de deux sortes. Les premigres visent les restrictions d’informations qui pésent
sur les partenaires dans la position originelle et signalent une incohérence dans le fait
que, bien que n’étant pas pleinement autonomes puisque limités dans leurs connaissan-
ces, ces contractants représentent les citoyens autonomes. Les secondes concernent
surtout la nouvelle version de la théorie de R. développée depuis 1985 environ. Du point
de vue de H., il faut voir dans cette évolution vers une théorie centrée sur le concept
du désaccord raisonnable une régression en ceci qu’elle substitue a une théorie de type
cognitiviste-universaliste une approche fonctionnaliste accordant a la stabilité, et donc
a 'acceptation de fait, la priorité sur la justification normative. Pour H., il y a la un
déficit important de fondation dans le cadre d’une théorie procédurale. Face a ces



192 BIBLIOGRAPHIE

critiques tres séveéres, R. ne se laisse nullement impressionner et, dans sa tres longue
réplique, s’attache a montrer que H. ne comprend pas pleinement le sens de sa reven-
dication selon laquelle sa théorie est politique et non pas métaphysique, en d’autres
termes indépendante de toute prise de position sur la nature des choses — ce que H.

pr¢hensive, ¢’est-a-dire, au sens ou I'entend R., métaphysique (p. 55-59). Apres s’étre
attaché a réexpliciter le sens et la portée de son affirmation que sa théorie a un statut
politique plutdét que métaphysique, R. répond a d’autres objections de H, notamment
que sa théorie minimiserait le moment républicain de I’autonomie politique par rapport
au moment de la liberté négative (p. 83-121) ; ou encore qu’elle se plierait de facon
insuffisante a I'exigence de s’en tenir a une conception purement procédurale de la
jJustice (p. 121-142). Dans sa seconde intervention (p. 143-186), H. revient sur la
distinction du «raisonnable» et du «vrai» pour mettre en question la possibilité d’une
théorie politique totalement indépendante de la métaphysique. Ultimement, affirme-t-
il ainsi, les désaccords qui surgiront entre les représentants de doctrines compréhensives
opposées ne peuvent déboucher sur un consensus par recoupement qu’a partir de la
reconnaissance de I'existence d’un point de vue moral indépendant des conceptions
particulieres qui s affrontent, point de vue qui, dans le champ normatif, est garant de
la «vérité» des normes. Bien siir, ces dernieres remarques ne closent pas la controverse.
A défaut d”étre conclusit, ce débat entre deux des plus importants philosophes politiques
du moment mérite d’étre lu. fit-ce pour prendre conscience de son caractere aporétique.
Au lecteur donc, de continuer le travail.

HucGues PoLTIER

PHiLiPPE VAN PaRrws, Refonder la solidarité (Humanités), Paris, Cerf, 1997,
108 p.

L"A. est aujourd’hui largement connu comme I'un des principaux promoteurs de
I"allocation universelle. Il défend cette solution depuis maintenant plus d’une décennie
tant sur le plan intellectuel que par son activité militante. Sa réflexion a récemment
connu un couronnement important dans une ceuvre théorique difficile — Real Freedom
for All (Oxford U. P., 1995) — dans laquelle il s’attache a établir la supériorité éthique
de sa position sur toutes les autres. Dans le présent ouvrage, tout comme dans celui
qui I'a précédé dans la méme collection (Sauver la solidarité, 1995), I'A. s’efforce de
rendre accessibles a I"'honnéte homme les principaux résultats de sa recherche. 11 pré-
sente trois essais, le premier offrant une justification de la plausibilité¢ éthique d'un
modele de solidarité forte inspiré de Thomas Paine ; le second s attachant a tracer une
voie possible pour résoudre le délicat probleme de la limite des ressources qu’il est
légitime de consacrer aux personnes en fin de vie ; le troisieme explorant la question
de la justice entre les générations, plus précisément du principe permettant de déterminer
ce qu’en toute justice une génération doit Iéguer a la suivante. Recourant sous une forme
évidemment simplifiée a quelques-uns des principaux outils €laborés par la pensée
politique anglophone au cours des deux derniéres décennies — I’assurance sous voile
d’ignorance, I'idée d’un contrat originel, la notion de diversité non dominée, etc. —, I'A.
offre pour chacune ces questions une argumentation suggestive et intéressante. Comme
le suggere le titre, I’effort principal est d’établir la plausibilité éthique de la forme de
solidarité forte que traduit 1'allocation universelle ; en d’autres termes d’une forme de
solidarité qui va au-dela des registres usuels de I'assurance (modele bismarckien) et de
la solidarité simple (modeéle bévéridgien) et que I’A. appelle 1'équité painéenne. La
justification de sa position repose d’abord sur la démonstration de I'insuffisance éthique
des deux autres modeles, puis sur une argumentation positive en faveur de I’équité. Cette



BIBLIOGRAPHIE 193

derniere étape est réalisée par le recours a une situation fictive de partage initial des
ressources ou chacun disposerait du méme «pouvoir d’achat» pour acquérir les biens
a répartir et ou chacun paierait la part qu’il juge opportune pour s’assurer contre une
invalidité héritée (assurance sous voile d’ignorance). Cette situation fictive est une
parabole de I'idée d’un droit initial égal de tous les hommes aux ressources de la terre.
Dans la situation actuelle, 1’allocation universelle pourrait étre comprise comme la rente
payée a chacun en vertu de son droit initial égal aux ressources de la terre, droit qui
ne peut plus étre satisfait en nature puisqu’il n’est plus de ressource naturelle qui ne
soit appropriée. Dans les deux autres essais, consacrés 1'un a la question de la limite
de la prise en charge des soins de santé par la collectivité et I'autre a la justice entre
générations, I’ A. montre la fécondité du raisonnement de 1’assurance sous voile d’igno-
rance pour résoudre les questions délicates de I’allocation des ressources aux soins aux
mourants et de ce que, en toute justice, une génération doit léguer a la suivante.
Intéressant et séduisant, cet ouvrage se heurte cependant aux limites imposées par
I'esprit de la collection : a vouloir étre bréve, I’argumentation se fait trop rapide ; des
articulations manquent, de sorte que la conviction du lecteur n’est pas emportée.

HuGuges PoLTIER

JEAN-CHRISTOPHE MERLE, Justice et progrés. Contribution a une doctrine du droit
économique et social (Droit, Ethique et Société), Paris, P.U.F., 1997, 253 p.

L’A. se place d’emblée dans le cadre libéral et universaliste des théories de la justice
de ces dernieres décennies, et congoit le droit d’une maniere kantiano-rawlsienne comme
la coexistence d’individus égaux, libres de leur choix de vie et de leur conception du
bien. Son approche différe cependant des conceptions actuelles de la justice sociale, a
commencer par celles de Rawls. Dans la ligne du droit naturel classique, reprise
aujourd’hui uniquement par Nozick, il considere que le préalable indispensable a une
conception de la justice sociale et économique réside dans une théorie de la propriété.
Le livre se compose de deux parties, qui conjuguent — sans le justifier, mais avec succes
— un traitement systématique de la question et une discussion de points de vue contem-
porains (par exemple Ph. van Parijs) avec I'analyse des auteurs jusnaturalistes, de
Cicéron a Kant et Fichte en passant par Grotius, etc. Dans une premiere partie, I'A.
présente avec beaucoup d’érudition les ancétres jusnaturalistes des droits sociaux (droits
de nécessité, droit d’usage innocent, interdiction de certaines formes d’exploitation, etc.)
et les arguments en leur faveur. Il montre finalement de maniére convaincante leur égale
incapacité, dans un systéme juridique qui définit la propriété comme étant en premier
lieu un rapport absolu entre une propriétaire et une chose, a constituer des droits sociaux
qui garantissent réellement la liberté de chacun. Partant justement de cette liberté réelle,
la seconde partie reprend et analyse, avec une minutie éclairante, la fondation kantiano-
fichtéenne du droit de propriété comme droit a une sphére d’activité, avant d’esquisser
~ malheureusement trop briévement — comme ce qui en résulte ne se retourne pas
inévitablement contre I'impératif premier de liberté, et notamment d’initiative et de
préférence individuelles dans une société de marché. Le dernier chapitre, le plus auda-
cieux et certainement aussi le plus exposé i la critique, aborde enfin la dimension du
progres et des droits économiques — et pas seulement sociaux. Nous le résumerons en
cing points : 1) I’égalité réelle d’acces aux ressources, y compris aux possibilités réelles
de travailler, 2) dans un modele distributif d’économie du marché, 3) qui reconnait les
différences de revenu dues au travail, au talent, 2 I’innovation, etc., sans les soumet‘tre
a redistribution (sauf en faveur des handicapés), 4) la liberté d’initiative et d’entreprise
individuelles, en opposition a tout collectivisme et 5) s’étend idéalement au monde



194 BIBLIOGRAPHIE

entier. Comme les modeles de Rawls ou de Nozick, il s’agit d’une théorie idéale de
Justice, ce qui fait heureusement échapper ce livre stimulant et novateur aux clivages
ordinaires entre ultra-libéraux, partisans de la liberté, mais sans égalité d’acces aux
ressources, socio-démocrates, partisans de la redistribution des revenus, contraire a la
liberté économique, et tenants de différentes combinaisons entre les deux.

BERNARD SCHUMACHER

J.-CLAUDE PIGUET, Philosophie et musique, Chéne-Bourg, Georg, 1996, 216 p.

Philosophe, I'A. ne s’est jamais prétendu musicologue ; on le connait cependant
comme l'interlocuteur exceptionnellement attentif d’Ernest Ansermet et de Frank
Martin, et rien de ce qu’il dit sur la musique ne devrait laisser indifférent. Son dernier
livre, de dimensions modestes malgré un titre qui peut paraitre exorbitant, est le fruit
de plus d’un demi-siecle de fréquentation et d’amour de la musique, cet amour ou «ce
qui compte est la musique, non pas tellement ['amour qu’on lui porte» (p. 37). C’est
la un livre de bonne foi, qui ne prétend pas apporter d’éléments révolutionnaires : I'A.
se propose de «réfléchir» plus que de «penser» (p. 12), ce qui est déja beaucoup. On
sera reconnaissant a I'A. de nous prendre par la main avec a la fois tant de science et
de simplicité dans des débats davantage illustrés par des travaux germaniques que
francophones. Certes, la bibliographie est minimale (n’est-il pas un peu léger de ren-
voyer au vieux Combarieu pour 1'histoire musicale du Moyen Age?), mais, encore une
fois, I'A. ne s’adresse pas en priorité aux spécialistes ; volontairement éclaté, voire
hétéroclite (il integre de longues remarques critiques de relecteurs attentifs et réutilise
des pages déja publiées ailleurs), le propos embrasse toute 1"histoire de I'Occident, sans
s’interdire des considérations sur I'amour, le langage, la connaissance ; mais aussi,
comment ne pas voir la profonde parenté de tous ces thémes avec la question de la
musique? Distinguant deux moments majeurs du débat de la musique et de la philo-
sophie, I’ Antiquité grecque et le tournant du romantisme, I'A. tisse des ponts entre ces
deux €poques, illustrant non pas tant les rapports de la philosophie et de la musique
que les caracteres qui font de la musique une philosophie en acte : la temporalité (beau
chapitre autour de saint Augustin, p. 51 sq.), la hiérarchie sonore, I'expression des
«affections de I’ame» sont autant de données qui permettent (dans la lignée des Fon-
dements de la musique d’Ansermet) d’aborder la musique comme I'un des modes
d’acces privilégiés a I'étre. Le musicien sautera sans dommage les passages sur les
notions de base de la théorie musicale (s'évitant une quelque peu laborieuse allégorie
de la tonalité, 134 sq.), mais admirera une lumineuse et tres fine distinction du role des
«images sonores» chez Debussy et Strawinsky (p. 171 sq.). L"A. ne craint pas de parler
en son propre nom : son spiritualisme et son platonisme sont assumés avec force, et
la chaleur de son expérience garantissent la sincérité du propos, malgré des partis pris
parfois un peu catégoriques ; ainsi de Hegel qui est traité bien rapidement : peut-on
vraiment dire que I'auteur des Lecons sur ['Esthétique «n’entre pas dans la musique»
(p. 163)? Les considérations sur Adorno (p. 194-5) s’en trouvent ainsi fragilisées. On
regrettera aussi quelques allégations fallacieuses sur la musique contemporaine : con-
sidérer que «des 1950 la force créatrice s’est perdue en musique» (p. 184) releve d'un
préjugé difficilement défendable. De maniere générale, I'A. reste tres attaché a une
conception idéaliste (trés post-romantique) de la musique : on remarquera qu’il n’integre
pas a sa réflexion I’actuel mouvement de revalorisation de la musique baroque qu’il
n’est certes pas interdit de comprendre comme I’expression d’une revanche du maté-
rialisme (exaltation du «matériau d’origine»). — Témoignage plus que traité, Philosophie
et musique est un ouvrage suggestif, plein de trés fines remarques et susceptible de



BIBLIOGRAPHIE 195

féconder la réflexion de I’'honnéte homme sur un art qui, plus que tout autre, a pu étre
vu comme |'une des portes de I'absolu.

ALAIN CORBELLARI

GerD VAN RIEL, CarLOs STeEL, JAMES McEvoy (éd.), lohannes Scottus
Eriugenia, The Bible and Hermeneutics. Proceedings of the Ninth Inter-
national Colloquium of the Society for the Promotion of Eriugenian
Studies, held at Leuven and Louvain-La-Neuve, June 7-10, 1995 (Ancient
and Medieval Philosophy, De Wulf-Mansion Center, Series — 1, XX),
Leuven, University Press, 1996, 408 p.

A T'occasion du IX€ congres de la Society for the Promotion of Eriugenian Studies
(S.P.E.S.), qui s’est tenu du 7 au 10 juin 1995 a Louvain et Louvain-La-Neuve, sous
la direction de Gerd Van Riel, Carlos Steel et James McEvoy, dix-sept spécialistes ont
rassemblé leurs efforts et leurs connaissances pour mettre en lumiére la méthode et les
orientations de I"herméneutique biblique de Jean Scot. Les deux premiéres communi-
cations situent I'exégese de la Bible dans la tradition irlandaise dont I'Erigéne hérita
(Martin McNamara) et a I'époque carolingienne (John J. Contreni). Grace au renouveau
intellectuel suscité par I'ouverture d’esprit de Charlemagne, qui eut I’art de s’entourer
des hommes les plus éminents de son temps comme Alcuin, Paul Diacre, Paulin d” Aqui-
Iée, le neuvieme siecle européen connut un développement décisif et remarquable de
la culture biblique. La réorganisation totale de I'école palatine, qui devint le modele
de toutes les grandes écoles du royaume, donna un cadre durable et sérieux a cet élan,
lequel s’accompagna aussi de la redécouverte de I'exégese biblique des Peres de
I’Eglise. Une pléiade de commentaires importants naquirent au cours de cette période,
dont les auteurs les plus connus furent Raban Maur, Sedulus Scottus, Paschase Radbert,
Ratramme de Corbie, Hilduin, Hincmar. L'ceuvre de Jean Scot, qui leur est contem-
poraine, occupe parmi eux une place tout a fait a part. Dans leurs exposés, Bernard
McGinn et Willemien Otten examinent en effet le role systématique que Jean Scot
accorda a I'apophatisme dans son absolue radicalité, et celui non moins incondition-
nellement normatif, de la vera ratio qui, avec 'intellectus et le sensus interior, repré-
sentent la plus haute image de la Trinité présente en I’homme et I’ouvrent a I'intelligence
des Ecritures et de la Nature (les deux langages légitimes et complémentaires de Dieu),
dont le but est de ramener I’homme a sa condition premiere. La spécificité de 1'ceuvre
et de la méthode érigéniennes s’expriment par bien d’autres caractéres encore que mirent
en évidence d’autres chercheurs : I'harmonisation des contradictions bibliques (Thomas
O’Loughlin) et des divers sens des Ecritures (Jack C. Marler) dans le Periphyseon, la
foi comme nouvelle fondation de I’existence et son déploiement dans la rationabilis
inquisitio veritatis (José Luis Canton Alonso), le concept érigénien de théologie et la
fonction de la gnostica theoria dans le retour de 1'ame (reductio). Quatre auteurs ont
concentré leurs contributions sur I'exégése que fit I'Erigéne d’une péricope précise ou
d’un theéme biblique : la parabole des dix vierges (Mat 25,1-13) a partir de laquelle il
a dégagé son eschatologie (Deirdre Carabine), Genése 3,22, dont Donald F. Duclow
compare |'interprétation avec celle d’Augustin, I’arbre de la connaissance du bien et
du mal (Carlos Steel). Enfin, Robert D. Crouse aborde le role fondamental des causes
premieres dans I’herméneutique de type néoplatonicien de la Genese, que Jean Scot
développa tout au long de son ceuvre. Les derniers articles que nous offre ce beau volume
d’actes se rapportent A la maniére particuliere dont Jean Scot utilisa la rhétorique
(Stephen Gersh), la grammaire et la dialectique (Anneli Luhtala), les manuscrits de la
Bible attribués au cercle de Sedulius (Michael W. Herren), les symboles et les méta-

Histoire de
la théologie



196 BIBLIOGRAPHIE

phores (Edouard Jeauneau). Tel est bien le sens final de la conversion et de I’analyse
érigéniennes : faire éclater les fulgurations de I'ineffable en déchiffrant les mysteres,
les métaphores et les symboles des communications divines. Ces symboles sont sen-
sibles ou intelligibles, ce sont des faits (facta) ou des enseignements (dicta). 1ls se
découvrent dans I'Ecriture et dans le monde. Pour conclure, Gerd Van Riel dresse la
bibliographie des €tudes €rigéniennes parues entre 1987-1995. Trois cent deux titres
completent ainsi le Guide des Etudes érigéniennes de Mary Brennan, publié aux Editions
Universitaires de Fribourg en 1989, qui donne une bibliographie commentée de tout ce
qui a paru sur Jean Scot de 1930 a 1987.

JEAN BOREL

PiErRrE-MARIE HOMBERT, Gloria Gratiae. Se glorifier en Dieu, principe et fin
de la théologie augustinienne de la grace (Collection des Etudes Augus-
tiniennes, Série Antiquité — 148), Paris, Institut d’Etudes Augustiniennes,
1996, 664 p.

Fort de 'avertissement d’Augustin que la théologie chrétienne de la griace trouve
son ancrage le plus puissant dans les deux versets pauliniens 1 Co 1,31 et | Co 4,7,
Pierre-Marie Hombert s’est attaché a faire I'exégese systématique et dans 1’ordre chro-
nologique - ce que personne n'a fait jusqu’a ce jour — des 320 passages de son oeuvre
dans lesquels I'Evéque d’Hippone a pris soin de les citer et de les commenter. Leur
importance quantitative n’a d’égal que leur importance proprement théologique. Ils
interviennent constamment a titre de prémisses, d’argument ou de conclusion chaque
fois qu’ Augustin expose la nature et la signification de la grace. Apres une introduction
qui situe les deux versets pauliniens dans I’ensemble de I’oeuvre d” Augustin, la premiere
partie de I'ouvrage est entiecrement consacrée a |'étude des citations et traite successi-
vement des années 381-411 (chapitre 1), 411-418 (chapitre II), 418-430 (chapitre I1I).
En résumé, on peut dire que, dans la pensée d’Augustin comme dans les textes eux-
mémes, les deux fameux versets de I’ Apdtre sont toujours étroitement liés parce qu’ils
relevent d’'une méme thématique : se glorifier. En effet, le verbe kauchasthai, qui se
retrouve dans les deux citations, permet leur rapprochement. Ils s’enchainent alors de
la fagon suivante : si nous n’avons rien que nous n’ayons recu (1 Co 4.7), nous ne
pouvons nullement nous glorifier nous-mémes, mais seulement en Dieu (1 Co 1,31).
Mais il y a plus. Ces deux versets sont encore liés sous une autre forme, lorsque 1 Co
1,31 commande 'usage de 1 Co 4,7 : I'homme regoit tout afin de se glorifier en Dieu.
Telle est la pensée d”Augustin dans une multitude de textes. «L.’enjeu de cette étude
est immense, dit I'A., puisque le texte de 1 Co 1,31 rend compte de I'usage de 1 Co
4.7, et qu’ Augustin fait porter a ce dernier tout le poids de ses affirmations sur I"absolue
gratuité de la grace.» Se glorifier en Dieu, c’est donc confesser la grace et, par la,
glorifier Dieu. L’homme recoit tout, et la grace est gratuite, afin qu'on se glorifie en
Dieu, et que Dieu soit glorifié. Seulement, il faut aussi se demander pourquoi I"homme
doit a tout prix se glorifier en Dieu, et pourquoi Dieu doit étre glorifié. C’est dans une
deuxiéme partie, plus synthétique et théologique, que I'A. s’emploie a répondre a cette
guestion. En mettant en évidence que la théologie augustinienne de la grice va de pair
avec une dénonciation constante de 1’orgueil toujours possible de I’homme, qui est le
péché par excellence, Pierre-Marie Hombert montre comment, en attribuant tout a Dieu,
Augustin veut célébrer dans le méme temps I'initiative premiere de I’ Amour de Dieu
et la véritable gloire de I"homme. Théocentrisme et anthropocentrisme sont par con-
séquent simultanés, puisque Dieu est de toute éternité le «Dieu de I’économie», c’est-
a-dire un Dieu qui ne va pas sans I’homme, un Dieu qui est pour I'homme, comme



BIBLIOGRAPHIE 197

I’homme est pour Dieu, "homme n’étant jamais que par Lui. La gloire de la grdce,
pour reprendre le titre de 1’ouvrage, est identiquement la gloire de Dieu et la gloire de
I’homme. Dieu seul doit étre glorifié afin que I"’homme le soit. Cest dire, en conclusion,
que la «théologie de la griace d”Augustin est inséparable de son anthropologie, de sa
christologie et de sa théologie du dessein divin. De son anthropologie qui définit
I’lhomme comme un esse ab et un esse ad, comme un étre dont la fin est la delectatio
de Dieu ; de sa christologie, qui fait de 1'unité personnelle du Christ, homme-Dieu, et
de son mystere théandrique, I'archétype méme de la grace dont nous avons a participer ;
de sa théologie du dessein divin (qui ne fait qu’un avec son ecclésiologie), dans la mesure
ou nous sommes créés et rachetés pour étre les membres du Fils Téte, recevant la vie
de cette Téte» (p. 572). Ces quelques mots suffisent a montrer I’intérét de cette étude
originale qui renouvelle I'approche de la théologie augustinienne de la grice. Elle a
trouvé sa juste place dans la Collection des Etudes Augustiniennes qu’elle honore. Le
style de I'A. est agréable ; le texte et les notes ont été imprimées avec grand soin, et
les six index : biblique et augustinien, des auteurs anciens et des auteurs ecclésiastiques,
thématique et bibliographique, font de ce livre un excellent outil de travail.

JEAN BOREL

Doris JAKUBEC, BERNARD REYMOND (éds), Relectures d’Alexandre Vinet
(Symbolon), Lausanne, L'Age d’'Homme, 1993, 184 p.

L’intérét de ce collectif tient a I’approche interdisciplinaire de la figure d’ Alexandre
Vinet. En effet, cet ouvrage réunit les actes d’un colloque tenu en octobre 1990 a
Lausanne et organisé conjointement par le Centre de recherches sur les lettres romandes
(CRLR) et Ulnstitut romand de pastorale (IRP). La grande qualité de cette lecture
croisée de la figure et de I'ceuvre de Vinet est de nous rappeler qu'en ce temps-la»,
les frontieres entre les savoirs n’interdisaient pas pour autant aux individus de puiser
dans la variété des genres discursifs : le régne des spécialistes et experts ne sévissait
pas encore! Sans rendre compte de toutes les contributions, voici quelques uns des
themes abordés. — Claire Jacquier nous fait découvrir les facettes cachées d’A. Vinet
et en particulier son penchant romantique inavoué : en effet, isolant de menus propos,
des images hors de propos ou des aveux furtifs, jai fait de Vinet, outre qu’un romantique
qui s’ignore, un critique qui s’abandonne parfois, malgré lui, a I'ivresse du texte (p. 19).
Daniel Magetti nous propose une approche trés originale de I’ceuvre poétique de Vinet.
Dans une perspective historique, ce chercheur analyse les liens entre la production
poétique et I'évolution psycho-sociale de Vinet. La poésie apparait ainsi comme un lieu
ou se cristallise son attrait pour ce genre littéraire et, parallelement sa crainte d’en
abuser : «Mais la poésie a des périls plus insidieux encore. Pour Vinet, elle rime avec
plaisir : derriere le plaisir se terre forcément le péché — non le péché d’orgueil, mais
une forme de mollesse qui porte préjudice au chrétien qui s’y complairait» (p. 82). Sur
le versant théologique, I’étude de Claude Bridel est intéressante a plus d’un titre : d’une
part il nous rappelle qu’A. Vinet, bien que favorable a une Eglise séparée de I'Est, ne
peut faire I’objet d’une confiscation indue. Avant d’étre d’ordre structurel ou doctrinal,
son souci premier était celui d’une Eglise ouverte sur le monde, d’une Eglise
missionaire. D’autre part, C. Bridel brosse en quelque sorte I’actualité de Vinet, sa
pertinence pour les questions qui habitent aujourd’hui I'Eglise : la question des minis-
teres, de la confession de foi, de la mission, etc. L’article de L. Gagnebin aborde plus
particulierement, & partir du célebre ouvrage Théologie pastorale d’A. Vinet, la question
du pasteur-modele, du pasteur-téte du troupeau. Ces notions, pour contestées qu’elles
soient depuis une trentaine d’années, ne visaient pas dans 'esprit de Vinet a créer deux
catégories de chrétiens mais allaient au contraire dans le sens d’une valorisation du



198 BIBLIOGRAPHIE

laicat : «Tous les fideles, comme le pasteur, sont en effet, eux aussi, confronté a cet
idéal supérieur. C'est dire que la conception du pasteur modele appelle et suppose une
compréhension tres laique du ministere et 'inscrit clairement dans la catégorie du
sacerdoce universel» (p. 128). Une telle réflexion ne peut manquer de casser certains
préjugés contemporains et susciter la réflexion. L article de Jean Baubérot aborde la
question controversée de la laicisation et tente d’évaluer I’apport de Vinet 4 ce processus.
Par une approche contextuelle, 1'auteur tente aussi, de fagon convainquante, d’évaluer
les effets actuels de la liberté religieuse en y décelant de nouvelles orthodoxies, de celles
qui voient dans tout adepte d’une croyance le germe de I'hérésie. — De la lecture de
ce recueil ressort clairement 'actualité d’Alexandre Vinet, avec la certitude que bien
des débats d’aujourd’hui trouvent leur origine en ce début de XIX* siecle.

NicoLAas MONNIER

CHRISTIAN BERNER, La philosophie de Schleiermacher. Herméneutique, dialec-
tique, éthique (Passages), Paris, Cerf, 1995, 281 p.

Schleiermacher redivivus! Dans cette Revue (1995, p. 155-162), nous avons salué
et commenté la traduction frangaise du Bref exposé traitant du statut de la théologie,
tout en nous interrogeant sur les raisons de I'actuelle redécouverte du grand philosophe
et théologien moderne. La publication que voici est un signe supplémentaire de cette
renaissance, d’autant plus que son A. discute une série de relectures faites notamment
en philosophie que nous ignorions plus ou moins. Traducteur de I'Herméneutique,
Berner s’inscrit dans ce méme courant (il se montre plus particulierement attiré par
M. Frank auquel il avait consacré une étude) et nous parle du Schleiermacher-philoso-
phe. Tout lecteur du théologien qu’était ce grand personnage sait évidemment que les
interférences avec la philosophie sont nombreuses ; I'étude ne le laissera donc pas
insensible, lui non plus. L’A. fait en effet la démonstration que chez Schleiermacher,
herméneutique, dialectique et éthique font systeme. Elles renvoient I'une a I'autre, dans
des mouvements variés de fondation. Dans ce sens et en étudiant les écrits principaux
ayant trait aux trois champs, on s’apercoit qu'il y a la une structure dont le systeme
de pensée de Schleiermacher est investi. C’est dans I"herméneutique que réside I'intérét
principal de sa philosophie. «Or I'herméneutique solitaire risque de fait de déboucher
sur une multiplication chaotique du sens au détriment de la vérité, ce dont doit préci-
sément prévenir la dialectique qui rappelle a I'homme la justesse de sa prétention a la
vérité. [...] Etc’est parce que cette dialectique est ancrée dans une visée transcendantale,
qui ne pouvait voir le jour qu'en un contexte kantien, qu'il faut terminer par 1'éthique
qui réinscrit I'effort de comprendre le sens et de trouver la vérité dans le cadre concret
de I’existence humaine. [...] L herméneutique et la dialectique ne sont compémentaires
qu’en ce monde humain, et I'existence révele alors sa dimension éthique parce qu’elle
vise I"accomplissement du sens dans la vérité, acomplissement différé par la finitude
méme» (p. 42). Ainsi I’herméneutique n’est pas seulement «art de comprendre», une
sorte de préalable a I'activité réflexive et a I'inscription dans le réel. Elle nécessite et
promeut le dialogue, elle induit une pratique dans la mesure ou elle en appelle a une
certaine prudence, compte tenu de la fragilit¢ du savoir, de 'autre mystérieux, de
I'existence contingente. Individu et communauté s’accomplissent dans le comprendre
(p. 267 sq.). De par sa méthode et ses résultats, cette étude exigeante et a I'acces difficile
rattache la pensée de Schleiermacher au contexte moderne voire contemporain, en
particulier lorsqu’elle souligne son ancrage langagier — et Schleiermacher avait initi¢
un véritable tournant linguistique —, le langage étant «la structure fondamentale de la
conscience et [que] ¢’est par I'acte du langage que la raison agit sur la nature et que



BIBLIOGRAPHIE 199

I"esprit se réalise» (p. 268). Berner évite cependant 1’actualisation facile ; il montre au
contraire les nombreux liens, positifs et négatifs, avec Kant, Schelling ou Hegel. On
trouvera dans ce texte nombre de traductions précieuses de courts extraits des ceuvres
de Schleiermacher. La traduction de «schlechthinnige Abhingigkeit» par «dépendance
pure et simple» au lieu de «absolue» est intéressante, reposant sur une argumentation
soutenable, méme si la formule choisie parait contestable. Ce qu’en dit le texte au dos
de la couverture du livre semble meilleur, malgré la longueur de la formule : «sentiment
d’une origine qui échappe a toute réappropriations.

KLAUSPETER BLASER

ErNsT TROELTSCH, Histoire des religions et destin de la théologie. (Euvres 111.
Edition établie et commentée par Jean-Marc Tétaz. Avec la collaboration
de Lucie Kaennel. Introduction de Pierre Gisel et Jean-Marc Tétaz, Paris/
Geneve, Cerf/Labor et Fides, 1996, 673 p.

Le présent livre ne se préte pas a la recension puisqu’il réunit divers textes dont
chacun a son importance et son histoire, en lien, de surcroit, avec I'histoire de sa
réception. C’est pourquoi je me limite a deux commentaires, I’un ayant trait a la présente
édition, I"autre relatif a la découverte, voire la renaissance d’Ernst Troeltsch chez les
francophones. 1) Du point de vue scientifique, on ne peut que saluer la mise a disposition
des célebres textes du théologien-philosophe allemand en traduction frangaise environ
un siecle apres leur parution en langue originale. Parmi eux, on trouve celui qui oppose
«Méthode historique et méthode dogmatique» en théologie, le non moins célebre
«Absoluité du christianisme», ainsi que le débat avec Harnack sur «L’essence du
christianisme». Ils sont accompagnés de divers textes plus courts sur la situation scien-
tifique en théologie, sur I'historicité de Jésus et sa signification pour la foi, ainsi que
sur I'avenir du christianisme au vu de la philosophie moderne. Outre les deux intro-
ductions trés savantes de Gisel et de Tétaz, 1'édition comporte, apres les textes qui sont
¢établis avec soin sur la base des éditions originales successives, différenciées par des
typographies différentes, des notices historiques et des notes explicatives. On y trouve
une mine de renseignements dont il m’est impossible de vérifier I'exactitude mais qui
me paraissent en général tres fiables. Pour le lecteur francophone et sa compréhension
des textes, ces notes sont trés importantes. Quant a la traduction, la terminologie comme
le style ne sont évidemment pas trés simples, mais je ne sais si 'on trouverait de
meilleures formules pour rendre la pensée de 1'auteur de facon aussi précise. C’est dire
qu’un énorme travail a été accompli par toutes les personnes impliquées dans I'édition
de ce premier volume (le troisieme dans I'édition compléte envisagée). A ce niveau
donc, il s’agit sans doute d’un événement majeur dans I’exercice de la vocation scien-
tifique de la théologie. — 2) Peut-on en dire autant en ce qui concerne la reprise
théologique et I'interprétation actualisante de Troeltsch (et, partant, de Schleiermacher)
comme telle? Certes, on peut partager avec les éditeurs et avec Pierre Gisel en particulier,
le diagnostic porté sur la conjoncture postmoderne du pluralisme religieux, culturel et
spirituel qui, 4 leurs yeux, ressemble étrangement 2 la situation analysée jadis par
Troeltsch lui-méme. Sur ce point, on peut en effet comprendre pourquoi son
«historicisme de deuxieme degré» (Nowack) parait si séduisant: «L’entreprise de
Troeltsch vise a revivifier la culture moderne par la religion, contre un monisme latent,
unidimensionnel et homogénéisant ; il entend, réciproquement, revivifier la religion,
chrétienne en I’occurrence, par la culture, contre une propension a un «fondationalisme»
auto-centré et secretement défensif, conduisant a terme le christianisme ecclésial a repli
sectaire ou 2 dissolution lente» (p. XXXVI). En ce sens, I'édition représente bien plus



Théologie
contemporaine

200 BIBLIOGRAPHIE

que la mise a disposition de textes importants d’un point de vue historique. Les pro-
pagateurs de la pensée troeltschienne vont en effet plus loin (non sans mentionner aussi
un certain nombre de réserves, notamment en christologie, cf. p. XXVIII sq.). Pour ma
part et tout en reconnaissant la fascination intellectuelle qui émane de Troeltsch, je me
permets de penser que la culture n’attend pas la religion pour étre vivifiée et que les
risques signalés dans la citation ne sont pas obligatoirement maitrisés par une réacti-
vation de positions néo-protestantes. Méme purifiées a I'aide d’une théorie du chris-
tianisme dans I'histoire ou d’une philosophie de la religion (enrichies de recours a
Riceeur et Lévinas — que diraient-ils d’une telle «synthése culturelle»?), en particulier
du renouveau de I'apriori religieux, ces positions ne vont pas assurer au christianisme
une stature renouvel€e. L’entreprise n’est-elle pas apologétique et en tant que telle
défensive? Que fait-on en recommandant «des stratégies d’adaptation» aux conditions
modernes et postmodernes? Déchanter sur ce qui constitue, convoque et interroge
aujourd’hui la théologie? Qui dit quelles stratégies sont requises et prometteuses? Qu’il
y ait des recompositions des réalités qui affectent le croire, personne ne saurait le nier.
Mais on peut aussi penser que la voix chrétienne, spécifique, sera prise au sérieux quand
elle ne se laissera pas trop impressionner par «le retour du religieux», mais, dans ces
temps apocalyptiques, par le «retour du Christ». Je ne suis pas un obscurantiste et un
théologien pré-critique pour autant. De plus, je ne vois pas comment Troeltsch m’aide
a lever les difficultés existentielles du croire et de sa pertinence publique aujourd’hui
autrement que par une démarche intellectuelle. Est-ce suffisant? Sur quoi, le néo-
troeltschisme débouche-t-i1? Sur le néolibéralisme? Est-ce vraiment le religieux qui est
fascinant dans le fait chrétien?

KLAUSPETER BLASER

GERARD SIEGWALT, Dogmatique pour la catholicité évangélique. Systeme
mystagogique de la foi chrétienne, 111 : L’affirmation de la Foi, 1 : Cos-
mologie théologique. Sciences et philosophie de la nature, Paris/Geneve,
Cerf/Labor et Fides, 1996, 298 p.

Au départ de la réflexion de I'A. se trouve un rejet du «rétrécissement»
sotériologique de la théologie occidentale, «rétrécissement» imputée a saint Augustin,
mais aussi a Descartes, Kant et Barth, et censé déboucher sur un véritable «acosmisme»
de la dogmatique majoritaire. Pour y remédier, il ne suffit pas de développer ce que
I'on appelle généralement une théologie de la création, démarche par trop déficitaire
au niveau de la confrontation interdisciplinaire. L originalité de la recherche de Siegwalt
est de majorer le moment de confrontation et de corrélation entre «création» et «nature»
(terme un temps exclu de certains lexiques dogmatiques). Il ne s’agit pas moins que
de surmonter la scission entre la théologie d’une part, les sciences, les philosophies et
les images culturelles de I"autre, dussent ces dernieres contenir certains éléments d’éso-
térisme. Et ce premier volume de la partie Il de la Dogmatique pour la Catholicité
évangélique (Systeme mystagogique de la foi chrétienne) reste donc entierement pré-
liminaire au moment de la théologie de la création stricto sensu, privilégiant la recherche
sapientiale d’une connaissance religieuse et spirituelle du cosmos sur la formulation
prophétique d’un point de vue confessant. — Les pages vouées aux sciences s arrétent
longuement a la crise des fondements. Elles ont été rendues possibles griace a de
nombreuses collaborations interdisciplinaires, moments d’université indispensables.
L’on découvre ici des impulsions a poser la question de Dieu au détour de la physique.
de la biologie et de I'économie contemporaine, cette derniere étant entendue dans un
sens trés fondamental et élémentaire. Il ne s’agira pas de preuves mais tout au plus de
voies cosmologiques vers 1'objet de la théologie, qui tiennent compte de certains



BIBLIOGRAPHIE 201

développements récents des théories du big bang et de I'évolution. Nous avons apprécié
I'effort de Siegwalt pour ne pas s’enfermer dans les points de vue de ces savoirs
particuliers, pour tenter d’esquisser les prémisses d’une «pensée systématique ouvertes.
Intéressé par ses réflexions sur le hasard, la nécessité et la détermination, nous nous
sommes demandé si elles n’auraient pas pu conduire a aborder plus explicitement les
théories dites du chaos. — Cependant la réflexion sur les sciences ne représente qu’un
aspect de ce volume. L’on y trouve des considérations tout aussi importantes,
théologiquement, sur I’astrologie, la théosophie, la magie. L’A. dispose en effet a ce
sujet d’une information (et d’'une empathie) peu commune chez les théologiens «ins-
titutionnels». Il estime que ces approches ne relevent pas forcément de I'idolatrie et
qu’elles peuvent aussi, a certaines conditions, enrichir les voies d’une théologie non
dualiste mais authentiquement «créationniste». L’on prendra connaissance avec intérét
du regard porté a ce titre sur 'apport de Rudolf Steiner. Les pages consacrées a
«positiver» le role spirituel de 1’astrologie nous paraissent moins convaincantes. Quoi
qu’il en soit, la question du rapport du christianisme avec ces spiritualités et ces
symbolismes qui dominent désormais largement nos sociétés occidentales est devenue
incontournable. Le mérite de ce volume est de I'empoigner fermement et d’ceuvrer a
la renouveler.

BErRNARD HORT

WavnE G. BourLton, THoMAs KENNEDY, ALLEN VERHEY (eds), From Christ to
the World. Introductory Readings in Christian Ethics, Grand Rapids, Mi-
chigan, Eerdmans, 1994, 542 p.

Cette anthologie est destinée a donner une introduction aux étudiants dans la
«discipline excitante de 1’éthique chrétienne» (p. IX, préface). Elle alors a donner une
instruction générale qui tienne compte a la fois de la diversité et de la complexité des
approches en éthique chrétienne. Par conséquent, on y trouve des voix bibliques,
historiques, contemporaines, masculines et féminines, blanches et noires, catholiques,
orthodoxes et protestantes, allant d’ Augustin a Rosemary Radford Ruether, en passant
par Calvin, Jean Paul II ou Niebuhr. Parce qu’en éthique chrétienne, I’enjeu n’est pas
uniquement de décider, mais aussi de «décider comment décider», il ne suffit pas de
traiter de questions éthiques spécifiques, mais il faut aussi préter «attention a des
ressources et des stratégies pour un discernement et jugement de morale chrétienne»
(p. IX). Les éditeurs atteignent ce but en structurant le livre d’une maniére intelligente
et claire. Aprés une courte introduction qui traite de la différence entre éthique philo-
sophique et éthique chrétienne, et de la diversité et complexité de cette derniére, on
trouve une premiere partie des textes intitulée «Sources des éthiques chrétiennes». Les
relations de 1’éthique chrétienne avec I’Ecriture, la tradition, la philosophie et la science
(ch. 2 4 5) y sont abordées d’une maniére convaincante. — Les particularités et carac-
téristiques de 1'éthique chrétienne sont traitées dans la deuxiéme partie intitulée
«Features of Christian Ethics» ; il y est question de ses formes, de ses normes et de
ses contextes (ch. 6 a4 8). — La troisieme partie («Issues in Christian Ethics») donne
témoignage de la réflexion éthique chrétienne dans le domaine de la sexualité, de la
bioéthique, de la politique, de 1'économie et de I'environnement (ch. 9 a 13 ). - Les
textes bibliques au début de chaque chapitre et les études de cas, proposées plusieurs
fois a la fin de certains chapitres, aident 1’étudiant a approfondir les problématiques.
— Si le choix des textes est fort bien équilibré en contexte anglophone, du point de vue
continental, on souhaiterait plus de représentants de ce contexte, méme si I'on trouve
les voix de Luther, Calvin, Barth ou Bonhoeffer. On peut déplorer le fait qu’il n’ey_ci“ste
en francais (ni méme en allemand) aucune anthologie similaire, qui soit aussi diversifice



202 BIBLIOGRAPHIE

que celle qui est proposée ici. En attendant, le livre devra trouver place dans chaque
bibliotheque théologique publique, en espérant que le lecteur francophone ne se laisse
pas décourager par les textes anglais. D autres lecteurs, au-dela du cercle des étudiants,
pourront ainsi tomber sur des textes éthiques stimulants qu’ils n’auront encore rencon-
trés nulle part ailleurs.

ANDREAS PETER

JEAN-DENIS KRAEGE, Le proces du Diable (Entrée libre), Geneve, Labor et
Fides, 1996, 143 p.

Ce compte-rendu fictif du procés d’une femme qui prétend avoir assassiné son
amant sur une injonction du Diable permet 4 I'A. de présenter une réflexion théologique
concise et riche en références bibliques sur la figure du Diable : des protagonistes
représentant diverses positions théologiques et philosophiques sont appelés a la barre
pour défendre ou réfuter son existence en tant que personnage ; sont ainsi soulevées
les questions de la liberté et du déterminisme, de la toute-puissance de Dieu face a la
radicalité du mal. Défendant un «monothéisme conséquent», I’ A. propose une hypothese
stimulante : «le diable ne peut étre qu'un masque de Dieu.» (p. 101).

Francois Dusois

Hans-Ruept WEBER, La passion de vivre: Suzanne de Diétrich, Paris/Stras-
bourg, Les Bergers et les Mages/Oberlin, 1995 ; The Courage to Live.
A Biography of Suzanne de Diétrich, Geneva, WCC, 1995, 168 p.

Comment ne pas étre reconnaissant de cet hommage longtemps da et enfin rendu
a cette femme extraordinaire du mouvement chrétien et wecuménique d’expression
francaise?” On ne peut, en effet, que remercier Hans-Ruedi Weber pour son ouvrage.
Il était seul capable, aujourd’hui, de I'écrire. De plus, cette biographie sort avant que
S. de Dietrich ne soit définitivement tombée dans I"oubli ou sombrent de plus en plus
les figures marquantes du mouvement cecuménique de ce siecle. D'origine alsacienne
et de descendance noble, S. de Dietrich s’est formée comme ingénieur en électricité
Lausanne ; touchée par le témoignage biblique et chrétien, elle s’engagera par la suite
dans le mouvement d’étudiants chrétiens ou elle jouera le role d animatrice, d’infati-
gable messagere et d'interpréte de la parole biblique, avant d’étre associée aux débuts
de I'Institut cecuménique de Bossey. Trés bien documentée, cette biographie nous
présente avant tout une image vivante de S. de Dietrich. de son incroyable énergie, mais
aussi de ses inquiétudes et de ses crises. Le second aspect de ce livre est qu’en suivant
le récit de cette vie mouvementée, apparaissent I'histoire, les figures et toute I'impor-
tance de la «Fédé», la Fédération frangaise des mouvements d’étudiants chrétiens
branche de la Word Student Christian Federation. En effet, S. de Dietrich fut une des
chevilles ouvrieres de ces deux organisations. On réalise — avec un peu de nostalgie,
il est vrai — I'immense travail en études bibliques et formation chrétienne réalisé dans
ce milieu, pionnier des rencontres interculturelles. Pour ceux qui "auraient oublié, il
devient évident a quel point ce milieu-la fournira des idées, des convictions, des ex-
périences, ainsi que des hommes et des femmes pour le mouvement cecuménique en
genese. Les nombreuses photos reproduites dans le livre témoignent de cette réalité.
Sous cet angle, la présence de S. de Dietrich aux cotés de Hendrik Kraemer a Bossey
ne fut pas une surprise méme si, pour elle, cette derniere période. avant une retraite



BIBLIOGRAPHIE 203

toujours active, ne lui permit pas toujours 1’épanouissement et I’accomplissement sou-
haités. Enfin, théologiquement, S. de Dietrich est la praticienne et la théoricienne du
«renouveau biblique». Cette mouvance, inspirée par Barth et Cullmann et reprise avec
«liberté et indépendance», a tiré sur sol francophone les conséquences du retour a la
Bible ainsi que de la recherche de I'unité chrétienne, opérés en théologie et ecclésiologie
dans la premiere moitié de notre siécle. Laique, S. de Dietrich n’a cessé de lire et de
faire comprendre «le dessein de Dieu» comme un tout — depuis le paradis jusqu’a la
cité céleste —, sans pour autant demeurer sourde a sa diversité, laquelle diversité fut mise
en évidence avec toujours plus de force par les exégetes. La force de S. de Dietrich
n'aura pas tant été 'approche philologique ou historico-critique des textes que leur
lecture théologique ainsi qu'une compétence a la communiquer. Méme si ce travail a
depuis lors beaucoup évolué, il doit a S. de Dietrich une impulsion essentielle.

KLAUSPETER BLASER

Tromas ROMER, Dieu obscur. Le sexe, la cruauté et la violence dans ['Ancien
Testament (Essais bibliques — 27), Geneve, Labor et Fides, 1996, 119 p.

Comment traiter des questions difficiles que souleévent les figures du Dieu de la
Bible hébraique, questions le plus souvent évacuées des «théologies classiques de
I’Ancien Testament», voila le défi auquel ce livre entend répondre. En effet, depuis
I’expulsion du couple hors de I’Eden jusqu’aux prophétes de I'époque préexilique, une
image dominante semble courir le long des textes, celle d’'un Dieu jaloux, arbitraire,
coléreux et intransigeant. L’histoire de la réception chrétienne de ces textes reste elle
aussi marquée par une forte hostilité contre un Dieu de I’ Ancien Testament per¢u comme
moins bon que celui du Nouveau. Afin de dépasser ces aspects inquiétants ou scanda-
leux, I'A. propose de replacer la lecture des textes dans leur contexte historique et
culturel. De méme faut-il tenir compte de la diversité des témoignages bibliques : des
milieux différents ont produit des textes différents, comme le montre 1’excellente in-
troduction a I'évolution de la foi vétérotestamentaire. En quelques pages trés claires se
trouvent ainsi présentés les événements marquants et les différentes écoles de rédaction
qui ont jalonné I'histoire d'Israél. Tel ou tel aspect dérangeant du discours sur Dieu
prend alors un tout autre sens, comme le montre I'étude approfondie de quelques
péricopes. Le chapitre 1 s’attache aux cotés masculins de Yhwh, fortement remis en
question par le mouvement féministe. Loin d’évacuer la difficulté, I'A. aborde la figure
du Dieu roi ou du Dieu époux/amant. Ce chapitre donne aussi 1’occasion de présenter
la question d’Ashéra, déesse paredre associée a Yhwh dans certains sanctuaires comme
le montrent les découvertes archéologiques récentes. Dans d’autres textes, c’est Dieu
lui-méme qui prend des traits féminins, méme si ’appellation de «mere», trop proche
des déesses paiennes, n'est jamais évoquée. Ce large tour de la question montre bien
la difficulté a enfermer Dieu dans des conceptions trop humaines. Le chapitre 2 aborde
les images d'un Dieu cruel par I'exégese de quelques textes problématiques et souvent
mal compris : I'épreuve du sacrifice d’Isaac (Gn 22), présentée parallelement a celle
du sacrifice de la fille de Jephté (Jg 11). Ces deux textes disent d’abord beaucoup sur
la difficulté a saisir un Dieu distant. C’est donc autant du cOté des auteurs que des textes
qu’il faut chercher le sens de cette distance divine. Le chapitre 3 pose la question d’un
Dieu despote et guerrier. Encore une fois, une lecture qui replace le texte dans son
contexte permet de montrer le coté subversif de ces images effectivement «épouvan-
tables» au premier degré. Ainsi le livre du Deutéronome présente certes un Dieu exigeant
dans son alliance avec le peuple mais, construit sur le modele des traités de vassalité
assyriens, il détourne en fait habilement 1'identité de suzerain, la transposant du roi
assyrien au Dieu d’Israél. De la méme fagon, 'image d’un Dieu belliqueux est sensi-

Sciences

bibliques



204 BIBLIOGRAPHIE

blement transformée par la version deutéronomiste des textes sous |’effet d’une véritable
démilitarisation de ce concept. Enfin, méme des récits exhortant a une sorte de puri-
fication ethnique (Dt 7) sont a comprendre d’abord symboliquement et dans le cadre
historique d’une crise sans précédents. Le chapitre 4 tourne autour de la difficile question
du mal et de la souffrance. Comment rendre Dieu et le mal compréhensibles, ¢’est ce
a quoi certains auteurs bibliques se sont attelés, notamment dans les livres de Job et
de Qohélet. L’A. montre en effet comment ces deux livres en particulier cassent |’ex-
plication classique du mal et de la souffrance comme sanction divine des fautes, a un
niveau individuel ou collectif. Au terme de ce parcours riche et décapant, la conclusion
propose tres justement d’inverser la relation habituelle entre Ancien et Nouveau Tes-
tament et de relire désormais aussi le second a la lumiere du premier. Par son abord
simple et accessible aux non spécialistes, par ses exégeses alimentées des dernieres
recherches vétérotestamentaires, par ses développements a la fois complets et synthé-
tiques, ce petit livre est assurément une grande réussite.

[SABELLE GRAESSLE

CHARLES L'EPLATTENIER, L'Evangile de Jean (La Bible, porte-Parole), Geneve,
Labor et Fides, 1993, 421 p.

Ce livre, écrit par un «bibliste *de terrain’» (p. 9) et proposant une lecture cursive
du quatrieme évangile, a des qualités remarquables. J'aimerais en mentionner quelques-
unes : 1) L"A. évite une lecture actualisante souvent trop vite faite et, du point de vue
herméneutique, trop peu réfléchie. Une telle restriction n’est possible que si 'exégete
arrive a mettre en lumiere la richesse littéraire et le potentiel théologique du texte
biblique — ce que I'A., pour une bonne partie, a réussi a faire. 2) L' A., sachant que son
livre s’adresse en priorité a des «catéchetes, prédicateurs, ou animateurs de groupes
bibliques» (p. 7), utilise un langage clair et accessible a tous, sans tomber dans la
banalisation et la simplification et sans négliger des contributions importantes de I'exé-
gese spécialisée. 3) Du point de vue littéraire, I'A. défend, d’une part — et cela a juste
titre — , une lecture synchronique de 1'évangile de Jean, sans d’ailleurs insister de fagon
dogmatique ; preuve en soit le fait qu’il respecte les signaux textuels qui, ici ou la,
appellent une lecture diachronique (Jn 21, vraisemblablement aussi Jn 15-17 ; des gloses
comme 17,3 ; etc.). Un de ses soucis principaux est, d autre part, de bien mettre en relief
«la structure littéraire et la cohérence thématique du quatrieme évangile en son état
final» (p. 8). 4) L'A. a bien su situer le quatrieme €vangile dans un contexte de
communication tres précis et accentuer sa thématique théologique et sa visée centrale.
L’enjeu théologique de Jean est I'accentuation de la «haute christologie» ; sa visée
pragmatique principale celle de la stabilisation de I'identité religieuse de ses destina-
taires historiques, a savoir la communauté johannique qui est en crise : «Cet évangile
vise a fortifier dans ses convictions une communauté chrétienne ébranlée par la grave
crise de la rupture avec le Judaisme, comme par d’autres polémiques qui apparaitront
au fil de la lecture» (p. 9). Pour expliquer la méme visée sous I'aspect de la foi : Jean
a pour but principal de «faire passer ses lecteurs d’une foi insuffisante a une foi plus
assurée, concernant I'identité du Fils de Dieu» (p. 390). — On pourrait bien siir noter
quelques éléments critiques comme par exemple 1'accentuation parfois problématique
des structures en chiasme (voir, p. ex., les p. 15-19 ; p. 160 sq. ; p. 268-270 : p. 305 ;
mais voir aussi les remarques prudentes a ce sujet aux p. 224, 326!): un certain
déséquilibre se fait parfois jour entre certaines exégeses denses et stimulantes et d’autres
qui ont plutdt un caractere de résumé et de survol ; tout a la fin de la lecture (p. 407-
409), I’essai sur I'actualité et les limites du quatrieme évangile s’avere court, trop court,
et il ne parviendra malheureusement pas a satisfaire les attentes (peut-étre un peu trop



BIBLIOGRAPHIE 205

¢levées, je le sais) du lecteur que je suis. Mais au lieu de céder a une critique injustifiée,
je tiens a souligner que ce guide de lecture, qui a comme intention principale d’aider
a «lire I'évangile de Jean, tel qu’il se présente, a le faire comprendre et aimer» (p. 407),
remplit sa tiche de facon impressionnante.

ANDREAS DETTWILER

XAVIER-LLEON DUFOUR, Lecture de I’ Evangile selon Jean, t. 1V (Parole de Dieu),
Paris, Seuil, 1996, 361 p.

Dans le dernier volume de son commentaire de I’Evangile de Jean, Xavier Léon-
Dufour nous offre I'exégese des chapitres 18 a 21 qui, succédant au récit du dernier
repas et aux discours d’adieux, exaltent Iheure de la glorification du Fils, son passage
de ce monde au Pere. C’est avec un soin tout particulier que I'A. aborde la spécificité
du récit johannique de la Passion. En effet, bien que la trame narrative soit celle de la
tradition commune, il releve les différences profondes suivantes : alors que les synop-
tiques se montrent fideles au schéma abaissement/glorification que transmet 1’hymne
ancienne citée dans 1'épitre aux Philippiens 2, 6-11, la passion johannique est elle-méme
irradiée de la gloire qui transparaissait en Jésus dés son ministére terrestre. «La croix
est pour Jésus non pas extréme abaissement, dit-il, mais ‘élévation’». Comme durant
la vie publique, mais de maniere plus saisissante, I'unité du Fils avec le Pere s’affirme
au cours de I'épreuve, de telle sorte que pour Jésus la traversée de la mort inaugure
la glorification. Le paradoxe johannique, aux yeux de Xavier Léon-Dufour, n’est donc
pas que I’heure de la glorification soit celle de la mort, comme le pensait R. Bultmann,
mais a I'inverse : ¢’est I'heure de la mort qui est déja celle de la glorification. Pour
Jean, le mysteére est, dans sa ténébre méme, lumineux. D’autre part, les citations et les
allusions scripturaires retenues par Jean présentent une perspective autre que celle des
trois synoptiques : le but principal n’est plus de justifier le scandale de la croix en le
montrant prédit et préfiguré dans I'Ecriture, mais d’évoquer I’effet positif de I’élévation
de Jésus. Au lieu de reprendre les prophéties de la souffrance présente, Jean se sert du
donné scripturaire pour projeter le regard du lecteur au-dela de la Passion, vers le salut
et la vie qui vont en résulter pour Jésus lui-méme et pour tous les croyants. Enfin, I'A.
pense que si Jean souligne de maniére sans égale I'unité de Jésus avec le Pere, donc
sa divinité, ce n’est pas sous I'influence de la gnose, mais c’est au contraire a partir
de la foi commune et en raison du conflit dramatique de sa communauté avec la
Synagogue. Tout I'évangile confirme pour lui I’enracinement de Jean dans la tradition
d’Israél et, d"autre part, la tension extréme avec les représentants de I’orthodoxie juive.
Couronnement d’une entreprise commencée il y cinquante ans et poursuivie durant un
long enseignement, ce commentaire de Jean en quatre volumes est remarquable par le
souci pédagogique qui le traverse de la premiere a la derniere page, et par les «ouver-
tures» synthétiques qui introduisent a I'analyse détaillée de chaque séquence. Si I'A.
ne nous donne pas en fin de volume une bibliographie compléte des commentaires et
des études sur Jean, mais seulement une liste assez bréve des ouvrages les plus souvent
cités, il propose néanmoins un excellent index thématique des quatre volumes.

JEAN BOREL



	Bibliographie

