
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 47 (1997)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 129(1997). P. 173-207

BIBLIOGRAPHIE

Pierre Hadot. Qu'est-ce que la philosophie antique? (Folio/Essais - 280), Histoire de

Paris, Gallimard. 1995, 461 p. la philosophie

La réponse de l'A. à la question posée dans le titre, tient en deux mots : la
philosophie antique est à ses yeux essentiellement un «exercice spirituel». Cela veut dire
«que le discours philosophique doit être compris dans la perspective du mode de vie»,
c'est-à-dire que «la philosophie n'est qu'exercice préparatoire à la sagesse» (p. 19). ou
exprimé en d'autres termes «qu'il y a un primat de la raison pratique sur la raison
théorique» (p. 410). L'ouvrage est tout entier consacré à examiner cettethèse, en suivant
la pensée grecque depuis ses débuts jusqu'à ses dernières manifestations, lorsqu'elle est
absorbée par la théologie chrétienne. L'itinéraire que suit l'A. est à la fois chronologique
et thématique. puisqu"il s'agit avant tout de caractériser une attitude philosophique, que
les Grecs ont incarnée à la perfection, mais qui ressurgit autant au Moyen Age lorsque
Pétrarque affirme : «il est plus important de vouloir connaître le bien que de connaître
la vérité» (cité p. 394) que dans la philosophie moderne, lorsque Kant distingue la

«philosophie scolaire» de la «philosophie du 'monde'» (p. 402). - Dans la première
partie (p. 27-87), l'A. établit la définition platonicienne du philosophe, telle qu'elle fut
élaborée dans le Banquet à partir de la figure tutélaire de Socrate qui. comme Erôs.
se trouve à mi-chemin entre la sophia et l'ignorance, à la recherche de cette sagesse
qui représente «la perfection du savoir identifié à la vertu» (p. 77). C'est vraiment dans
la deuxième partie, intitulée «la philosophie comme mode de vie» (p. 91-352). que l'A.
va donner toute la mesure à la thèse centrale qu'il défend. Il passe ainsi en revue les
écoles philosophiques allant de l'Académie aux écoles hellénistiques. Pour lui. «la
dialectique platonicienne n'est pas un exercice purement logique. Elle est plutôt un
exercice spirituel qui exige des interlocuteurs une ascèse, une transformation d'eux-
mêmes» (p. 102). En ce qui concerne la période hellénistique. l'A. s'inscrit en faux
contre une idée reçue qui fait de cette époque «une période de décadence» (p. 147) par
rapport aux systèmes théoriques élaborés par ces grands prédécesseurs que furent Platon
et Aristote. C'est au contraire avec le stoïcisme, l'épicurisme. le cynisme, le scepticisme,
constitués en écoles, que la pensée philosophique acquiert à ses yeux la dimension d'une
véritable «option existentielle» (p. 161) permettant au sage, au-delà de ses conceptions
particulières, d'acquérir la «parfaite tranquillité de l'âme. Dans cette perspective, la

philosophie apparaît comme une thérapeutique des soucis, des angoisses et de la misère
humaine» (p. 161-162). Avec l'époque impériale, «le changement radical qui s'opère
aux environs du 1er siècle av. J.-C. consiste dans le fait que. désormais, c'est
l'enseignement même de la philosophie qui. pour l'essentiel, prend la forme d'un commentaire
de texte» (p. 232). Celui-ci s'exerce sous la forme «d'exercices oraux d'explication de

textes écrits» (p. 2.34), permettant tout autant d'apprendre la philosophie par le
commentaire que «d'apprendre un mode de vie et le pratiquer» (p. 237). Le commentaire
est lui aussi «considéré comme un exercice spirituel [...] qui doit produire une
transformation dans l'auditeur» (p. 2.39). Dans le long chap. IX. intitulé «Philosophie et

discours philosophique» (p. 265-352), l'A. revient de manière systématique sur les

thèmes essentiels de sa conception de la pensée antique. Plutôt que de considérer que
discours et mode de vie s'excluent, ou tout au moins peuvent diverger largement, l'A.
montre que pour la pensée antique le «discours philosophique est une des formes mêmes



174 BIBLIOGRAPHIE

de l'exercice du mode de vie philosophique» (p. 269). Dans le passage consacré à la

«préhistoire» des exercices spirituels, l'A. reprend le dossier de ce que l'on a appelé,
notamment à la suite de Dodds, le «chamanisme grec», consistant à vouloir «voir dans
le chamanisme l'origine des représentations des philosophes grecs sur l'âme» (p. 279).
Il exprime ses plus grandes réticences à l'égard de cette conception, notamment parce
qu'à ses yeux, «les exercices spirituels [...] n'ont plus rien à voir avec les rituels
chamaniques» et que «les historiens de la philosophie se font du chamanisme une
représentation fortement idéalisée et spiritualisée» (p. 280). Pour l'A., on doit plutôt
chercher du côté de la pratique de l'ascèse, qui est le fait autant des platoniciens, que
des cyniques ou des pyrrhoniens (p. 291) : les exercices spirituels apparaissent dans la
tradition proprement grecque comme «ce mouvement par lequel le moi se concentre
en lui-même, en découvrant qu'il n'est pas ce qu'il croyait être, qu'il ne se confond
pas avec les objets auxquels il s'était attaché» (p. 292). Cette «concentration sur soi»

que pratique le philosophe antique, le mène à l'examen de conscience, qui aboutit à

«l'exercice de la mort» (p. 303) qui est «depuis Platon, l'essence même de la
philosophie» (p. 316), et à «l'expansion du moi dans le cosmos» (p. 309), provoquant une
«vision rationnelle et universelle [qui] n'a rien à voir avec la prétendue transe du
chamane» (p. 314). L'A. montre que «la philosophie a pris le relais de la cité» (p. 323)
en ce qui concerne les rapports entre le philosophe, ce «sculpteur d'homme», selon le

mot de Simplicius (cité p. 322), et les autres. Il insiste sur l'importance de la «direction
spirituelle» qui se manifeste comme «une méthode d'éducation individuelle» (p. 323),
dans laquelle la parole du maître peut avoir une «valeur thérapeutique» (p. 326)
conduisant le disciple sur le chemin de la sagesse, dont le modèle «universellement reconnu
[...] est Socrate» (p. 339). Dans la troisième partie (p. 355-424), l'A. traite du
«christianisme comme philosophie révélée» et procède dans les deux derniers chapitres à un
rapide survol des «disparitions et réapparitions de la conception antique de la philosophie»

en centrant son analyse sur l'opposition entre la philosophie considérée avant tout
comme discours et celle considérée comme une manière de vivre. Nul doute que cet

ouvrage est destiné à devenir un classique et ce, malgré une approche parfois unilatérale
des questions ; outre une brève bibliographie, il contient une utile chronologie. On

apprécie surtout le nombre et la qualité des citations d'auteurs anciens, souvent peu
connus et traduits par l'A.

Stefan Imhooi

G.S. Kirk, J.E. Raven, M. Schoeield, Les philosophes présocratiques. Une

histoire critique avec un choix de textes. Traduction française par Hélène-
Alix de Week, sous la direction de Dominic J. O'Meara (Vestigia - 16),

Fribourg/Paris, Editions Universitaires/Cerf, 1995, 542 p.

Avec cet ouvrage, traduit sur la seconde édition anglaise revue en 1983 par Schofield,
le lecteur francophone dispose enfin d'une édition de référence des textes présocratiques,
assortie d'un précieux commentaire analytique de la plupart des fragments collationnés

par H. Diels en 1903, dans les Fragmente der Vorsokratiker. La première édition
anglaise date de 1957 et G.S. Kirk avait rédigé les parties consacrées aux précurseurs,
à la tradition ionienne, aux atomistes et à Diogene d'Apollonio, alors que J.E. Raven
s'était occupé des chapitres traitant de Pythagore et des Pythagoriciens, de Parmenide
et des Eléates, d'Empedocle, d'Anaxagore et d'Archélaos. Dans la seconde édition
anglaise, Kirk a réécrit complètement la première partie, consacrée aux «précurseurs
de la cosmogonie philosophique» ; son texte compte parmi les analyses les plus claires
et rigoureuses de questions aussi épineuses que celle ayant trait à l'orphisme ou à la

pensée de Phérécyde. Schofield, quant à lui, s'est chargé de reprendre presque com-



BIBLIOGRAPHIE 175

plètement les chapitres de Raven sur les Eléates et les Pythagoriciens, afin de tenir
compte des travaux plus récents, notamment de ceux de philosophes issus de la tradition
analytique sur les Eléates et de ceux de W. Burkert sur Pythagore et le pythagorisme.
Dans le chapitre sur Empedocle. Schofield a utilisé les travaux de Bollack et de Zuntz.
Certains critiques ont reproché à notre ouvrage de mélanger les deux types de sources,
que Diels s'est efforcé de distinguer, à savoir, les témoignages indirects sur la vie et
l'oeuvre des penseurs présocratiques et les témoignages que l'on peut considérer comme
des fragments authentiques. La critique tient difficilement la route, car il suffit d'ouvrir
n'importe quelle histoire de la pensée grecque avant Socrate, pour se rendre compte
à quel point les deux types de sources sont étroitement imbriqués les uns dans les autres,
et à quel point ils s'éclairent mutuellement. Le travail effectué par Kirk. Raven et
Schofield est exemplaire de précision et de concision, les débats purement philologiques
étant réduits à l'essentiel. Une autre critique émet le regret de l'absence totale des

Sophistes, intégrés pourtant à l'édition standard de Diels-Kranz. Là encore, elle ne tient
pas. L'ouvrage aurait été trop long et le monde sophistique mérite une approche
particulière. Le lecteur francophone peut utiliser les ouvrages de Guthrie (paru chez Payot)
et la somme de Untersteiner, récemment traduite et publiée chez Vrin. - La connaissance
du grec reste indispensable au lecteur voulant goûter en profondeur les analyses des

textes. Dans l'ensemble, les textes sont bien édités, et surtout bien traduits ; ils
remplacent souvent avantageusement certaines traductions françaises existantes, y compris
celle des Présocratiques dans le «Bibliothèque de la Pléiade», trop souvent marquées,
à mon goût, d'à priori peu justifiables. Dans l'ensemble, la traduction est attentive, bien

que d'inévitables coquilles surgissent çà et là : p. 40. «ressort de» à la place de «ressortir
à» : p. 129. «Théophraste et ses paraphrastes» fait un bel effet euphonique, mais

«paraphraseur» est plus français : p. 132. «dont Yarche n'est pas différencié», pourquoi
ne pas respecter le féminin grec? ; enfin p. 224, note 32. où il est question de l'Oreste
d'Eschyle à la place de l'Orestie. Un regret : le manque d'un index des mots grecs se

fait cruellement sentir : les quelques rubriques grecques intégrées à l'index général étant
choisies de manière assez arbitraire et surtout beaucoup trop lacunaire. Ce sera pour
la seconde édition!

Stefan Imhoof

Arrien, Manuel d'Epictète. Traduction inédite et notes par Emmanuel Cattin.
Introduction et postface par Laurent Jaffro (GF - 797), Paris, Flammarion,
1997. 161 p.

Epictète (né vers 50 ap. J.-C. et mort autour de 125 ou 130 ap. J.-C.) n'a rien écrit.
Il est amené à Rome comme esclave et aurait suivi l'enseignment du stoïcien Musonius
Rufus. Comme lui. il enseignera en grec, à Rome d'abord, puis, après son bannissement

par Domitien en 94, à Nicopolis et c'est Arrien de Nicomédie «qui recomposera ses

notes de cours pour en faire les Entretiens d'Epictète et constituera un mémento de cet

enseignement sous la forme du Manuel» (p. 9). en grec enkheiridion. qu'on «garde sous
la main». Dans une longue Introduction (p. 7-58), L. Jaffro présente quelques remarques
historiques et thématiques concernant le stoïcisme en général et analyse, plus en détail,
les aspects principaux du Manuel. La traduction, inédite, est un bon compromis entre

une traduction littérale et une version plus littéraire ; elle occupe la partie centrale de

l'ouvrage (p. 63-91). On peut citer à titre d'exemple le fameux paragraphe VIII : «Ne
cherche pas à faire que les événements arrivent comme tu veux, mais veuille les

événements comme ils arrivent, et le cours de ta vie sera heureux.» L'ensemble est

complété par des notes utiles et détaillées (p. 93-126) et par une Postface également
due à L. Jaffro, dans laquelle il s'intéresse à l'influence stoïcienne sur des penseurs



176 BIBLIOGRAPHIE

modernes et contemporains. 11 évoque ainsi quatre figures : Guillaume du Vair (un
contemporain d'Henri III). Pascal. Shaftesbury, qui dans les Exercices (également
traduits d'après le manuscrit anglais par L. Jaffro, Aubier 1993) reprend et développe
les exercices spirituels du stoïcisme antique, et M. Foucault qui «examine dans ses
derniers travaux, les pratiques par lesquelles, selon les philosophes antiques, se constitue
le sujet d'une conduite» (p. 150).

Stefan Imhoof

Jacques Brunschwig, Geoffrey Lloyd (éds), avec la coll. de Pierre Pellegrin,
Le savoir grec. Dictionnaire critique. Préface de Michel Serres, Paris,
Flammarion, 1996, 1095 p.

La conception de ce Dictionnaire critique répond à l'ambition précise de faire
apercevoir la dimension fondamentale de réflexivité qui est si caractéristique de la

pensée grecque. En choississant le titre de «savoir grec», et non pas de science, de

philosophie ou encore de civilisation grecque. les deux éditeurs, dont les noms
symbolisent l'alliance entre deux hauts lieux de la recherche moderne en histoire de la pensée
ancienne. Cambridge et Paris, ont souhaité déplacer l'accent, c'est-à-dire remonter des

produits aux processus qui les ont engendrés, des œuvres aux activités, des objets aux
méthodes. «Ce qui nous intéresse, disent-ils. c'est cette aptitude typiquement hellénique
à poser des questions qui sont à la fois 'secondes', parce qu'elles se situent à un degré
second par rapport à celles qui portent immédiatement sur le monde, les êtres qui le

peuplent, les événements qui s'y déroulent, les activités qui le transforment, et
'premières' ou "primordiales", parce qu'elles doivent logiquement être posées et résolues
d'abord.» On ne trouvera pas dans cet ouvrage le tableau complet de la civilisation
grecque (l'art, la religion et la littérature n'y sont pas traités pour eux-mêmes), mais

plutôt la description et l'analyse du regard que les Grecs ont porté, pour les comprendre
et les justifier, sur leurs propres entreprises intellectuelles. C'est dans ce sens que les

auteurs y évoquent moins leur histoire que leurs historiens, leur poésie que leur poétique,
leur poésie que leur poétique, moins leur musique que leur harmonique ; non leur
discours, mais leur rhétorique. Et lorsqu'ils abordent les philosophes et les écoles

philosophiques ou scientifiques, le rappel de leurs principales doctrines les engagent à

nous faire saisir ce que signifient, pour les uns comme pour les autres, l'acte de

philosopher, l'élaboration d'une théorie, la présentation publique d'une doctrine. «Emergence

de la philosophie». «La politique», «La recherche et les savoirs», «Figures et

courants de pensée» sont les quatre têtes de chapitres autour desquelles s'ordonnent tous
les articles. Dans le premier, M. Frede. G. Lloyd. L. Brisson, J. Dillon. J. Brunschwig
et M. Canto tentent de rendre compte, d'une part, du rôle capital qu'a joué en Grèce
ancienne la quête scientifique et philosophique, la coupure entre science et philosophie
ne correspondant nullement aux cadres conceptuels de l'Antiquité, et d'autre part l'usage
que la postérité en a fait, les continuités et les discontinuités qu'a engendrées ce rapport
complexe entre héritage et héritiers. Dans le second. R. Büdeüs. Cl. Mosse, P. Cartledge
et M. Schofield mettent en valeur la manière dont les Grecs ont voulu et pensé
l'institution politique, en montrant que ce qui distingue la Grèce de beaucoup d'autres nations
reste la formation et l'organisation de la cité, la pratique du débat public, les procédures
de la décision en commun, l'écriture et la publicité des lois et, sur le plan de l'analyse
politique, un style de justification et d'argumentation qui ressemble à celui qui s'est
dégagé dans les champs de la philosophie et de la science. Le troisième chapitre propose
quelques vues d'ensemble sur les cadres institutionnels et conceptuels dans lesquels
s'inscrit l'explosion du désir de savoir qu'Aristote considéra comme naturellement
implanté dans le cœur de tous les hommes. Quinze domaines font l'objet d'un bel article,



BIBLIOGRAPHIE 177

dont les principaux sont l'astronomie (G. J. Toomer). la cosmologie (D. Furley).
l'harmonique (A. Bellis). la logique (M. Mignuci). les mathématiques (W. Knorr). la
médecine et la physique (P. Pellegrin), la poétique et la rhétorique (P. Somville et
R. Wardy). les théories de la religion et du langage (J. Turpin et A. A. Long). C'est
dans le denier chapitre, enfin, que l'ouvrage prend la forme et la méthode du dictionnaire.

Vingt-quatre philosophes et onze écoles de philosophie y sont présentés. d'Anaxagore

à Zenon d'Elèe, de l'Académie au stoïcisme, en passant par Aristote. Démocrite.
Empedocle. Epicure. Heraclite. Parmenide. Platon. Plotin, Pyrrhon. Socrate, ainsi que
les courants auxquels ils ont donné naissance. Deux articles signés par J. Bardet et
A. Le Boulluec évoquent les relations de l'hellénisme avec le judaïsme et le christianisme.

La consigne qui a été donnée à tous les collaborateurs fut d'éviter toutes notes
en bas de page et toutes références erudites. Une orientation bibliographique offre la

possibilité de poursuivre un intérêt plus particulier. Tout en étant rédigé pour le public
cultivé, ce dictionnaire a une haute tenue et fera référence pour les professionnels du
savoir grec.

Jean Borel

Jean Scot Erigène, De la division de la Nature. Periphyseon, Livre I et IL
Introduction, traduction et notes par Francis Bertin (Epiméthée), Paris,

P.U.F., 1996, 460 p.

Jean Scot Erigène, De la division de la Nature. Periphyseon, Livre III.
Introduction, traduction et notes par Francis Bertin (Epiméthée), Paris,

P.U.F., 1996, 310 p.

La patience que le public de langue française a dû avoir durant des années pour
obtenir la traduction du De Divisione Naturae de Jean Scot est largement récompensée.
L'édition que nous offre aujourd'hui Francis Bertin est un exemple du genre par la

qualité du style de la traduction elle-même et le profond respect dont elle témoigne du

lexique technique de l'Erigène. par l'intérêt des précisions doctrinales et des notes

philosophiques et théologiques qui l'accompagnent et. enfin, par le soin que l'auteur
et féditeur ont apporté à la typographie et à la disposition du texte. Bien que cette
traduction soit basée sur l'édition critique du De Divisione Naturae réalisée par I. P.

Sheldon-Williams à Dublin, entre 1968 et 1981. dans la collection des Scriptores Latini
Hiberniae. l'auteur a heureusement maintenu dans les marges la pagination de l'édition
de H. J. Floss, qui avait paru dans la Patrologie latine de J.-P. Migne en 1853. Les deux

concepts de «division» et de «nature» qui forment le titre latin de l'ouvrage de Jean

Scot indiquent bien la manière dont la pensée érigénienne se développe : la division
et la résolution, qui constituent les deux branches de la dialectique, définissent le double
mouvement par lequel les créatures descendent du créateur (division) et y retournent
(résolution ou analyse). Cette descente et ce retour, cette procession et cette conversion
donnent son sens au concept totalisant de «nature» qui englobe chez Jean Scot à la fois
l'être et le non-être, tout ce qui est (ea quae sunt) et tout ce qui n'est pas (ea quae non
sunt). Cette nature se répartit alors en quatre espèces : la nature qui crée et qui n'est

pas créée (Natura quae créât et non creatur. c'est-à-dire Dieu), la nature qui est créée

et qui crée (Naturel quae et creatur et créât, c'est-à-dire les causes primordiales ou
Idées), la nature qui est créée et qui ne crée pas (Natura quae creatur et non créât, c'est-
à-dire les essences intelligibles et célestes, visibles et terrestres), la nature qui ne crée

pas et qui n'est pas créée (Natura quae nec créât nec creatur. c'est-à-dire Dieu en tant

que tin suprême). Cette classification logique suggère donc une sortie de la totalité
(universitas) par procession descendante, que suit un retour progressif vers l'Un indi-



178 BIBLIOGRAPHIE

visible. Comme le dit admirablement Jean Scot lui-même dans un célèbre passage du
Livre III. dans lequel il embrasse d'un seul regard le déploiement de ces deux
mouvements : «Entreprenant de descendre de la Suressentialité de sa Nature selon laquelle
on l'appelle non-être, dans les causes primordiales. Dieu se crée Lui-même et se fait
principe de tout Etre, de toute Vie et de toute Pensée, et de toutes les autres propriétés
que notre intuition gnostique peut détecter dans les causes primordiales. Puis, descendant
depuis les causes primordiales qui assurent une médiation entre Dieu et la créature, c'est-
à-dire qui jouent le rôle d'intermédiaires entre la Suressentialité ineffable qui excède
tout entendement et la nature substantiellement concrète qui devient visible par les

intelligences pures. Dieu se crée dans les effets de ces causes et il se révèle ouvertement
dans ses théophanies. Enfin. Dieu descend à travers les multiples formes des effets en

procédant jusqu'au dernier ordre hiérarchique de toute nature, qui est celui qu'occupent
les corps. Et. procédant ainsi en un cours ordonné dans tous les existants. Dieu crée
tous les existants et il devient tout en tous : puis Dieu revient vers Lui-même en ramenant
tous les existants vers Lui ; mais, alors même que Dieu devient immanent à tous les

existants, il ne cesse toutefois pas pour autant de rester transcendant à tous les existants.
Et c'est ainsi que Dieu crée les existants à partir du néant, c'est-à-dire que Dieu produit
les essences à partir de sa Suressentialité. les vies à partir de sa Survitalité et les

intelligences à partir de sa Surintellectualité : car Dieu produit les affirmations de tous
les étants et de tous les non-étants à partir de la négation de tous les étants et de tous
les non-étants.» (L. III. 683A-683B. p. 174-175). Le génie de l'Erigène est d'avoir su

mettre en œuvre, comme personne ne l'avait jamais fait jusqu'alors, une théologie
apophatique radicale cohérente, distinguant la Déité absolument ineffable et transcendante

de Dieu qui est vérité, mais seulement dans le miroir de ses expressions. Alors
que la Déité demeure dans son indétermination supérieure ou son non-être par excellence.

Dieu se détermine en créant, puisqu'une cause est toujours corrélative de ses effets
et s'exprime en eux. Entre la Déité et Dieu, il y a la décision de créer, ou ce que Jean

Scot préfère appeler l'initiative théophanique. puisque pour lui créer, c'est se manifester.
En faisant cela. Dieu se rend intelligible et se définit en quelque sorte. Il se crée donc
lui-même comme Dieu. Il résulte de là que c'est à travers ses créatures capables
d'accueillir ses théophanies que Dieu est Dieu. Et puisque l'homme récapitule la création
entière selon Jean Scot, il n'y a de Dieu que dans et pour l'homme. La Déité reste pour
tout esprit et pour elle-même au-delà de toute connaissance, et Elle ne peut être atteinte

que par une coïncidence mystique qui est antérieure à l'ordre noétique. Tels sont les

principes de la théologie négative et de la théologie mystique du célèbre Irlandais, qui
s'enchaînent de façon rigoureuse. En effet, la disjonction de l'absolu et de la vérité
qu'opère la théologie négative est liée à une conjonction mystique de l'âme et de

l'absolu, d'où jaillit l'autoconstitution de tout esprit et de toute âme spirituelle.

Jean Borei,

Jean Jolivet, La théologie d'Abélard (Initiations au Moyen Age). Paris, Cerf,
1997. 135 p.

J. Jolivet. spécialiste de la philosophie médiévale arabe et du XII0 siècle latin,
découvreur de l'intérêt particulier porté par les philosophes latins du XIIe aux arts du

langage, propose une initiation à la théologie d'Abélard. Il esquisse la structure des

œuvres (les Théologies, le Sic et non. le Dialogue entre un philosophe, un juif et un

chrétien. l'Ethique et les Commentaires), il en dégage le projet et les enjeux ; il situe

les textes dans l'histoire : il cite les sources d'Abélard. chrétiennes (la Bible et les écrits
des Pères de l'Eglise) et païennes (Platon et les philosophes latins), et donne une

synthèse des problèmes, des objections et des solutions. Mais l'intérêt de l'A. rejoint



BIBLIOGRAPHIE 179

surtout les questions de méthode. La méthode théologique d'Abélard procède de l'analogie

: parler des mystères divins suppose le dépassement de nos conceptions anthro-
pomorphiques, entre autres de notre usage de la logique et du langage. Abélard prêche
pour l'étude approfondie des arts du trivium (grammaire, rhétorique, dialectique), et

pourtant il souligne que, correctement appliqués, ceux-ci manifestent rationnellement
leurs propres limites. D'une part, l'examen logico-sémantique, le processus dialectique
et l'analyse littéraire permettent de dépasser les paradoxes engendrés par la confrontation

des écritures, des sentences et des philosophes ; mais, d'autre part, la dialectique
met en lumière sa propre incapacité à saisir le mystère divin, elle ne fournit qu'une
existimatio ; de même que, par analogie, à partir des créatures, l'intelligence ne fait que
s'approcher des choses divines. «On n'oubliera pas qu'il est impossible de parler
rigoureusement de Dieu dans le langage humain, mais les règles de ce langage autorisent
ou refusent qu'on en parle de telle ou telle façon. Le dogme d'un côté, la grammaire
et la logique de l'autre, gardent de l'arbitraire les énoncés dont est constituée la
théologie.» (p. 41) Confronté aux problèmes de la doctrine de la Trinité, Abélard n'est pas
le novateur radical imaginé par la critique du XIXe siècle, mais il participe pleinement
à l'invention d'une nouvelle méthode théologique, aux côtés de Guillaume de Cham-

peaux, entre autres. Il élabore une morale de l'intention fondée sur l'intériorité de la

conscience, bien que soumise à une norme divine objective. Dans la première moitié
du XIIe siècle, avec l'intérêt nouveau pour les arts du langage, naît la quaestio
théologique, l'examen dialectique des vérités de foi : pour chaque point du dogme, on
énumère les difficultés, les réponses, les objections et les solutions. Attaqué par
Guillaume de Saint-Thierry et Bernard de Clairvaux. Abélard fut condamné, accusé de

vouloir expliquer les mystères de la Trinité, de définir la foi, donc d'user de la grammaire
et de la logique en théologie, et de faire concorder Platon et christianisme. L'A. dresse
le portait d'un Abélard méprisé par le moyen âge et idolâtré par le XIXe siècle comme
le défenseur brimé du libre arbitre. Certes, le renom d'Abélard n'est pas grand au Moyen
Age, mais sa méthode a influé sur toute la théologie du XIIIe siècle, par le biais de Pierre
Lombard, peut-être élève d'Abélard : «Pierre Lombard [...la engagé la théologie latine
médiévale dans la voie qui dès lors serait la sienne, sa Somme des sentences étant
devenue au XIIIe siècle le livre de base des maîtres. Cette œuvre associe à sa manière
les méthodes d'Anselme de Laon et d'Abélard, et leur a fait subir ainsi une sorte

d'Aufhebung hégélienne : elle les a fait disparaître en se les assimilant.» (p. 125)

Catherine Pralong

François-Xavier Putallaz, Figures franciscaines. De Bonaventure à Duns

Scoi (Initiations au Moyen Age), Paris, Cerf, 1997, 180 p.

F.-X. Putallaz propose d'abandonner une fiction de l'historiographie, celle de «néo-

augustinisme» ; il dénonce l'inadéquation d'une étiquette réductrice, et lui substitue une

esquisse des pensées franciscaines recentrées sur leurs enjeux propres. F. Van

Steenberghen décrivait la pensée franciscaine du XIIIe siècle comme une philosophie
réactionnaire anti-aristotélicienne, fondée sur les intuitions d'Augustin et de Bonaventure,

et éphémère puisqu'«absorbée par le scotisme» dès le XIVe siècle (p. 13). L'A.
montre, d'une part, qu'il n'y a guère d'unité doctrinale dure de la pensée franciscaine,
d'autre part, que la description de F. Van Steenberghen n'est pas pertinente. «Vision
thomasocentriste de l'histoire des idées» (p. 73), elle ignore en effet les motivations
réelles des disputes et des condamnations : si le débat peut prendre une tournure

philosophique, son enjeu est ailleurs ; les penseurs franciscains ne combattent pas tant

contre une philosophie nouvelle et dangereuse (celle de Thomas d'Aquin ou des

«aniens»), que pour des options théologiques nouvelles et souvent diverses, fondées sur



180 BIBLIOGRAPHIE

la pauvreté et la figure de Saint François d'Assise. Ainsi, l'historien ne peut juger avec
légitimité la pensée d'un Pierre de Jean Olivi ou d'un Roger Marston à l'aune des
réussites philosophiques de Thomas d'Aquin. Olivi, figure centrale du livre, ne combat
pas les philosophantes sur leur terrain ; ce serait vanité. La confrontation des opinions
contradictoires des philosophes suffit à manifester la «folie» de la «sagesse de ce
monde» (p. 27). F. Van Steenberghen croyait à un débat philosophique, à l'existence
d'une philosophie au sens strict et à une victoire du thomisme. «C'est un mauvais procès
qui consiste à reprocher à quelqu'un des faiblesses spéculatives là où précisément il a

tout fait pour ne pas être entraîné sur le plan de la pure philosophie.» (p. 75) L'A. décrit
alors, dans leur diversité irréductible, les attitudes théologiques des franciscains, et met
en lumière des tendances communes. La théologie se réalise dans l'histoire de l'humanité.

Or la théologie spéculative est une période accomplie de l'histoire : le théologien
doit renoncer à toute forme d'idolâtrie philosophique pour réaliser la perfection
évangélique (Olivi). Ainsi, «le savoir est radicalement ordonné à la charité et l'amour prime
absolument toute science spéculative.» (p. 115). La volonté, supérieure à l'intellect,
s'auto-détermine en vue de la fin aimée. Avec l'importance que revêt la doctrine de
la toute-puissance divine, «la foi s'insinue dans l'analyse des structures métaphysiques»
(p. 119) : Dieu peut, par exemple, faire exister les accidents sans la substance (mystère
de l'eucharistie). En noétique. la doctrine augustinienne de l'illumination refuse à

l'intellect toute passivité à l'égard de son objet ; celui-ci n'est donc plus que la cause
terminative de l'acte cognitif. Parallèlement, l'universel perd son privilège au profit du

singulier, objet de la foi et de l'amour. Olivi et Matthieu d'Aquasparta revendiquent
la connaissance directe du singulier matériel. De plus, la connaissance immédiate de
soi. «conscience expérimentale de nos actes» (p. 126). est première: singulière, elle
fonde tout notre savoir. A l'opposé du nécessitarisme grec, les franciscains du XIIIe
siècle insistent sur la contingence de l'individuel et la libre volonté : ils «étaient comme
prédisposés à marquer la singularité des événements historiques...». Peu conservateurs.
ils «étaient peut-être mieux à même que quiconque d'admettre que le monde a une
histoire, d'épouser une nouvelle idée de la temporalité et de développer, à l'instar de

Bonaventure. une véritable théologie de l'histoire.» (p. 127). L'A. ne cherche pas à juger
du bien-fondé des condamnations et des controverses du XIIIe siècle et. par le biais de

son analyse historique et doctrinale, dépasse l'opposition scolaire et stérile des

mouvements.

Caiherine Pralong

David Burr, L'histoire de Pierre Olivi. Franciscain persécuté. Traduction et

préface de François-Xavier Putallaz (Vestigia - 22), Fribourg/Paris,
Editions universitaires/Cerf. 1997 (1976). 295 p.

Cette traduction de l'anglais donne le premier panorama en français de l'histoire
et des elaborations théologiques et philosophiques de Pierre de Jean Olivi, franciscain
inquiété et censuré par son propre ordre religieux en 1283. L'A., en historien des idées,
construit son récit autour de trois lieux de conflits : la philosophie aristotélicienne,
identifiée à l'erreur de l'Antéchrist par Olivi, les débats sur la pauvreté, qui opposent
franciscains spirituels et conventuels, et la théologie de l'histoire inaugurée par Joachim
de Flore. Le portrait intellectuel d'Olivi est contrasté : son humilité est exemplaire, mais

sa combativité à l'encontre de la secte de l'Antéchrist. l'Eglise charnelle, et des hérésies,

juive et arabe, est exacerbée. Dans le cadre de sa théologie de l'histoire illuminée par
deux figures, le Christ et Saint François. Olivi interprète les combats doctrinaux de son

temps comme la lutte du bien contre le mal. de l'Eglise spirituelle contre l'Eglise
charnelle et les hérétiques. L'Eglise entre dans son troisième âge. qui, au-delà des



BIBLIOGRAPHIE 181

œuvres charnelles (premier âge) et de la théologie spéculative (deuxième âge), est la
période de «cette chaste et douce contemplation, propre aux moines ou religieux», la
perfection évangélique (p. 47). La mission d'évangélisation des franciscains et la victoire
de l'ordre sur ses ennemis sont annoncées. Pauvreté et dédain envers la philosophie
aristotélicienne procèdent du même principe : la pauvreté détourne des réalités sensibles
et conduit aux vérités éternelles, alors que les philosophes surestiment l'expérience
sensible. Attaqué sur sa conception philosophique de l'âme humaine et sur sa dialectique
des catégories, Olivi se défend de toute prétention purement intellectuelle : «Je prends
à témoin le Christ que tout ce que j'ai dit ou fait l'a été par zèle pour la foi de l'Eglise
romaine, que je n'ai pas eu l'intention de cacher ni de répandre sournoisement des

dogmes erronés et empoisonnés.» (p. 160). Condamné en 1283, réhabilité en 1287 et
décédé en 1298 à Narbonne, ce frère trop zélé ne cesse de tourmenter les autorités
religieuses. Il devient le héros des spirituels, une figure de l'Apocalypse, un martyr. En
1311, les dirigeants franciscains, en lutte contre les spirituels, condamnent son
Commentaire de l'Apocalypse. A la mort du pape Clément V (1314), la situation s'aggrave.
Jean XXII décrète la primauté de l'obéissance sur la pauvreté. Des spirituels meurent
sur le bûcher à Marseille en 1318. Il faut attendre le XVe siècle et Sixte IV pour que
l'interdiction des œuvres d'Olivi soit levée, le XIXe siècle et Franz Ehrle pour que
l'histoire de la philosophie lui fasse une place. Il est aujourd'hui, notamment grâce aux
travaux de l'A., une figure centrale de l'histoire de la pensée du XIIIe siècle.

Catherine Pralong

Duns Scot, La théologie comme science pratique (Prologue de la «Lectura»).
Introduction, traduction et notes par Gérard Sondag (Bibliothèque des

textes philosophiques), Paris, Vrin, 1996, 232 p.

A la suite du Principe d'individuation (1992) et de L'image (1993), parus dans la
même collection, G. Sondag propose la traduction d'un troisième texte du maître en

théologie franciscain Jean Duns Scot : le prologue de la Lectura. Il accompagne sa

traduction d'une biographie du théologien et d'un commentaire continu, qui souligne
les articulations dialectiques des quaestiones et en éclaire les solutions. Abondant et

précis, le commentaire permet de comprendre les affirmations de Scot dans le cadre

plus étendu de sa philosophie de la connaissance et de la théologie nouvelle dont il est

un des promoteurs à la fin du XIIIe siècle. La Lectura est un texte de cours, qui servait
à la glose des Sentences de Pierre Lombard ; cet exercice scolaire et dialectique
permettait de discuter des vérités de foi rationnellement, sous forme de questions, d'énu-
mérations de problèmes, d'objections, de réponses et de solutions. Scot s'y démarque
des positions des 'philosophes', à savoir les partisans d'Aristote, d'Avicenne et d'Averroès,

pour qui l'homme est capable d'une connaissance de sa fin naturellement acquise.
En effet, la finalité de l'existence doit être révélée de manière surnaturelle : «nous ne

percevons ici aucun acte par lequel nos facultés parviennent par voie naturelle à la
substance séparée en soi [...] donc aucun acte ne nous permet d'inférer que la faculté
intellective est ordonnée à connaître sa fin en soi» (p. 142). La théologie, dont l'objet
est Dieu, au contraire de la métaphysique (dont l'objet est l'ens commune), ne peut donc
être ni acquise de manière naturelle, ni inductive (p. 45). Le docteur subtil prouve alors

que l'intellect reçoit par voies naturelles, (il ne peut être mû autrement), des vérités
surnaturellement révélées (p. 152-153). H distingue deux théologies : notre théologie,
et la théologie en soi, la science qu'a Dieu de lui-même. L'objet de la théologie en soi

est l'essence divine singulière, «ut est haec naturel» (p. 172). Or notre connaissance
n'atteint jamais le singulier en tant que singulier, selon l'enseignement d'Aristote ; il
nous faut donc concevoir Dieu, l'objet de la théologie, «sous une raison commune».



182 BIBLIOGRAPHIE

Pour Scot, Dieu doit être pensé sous la raison d'être infini, puisqu'il faut le dire en

premier liberté absolue, dont la volonté agit de manière contingente. Reste à savoir si
la théologie est une science, et, dans l'affirmative, si elle est pratique ou spéculative.
Scot montre qu'elle est une science pratique : l'intellect y joue un rôle, il propose à la
volonté les règles pratiques révélées ; celle-ci s'auto-détermine, dans le choix libre de

la volition contingente. L'acte pratique de la volition, dilection de la fin comme chez
Bonaventure. vient alors parfaire l'intellect. Contre la théologie spéculative aristotélicienne,

Scot défend une théologie pratique : «C'est à la volonté que revient pour lui
la liberté, et donc aussi la peccabilité, tandis que l'intellect connaît de façon nécessaire,
syllogistique, les règles pratiques [...] Parce qu'il est une faculté non libre ou liée,
l'intellect agit toujours suivant son degré de puissance maximal.» (p. 84)

Catherine Pralong

Joèl Biard, Guillaume d'Ockham. Logique et philosophie (Philosophies),
Paris, P.U.F, 1997. 124 p.

L'A. appréhende l'œuvre de Guillaume d'Ockham (env. 1285-1347) comme une

critique logico-linguistique des discours théologiques, métaphysiques et physiques. Il
construit donc sa présentation en s'appuyant sur la doctrine logique de la signification
(«Signifier»), et la prolonge vers la noétique («Connaître») et les applications de la

critique logico-linguistique aux sciences du monde et au discours théologique
(«Savoir»), Sans entrer dans les débats d'historiens et sans se prononcer sur une quelconque
actualité de la pensée d'Ockham, il offre une description rigoureuse, claire et positive
de sa théorie de la signification. La logique, propédeutique par tradition au moyen age,
revêt deux fonctions complémentaires : elle est un instrument critique indispensable et

une science cognitive inachevée. Son rôle est en effet constructif chez Ockham : elle
doit établir de manière théorique la thèse du singulier et de l'univocité de l'être (p. 10-

11). La logique d'Ockham est une logique de la référence : le modèle n'est pas
représentatif, mais causal. Contre la théorie scotiste de l'esse obiectivum (substitut représentatif

de l'objet connu), Ockham assimile le concept au signe mental et non à l'objet de

signification. Le signe, singulier, réfère de façon immédiate à la chose singulière, la

relation à la chose étant la substituabilité. Le signe n'est pas image ou similitude, mais

supposition potentielle, relation au monde. Dans le contexte de la proposition, le signe

suppose à la place d'une chose (supponitpro re), ou, confusément, à la place de plusieurs
singuliers. Contre Claude Panaccio, l'A. montre que la logique d'Ockham n'est pas un
«atomisme sémantique» : il affirme le «privilège théorique de la supposition sur la

signification» (p. 52) ; la signification est un acte ; elle n'est pas intemporelle, le sujet

«élargit la signification à partir de la désignation du présent» (p. 53). L'usage du signe,
dans le contexte de la proposition (mentale, écrite ou parlée), fonde la signification. La
connaissance (notitia) a pour objet les propositions mentales et pour sujet les termes
de la proposition, les intentions qui supposent pour les choses. La connaissance simple
des termes cause la connaissance évidente (notitia evidens). Ainsi, la noétique d'Ockham
est ancrée dans la saisie intuitive directe (intellective ou sensitive) du singulier existant.
L'abstraction n'est que le mode de concevoir le singulier sans envisager son existence

ou sa non-existence. L'abstraction thomiste, distinction de raisons formelles dans le

concret existant, est rejetée. Cette «critique de la raison linguistique» (p. 118) et la

revendication d'une connaissance directe du singulier engagent une nouvelle métaphysique,

dont l'A. esquisse les traits. Fondée sur «la singularité, la contingence et la

séparabilité des étants», elle est «rupture avec tout nécessitarisme des essences, avec
toute conception symbolique du monde, mais aussi avec toute vision hiérarchisée de

l'être et des causes» (p. 118). L'universel n'est pas une essence nécessaire, mais un signe



BIBLIOGRAPHIE 183

de signe. La théorie de la signification exclut en même temps une conception
représentative de l'activité mentale et une interprétation symbolique du monde; l'image est
abandonnée au profit de l'immédiateté de l'acte. La doctrine occamienne des causes
est une critique radicale des conceptions du XIIIe siècle. Contre la doctrine thomiste
de la réciprocité des causes totales et la doctrine scotiste de l'ordre essentiel entre les
diverses causes d'un même effet, Ockham revendique une pluralité de causes immédiates

qui concourent sur le même plan à la production de l'effet. Enfin, la thèse de
l'univocité fait obstacle à toute conception hiérarchisée de l'être.

Catherine Pralong

Ernst Mach, L'analyse des sensations. Le rapport du physique au psychique, Philosophie
traduction française par F. Egger et J.-M. Monnoyer (Rayon philo), Nîmes, contemporaine
J. Chambon, 1996, 322 p.

Avec la traduction française de ce livre (fondée sur l'ultime réédition allemande,
datant de 1922), le lecteur français dispose enfin d'une approche directe de la pensée
d'E. Mach (1838-1916), dont un autre ouvrage classique, La Connaissance et l'erreur,
avait été traduit en 1908! par M. Dufour, chez Flammarion), mais n'a jamais été réédité,
à ma connaissance. Il était temps que l'œuvre de ce physicien et philosophe sorte enfin
du purgatoire, lui qui a exercé une influence déterminante au tournant du siècle, à la
fois sur un scientifique comme Einstein, un romancier comme Musil ou les membres
du «Cercle de Vienne», tels que Schlick ou Carnap, qui ont reconnu en Mach l'un de

leurs pères spirituels. Dans cet ouvrage, Mach «réfute une théorie causale mécaniste
de l'information sensorielle» (J.-M. Monnoyer, Intr., p. 1), en se livrant à une analyse
empirique de la psychologie de la vision et de l'ouïe. L'essentiel des conceptions
philosophiques de Mach se trouve exposé dans le chapitre 1, intitulé «Remarques
préliminaires anti-métaphysiques» (p. 7-38), le reste du livre étant consacré à l'analyse
d'expériences psychophysiques et à la discussion avec les maîtres de la psychologie
expérimentale de la seconde moitié du XIXe siècle. Pour Mach, «le monde n'est
constitué que de nos sensations» (p. 16) et le Moi relève largement d'une illusion
métaphysique, puisqu'il n'est que le résultat de la composition fluctuante d'un faisceau

complexe de sensations, d'émotions, de souvenirs, etc., qui se modifient sans cesse sous
l'action du temps. D'ailleurs, il est convaincu que l'on «peut mettre l'espace et le temps,
non moins que les sons et les couleurs, au rang des sensations» (p. 13). Cette profession
de foi anti-kantienne, entraîne précisément une tout autre conception du Moi et de la
conscience que celle que défend la philosophie traditionnelle. Ainsi, il n'y a pas, selon
Mach, de plus «grandes différences entre le Moi de diverses personnes qu'il ne s'en
rencontre, au cours des années, dans le Moi d'un même homme» (p. 9). L'idée d'une
stabilité du Moi et de la conscience est largement récusée et Mach rapporte l'anecdote
suivante pour illustrer cet aspect des choses : «Une autre fois, je montais dans un
omnibus, harassé par une nuit très fatigante passée dans le train, et voilà que de l'autre
côté entre également un homme : "Quel est donc ce professeur minable, pensai-je'. Ce

n'était que moi, en face de qui se tenait un grand miroir. L'habitus de classe m'était
donc plus familier que mon habitus spécifique» (p. 9, note I). Selon Mach, il est juste
de dire «que le monde n'est constitué que de nos sensations» (p. 16) ce qui entraîne
la conséquence que «le Moi peut être élargi au point d'inclure le monde entier» (p. 17).

Pour illustrer sa conception. Mach a élaboré une gravure célèbre, reproduite à la p. 22,
dans laquelle on voit un homme en train d'écrire se voyant allongé sur un canapé. «Dans
le cadre formé par le sourcil, le nez et la moustache, apparaît une partie de mon corps,
la seule qui me soit visible, et de ce qui l'entoure. Ce qui différencie mon corps des

autres corps humains - en plus du fait que chaque représentation plus vive d'un



184 BIBLIOGRAPHIE

mouvement se communique aussitôt par ce mouvement [...] - c'est qu'il n'est perçu
qu'en partie, et que singulièrement il est vu sans tête» (p. 21-22). Bref, il est très difficile
d'après Mach d'établir «une délimitation précise et satisfaisante [...] entre le corps et
le Moi» (p. 25). - Ce qui est toujours premier, ce sont les éléments, c'est-à-dire les
sensations : le Moi n'est donc pas une entité indivisible, analysable comme telle, mais
il est formé de ce continuum infiniment varié de sensations que Mach va s'efforcer
d'analyser dans la suite de l'ouvrage, en imaginant des expériences plus perspicaces
les unes que les autres et qui ont fait avancer la connaissance précise des mécanismes
sensoriels. Mach conclut de son analyse que «le Moi ne peut, en aucun cas. être sauvé»

(p. 27). Das Ich ist unrettbar est devenu un slogan dont s'est emparé notamment un
écrivain viennois, comme Hermann Bahr, mais il faut lire de près le texte de Mach pour
saisir, grâce à une argumentation toujours rigoureuse et limpide ce qu'il signifie
vraiment.

Stefan Imhoof

Werner Ego. Abschied von der Moral. Eine Rekonstruktion der Ethik Robert
Musils, Freiburg. Universitätsverlag Freiburg/Herder. 1992. 389 p.

Ce livre, paru dans la série des «Etudes d'éthique chrétienne», a pour objet l'analyse
des principaux aspects de la pensée morale de R. Musil. pour qui «tout grand art est
moral» (cité p. 241). On peut dire d'emblée qu'il s'agit d'une somme sur les idées

philosophiques du romancier autrichien, dont on avait jusqu'ici, à de notables exceptions
près (telles que L'Homme probable, de J. Bouveresse). abordé l'œuvre par un angle
essentiellement littéraire. Or. Musil fut certainement l'un des écrivains du XXe siècle
les plus au fait des questions philosophiques et scientifiques de son temps: ces questions
sont omniprésentes dans son œuvre et trouvent çà et là des solutions originales, qui font
de Musil autant un penseur (privilégiant la forme de l'essai) qu'un pur romancier. Dans
le chapitre 1 («La dissolution analytique de la morale traditionnelle», p. 19-58). l'A.
montre les effets que produit chez Musil l'analyse contextualiste des principes moraux.
Ainsi, l'écrivain ne croit plus que le bien ou le mal sont des qualités intangibles, pouvant
exprimer une sorte de caractère «essentiel» (p. 46) de l'homme. Dans le chapitre 2

(p. 59-110). l'A. détaille les «fondements théoriques scientifiques d'une morale rationnelle».

S'inspirant à la fois du modèle d'E. Mach, recherchant les fondements
biologiques de la connaissance et les idées nietzschéennes sur la généalogie de la morale.
Musil décrit l'homme comme une «substance colloïdale» (p. 64). largement déterminé

par le contexte et les circonstances. Si la «morale» est, selon Musil. le domaine abstrait
des régularités quasi physiques, pétrifiées par la vie sociale, f «éthique» concerne le
domaine mouvant des exceptions sans règles : au domaine «ratioïde» des règles sans

exception de la morale s'oppose donc le domaine «non ratioïde» de l'éthique (p. 154).
C'est à l'exploration de ce domaine que sont consacrés les chapitres 3 («L'utopie de

la morale du possible», p. 111-151) et 4 («Le domaine 'non ratioïde' de l'autre état :

éthique et littérature», p. 153-280). Par «utopie». Musil entend avant tout l'expérimentation

dans le domaine moral (p. 125). Ulrich, le héros de L'Homme sans qualités.
propose d'ouvrir le champ moral à l'expérimentation, ce qui implique pour lui, d'une
part, que le but poursuivi dans la vie ne peut être fixé d'avance et, d'autre part, que
cette utopie doit nécessairement avoir la forme d'une «utopie de l'exactitude»,
qu'exemplifie notamment le mathématicien cherchant à «vivre avec exactitude» (p. 128

et 140). Musil cherche avant tout à réintroduire la dimension utopique (ou du possible)
dans le règne de la morale, confondu trop souvent avec celui de la nécessité. C'est cette
réalité possible qu'Ulrich veut atteindre, à la fois par la pensée et l'action. Le chapitre
4 décrit les conceptions de Musil relatives à la mystique, appelée aussi «autre état».



BIBLIOGRAPHIE 185

Si la morale prend sa source dans la réflexion rationnelle et normative, l'autre état plonge
ses racines dans la métaphore, l'analogie et le rêve et possède ainsi «une structure
individuelle» (p. 198). Parmi les manifestations de l'autre état, on trouve aussi bien le
crime que l'amour. C'est à travers le personnage de Moosbrugger. l'assassin de
prostituées, que Musil explore les rapports entre la mystique et l'immoralité (p. 224-241)
et c'est en s'inspirant notamment de Max Scheler (Wesen und Formen der Sympathie)
qu'il rédige les chapitres essayistiques consacrés à l'analyse du sentiment amoureux et.
plus généralement, des émotions (p. 243-277). Dans la dernière partie de son étude
(p. 281-359). l'A. traite de la question de la théologie dans L'Homme sans qualités.
Musil considère que son roman peut être défini comme «religieux sous la présupposition
de l'incroyance» (cité p. 281) ; il tente de décrire ce que serait une «théologie laïque».
Il conçoit la théologie sous la forme d'un «mysticisme athée», c'est-à-dire qu'il tente
de décrire les émotions religieuses sans tenir compte du fait qu'elles prennent un dieu

pour objet. Le roman fourmille de notations dans lesquelles Musil s'explique sur les

rapports entre savoir et croyance ; le savoir apparaît comme une croyance continue, la

croyance tendant, quant à elle, à se confondre avec l'hypothèse. Ces quelques remarques
ne rendent qu'imparfaitement compte de la richesse et de la complexité de cet ouvrage
qui suscitera l'intérêt du lecteur de Musil. comme du philosophe et du théologien.

Stefan Imhoof

Géry Prouvost, Thomas d'Aquin et les thomismes. Essai sur l'histoire des

thomismes (Cogitatio Fidei - 195), Paris, Cerf. 1996, 204 p.

Comme annoncé en titre, Prouvost s'oppose dans cet ouvrage à la croyance en une
tradition thomiste uniforme, figée par son institutionnalisation. Adepte d'une herméneutique

qui défend qu'expliquer plus c'est comprendre mieux, l'A. refuse toute orthodoxie
thomiste homogène au profit d'une prise en compte du conflit des interprétations qui
accompagne l'histoire de la réception de l'œuvre de Thomas. Ainsi l'A. dénonce
l'illusion d'un accès direct aux textes du saint et en revendique une appréhension
médiatisée par la confrontation des interprétations qui nous en distancient historiquement.

A cet effet, il amorce son parcours critique à partir de différentes réflexions
menées sur le thème fondamental de l'esse et de Yens, ce qui l'amène à distinguer
différentes perspectives théoriques : d'un côté les partisans d'«un thomisme de l'acte
d'être, c'est-à-dire l'ensemble des auteurs qui affirment le primat de l'acte d'être sur
l'étant» (p. 11). De l'autre, «un thomisme essentialiste. plus attentif à l'analyse des

quiddités et essences des étants qu'à l'acte par lequel une chose est» (Ibid.). C'est à

partir de la question de la composition de l'être et des étants que l'A. s'interroge sur
les relations entre théologie et philosophie, et souligne la préséance de l'acte de foi sur
l'activité de la raison. Cette économie théologique de la pensée a été critiquée sous le

terme d'ontothéologie de Kant à Heidegger, et l'A. en analyse les différentes acceptions
afin d'en délimiter les possibilités d'application aux textes de Thomas. Par la confrontation,

entre autres, des positions de Thomas de Sutton. Gilles de Rome. Cajétan. Suarez.

Gilson et Maritain, se dégagent les conditions historiques qui ont permis l'émergence
de l'ontologie moderne que l'A. caractérise par «[...] l'occultation du principe d'être,

qui fut peu à peu remplacé par le principe de cognoscibilité» (p. 117). C'est donc à

travers le filtre de l'histoire des thomismes que l'A. jette un éclairage sur l'œuvre du

docteur angélique. Sans jamais sombrer dans un relativisme improductif, il tente d'identifier

les nœuds de divergences de cette histoire, pour ne pas simplement fournir une

énième interprétation des textes de Thomas, mais pour en restituer les ambiguïtés de

sens possibles.

Joel Zufferey



186 BIBLIOGRAPHIE

M. J. Borel. B. Bourgeois. Y. Chen, K. Cramer. R.-P. Horstmann.
D. Miéville, Ph. Muller. G. Seel, D. Schulthess, E. Schwartz,
A. Stanguennec, Problèmes actuels de la dialectique, Lausanne, L'Age
d'homme, 1996, 225 p.

Les textes de cet ouvrage collectif furent d'abord présentés lors du Colloque du

Centre d'Etudes hégéliennes et dialectiques de l'Université de Neuchâtel en 1995. Mais
dire que les Problèmes actuels de la dialectique sont les actes du colloque serait
réducteur en raison des textes préparatoires et de l'important apparat critique qui
précèdent et suivent les conférences. Un auteur trop peu souvent étudié sert de point de

convergence aux différentes présentations : le philosophe dialecticien Jonas Cohn. De

larges extraits de son œuvre principale. Théorie de la dialectique, sont mis à la disposition

du lecteur sous forme de résumés en français. Suivent cinq sections correspondant
à cinq thèmes clés de la dialectique cohnienne. Horstmann commence par les rapports
de l'histoire de la philosophie avec la dialectique. Chen poursuit sur l'alternative entre
une dialectique objective et une dialectique subjective. En troisième position.
Stanguennec réunit les questions de l'Idée de liberté, de l'Idée pratique et de l'Idée
cosmologique en une «dialectique reflexive». Quatrièmement. Borel se pose la question
de savoir si la dialectique peut être exposée et validée sous forme logique. Enfin Cramer
s'intéresse à la relation entre l'epistemologie critique kantienne et la dialectique
spéculative de Hegel. Ces textes aussi denses qu'instructifs montrent en quoi la dialectique
reste un problème actuel dans les différentes orientations de la philosophie tout en

reprenant des questions sur lesquelles les philosophes réfléchissent depuis longtemps.
Chaque présentation est suivie par l'analyse minutieuse d'un premier intervenant - qui
peut parfois presque être considérée comme une seconde conférence - avant d'être
reprise lors d'une discussion générale. On peut juste regretter que ces discussions soient
résumées et non présentées dans leur intégralité - contrainte editoriale oblige... Relevons

encore que cette publication marque également la dissolution de la Fondation du
Centre d'Etudes hégéliennes et dialectiques après une activité d'édition et de traduction
qui dura plus de vingt ans. Au vu de la qualité de cet ouvrage collectif, le moins que
l'on puisse dire c'est que Philippe Mulier. qui fonda la collection «Raison dialectique»
(où parurent des monographies de philosophes suisses et des traductions de textes

classiques et contemporains), ne sort pas par la petite porte.

Nathalie Janz

Denis Collin. La théorie de la connaissance chez Marx (Ouverture philoso¬

phique), Paris, L'Harmattan. 1996. 206 p.

Cet ouvrage est issu d'une thèse de doctorat soutenue à l'Université de Paris-X
Nanterre en 1995. Il s'agit de retrouver ce qu'il y a d'authentiquement marxiste dans

l'oeuvre de Marx : œuvre proliférante, polémique et. en un sens profond, inachevée

(«Marx n'a jamais pensé son travail comme sytème. parce qu'il pensait que le temps
des systèmes était passé [... ] l'inachèvement se trouve ainsi pratiquement élevé au rang
de méthode», p. 190). La tâche est d'autant moins aisée que toutes sortes de lectures
marxistes orthodoxes (Engels. Kautsky. Plekhanov. Lénine) ou hétérodoxes (les austro-
marxistes. Sartre. Althusser. Marcuse) ont fini par enrober l'œuvre spécifique de Marx
d'une gangue interprétative dont il est très difficile de la dégager. L'A. est trop informé
de cette situation pour prétendre opérer un départ ex nihilo et il prend le parti de

poursuivre, de façon critique, dans la direction indiquée par M. Henry dans son ouvrage
de 1976. Il s'agit de «revenir à l'individu, dans son existence brute, immédiate non

philosophique, sujet et fondement de toute réflexion philosophique et de toute théorie



BIBLIOGRAPHIE 187

de l'action» (p. 26). De revenir à l'individu, et non d'en partir : mais ce retour est toute
une affaire. - Par conséquent la théorie de la connaissance marxienne ne saurait être
une méthodologie, fût-elle une dialectique inspirée de Hegel. Les p. 79-126 (intitulées :

«La Dialectique») s'emploient à montrer, d'ailleurs, que la dialectique est, en réalité,
l'authentique discours de l'idéalisme allemand. Marx est, sur ce point, suffisamment
positiviste pour voir en la dialectique non une méthode d'analyse, mais un simple
procédé d'exposition. Selon l'A., c'est Engels qui aurait pris Hegel au sérieux et aurait
restauré la philosophie de la nature du maître de Heidelberg, sous une forme plutôt
intempestive, dans sa Dialectique de la nature. Mais la théorie de la connaissance de

Marx n'est pas non plus une epistemologie, au sens que l'on donne habituellement à

ce terme. Et Marx est, sur ce point, suffisamment anti-positiviste pour prétendre parler
du réel et, plus spécialement, de rendre compte rationnellement de la différence entre
l'apparence et la réalité. - Les p. 127-186 (intitulées : «La Science») montrent en quoi
le discours marxiste constitue et ne constitue pas une science, selon le modèle
déterministe du début du XIXe siècle. Ainsi, les lois mises en évidence dans Le Capital sont-
elles comparables aux lois de la nature? Trois exemples sont ici particulièrement
développés : la baisse tendancielle du taux de profit, la conversion des valeurs en prix,
la «loi d'airain des salaires». Ils servent à établir que les lois au sens de Marx «permettent
de comprendre mais non de prévoir» (p. 150) ; c'est, en effet, une véritable profession
de foi anti-positiviste... En ce sens, Marx ressemble bien à Freud : l'un et l'autre sont
à la recherche d'explications matérielles mais ne se bornent pas à décrire des déterminismes

objectifs ; ils veulent «remettre au sujet» (p. 184) des éléments constitutifs de

sa vie individuelle ou collective. Au total, si théorie marxienne de la connaissance il

y a, il s'agit d'une «théorie de la genèse des apparences», d'une «théorie de l'inversion
du réel et de sa dissociation entre essence et apparence» (p. 171). - On comprend mieux
alors ce qui est en jeu dans les p. 171-178 (intitulées : «Les Presuppositions») : on y
voit un Marx rigoureusement nominaliste (en un des sens du terme : la réalité est

constituée, ultimement, d'individus singuliers) et réaliste (en un des sens du terme : il
est possible d'avoir accès à la chose elle-même, à son esse ou à son essence). Chez lui.
comme chez. Aristote, la «vérité est le mouvement qui va de l'apparence à l'essence»

(p. 18). Connaître, c'est retrouver ce mouvement. - Au total, c'est un Marx bien plus
proche d'Aristote que de Hegel qui est présent au lecteur. Il est même surprenant que
l'A. affirme que «l'éthique marxienne n'est pas une éthique au sens habituel du terme»
(p. 192), s'il est vrai qu'elle est une «revendication de libération de toutes les
potentialités qui sont dans l'individu» (p. 194). On retrouve aisément dans cette formule une
variante du perfectionnisme aristotélicien, adapté à un contexte démocratique et
égalitaire. Il est à prévoir que l'injuste relegation dans laquelle Marx a été tenu depuis la

vogue de la Nouvelle Philosophie ne sera bientôt plus de mise. Il est à souhaiter que
des approches originales de son œuvre se multiplient : l'A. donne un exemple intéressant
de ce qu'elles peuvent être.

Jean-Yves Goffi

Simonne Plourde, Emmanuel Lévinas. Altérité et responsabilité. Guide de

lecture (La nuit surveillée), Paris, Cerf, 1996, 160 p.

Aborder la vaste production philosophique de Lévinas et en proposer un «guide de

lecture» est un véritable défi que relève avec succès ce petit ouvrage. Si Lévinas aimait
à dire, comme en 1984 lors d'une rencontre à l'Université de Fribourg avec les

professeurs de philosophie des gymnases cantonaux, qu'il «ronronnait sa philosophie»,
force est de reconnaître que sa pensée n'a rien d'une banale répétition de lieux communs,

encore moins d'un exercice de style purement académique. Par un lent forage des mots.



188 BIBLIOGRAPHIE

Lévinas veut en venir à l'essentiel qui dépasse l'essence : à la relation à l'autre qui n'est
pas uniquement l'Autre du Même, mais le radicalement Autre, le Tout-Autre, celui qui
ne peut être dit, qui échappe à la classification propre au domaine du savoir, celui
qu'aucune phénoménologie ne peut enclore. Cet Autre, irréductible à toute intériorité
subjective ou intersubjective, s'impose comme celui qui a droit et dont je ne peux qu'être
responsable. Ce livre propose une lecture patiente et pertinente de la pensée
lévinassienne. montrant le chemin effectué de Totalité et Infini à Autrement qu'être ou
au-delà de l'essence. Les quatre chapitres de l'ouvrage mettent l'accent sur ce souci
infini de l'infini, qui, par le visage, fait naître la subjectivité à elle-même, mais aussi
et surtout à autrui, et ainsi exige la responsabilité infinie, démesurée, du sujet à l'égard
d'autrui, responsabilité que Lévinas désigne par la sentence lapidaire du «Malgré moi

pour l'Autre», et que l'on pourrait traduire par «Avant moi, l'Autre». Dans cette priorité
de l'Autre sur le sujet, le moi, Lévinas voit, selon l'A., une priorité de l'éthique sur
la métaphysique, du devoir-être sur l'être. Simultanément à cette prise de conscience
de la responsabilité jaillit la nécessité de la mesure, du juste. C'est l'entrée du tiers dans
la relation à Autrui, dans le face-à-face qui offre une ouverture nouvelle vers ou sur
l'infini et qui assigne toujours et encore le sujet (moi) à responsabilité. La relation
Je-Tu analysée par Buber est plus complexe qu'une relation à deux termes : il y a à

chaque fois l'Autre de l'Autre, l'Autre au-delà de Toi et Moi, qui est aussi toujours
un Autre entre Toi et Moi. Cet //, qui ne se décrit pas, énigmatique, ne fait que passer,
il est présent mais comme trace, comme dépassement de la temporalité. La relation
Je-Tu révèle et voile simultanément cette illéilé, troisième personne qui n'est en aucun
cas le neutre du on heideggerien. encore moins un «objet» définissable et délimité, mais

toujours et avant tout un intervenant ou inter-venu dans la relation et qui donne, par
sa présence-absence, un autre tour à cette relation : par la troisième personne est rompue
l'intersubjectivité, brisé le cadre de la seule relation de face-à-face, mais est surtout
ouvert le champ de l'altérité, du Tout-Autre, du souci et de la responsabilité pour l'Autre,
dans le souci de la justice. La lecture proposée de l'œuvre de Lévinas, sans être une
apologie - avec tout ce que cela pourrait comporter de péjoratif et de dégradant pour
une pensée authentique - incite à se plonger dans la rumination des textes gravés, comme
sculptés, par Lévinas. Petit ouvrage de grande réflexion.

Jacques Schouwey

Arno Mi nster, La différence comme non-indifférence. Ethique et altérité chez

Emmanuel Lévinas (Philosophie-Epistémologie), Paris, Kimé, 1995, 150 p.

Cet ouvrage contient cinq contributions élaborées lors d'un séminaire au Collège
international de philosophie en 1989, ainsi qu'un entretien accordé par Lévinas à la revue
allemande Spuren en 1987. Guy Petitdemange propose une réflexion sur les «enjeux
de l'altérité chez Lévinas», intitulée «Au-dehors, sans retour». Il s'agit en fait d'une
lecture d'Autrement qu'être ou au-delà de l'essence, dans laquelle l'A. questionne la

pensée de Lévinas sur la finitude humaine et les solutions possibles. Lévinas, jugeant
insatisfaisantes les réponses du stoïcisme et de l'épicurisme, suggère une autre issue,
celle de la responsabilité pour Autrui, celle de l'éthique qui empêche le moi de
s'enfermer en soi et l'oblige à répondre d'Autrui. - Arno Munster offre une analyse

comparative des conceptions des relations à autrui dans la phénoménologie de Husserl,
dans la pensée de Sartre et dans les réflexions de Lévinas (p. 50-68). Si chez. Husserl,
autrui constitue l'alter ego, qui reste toujours un ego, une subjectivité réductible à celle
du moi, chez Sartre l'autre est celui qui, toujours inaccessible, engendre conflit ; pour
Lévinas, autrui, s'il m'échappe, est toujours autre, il est celui qui me commande, celui
dont le désir précède ma volonté, celui pour qui je dois tout mettre en œuvre. Le désir



BIBLIOGRAPHIE 189

d'autrui n'est donc pas le désir que j'ai, comme ego, d'autrui. mais le désir qu'autrui
a et dont je suis responsable, que je suis appelé à satisfaire. Munster pose à ce propos
une judicieuse question : la conception lévinassienne des relations à Autrui ne serait-
elle pas entachée d'un trop grand optimisme, aveugle au côté négatif que peuvent
contenir de telles relations? - Le texte d'Elisabeth Weber. «Anamnèse de l'immémorial»

(p. 69-96). est une patiente analyse de la trace de l'Autre dans Autrement qu'être
ou Au-delà de l'essence, une quête minutieuse, parfois ardue, de cette différence qui
n'est pas différence par rapport au même, mais altérité radicale. La différence sexuelle
et la finitude (la mort) constituent des traces de la dénégation de l'altérité au sein du
même» (p. 91), mais en même temps un appel à l'au-delà. Chez Lévinas, le terme de

création occupe une place importante, même si le penseur est assez discret à son sujet.

- L'étude de Silvano Petrosino montre la valeur de l'idée de création dans l'œuvre de

Lévinas, selon trois moments : a) «création et être» : dans la ligne de la tradition juive.
Lévinas tente de séparer le concept de création de sa signification ontologique issue
d'Aristote : il s'agit, pour lui. de rendre compte de «l'antériorité et de la passivité dont
témoigne l'appel à l'être en tant que création» (p. 100) ; b) «création et temps» :

corollaire et approfondissement du point précédent, cette réflexion ouvre sur un temps
de la création, «un temps d'un passé incommensurable» (p. 103). Le concept de création
annonce alors «un Bien par-delà l'Etre et par-delà la béatitude de l'Un» (p. 103) ; c)
«création et in-dépendance» : la distance absolue qui sépare le Créateur de la créature
n'a pas un caractère simplement négatif; elle indique bien plutôt l'in-dépendance de

la créature et. par conséquent, sa responsabilité. - Jacques Rolland tente de cerner «la

question de Dieu chez Lévinas» (p. 109-127). Si le discours de Lévinas sur Dieu ne

peut Etre celui d'un théologien, il se fonde sur les réflexions de Descartes et s'efforce
de montrer que toute approche philosophique - même phénoménologique - ne peut
ramener Dieu au corrélat d'une noèse. mais qu'elle peut faire voir l'ambiguïté, pour
tout discours, de la transcendance : «ambiguïté d'un mot qui ne peut signifier qu'en
impliquant en son sein même la possibilité de n'être que non-sens» (p. 120). - Dans
l'entretien accordé à Spuren (p. 129-145). Lévinas rappelle certains thèmes de sa pensée

: philosophie et religion, le sacré dans l'homme, la parole première, la singularité,
la trace de l'autre, le grec dans le biblique, l'avenir sans sujet. - Malgré le côté artificiel
et parfois déplaisant inhérent à tout ouvrage collectif, ce recueil offre l'intérêt majeur
de proposer des lectures critiques fines de certaines grands thèmes de l'œuvre de Lévinas
et d'adresser de judicieuses questions à cette philosophie de l'altérité.

Jacques Schouwey

Jacques Bouveresse, Langage, perception et réalité, t. 1 : La perception et le

jugement (Rayon philo). Nîmes, Jacqueline Chambon, 1995, 478 p.

Le problème de la perception est un de ceux que la philosophie contemporaine
d'expression française a le plus scandaleusement délaissés. Il est à peine exagéré de

dire que depuis la parution de La phénoménologie de la perception de M. Merleau-

Ponty, et si l'on excepte quelques travaux strictement historiques, le sujet a été purement
et simplement oublié. Si l'on songe au rôle prépondérant de la perception dans la vie
de l'être humain et des autres animaux, cet oubli est difficile à comprendre. Le présent

ouvrage marque la fin de cette regrettable éclipse : une fois de plus, la philosophie
française est redevable à Jacques Bouveresse d'avoir abordé dans toute son ampleur,
avec la pénétration et la patience qu'on lui connaît, une question philosophique
traditionnelle, réputée surannée ou résolue, en réfléchissant à partir des auteurs les plus
solides, les plus divers et souvent les plus négligés. Le problème central dont traitent
les quatre études qui composent ce premier tome est. comme l'indique le sous-titre, celui



190 BIBLIOGRAPHIE

des rapports entre perception et jugement et entre contenu perceptuel et contenu
propositionnel. Il suffit de penser au phénomène de la persistance des illusions de

perception pour commencer à se faire une idée de la complexité de ces rapports. Plus
précisément, il s'agit pour l'A. «de savoir si les théories classiques ou contemporaines
qui proposent de traiter la perception comme étant elle-même de la nature [...] d'un
jugement inférentiel [...] constituent ou non le genre de progrès considérable qu'elles
représentent, aux yeux d'un bon nombre de théoriciens et de philosophes, dans notre
compréhension du phénomène de la perception» (p. 7-8). Il se montre à la fois réservé
à l'égard de cette intellectualisation de la perception et sensible aux raisons qui rendent
celle-ci à peu près inévitable dès lors que l'on se propose de théoriser et d'expliquer
scientifiquement les capacités perceptuelles. La première étude fournirait, à elle seule,
la matière d'un livre. Ce qui est en jeu dans cette enquête vaste et ramifiée, n'est rien
moins que la cohérence de l'appareil conceptuel employé par Helmholtz, ce «Newton
de la psycho-physiologie» ; rien moins, en somme, que la cohérence de la version
moderne de la théorie classique, causale et représentationnelle. de la perception «qui,
de bien des façons [...]. détermine encore aujourd'hui la forme [de| la plupart des

théories de la perception» (p. 12). L'A. insiste tout particulièrement sur un danger auquel
sont exposées les théories qui décrivent la perception en termes de construction de

représentations internes du monde extérieur ou d'hypothèses : elles risquent de manquer
l'essentiel en négligeant ce qu'on pourrait appeler l'obligation de respecter la spécificité
de la perception. En effet, toute théorie de la perception se doit de ne pas oublier que
ce qui demande à être expliqué est justement le fait que dans la perception l'objet se

présente comme donné «en chair et en os», «en personne». Il est évidemment impossible
de restituer en quelques lignes les éclairages que l'A. projette sur les principaux aspects
de la théorie de Helmholtz (ou de ses héritiers) à travers des auteurs comme Leibniz,
Kant, Husserl, Wittgenstein, Sellars ou Drelske. - Les chapitres II et III approfondissent
deux aspects fondamentaux, d'ailleurs liés, de l'appareil conceptuel helmholtzien : a)

«la grande idée» de Helmholtz selon laquelle la différence qui semble exister entre la

possession d'une description symbolique d'un objet et la présentation directe et «en

personne» de celui-ci dans l'expérience perceptuelle, est moins grande qu'il n'y paraît.
puisque dans les deux cas les mêmes processus inférentiels peuvent être impliqués ; b)
la difficulté majeure soulevée par le recours systématique à la notion d'«inference
inconsciente à partir de données fournies par les sens» pour expliquer la perception :

supposer que le cerveau connaît et utilise le langage dans lequel ces inferences sont
effectuées revient à commettre sous une autre forme le «sophisme de l'homoncule» dont
on se rend coupable lorsque l'on espère expliquer la perception en invoquant un «œil
interne» contemplant des «images dans le cerveau». Dans une théorie comme celle de

R. Gregory, qui se réclame de l'héritage de Helmholtz et selon laquelle être perçu
signifie finalement toujours être inféré, nous perdons le contraste essentiel que nous
faisons normalement entre percevoir directement une chose et inférer sa présence. Or
la perte d'un contraste important est un indice fiable de confusion conceptuelle. Les
deux sections que l'A. consacre aux phénomènes du «voir comme» et du changement
d'aspect (p. 326-374), qui semblent participer simultanément de la pensée et de la vision
et sur l'importance et le caractère déconcertant desquels Wittgenstein a tant insisté, sont

particulièrement instructives dans ce contexte. - La dernière étude examine comment
la question de l'élément intellectuel qui est sensé s'ajouter à la sensation pour produire
la perception se présente lorsqu'on l'aborde du point de vue de ceux qui, comme
G. Frege, le E. Husserl de la première des Recherches logiques ou M. Schlick,
considèrent que les pensées et les représentations ont des natures totalement hétérogènes,
les premières étant par essence communicables ct objectives, les secondes intrinsèquement

intransmissibles et subjectives. Quelle que soit l'admiration que l'on voue aux
efforts de ces philosophes (surtout ceux du premier) en vue de formuler une analyse
de la pensée et de sa structure interne, il faut reconnaître qu'en affirmant la thèse de



BIBLIOGRAPHIE 191

l'incommunicabilité du contenu de fexpérience sensible tout en reconnaissant que la

perception n'est pas une simple affaire de sensation, ils ont été incapables d'expliquer
comment des éléments aussi hétérogènes que la pensée et la sensation pouvaient
«fusionner» dans la forme de pensée non verbale qu'est la perception. - L'A. argumente,
tout au long de son livre, pour le «réalisme direct», selon lequel il n'y a aucun sens
à postuler des entités intermédiaires entre nos capacités cognitives et de perception et
les objets. Mais il souligne que ce réalisme ne saurait coïncider simplement avec celui
du sens commun : il recouvre plutôt ce que Putnam appelle une «deuxième naïveté»

par laquelle le philosophe se guérit de «la tentation d'attaquer le sens commun, en
montrant que ce qui peut rendre suspectes des notions ordinaires comme celle de la

réalité, de la vérité, de la compréhension, de la perception, etc.. est uniquement la charge
métaphysique que nous nous croyons obligés de leur faire porter et qu'elles se révèlent
incapables d'assumer» (p. 25-26). Le problème que pose ce type de réalisme
(aristotélicien, wittgensteinien. putnamien et bouveressien) aux tenants de la tradition
«galiléenne» dans laquelle s'inscrivent les théories causales-représentationnelles de la
perception est qu'il paraît exclure d'avance toute possibilité de progrès dans la connaissance
et l'explication des réalités que des mots comme «esprit», «perception» ou «expérience»
semblent désigner.

Daniel Pinkas

Jürgen Habermas, John Rawls. Débat sur lajustice sociale (Humanités), Paris,

Cerf. 1997. 189 p.

Ce recueil est la traduction d'une controverse entre Rawls et Habermas suscitée par
The Journal of Philosophy (publiée dans le vol. 92 : 3. 1995). à laquelle s'ajoute un
texte complémentaire de H. où il revient sur certaines critiques que lui oppose R. ainsi

que sur quelques difficultés que l'auteur de Libéralisme politique ne résoudrait pas de

manière satisfaisante. Le titre reflète très fidèlement le contenu : il s'agit bien en effet
d'un débat opposant deux des plus éminents défenseurs contemporains du libéralisme

politique. La parenté de leur position respective est d'ailleurs telle, comme le souligne
fort judicieusement H., que ce débat prend les allures d'une «querelle de famille»
(p. 10). Cette très grande parenté de pensée n'empêche cependant nullement chacun
d'eux de discuter les positions de l'autre avec une remarquable intransigeance critique,
doublée d'un effort pour comprendre les positions de son contradicteur qui ne l'est pas
moins. De ce point de vue. ce document est tout à fait précieux en ce qu'il témoigne
de manière exemplaire de cette double exigence de compréhension et de vigilance
critique. Reste que si. de part et d'autre, la controverse est menée sans concession, celle-
ci ne porte pas tant sur le cœur du projet, qui leur est commun - fonder les principes
qui doivent organiser la société afin de garantir une coopération équitable entre les

citoyens considérés comme libres et égaux -, que «sur quelques aspects de sa mise en

œuvre» (p. I 1 Très riche, cette controverse ne peut guère être résumée. Les objections
de H. sont de deux sortes. Les premières visent les restrictions d'informations qui pèsent

sur les partenaires dans la position originelle et signalent une incohérence dans le fait

que. bien que n'étant pas pleinement autonomes puisque limités dans leurs connaissances,

ces contractants représentent les citoyens autonomes. Les secondes concernent

surtout la nouvelle version de la théorie de R. développée depuis 1985 environ. Du point
de vue de H., il faut voir dans cette évolution vers une théorie centrée sur le concept
du désaccord raisonnable une régression en ceci qu'elle substitue à une théorie de type

cognitiviste-universaliste une approche fonctionnaliste accordant à la stabilité, et donc

à l'acceptation de fait, la priorité sur la justification normative. Pour H., il y a là un

déficit important de fondation dans le cadre d'une théorie procédurale. Face à ces



192 BIBLIOGRAPHIE

critiques très sévères, R. ne se laisse nullement impressionner et. dans sa très longue
réplique, s'attache à montrer que H. ne comprend pas pleinement le sens de sa
revendication selon laquelle sa théorie est politique et non pas métaphysique, en d'autres
termes indépendante de toute prise de position sur la nature des choses — ce que H.
peine à voir précisément parce que sa théorie de l'éthique de la discussion est
comprehensive, c'est-à-dire, au sens où l'entend R., métaphysique (p. 55-59). Après s'être
attaché à réexpliciter le sens et la portée de son affirmation que sa théorie a un statut
politique plutôt que métaphysique, R. répond à d'autres objections de H, notamment
que sa théorie minimiserait le moment républicain de l'autonomie politique par rapport
au moment de la liberté négative (p. 83-121) ; ou encore qu'elle se plierait de façon
insuffisante à l'exigence de s'en tenir à une conception purement procédurale de la

justice (p. 121-142). Dans sa seconde intervention (p. 143-186), H. revient sur la
distinction du «raisonnable» et du «vrai» pour mettre en question la possibilité d'une
théorie politique totalement indépendante de la métaphysique. Ultimement, affirme-t-
il ainsi, les désaccords qui surgiront entre les représentants de doctrines compréhensives
opposées ne peuvent déboucher sur un consensus par recoupement qu'à partir de la
reconnaissance de l'existence d'un point de vue moral indépendant des conceptions
particulières qui s'affrontent, point de vue qui, dans le champ normatif, est garant de

la «vérité» des normes. Bien sûr, ces dernières remarques ne closent pas la controverse.
A défaut d'être conclusif, ce débat entre deux des plus importants philosophes politiques
du moment mérite d'être lu, fût-ce pour prendre conscience de son caractère aporétique.
Au lecteur donc, de continuer le travail.

Hugues Politer

Philippe Van Parus, Refonder la solidarité (Humanités), Paris, Cerf, 1997,
108 p.

L'A. est aujourd'hui largement connu comme l'un des principaux promoteurs de
l'allocation universelle. Il défend cette solution depuis maintenant plus d'une décennie
tant sur le plan intellectuel que par son activité militante. Sa réflexion a récemment
connu un couronnement important dans une œuvre théorique difficile - Real Freedom
for AU (Oxford U. P., 1995) - dans laquelle il s'attache à établir la supériorité éthique
de sa position sur toutes les autres. Dans le présent ouvrage, tout comme dans celui
qui l'a précédé dans la même collection (Sauver la solidarité, 1995), l'A. s'efforce de

rendre accessibles à l'honnête homme les principaux résultats de sa recherche. Il
présente trois essais, le premier offrant une justification de la plausibilité éthique d'un
modèle de solidarité forte inspiré de Thomas Paine ; le second s'attachant à tracer une
voie possible pour résoudre le délicat problème de la limite des ressources qu'il est

légitime de consacrer aux personnes en fin de vie ; le troisième explorant la question
de lajustice entre les générations, plus précisément du principe permettant de déterminer
ce qu'en toute justice une génération doit léguer à la suivante. Recourant sous une forme
évidemment simplifiée à quelques-uns des principaux outils élaborés par la pensée

politique anglophone au cours des deux dernières décennies - l'assurance sous voile
d'ignorance, l'idée d'un contrat originel, la notion de diversité non dominée, etc. -, l'A.
offre pour chacune ces questions une argumentation suggestive et intéressante. Comme
le suggère le titre, l'effort principal est d'établir la plausibilité éthique de la forme de

solidarité forte que traduit l'allocation universelle ; en d'autres termes d'une forme de

solidarité qui va au-delà des registres usuels de l'assurance (modèle bismarckien) et de

la solidarité simple (modèle bévéridgien) et que l'A. appelle l'équité painéenne. La

justification de sa position repose d'abord sur la démonstration de l'insuffisance éthique
des deux autres modèles, puis sur une argumentation positive en faveur de l'équité. Cette



BIBLIOGRAPHIE 193

dernière étape est réalisée par le recours à une situation fictive de partage initial des

ressources où chacun disposerait du même «pouvoir d'achat» pour acquérir les biens
à répartir et où chacun paierait la part qu'il juge opportune pour s'assurer contre une
invalidité héritée (assurance sous voile d'ignorance). Cette situation fictive est une
parabole de l'idée d'un droit initial égal de tous les hommes aux ressources de la terre.
Dans la situation actuelle, l'allocation universelle pourrait être comprise comme la rente
payée à chacun en vertu de son droit initial égal aux ressources de la terre, droit qui
ne peut plus être satisfait en nature puisqu'il n'est plus de ressource naturelle qui ne
soit appropriée. Dans les deux autres essais, consacrés l'un à la question de la limite
de la prise en charge des soins de santé par la collectivité et l'autre à la justice entre
générations. l'A. montre la fécondité du raisonnement de l'assurance sous voile d'ignorance

pour résoudre les questions délicates de l'allocation des ressources aux soins aux
mourants et de ce que. en toute justice, une génération doit léguer à la suivante.
Intéressant et séduisant, cet ouvrage se heurte cependant aux limites imposées par
l'esprit de la collection : à vouloir être brève, l'argumentation se fait trop rapide ; des

articulations manquent, de sorte que la conviction du lecteur n'est pas emportée.

Hugues Poi tier

Jean-Christophe Merle, Justice et progrès. Contribution à une doctrine du droit
économique et social (Droit, Ethique et Société). Paris, P.U.F.. 1997. 253 p.

L'A. se place d'emblée dans le cadre libéral et universaliste des théories de lajustice
de ces dernières décennies, et conçoit le droit d'une manière kantiano-rawlsienne comme
la coexistence d'individus égaux, libres de leur choix de vie et de leur conception du
bien. Son approche diffère cependant des conceptions actuelles de lajustice sociale, à

commencer par celles de Rawls. Dans la ligne du droit naturel classique, reprise
aujourd'hui uniquement par Nozick, il considère que le préalable indispensable à une

conception de la justice sociale et économique réside dans une théorie de la propriété.
Le livre se compose de deux parties, qui conjuguent - sans le justifier, mais avec succès

- un traitement systématique de la question et une discussion de points de vue contemporains

(par exemple Ph. van Parijs) avec l'analyse des auteurs jusnaturalistes. de

Cicéron à Kant et Fichte en passant par Grotius, etc. Dans une première partie. l'A.
présente avec beaucoup d'érudition les ancêtres jusnaturalistes des droits sociaux (droits
de nécessité, droit d'usage innocent, interdiction de certaines formes d'exploitation, etc.)
et les arguments en leur faveur. Il montre finalement de manière convaincante leur égale

incapacité, dans un système juridique qui définit la propriété comme étant en premier
lieu un rapport absolu entre une propriétaire et une chose, à constituer des droits sociaux

qui garantissent réellement la liberté de chacun. Partant justement de cette liberté réelle,
la seconde partie reprend et analyse, avec une minutie éclairante, la fondation kantiano-
fichtéenne du droit de propriété comme droit à une sphère d'activité, avant d'esquisser

- malheureusement trop brièvement - comme ce qui en résulte ne se retourne pas

inévitablement contre l'impératif premier de liberté, et notamment d'initiative et de

préférence individuelles dans une société de marché. Le dernier chapitre, le plus
audacieux et certainement aussi le plus exposé à la critique, aborde enfin la dimension du

progrès et des droits économiques - et pas seulement sociaux. Nous le résumerons en

cinq points : 1 l'égalité réelle d'accès aux ressources, y compris aux possibilités réelles

de travailler, 2) dans un modèle distributif d'économie du marché. 3) qui reconnaît les

différences de revenu dues au travail, au talent, à l'innovation, etc.. sans les soumettre
à redistribution (sauf en faveur des handicapés). 4) la liberté d'initiative et d'entreprise
individuelles, en opposition à tout collectivisme et 5) s'étend idéalement au monde



194 BIBLIOGRAPHIE

entier. Comme les modèles de Rawls ou de Nozick, il s'agit d'une théorie idéale de

justice, ce qui fait heureusement échapper ce livre stimulant et novateur aux clivages
ordinaires entre ultra-libéraux, partisans de la liberté, mais sans égalité d'accès aux
ressources, socio-démocrates, partisans de la redistribution des revenus, contraire à la
liberté économique, et tenants de différentes combinaisons entre les deux.

Bernard Schumacher

J.-Claude Piguet, Philosophie et musique, Chêne-Bourg, Georg, 1996, 216 p.

Philosophe. l'A. ne s'est jamais prétendu musicologue ; on le connaît cependant
comme l'interlocuteur exceptionnellement attentif d'Ernest Ansermet et de Frank
Martin, et rien de ce qu'il dit sur la musique ne devrait laisser indifférent. Son dernier
livre, de dimensions modestes malgré un titre qui peut paraître exorbitant, est le fruit
de plus d'un demi-siècle de fréquentation et d'amour de la musique, cet amour où «ce
qui compte est la musique, non pas tellement l'amour qu'on lui porte» (p. 37). C'est
là un livre de bonne foi, qui ne prétend pas apporter d'éléments révolutionnaires : l'A.
se propose de «réfléchir» plus que de «penser» (p. 12), ce qui est déjà beaucoup. On
sera reconnaissant à l'A. de nous prendre par la main avec à la fois tant de science et
de simplicité dans des débats davantage illustrés par des travaux germaniques que
francophones. Certes, la bibliographie est minimale (n'est-il pas un peu léger de

renvoyer au vieux Combarieu pour l'histoire musicale du Moyen Age?), mais, encore une
fois, l'A. ne s'adresse pas en priorité aux spécialistes ; volontairement éclaté, voire
hétéroclite (il intègre de longues remarques critiques de relecteurs attentifs et réutilise
des pages déjà publiées ailleurs), le propos embrasse toute l'histoire de l'Occident, sans
s'interdire des considérations sur l'amour, le langage, la connaissance ; mais aussi,
comment ne pas voir la profonde parenté de tous ces thèmes avec la question de la

musique? Distinguant deux moments majeurs du débat de la musique et de la
philosophie, l'Antiquité grecque et le tournant du romantisme, l'A. tisse des ponts entre ces
deux époques, illustrant non pas tant les rapports de la philosophie et de la musique
que les caractères qui font de la musique une philosophie en acte : la temporalité (beau
chapitre autour de saint Augustin, p. 51 sq.), la hiérarchie sonore, l'expression des
«affections de l'âme» sont autant de données qui permettent (dans la lignée des
Fondements de la musique d'Ansermet) d'aborder la musique comme l'un des modes
d'accès privilégiés à l'être. Le musicien sautera sans dommage les passages sur les

notions de base de la théorie musicale (s'évitant une quelque peu laborieuse allégorie
de la tonalité, 134 sq.), mais admirera une lumineuse et très fine distinction du rôle des

«images sonores» chez Debussy et Strawinsky (p. 171 sq.). L'A. ne craint pas de parler
en son propre nom : son spiritualisme et son platonisme sont assumés avec force, et
la chaleur de son expérience garantissent la sincérité du propos, malgré des partis pris
parfois un peu catégoriques ; ainsi de Hegel qui est traité bien rapidement : peut-on
vraiment dire que l'auteur des Leçons sur l'Esthétique «n'entre pas dans la musique»
(p. 163)? Les considérations sur Adorno (p. 194-5) s'en trouvent ainsi fragilisées. On

regrettera aussi quelques allégations fallacieuses sur la musique contemporaine :

considérer que «dès 1950 la force créatrice s'est perdue en musique» (p. 184) relève d'un
préjugé difficilement défendable. De manière générale, l'A. reste très attaché à une

conception idéaliste (très post-romantique) de la musique : on remarquera qu'il n'intègre
pas à sa réflexion l'actuel mouvement de revalorisation de la musique baroque qu'il
n'est certes pas interdit de comprendre comme l'expression d'une revanche du
matérialisme (exaltation du «matériau d'origine»). - Témoignage plus que traité, Philosophie
et musique est un ouvrage suggestif, plein de très fines remarques et susceptible de



BIBLIOGRAPHIE 195

féconder la réflexion de l'honnête homme sur un art qui, plus que tout autre, a pu être
vu comme l'une des portes de l'absolu.

Alain Corbellari

Gerd Van Riel, Carlos Steel, James McEvoy (éd.), lohannes Scottus Histoire de

Eriugenia, The Bible and Hermeneutics. Proceedings of the Ninth Inter- la théologie
national Colloquium of the Society for the Promotion of Eriugenian
Studies, held at Leuven and Louvain-La-Neuve, June 7-10, 1995 (Ancient
and Medieval Philosophy, De Wulf-Mansion Center, Series - 1, XX),
Leuven, University Press, 1996, 408 p.

A l'occasion du IXe congrès de la Society for the Promotion of Eriugenian Studies
(S.P.E.S.), qui s'est tenu du 7 au 10 juin 1995 à Louvain et Louvain-La-Neuve, sous
la direction de Gerd Van Riel, Carlos Steel et James McEvoy, dix-sept spécialistes ont
rassemblé leurs efforts et leurs connaissances pour mettre en lumière la méthode et les
orientations de l'herméneutique biblique ile Jean Scoi. Los deux premières communications

situent l'exégèse de la Bible dans la tradition irlandaise dont l'Erigène hérita
(Martin McNamara) et à l'époque carolingienne (John J. Contreni). Grâce au renouveau
intellectuel suscité par l'ouverture d'esprit de Charlemagne, qui eut l'art de s'entourer
des hommes les plus éminents de son temps comme Alcuin, Paul Diacre, Paulin d'Aquilée,

le neuvième siècle européen connut un développement décisif et remarquable de
la culture biblique. La réorganisation totale de l'école palatine, qui devint le modèle
de toutes les grandes écoles du royaume, donna un cadre durable et sérieux à cet élan,
lequel s'accompagna aussi de la redécouverte de l'exégèse biblique des Pères de

l'Eglise. Une pléiade de commentaires importants naquirent au cours de cette période,
dont les auteurs les plus connus furent Raban Maur. Sedulus Scottus, Paschase Radbert,
Ratramme de Corbie. Hilduin, Hincmar. L'œuvre de Jean Scot, qui leur est contemporaine,

occupe parmi eux une place tout à fait à part. Dans leurs exposés. Bernard
McGinn et Willemien Otten examinent en effet le rôle systématique que Jean Scot
accorda à l'apophatisme dans son absolue radicalité, et celui non moins inconditionnellement

normatif, de la vera ratio qui, avec Yintellectus et le sensus interior,
représentent la plus haute image de la Trinité présente en l'homme et l'ouvrent à l'intelligence
des Ecritures et de la Nature (les deux langages légitimes et complémentaires de Dieu),
dont le but est de ramener l'homme à sa condition première. La spécificité de l'œuvre
et de la méthode érigéniennes s'expriment par bien d'autres caractères encore que mirent
en évidence d'autres chercheurs : l'harmonisation des contradictions bibliques (Thomas
O'Loughlin) et des divers sens des Ecritures (Jack C. Marier) dans le Periphyseon, la

foi comme nouvelle fondation de l'existence et son déploiement dans la rationabilis
inquisitio veritatis (José Luis Canton Alonso), le concept érigénien de théologie et la
fonction de la gnostica théoria dans le retour de l'âme (reductio). Quatre auteurs ont
concentré leurs contributions sur l'exégèse que fit l'Erigène d'une péricope précise ou
d'un thème biblique : la parabole des dix vierges (Mat 25,1-13) à partir de laquelle il
a dégagé son eschatologie (Deirdre Carabine), Genèse 3,22, dont Donald F. Duclow

compare l'interprétation avec celle d'Augustin, l'arbre de la connaissance du bien et

du mal (Carlos Steel). Enfin, Robert D. Crouse aborde le rôle fondamental des causes

premières dans l'herméneutique de type néoplatonicien de la Genèse, que Jean Scot

développa tout au long de son œuvre. Les derniers articles que nous offre ce beau volume
d'actes se rapportent à la manière particulière dont Jean Scot utilisa la rhétorique
(Stephen Gersh), la grammaire et la dialectique (Anneli Luhtala), les manuscrits de la

Bible attribués au cercle de Sedulius (Michael W. Herren), les symboles et les méta-



196 BIBLIOGRAPHIE

phores (Edouard Jeauneau). Tel est bien le sens final de la conversion et de l'analyse
érigéniennes : faire éclater les fulgurations de l'ineffable en déchiffrant les mystères,
les métaphores et les symboles des communications divines. Ces symboles sont
sensibles ou intelligibles, ce sont des faits (facta) ou des enseignements (dicta). Ils se

découvrent dans l'Ecriture et dans le monde. Pour conclure. Gerd Van Riel dresse la

bibliographie des études érigéniennes parues entre 1987-1995. Trois cent deux titres
complètent ainsi le Guide des Etudes érigéniennes de Mary Brennan. publié aux Editions
Universitaires de Fribourg en 1989. qui donne une bibliographie commentée de tout ce

qui a paru sur Jean Scot de 1930 à 1987.

Jean Borii

Pierre-Marie Hombert, Gloria Gratiae. Se glorifier en Dieu, principe et fin
de la théologie augustinienne de la grâce (Collection des Etudes
Augustiniennes, Série Antiquité - 148). Paris, Institut d'Etudes Augustiniennes.
1996, 664 p.

Fort de l'avertissement d'Augustin que la théologie chrétienne de la grâce trouve
son ancrage le plus puissant dans les deux versets pauliniens I Co 1.31 et 1 Co 4,7,
Pierre-Marie Hombert s'est attaché à faire l'exégèse systématique et dans l'ordre
chronologique - ce que personne n'a fait jusqu'à ce jour - des 320 passages de son oeuvre
dans lesquels l'Evêque d'Hippone a pris soin de les citer et de les commenter. Leur
importance quantitative n'a d'égal que leur importance proprement théologique. Ils
interviennent constamment à titre de prémisses, d'argument ou de conclusion chaque
fois qu'Augustin expose la nature et la signification de la grâce. Après une introduction
qui situe les deux versets pauliniens dans l'ensemble de l'oeuvre d'Augustin, la première
partie de l'ouvrage est entièrement consacrée à l'étude des citations et traite successivement

des années 381-41 1 (chapitre I). 411-418 (chapitre II). 418-430 (chapitre III).
En résumé, on peut dire que. dans la pensée d'Augustin comme dans les textes eux-
mêmes, les deux fameux versets de l'Apôtre sont toujours étroitement liés parce qu'ils
relèvent d'une même thématique : se glorifier. En effet, le verbe kauchasthai. qui se

retrouve dans les deux citations, permet leur rapprochement. Ils s'enchaînent alors de

la façon suivante : si nous n'avons rien que nous n'ayons reçu (1 Co 4.7). nous ne

pouvons nullement nous glorifier nous-mêmes, mais seulement en Dieu (1 Co 1.31).
Mais il y a plus. Ces deux versets sont encore liés sous une autre forme, lorsque 1 Co
1,31 commande l'usage de 1 Co 4.7 : l'homme reçoit tout afin de se glorifier en Dieu.
Telle est la pensée d'Augustin dans une multitude de textes. «L'enjeu de cette étude
est immense, dit l'A., puisque le texte de 1 Co 1,31 rend compte de l'usage de I Co
4.7. et qu'Augustin fait porter à ce dernier tout le poids de ses affirmations sur l'absolue
gratuité de la grâce.» Se glorifier en Dieu, c'est donc confesser la grâce et. par là.

glorifier Dieu. L'homme reçoit tout, et la grâce est gratuite, afin qu'on se glorifie en

Dieu, et que Dieu soit glorifié. Seulement, il faut aussi se demander pourquoi l'homme
doit à tout prix se glorifier en Dieu, et pourquoi Dieu doit être glorifié. C'est dans une
deuxième partie, plus synthétique et théologique, que l'A. s'emploie à répondre à cette

question. En mettant en évidence que la théologie augustinienne de la grâce va de pair
avec une dénonciation constante de l'orgueil toujours possible de l'homme, qui est le

péché par excellence, Pierre-Marie Hombert montre comment, en attribuant tout à Dieu.

Augustin veut célébrer dans le même temps l'initiative première de l'Amour de Dieu
et la véritable gloire de l'homme. Théocentrisme et anthropocentrisme sont par
conséquent simultanés, puisque Dieu est de toute éternité le «Dieu de l'économie», c'est-
à-dire un Dieu qui ne va pas sans l'homme, un Dieu qui est pour l'homme, comme



BIBLIOGRAPHIE 197

l'homme est pour Dieu, l'homme n'étant jamais que par Lui. La gloire de la grâce,
pour reprendre le titre de l'ouvrage, est identiquement la gloire de Dieu et la gloire de
l'homme. Die« seul doit être glorifié afin que l'homme le soit. C'est dire, en conclusion,
que la «théologie de la grâce d'Augustin est inséparable de son anthropologie, de sa

christologie et de sa théologie du dessein divin. De son anthropologie qui définit
l'homme comme un esse ab et un esse ad, comme un être dont la fin est la delectatio
de Dieu ; de sa christologie, qui fait de l'unité personnelle du Christ, homme-Dieu, et
de son mystère théandrique. l'archétype même de la grâce dont nous avons à participer ;

de sa théologie du dessein divin (qui ne fait qu'un avec son ecclésiologie), dans la mesure
où nous sommes créés et rachetés pour être les membres du Fils Tête, recevant la vie
de cette Tête» (p. 572). Ces quelques mots suffisent à montrer l'intérêt de cette étude

originale qui renouvelle l'approche de la théologie augustinienne de la grâce. Elle a

trouvé sa juste place dans la Collection des Etudes Augustiniennes qu'elle honore. Le
style de l'A. est agréable ; le texte et les notes ont été imprimées avec grand soin, et
les six index : biblique et augustinien, des auteurs anciens et des auteurs ecclésiastiques,
thématique et bibliographique, font de ce livre un excellent outil de travail.

Jean Borel

Doris Jakubec, Bernard Reymond (éds), Relectures d'Alexandre Vinet

(Symbolon), Lausanne, L'Age d'Homme, 1993, 184 p.

L'intérêt de ce collectif tient à l'approche interdisciplinaire de la figure d'Alexandre
Vinet. En effet, cet ouvrage réunit les actes d'un colloque tenu en octobre 1990 à

Lausanne et organisé conjointement par le Centre de recherches sur les lettres romandes

(CRLR) et l'Institut romand de pastorale (IRP). La grande qualité de cette lecture
croisée de la figure et de l'œuvre de Vinet est de nous rappeler qu'en ce temps-là»,
les frontières entre les savoirs n'interdisaient pas pour autant aux individus de puiser
dans la variété des genres discursifs : le règne des spécialistes et experts ne sévissait

pas encore! Sans rendre compte de toutes les contributions, voici quelques uns des

thèmes abordés. - Claire Jacquier nous fait découvrir les facettes cachées d'A. Vinet
et en particulier son penchant romantique inavoué : en effet, isolant de menus propos,
des images hors de propos ou des aveux furtifs, j'ai fait de Vinet, outre qu'un romantique
qui s'ignore, un critique qui s'abandonne parfois, malgré lui, à l'ivresse du texte (p. 19).

Daniel Magetti nous propose une approche très originale de l'œuvre poétique de Vinet.
Dans une perspective historique, ce chercheur analyse les liens entre la production
poétique et l'évolution psycho-sociale de Vinet. La poésie apparaît ainsi comme un lieu
ou se cristallise son attrait pour ce genre littéraire et, parallèlement sa crainte d'en
abuser : «Mais la poésie a des périls plus insidieux encore. Pour Vinet, elle rime avec

plaisir : derrière le plaisir se terre forcément le péché - non le péché d'orgueil, mais

une forme de mollesse qui porte préjudice au chrétien qui s'y complairait» (p. 82). Sur

le versant théologique. l'étude de Claude Bridel est intéressante à plus d'un titre : d'une

part il nous rappelle qu'A. Vinet. bien que favorable à une Eglise séparée de l'Est, ne

peut faire l'objet d'une confiscation indue. Avant d'être d'ordre structurel ou doctrinal,

son souci premier était celui d'une Eglise ouverte sur le monde, d'une Eglise
missionaire. D'autre part, C. Bridel brosse en quelque sorte l'actualité de Vinet, sa

pertinence pour les questions qui habitent aujourd'hui l'Eglise : la question des ministères,

de la confession de foi, de la mission, etc. L'article de L. Gagnebin aborde plus

particulièrement, à partir du célèbre ouvrage Théologie pastorale d'A. Vinet, la question
du pasteur-modèle, du pasteur-tête du troupeau. Ces notions, pour contestées qu'elles
soient depuis une trentaine d'années, ne visaient pas dans l'esprit de Vinet à créer deux

catégories de chrétiens mais allaient au contraire dans le sens d'une valorisation du



198 BIBLIOGRAPHIE

laïcat : «Tous les fidèles, comme le pasteur, sont en effet, eux aussi, confronté à cet
idéal supérieur. C'est dire que la conception du pasteur modèle appelle et suppose une
compréhension très laïque du ministère et l'inscrit clairement dans la catégorie du
sacerdoce universel» (p. 128). Une telle réflexion ne peut manquer de casser certains
préjugés contemporains et susciter la réflexion. L'article de Jean Baubérot aborde la

question controversée de la laïcisation et tente d'évaluer l'apport de Vinet à ce processus.
Par une approche contextuelle, l'auteur tente aussi, de façon convainquante, d'évaluer
les effets actuels de la liberté religieuse en y décelant de nouvelles orthodoxies, de celles
qui voient dans tout adepte d'une croyance le germe de l'hérésie. - De la lecture de

ce recueil ressort clairement l'actualité d'Alexandre Vinet, avec la certitude que bien
des débats d'aujourd'hui trouvent leur origine en ce début de XIXe siècle.

Nicolas Monnier

Christian Berner, La philosophie de Schleiermacher. Herméneutique, dialec¬

tique, éthique (Passages), Paris, Cerf, 1995, 281 p.

Schleiermacher redivivus! Dans cette Revue (1995, p. 155-162), nous avons salué
et commenté la traduction française du Bref exposé traitant du statut de la théologie,
tout en nous interrogeant sur les raisons de l'actuelle redécouverte du grand philosophe
et théologien moderne. La publication que voici est un signe supplémentaire de cette
renaissance, d'autant plus que son A. discute une série de relectures faites notamment
en philosophie que nous ignorions plus ou moins. Traducteur de l'Herméneutique,
Berner s'inscrit dans ce même courant (il se montre plus particulièrement attiré par
M. Frank auquel il avait consacré une étude) et nous parle du Schleiermacher-philoso-
phe. Tout lecteur du théologien qu'était ce grand personnage sait évidemment que les

interférences avec la philosophie sont nombreuses ; l'étude ne le laissera donc pas
insensible, lui non plus. L'A. fait en effet la démonstration que chez Schleiermacher,
herméneutique, dialectique et éthique font système. Elles renvoient l'une à l'autre, dans
des mouvements variés de fondation. Dans ce sens et en étudiant les écrits principaux
ayant trait aux trois champs, on s'aperçoit qu'il y a là une structure dont le système
de pensée de Schleiermacher est investi. C'est dans l'herméneutique que réside l'intérêt
principal de sa philosophie. «Or l'herméneutique solitaire risque de fait de déboucher
sur une multiplication chaotique du sens au détriment de la vérité, ce dont doit
précisément prévenir la dialectique qui rappelle à l'homme la justesse de sa prétention à la

vérité. |... ] Et c'est parce que cette dialectique est ancrée dans une visée transcendantale,

qui ne pouvait voir le jour qu'en un contexte kantien, qu'il faut terminer par l'éthique
qui réinscrit l'effort de comprendre le sens et de trouver la vérité dans le cadre concret
de l'existence humaine. [...] L'herméneutique et la dialectique ne sont compémentaires
qu'en ce monde humain, et l'existence révèle alors sa dimension éthique parce qu'elle
vise l'accomplissement du sens dans la vérité, acomplissement différé par la finitude
même» (p. 42). Ainsi l'herméneutique n'est pas seulement «art de comprendre», une
sorte de préalable à l'activité reflexive et à l'inscription dans le réel. Elle nécessite et

promeut le dialogue, elle induit une pratique dans la mesure où elle en appelle à une
certaine prudence, compte tenu de la fragilité du savoir, de l'autre mystérieux, de

l'existence contingente. Individu et communauté s'accomplissent dans le comprendre
(p. 267 sq.). De par sa méthode et ses résultats, cette étude exigeante et à l'accès difficile
rattache la pensée de Schleiermacher au contexte moderne voire contemporain, en

particulier lorsqu'elle souligne son ancrage langagier - et Schleiermacher avait initié
un véritable tournant linguistique -, le langage étant «la structure fondamentale de la

conscience et [que] c'est par l'acte du langage que la raison agit sur la nature et que



BIBLIOGRAPHIE 199

l'esprit se réalise» (p. 268). Berner évite cependant l'actualisation facile : il montre au
contraire les nombreux liens, positifs et négatifs, avec Kant. Schelling ou Hegel. On
trouvera dans ce texte nombre de traductions précieuses de courts extraits des œuvres
de Schleiermacher. La traduction de «schlechthinnige Abhängigkeit» par «dépendance
pure et simple» au lieu de «absolue» est intéressante, reposant sur une argumentation
soutenable. même si la formule choisie paraît contestable. Ce qu'en dit le texte au dos
de la couverture du livre semble meilleur, malgré la longueur de la formule : «sentiment
d'une origine qui échappe à toute réappropriation».

Klauspeter Blaser

Ernst Troeltsch, Histoire des religions et destin de la théologie. Œuvres III.
Edition établie et commentée par Jean-Marc Tétaz. Avec la collaboration
de Lucie Kaennel. Introduction de Pierre Gisel et Jean-Marc Tétaz, Paris/
Genève, Cerf/Labor et Fides, 1996, 673 p.

Le présent livre ne se prête pas à la recension puisqu'il réunit divers textes dont
chacun a son importance et son histoire, en lien, de surcroît, avec l'histoire de sa

réception. C'est pourquoi je me limite à deux commentaires, l'un ayant trait à la présente
édition, l'autre relatif à la découverte, voire la renaissance d'Ernst Troeltsch chez les

francophones. 1 Du point de vue scientifique, on ne peut que saluer la mise à disposition
des célèbres textes du théologien-philosophe allemand en traduction française environ
un siècle après leur parution en langue originale. Parmi eux. on trouve celui qui oppose
«Méthode historique et méthode dogmatique» en théologie, le non moins célèbre
«Absoluité du christianisme», ainsi que le débat avec Harnack sur «L'essence du

christianisme». Ils sont accompagnés de divers textes plus courts sur la situation
scientifique en théologie, sur l'historicité de Jésus et sa signification pour la foi. ainsi que
sur l'avenir du christianisme au vu de la philosophie moderne. Outre les deux
introductions très savantes de Gisel et de Tétaz. l'édition comporte, après les textes qui sont
établis avec soin sur la base des éditions originales successives, différenciées par des

typographies différentes, des notices historiques et des notes explicatives. On y trouve
une mine de renseignements dont il m'est impossible de vérifier l'exactitude mais qui
me paraissent en général très fiables. Pour le lecteur francophone et sa compréhension
des textes, ces notes sont très importantes. Quant à la traduction, la terminologie comme
le style ne sont évidemment pas très simples, mais je ne sais si l'on trouverait de

meilleures formules pour rendre la pensée de l'auteur de façon aussi précise. C'est dire

qu'un énorme travail a été accompli par toutes les personnes impliquées dans l'édition
de ce premier volume (le troisième dans l'édition complète envisagée). A ce niveau

donc, il s'agit sans doute d'un événement majeur dans l'exercice de la vocation
scientifique de la théologie. - 2) Peut-on en dire autant en ce qui concerne la reprise
théologique et l'interprétation actualisante de Troeltsch (et. partant, de Schleiermacher)

comme telle? Certes, on peut partager avec les éditeurs et avec Pierre Gisel en particulier,
le diagnostic porté sur la conjoncture postmoderne du pluralisme religieux, culturel et

spirituel qui. à leurs yeux, ressemble étrangement à la situation analysée jadis par
Troeltsch lui-même. Sur ce point, on peut en effet comprendre pourquoi son

«historicisme de deuxième degré» (Nowack) paraît si séduisant : «L'entreprise de

Trœltsch vise à revivifier la culture moderne par la religion, contre un monisme latent,

unidimensionnel et homogénéisant : il entend, réciproquement, revivifier la religion,
chrétienne en l'occurrence, par la culture, contre une propension à un «fondationalisme»
auto-centré et secrètement défensif. conduisant à terme le christianisme ecclésial à repli
sectaire ou à dissolution lente» (p. XXXVI). En ce sens, l'édition représente bien plus



200 BIBLIOGRAPHIE

que la mise à disposition de textes importants d'un point de vue historique. Les
propagateurs de la pensée troeltschienne vont en effet plus loin (non sans mentionner aussi

un certain nombre de réserves, notamment en christologie, cf. p. XXVIII sq.). Pour ma
part et tout en reconnaissant la fascination intellectuelle qui émane de Troeltsch, je me
permets de penser que la culture n'attend pas la religion pour être vivifiée et que les

risques signalés dans la citation ne sont pas obligatoirement maîtrisés par une réactivation

de positions néo-protestantes. Même purifiées à l'aide d'une théorie du
christianisme dans l'histoire ou d'une philosophie de la religion (enrichies de recours à

Ricœur et Lévinas - que diraient-ils d'une telle «synthèse culturelle»?), en particulier
du renouveau de l'apriori religieux, ces positions ne vont pas assurer au christianisme
une stature renouvelée. L'entreprise n'est-elle pas apologétique et en tant que telle
défensive? Que fait-on en recommandant «des stratégies d'adaptation» aux conditions
modernes et postmodernes? Déchanter sur ce qui constitue, convoque et interroge
aujourd'hui la théologie? Qui dit quelles stratégies sont requises et prometteuses? Qu'il
y ait des recompositions des réalités qui affectent le croire, personne ne saurait le nier.
Mais on peut aussi penser que la voix chrétienne, spécifique, sera prise au sérieux quand
elle ne se laissera pas trop impressionner par «le retour du religieux», mais, dans ces

temps apocalyptiques, par le «retour du Christ». Je ne suis pas un obscurantiste et un
théologien pré-critique pour autant. De plus, je ne vois pas comment Troeltsch m'aide
à lever les difficultés existentielles du croire et de sa pertinence publique aujourd'hui
autrement que par une démarche intellectuelle. Est-ce suffisant? Sur quoi, le néo-
troeltschisme débouche-t-il? Sur le néolibéralisme? Est-ce vraiment le religieux qui est
fascinant dans le fait chrétien?

Klauspeter Blaser

Théologie Gérard Siegwalt, Dogmatique pour la catholicité évangélique. Système

contemporaine mystagogique de la foi chrétienne, III : L'affirmation de la Foi, I : Cos¬

mologie théologique. Sciences et philosophie de la nature. Paris/Genève,
Cerf/Labor et Fides, 1996, 298 p.

Au départ de la réflexion de l'A. se trouve un rejet du «rétrécissement»
sotériologique de la théologie occidentale, «rétrécissement» imputée à saint Augustin,
mais aussi à Descartes. Kant et Barth, et censé déboucher sur un véritable «acosmisme»
de la dogmatique majoritaire. Pour y remédier, il ne suffit pas de développer ce que
l'on appelle généralement une théologie de la création, démarche par trop déficitaire
au niveau de la confrontation interdisciplinaire. L'originalité de la recherche de Siegwalt
est de majorer le moment de confrontation et de corrélation entre «création» et «nature»
(ternie un temps exclu de certains lexiques dogmatiques). Il ne s'agit pas moins que
de surmonter la scission entre la théologie d'une part, les sciences, les philosophies et
les images culturelles de l'autre, dussent ces dernières contenir certains éléments d'éso-
térisme. Et ce premier volume de la partie III de la Dogmatique pour la Catholicité
évangélique (Système mystagogique de la foi chrétienne) reste donc entièrement
préliminaire au moment de la théologie de la création stricto sensu, privilégiant la recherche

sapientiale d'une connaissance religieuse et spirituelle du cosmos sur la formulation
prophétique d'un point de vue confessant. - Les pages vouées aux sciences s'arrêtent
longuement à la crise des fondements. Elles ont été rendues possibles grâce à de

nombreuses collaborations interdisciplinaires, moments d'université indispensables.
L'on découvre ici des impulsions à poser la question de Dieu au détour de la physique,
de la biologie et de l'économie contemporaine, cette dernière étant entendue dans un

sens très fondamental el élémentaire. Il ne s'agira pas de preuves mais tout au plus de

voies cosmologiques vers l'objet de la théologie, qui tiennent compte de certains



BIBLIOGRAPHIE 201

développements récents des théories du big bang et de l'évolution. Nous avons apprécié
l'effort de Siegwalt pour ne pas s'enfermer dans les points de vue de ces savoirs
particuliers, pour tenter d'esquisser les prémisses d'une «pensée systématique ouverte».
Intéressé par ses réflexions sur le hasard, la nécessité et la détermination, nous nous
sommes demandé si elles n'auraient pas pu conduire à aborder plus explicitement les
théories dites du chaos. - Cependant la réflexion sur les sciences ne représente qu'un
aspect de ce volume. L'on y trouve des considérations tout aussi importantes,
théologiquement, sur l'astrologie, la théosophie, la magie. L'A. dispose en effet à ce
sujet d'une information (et d'une empathie) peu commune chez les théologiens
«institutionnels». Il estime que ces approches ne relèvent pas forcément de l'idolâtrie et
qu'elles peuvent aussi, à certaines conditions, enrichir les voies d'une théologie non
dualiste mais authentiquement «créationniste». L'on prendra connaissance avec intérêt
du regard porté à ce titre sur l'apport de Rudolf Steiner. Les pages consacrées à

«positiver» le rôle spirituel de l'astrologie nous paraissent moins convaincantes. Quoi
qu'il en soit, la question du rapport du christianisme avec ces spiritualités et ces
symbolismes qui dominent désormais largement nos sociétés occidentales est devenue
incontournable. Le mérite de ce volume est de l'empoigner fermement et d'œuvrer à

la renouveler.

Bernard Hort

Wayne G. Boulton, Thomas Kennedy, Allen Verhey (eds). From Christ to
the World. Introductory Readings in Christian Ethics, Grand Rapids,
Michigan, Eerdmans. 1994. 542 p.

Cette anthologie est destinée à donner une introduction aux étudiants dans la

«discipline excitante de l'éthique chrétienne» (p. IX. préface). Elle alors à donner une
instruction générale qui tienne compte à la fois de la diversité et de la complexité des

approches en éthique chrétienne. Par conséquent, on y trouve des voix bibliques,
historiques, contemporaines, masculines et féminines, blanches et noires, catholiques,
orthodoxes et protestantes, allant d'Augustin à Rosemary Radford Ruether. en passant

par Calvin. Jean Paul 11 ou Niebuhr. Parce qu'en éthique chrétienne, l'enjeu n'est pas
uniquement de décider, mais aussi de «décider comment décider», il ne suffit pas de

traiter de questions éthiques spécifiques, mais il faut aussi prêter «attention à des

ressources et des stratégies pour un discernement et jugement de morale chrétienne»

(p. IX). Les éditeurs atteignent ce but en structurant le livre d'une manière intelligente
et claire. Après une courte introduction qui traite de la différence entre éthique
philosophique et éthique chrétienne, et de la diversité et complexité de cette dernière, on

trouve une première partie des textes intitulée «Sources des éthiques chrétiennes». Les

relations de l'éthique chrétienne avec l'Ecriture, la tradition, la philosophie et la science

(ch. 2 à 5) y sont abordées d'une manière convaincante. - Les particularités et

caractéristiques de l'éthique chrétienne sont traitées dans la deuxième partie intitulée
«Features of Christian Ethics» ; il y est question de ses formes, de ses normes et de

ses contextes (ch. 6 à 8). - La troisième partie («Issues in Christian Ethics») donne

témoignage de la réflexion éthique chrétienne dans le domaine de la sexualité, de la

bioéthique, de la politique, de l'économie et de l'environnement (ch. 9 à 13 - Les

textes bibliques au début de chaque chapitre et les études de cas. proposées plusieurs
fois à la fin de certains chapitres, aident l'étudiant à approfondir les problématiques.

- Si le choix des textes est fort bien équilibré en contexte anglophone, du point de vue

continental, on souhaiterait plus de représentants de ce contexte, même si l'on trouve
les voix de Luther. Calvin. Barth ou Bonhoeffer. On peut déplorer le fait qu'il n'existe

en français (ni même en allemand) aucune anthologie similaire, qui soit aussi diversifiée



202 BIBLIOGRAPHIE

que celle qui est proposée ici. En attendant, le livre devra trouver place dans chaque
bibliothèque théologique publique, en espérant que le lecteur francophone ne se laisse

pas décourager par les textes anglais. D'autres lecteurs, au-delà du cercle des étudiants,
pourront ainsi tomber sur des textes éthiques stimulants qu'ils n'auront encore rencontrés

nulle part ailleurs.

Andri \s Pi ii r

Jean-Denis Kraege, Le procès du Diable (Entrée libre), Genève, Labor et

Fides, 1996, 143 p.

Ce compte-rendu fictif du procès d'une femme qui prétend avoir assassiné son
amant sur une injonction du Diable permet à l'A. de présenter une réflexion théologique
concise et riche en références bibliques sur la figure du Diable : des protagonistes
représentant diverses positions théologiques et philosophiques sont appelés à la barre

pour défendre ou réfuter son existence en tant que personnage : sont ainsi soulevées
les questions de la liberté et du déterminisme, de la toute-puissance de Dieu face à la
radicalité du mal. Défendant un «monothéisme conséquent». l'A. propose une hypothèse
stimulante : «le diable ne peut être qu'un masque de Dieu.» (p. 101).

François Dubois

Hans-Ri edi Weber, La passion de vivre: Suzanne de Dietrich, Paris/Stras¬

bourg, Les Bergers et les Mages/Oberlin, 1995 ; The Courage to Live.
A Biography of Suzanne de Dietrich, Geneva, WCC, 1995, 168 p.

Comment ne pas être reconnaissant de cet hommage longtemps dû et enfin rendu
à cette femme extraordinaire du mouvement chrétien et œcuménique d'expression
française? On ne peut, en effet, que remercier Hans-Ruedi Weber pour son ouvrage.
Il était seul capable, aujourd'hui, de l'écrire. De plus, cette biographie sort avant que
S. de Dietrich ne soit définitivement tombée dans l'oubli où sombrent de plus en plus
les figures marquantes du mouvement œcuménique de ce siècle. D'origine alsacienne
et de descendance noble, S. de Dietrich s'est formée comme ingénieur en électricité à

Lausanne ; touchée par le témoignage biblique et chrétien, elle s'engagera par la suite
dans le mouvement d'étudiants chrétiens où elle jouera le rôle d'animatrice, d'infatigable

messagère et d'interprète de la parole biblique, avant d'être associée aux débuts
de l'Institut œcuménique de Bossey. Très bien documentée, cette biographie nous
présente avant tout une image vivante de S. de Dietrich, de son incroyable énergie, mais
aussi de ses inquiétudes et de ses crises. Le second aspect de ce livre est qu'en suivant
le récit de cette vie mouvementée, apparaissent l'histoire, les figures et toute l'importance

de la «Fédé», la Fédération française des mouvements d'étudiants chrétiens
branche de la Word Student Christian Federation. En effet, S. de Dietrich fut une des

chevilles ouvrières de ces deux organisations. On réalise - avec un peu de nostalgie,
il est vrai - l'immense travail en études bibliques et formation chrétienne réalisé dans

ce milieu, pionnier des rencontres interculturelles. Pour ceux qui l'auraient oublié, il
devient évident à quel point ce milieu-là fournira des idées, des convictions, des

expériences, ainsi que des hommes et des femmes pour le mouvement œcuménique en

genèse. Les nombreuses photos reproduites dans le livre témoignent de cette réalité.
Sous cet angle, la présence de S. de Dietrich aux côtés de Hendrik Kraemer à Bossey
ne fut pas une surprise même si, pour elle, cette dernière période, avant une retraite



BIBLIOGRAPHIE 203

toujours active, ne lui permit pas toujours l'épanouissement et l'accomplissement
souhaités. Enfin, théologiquement. S. de Dietrich est la praticienne et la théoricienne du

«renouveau biblique». Cette mouvance, inspirée par Barth et Cullmann et reprise avec
«liberté et indépendance», a tiré sur sol francophone les conséquences du retour à la
Bible ainsi que de la recherche de l'unité chrétienne, opérés en théologie et ecclésiologie
dans la première moitié de notre siècle. Laïque, S. de Dietrich n'a cessé de lire et de

faire comprendre «le dessein de Dieu» comme un tout - depuis le paradis jusqu'à la
cité céleste -, sans pour autant demeurer sourde à sa diversité, laquelle diversité fut mise
en évidence avec toujours plus de force par les exégètes. La force de S. de Dietrich
n'aura pas tant été l'approche philologique ou historico-critique des textes que leur
lecture théologique ainsi qu'une compétence à la communiquer. Même si ce travail a

depuis lors beaucoup évolué, il doit à S. de Dietrich une impulsion essentielle.

Klauspeter Blaser

Thomas Römer, Dieu obscur. Le sexe, la cruauté et la violence dans l'Ancien Sciences

Testament (Essais bibliques - 27), Genève, Labor et Fides, 1996, 119 p. bibliques

Comment traiter des questions difficiles que soulèvent les figures du Dieu de la
Bible hébraïque, questions le plus souvent évacuées des «théologies classiques de

l'Ancien Testament», voilà le défi auquel ce livre entend répondre. En effet, depuis
l'expulsion du couple hors de l'Eden jusqu'aux prophètes de l'époque préexilique, une

image dominante semble courir le long des textes, celle d'un Dieu jaloux, arbitraire,
coléreux et intransigeant. L'histoire de la réception chrétienne de ces textes reste elle
aussi marquée par une forte hostilité contre un Dieu de l'Ancien Testament perçu comme
moins bon que celui du Nouveau. Afin de dépasser ces aspects inquiétants ou scandaleux,

l'A. propose de replacer la lecture des textes dans leur contexte historique et
culturel. De même faut-il tenir compte de la diversité des témoignages bibliques : des

milieux différents ont produit des textes différents, comme le montre l'excellente
introduction à l'évolution de la foi vétérotestamentaire. En quelques pages très claires se

trouvent ainsi présentés les événements marquants et les différentes écoles de rédaction

qui ont jalonné l'histoire d'Israël. Tel ou tel aspect dérangeant du discours sur Dieu
prend alors un tout autre sens, comme le montre l'étude approfondie de quelques
péricopes. Le chapitre 1 s'attache aux côtés masculins de Yhwh, fortement remis en

question par le mouvement féministe. Loin d'évacuer la difficulté, l'A. aborde la figure
du Dieu roi ou du Dieu époux/amant. Ce chapitre donne aussi l'occasion de présenter
la question d'Ashéra, déesse parèdre associée à Yhwh dans certains sanctuaires comme
le montrent les découvertes archéologiques récentes. Dans d'autres textes, c'est Dieu
lui-même qui prend des traits féminins, même si l'appellation de «mère», trop proche
des déesses païennes, n'est jamais évoquée. Ce large tour de la question montre bien

la difficulté à enfermer Dieu dans des conceptions trop humaines. Le chapitre 2 aborde

les images d'un Dieu cruel par l'exégèse de quelques textes problématiques et souvent
mal compris : l'épreuve du sacrifice d'Isaac (Gn 22), présentée parallèlement à celle

du sacrifice de la fille de Jephté (Jg 11). Ces deux textes disent d'abord beaucoup sur
la difficulté à saisir un Dieu distant. C'est donc autant du côté des auteurs que des textes

qu'il faut chercher le sens de cette distance divine. Le chapitre 3 pose la question d'un
Dieu despote et guerrier. Encore une fois, une lecture qui replace le texte dans son

contexte permet de montrer le côté subversif de ces images effectivement «épouvantables»

au premier degré. Ainsi le livre du Deutéronome présente certes un Dieu exigeant
dans son alliance avec le peuple mais, construit sur le modèle des traités de vassalité

assyriens, il détourne en fait habilement l'identité de suzerain, la transposant du roi

assyrien au Dieu d'Israël. De la même façon, l'image d'un Dieu belliqueux est sensi-



204 BIBLIOGRAPHIE

blement transformée par la version deutéronomiste des textes sous l'effet d'une véritable
démilitarisation de ce concept. Enfin, même des récits exhortant à une sorte de
purification ethnique (Dt 7) sont à comprendre d'abord symboliquement et dans le cadre
historique d'une crise sans précédents. Le chapitre 4 tourne autour de la difficile question
du mal et de la souffrance. Comment rendre Dieu et le mal compréhensibles, c'est ce
à quoi certains auteurs bibliques se sont attelés, notamment dans les livres de Job et
de Qohélet. L'A. montre en effet comment ces deux livres en particulier cassent
l'explication classique du mal et de la souffrance comme sanction divine des fautes, à un
niveau individuel ou collectif. Au terme de ce parcours riche et décapant, la conclusion
propose très justement d'inverser la relation habituelle entre Ancien et Nouveau
Testament et de relire désormais aussi le second à la lumière du premier. Par son abord
simple et accessible aux non spécialistes, par ses exégèses alimentées des dernières
recherches vétérotestamentaires, par ses développements à la fois complets et synthétiques,

ce petit livre est assurément une grande réussite.

Isabelle Graesslf.

Charles L'Eplattenier, L'Evangile de Jean (La Bible, porte-Parole), Genève,
Labor et Fides, 1993, 421 p.

Ce livre, écrit par un «bibliste 'de terrain"» (p. 9) et proposant une lecture cursive
du quatrième évangile, a des qualités remarquables. J'aimerais en mentionner quelques-
unes : 1) L'A. évite une lecture actualisante souvent trop vite faite et, du point de vue
herméneutique, trop peu réfléchie. Une telle restriction n'est possible que si l'exègète
arrive à mettre en lumière la richesse littéraire et le potentiel théologique du texte
biblique - ce que l'A., pour une bonne partie, a réussi à faire. 2) L'A., sachant que son
livre s'adresse en priorité à des «catéchètes, prédicateurs, ou animateurs de groupes
bibliques» (p. 7), utilise un langage clair et accessible à tous, sans tomber dans la
banalisation et la simplification et sans négliger des contributions importantes de l'exégèse

spécialisée. 3) Du point de vue littéraire. l'A. défend, d'une part - et cela ajuste
titre - une lecture synchronique de l'évangile de Jean, sans d'ailleurs insister de façon
dogmatique ; preuve en soit le fait qu'il respecte les signaux textuels qui, ici ou là,

appellent une lecture diachronique (Jn 21, vraisemblablement aussi Jn 15-17 ; des gloses
comme 17,3 ; etc.). Un de ses soucis principaux est, d'autre part, de bien mettre en relief
«la structure littéraire et la cohérence thématique du quatrième évangile en son état
final» (p. 8). 4) L'A. a bien su situer le quatrième évangile dans un contexte de

communication très précis et accentuer sa thématique théologique et sa visée centrale.

L'enjeu théologique de Jean est l'accentuation de la «haute christologie» ; sa visée

pragmatique principale celle de la stabilisation de l'identité religieuse de ses destinataires

historiques, à savoir la communauté johannique qui est en crise : «Cet évangile
vise à fortifier dans ses convictions une communauté chrétienne ébranlée par la grave
crise de la rupture avec le Judaïsme, comme par d'autres polémiques qui apparaîtront
au fil de la lecture» (p. 9). Pour expliquer la même visée sous l'aspect de la foi : Jean

a pour but principal de «faire passer ses lecteurs d'une foi insuffisante à une foi plus
assurée, concernant l'identité du Fils de Dieu» (p. 390). - On pourrait bien sûr noter
quelques éléments critiques comme par exemple l'accentuation parfois problématique
des structures en chiasme (voir, p. ex., les p. 15-19 ; p. 160 sq. ; p. 268-270 ; p. 305 ;

mais voir aussi les remarques prudentes à ce sujet aux p. 224, 326!) ; un certain

déséquilibre se fait parfois jour entre certaines exégèses denses et stimulantes et d'autres

qui ont plutôt un caractère de résumé et de survol ; tout à la fin de la lecture (p. 407-
409), l'essai sur l'actualité et les limites du quatrième évangile s'avère court, trop court,
et il ne parviendra malheureusement pas à satisfaire les attentes (peut-être un peu trop



BIBLIOGRAPHIE 205

élevées, je le sais) du lecteur que je suis. Mais au lieu de céder à une critique injustifiée,
je tiens à souligner que ce guide de lecture, qui a comme intention principale d'aider
à «lire l'évangile de Jean, tel qu'il se présente, à le faire comprendre et aimer» (p. 407),
remplit sa tâche de façon impressionnante.

Andreas Dettwiler

Xavier-Léon Dufour, Lecture de l'Evangile selon Jean, t. IV (Parole de Dieu),
Paris, Seuil, 1996, 361 p.

Dans le dernier volume de son commentaire de l'Evangile de Jean, Xavier Léon-
Dufour nous offre l'exégèse des chapitres 18 à 21 qui, succédant au récit du dernier

repas et aux discours d'adieux, exaltent l'heure de la glorification du Fils, son passage
de ce monde au Père. C'est avec un soin tout particulier que l'A. aborde la spécificité
du récit johannique de la Passion. En effet, bien que la trame narrative soit celle de la

tradition commune, il relève les différences profondes suivantes : alors que les synoptiques

se montrent fidèles au schéma abaissement/glorification que transmet l'hymne
ancienne citée dans l'épître aux Philippiens 2,6-11, la passion johannique est elle-même
irradiée de la gloire qui transparaissait en Jésus dès son ministère terrestre. «La croix
est pour Jésus non pas extrême abaissement, dit-il, mais 'élévation'». Comme durant
la vie publique, mais de manière plus saisissante, l'unité du Fils avec le Père s'affirme
au cours de l'épreuve, de telle sorte que pour Jésus la traversée de la mort inaugure
la glorification. Le paradoxe johannique, aux yeux de Xavier Léon-Dufour. n'est donc

pas que l'heure de la glorification soit celle de la mort, comme le pensait R. Bultmann.
mais à l'inverse : c'est l'heure de la mort qui est déjà celle de la glorification. Pour
Jean, le mystère est, dans sa ténèbre même, lumineux. D'autre part, les citations et les

allusions scripturaires retenues par Jean présentent une perspective autre que celle des

trois synoptiques : le but principal n'est plus de justifier le scandale de la croix en le

montrant prédit et préfiguré dans l'Ecriture, mais d'évoquer l'effet positif de l'élévation
de Jésus. Au lieu de reprendre les prophéties de la souffrance présente, Jean se sert du

donné scripturaire pour projeter le regard du lecteur au-delà de la Passion, vers le salut
et la vie qui vont en résulter pour Jésus lui-même et pour tous les croyants. Enfin, l'A.
pense que si Jean souligne de manière sans égale l'unité de Jésus avec le Père, donc

sa divinité, ce n'est pas sous l'influence de la gnose, mais c'est au contraire à partir
de la foi commune et en raison du conflit dramatique de sa communauté avec la

Synagogue. Tout l'évangile confirme pour lui l'enracinement de Jean dans la tradition
d'Israël et, d'autre part, la tension extrême avec les représentants de l'orthodoxie juive.
Couronnement d'une entreprise commencée il y cinquante ans et poursuivie durant un

long enseignement, ce commentaire de Jean en quatre volumes est remarquable par le

souci pédagogique qui le traverse de la première à la dernière page, et par les «ouvertures»

synthétiques qui introduisent à l'analyse détaillée de chaque séquence. Si l'A.
ne nous donne pas en fin de volume une bibliographie complète des commentaires et

des études sur Jean, mais seulement une liste assez, brève des ouvrages les plus souvent

cités, il propose néanmoins un excellent index thématique des quatre volumes.

Jean Borel


	Bibliographie

