
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 47 (1997)

Heft: 2

Artikel: La justice peut-elle naître du contrat social?

Autor: Poltier, Hugues

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381551

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381551
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 129(1997), P. 141-160

LA JUSTICE PEUT-ELLE NAITRE
DU CONTRAT SOCIAL?

Hugues Poltier

Résumé

Après avoir établi qu'en toute rigueur, seules les théories d'inspiration
hobbesienne peuvent être qualifiées de contractualistes, l'A., examinant deux
de ses versions les plus récentes (Hoffe et Gauthier), montre que le développement

conséquent des prémisses du contractualisme débouche nécessairement

sur des conclusions qui heurtent profondément notre sens de la justice.
Il en conclut à la nécessité de renoncer à la tentation de fonder lajustice sur
un supposé contrat social.

Le contractualisme entretient un rapport étroit avec la modernité. L'idée
que les principes réglant la coexistence devraient être l'objet d'un accord de
tous ceux auxquels ils s'appliquent semble en effet tout naturellement
s'accorder avec la représentation de l'individu moderne comme libre et égal. Celui-
ci ne pourrait en effet se concevoir comme libre qu'à la condition d'obéir à

des règles auxquelles il a donné son consentement volontaire. Et il ne pourrait
se comprendre comme l'égal de ses concitoyens que s'il est en position de

discuter et de refuser réellement les lois les plus fondamentales de la communauté

politique. Lorsqu'elle prend la forme d'une réflexion sur les fondements
de l'ordre collectif, la pensée politique incline ainsi volontiers vers l'élaboration

d'un contrat social comme source ultime des règles et de l'obligation d'y
obéir.

Mon propos, dans cet article, n'est toutefois pas de montrer que la théorie
politique moderne devait nécessairement prendre la forme du contractualisme '.

Est-il besoin de préciser que, disant cela, je n'affirme nullement la nécessité du
lien entre modernité et contractualisme? Le contractualisme est plutôt une possibilité
théorique inscrite dans la compréhension de soi de la modernité. Que ce ne soit là qu'une
possibilité et non une fatalité, c'est ce dont témoigne à l'évidence la longue liste des

penseurs modernes et contemporains à récuser ce courant de pensée pour son excessif
degré d'abstraction. Sans prétendre à l'exhaustivité. on peut mentionner parmi ces
penseurs Hume bien sûr, mais également Burke, A. Rehberg, Hegel et Marx, les penseurs
contre-révolutionnaires français de Maistre et de Bonald. et, plus près de nous. Cari
Schmitt, mais également ceux qui s'inscrivent dans l'héritage de Heidegger, Castoriadis
et Lefort notamment. Relevons encore, pour terminer, ceux que l'on appelle les



142 HUGUES POLTIER

Il est bien plutôt de m'interroger sur les ressources de ce courant de pensée

pour donner une solution à la question de la justice, plus précisément à la

question de lajustice distributive ; ou encore, puisqu'il ne s'agit pas de donner
des réponses au cas par cas, à la question de la détermination des principes
de justice et de la structure de base de la société capable de les satisfaire.

L'occasion de cet examen m'est donnée dans la réactivation contemporaine
de la tradition du contrat social, initiée par Rawls (1972) et poursuivie,
notamment, par David Gauthier 1986) et Otfried Hoffe 1991 )2. La question que
je veux soulever dans cette étude est celle de savoir si les contributions
apportées par ces auteurs à la théorie du contrat social répondent de façon
satisfaisante aux critiques qui lui avaient été adressées par le passé et si les

solutions qu'ils apportent au problème des principes de l'ordre politique juste
sont en mesure de contribuer à résoudre les problèmes qui sont aujourd'hui
les nôtres - en particulier celui du gouffre qui continue de séparer pays riches
et pays pauvres, celui relatif à la fragilisation de la situation des employés les

moins qualifiés dans les pays développés, fragilisation due à une libéralisation
sans précédent de l'économie au niveau mondial, celui de l'écart de richesse

entre les plus fortunés et les plus pauvres aussi bien dans les pays développés

que dans les pays dits «en développement», etc.
Résumée de manière brutale, la thèse que je veux soutenir est que, en dépit

des efforts de ces trois auteurs, le contractualisme ne nous est toujours que de

peu de secours dans notre effort pour penser les problèmes de justice sociale

- voire, plus largement, de l'ordre politique désirable. Je serais tenté de dire

que son seul apport aura été de nous donner de l'égalité de tous les hommes

une représentation parlant vivement à l'imagination. Quelle meilleure image
de l'égalité de tous en effet que celle d'une assemblée d'individus réunis pour
décider des principes et des règles de la coexistence et dans laquelle chacun

jouit des mêmes droits de proposition, de discussion et de décision Sa force
essentielle est ainsi de nous donner à «voir» l'image d'une société au sein de

laquelle aucune différence de statut n'est transmise par la simple vertu de la

naissance ; bref, elle réside dans sa portée polémique contre l'idée d'une société

différenciée en ordres distincts transmis héréditairement. Une fois acquis le

principe fondamental de l'égalité de tous, l'idée du contrat social a épuisé sa

mission historique. C'est ce qui explique, en partie au moins je crois, le déclin

« communautariens » (M. Sandel. M. Walzer. C. Taylor), lesquels récusent la perspective

contractualiste parce qu'elle est fondée sur une conception atomistique du moi -
c'est-à-dire sur la notion d'un sujet dont la constitution est indépendante de l'environnement

social et qui n'a besoin de ses semblables que sur le plan instrumental de la

satisfaction de ses besoins et désirs. (Cf. C. Taylor. 1985. p. 292 sq.)
2 Ces quelques auteurs contemporains à s'inscrire dans un effort de renouveau de

la tradition du contrat social ne sont évidemment pas les seuls. Sans prétendre à

l'exhaustivité, on peut cependant encore mentionner J. Buchanan. J. W. Gough.
J. Narveson et B. J. Diggs et. en Italie. S. Veca.



LA JUSTICE PEUT-ELLE NAITRE DU CONTRAT SOCIAL? 143

dans lequel cette théorie politique est tombée tout au long du XIXe siècle et

jusqu'à la moitié du XXe siècle.

L'argument que je veux développer pour étayer cette thèse peut se
subdiviser en deux parties bien distinctes, l'une portant sur ce que j'appellerais
le contractualisme «idéal» qu'illustre particulièrement bien la théorie de Rawls,
l'autre sur le contractualisme «réaliste» qu'incarnent, notamment, les théori-
sations de Gauthier et de Hoffe. Alors que, dans sa démarche générale, le

premier se rapproche de Kant 3 en ceci qu'il fait du contenu du contrat l'objet
d'un accord entre des sujets rationnels «épurés» de toutes les caractéristiques
susceptibles de déboucher sur un résultat favorisant certains pour des raisons
moralement arbitraires 4, les seconds en revanche se rapprochent plus de

Hobbes en ceci qu'ils prennent les hommes comme ils sont, avec leurs souhaits,
leurs forces et leurs manques, et surtout leur désir d'atteindre la meilleure
situation possible pour eux et qu'ils font alors du contrat l'objet d'un accord,

hypothétique certes, mais passé entre des individus conçus de manière réaliste.
Il est immédiatement évident que ces deux démarches constituent deux voies
radicalement opposées de la réflexion contractualiste.

Examinant successivement ces deux conceptions du contrat social, je
montrerai d'abord que l'on peut sérieusement mettre en cause la prétention de

la version «idéale» à constituer une véritable théorie contractualiste. On verra
que ce doute est motivé par l'ensemble des conditions qui sont introduites dans
la position originelle afin d'éviter que ceux qui disposent des ressources les

plus importantes ne parviennent à imposer l'adoption de principes qui leur
soient favorables. Certes, la raison de leur introduction est parfaitement
compréhensible -\ cependant leur artificialité est telle que voir un contrat dans le

choix des principes de justice derrière le voile d'ignorance soulève des objections

de taille. Passant ensuite à la discussion de la conception «réaliste» du

contrat social, que l'on trouve aussi bien chez Hoffe que chez Gauthier, je
m'attacherai - en examinant successivement leur argumentation respective -
à montrer que, pas plus que ceux qui les ont précédés sur cette voie, ils ne

Pour mémoire, on rappellera que dans La doctrine du droit. § 45. Kant (1994.
p. 128) définit le principe d'une détermination a priori des lois qui doivent assurer
l'unification des hommes en un Etat. Toutes proportions gardées, et en dépit des
éléments empiriques qu'il introduit dans sa théorie, on peut voir dans la tentative de
Rawls de dériver le principe de différence à partir des conditions de la position originelle
un effort pour déterminer quasi a priori la structure de base de la société. De même

que, chez. Kant, c'est «l'Etat selon l'Idée» (§ 45) qui sert de directive à la détermination
des lois positives, de même, chez Rawls, c'est l'idée de justice comme équité qui sous-
tend tout le raisonnement qui conduit à la détermination du principe de justice.

4 Pour une illustration de ce que Rawls entend par «facteurs moralement arbitraires»
cf. 1972, § 13. p. 72 sq./103 sq. Sur la prise en compte de cette observation dans la

construction de la position originelle, cf. 1972, § 24. p. 141/173. (Les deux références
paginales renvoient respectivement à l'édition américaine et à la traduction française)

5 Sur ce point, cf. à nouveau Rawls. 1972, § 24, p. 141/173.



144 HUGUES POLTIER

parviennent à établir l'identité de l'intérêt bien compris et de la morale. En

un mot, ils échouent à générer la morale à partir de la rationalité stratégique.
Aussi bien parce que seule cette conception inspirée de Hobbes peut être
considérée comme un véritable contrat social, que parce qu'elle présente un
degré très élevé de sophistication, sa présentation et sa discussion m'occuperont

beaucoup plus longuement que celle de Rawls. Non pas, bien sûr, que la

pensée de ce dernier ne mérite d'être longuement discutée, mais bien plutôt,
encore une fois et en dépit des déclarations de son auteur, qu'elle n'appartient
pas vraiment à la famille de pensée contractualiste.

I.

La construction de la position originelle, on le sait 6, a pour raison d'être
le souci de Rawls d'empêcher les «facteurs [...] arbitraires d'un point de vue
moral» (1972, § 12, p. 72/103) d'influer sur la distribution des avantages et
des charges de la coopération sociale. Comme, selon lui, nous ne méritons

aucun de nos talents ou de nos dons parce que, ultimement, ils doivent tous
être rattachés à la double loterie naturelle et sociale 7, il est amené, dans la

construction de sa fameuse position originelle derrière un voile d'ignorance,
à écarter toutes les caractéristiques individuelles - ou si l'on préfère toutes
celles qui font de nous la personnalité que nous sommes, distincte de tous nos
semblables. En un mot, il ne paraît pas exagéré de dire que la position originelle
est entièrement prédéterminée par les convictions morales bien pesées de

Rawls, et plus particulièrement par celles ayant trait à l'égalité en dignité de

tous et au rejet de la notion de mérite. Et comme, à son tour, le choix des

principes de justice est prédéterminé par la conception de la position originelle,
on peut donc conclure que ce choix est, en dernière analyse, commandé par
les intuitions morales qui sous-tendent toute la réflexion de Rawls dans

A Theory of Justice. Les principes de justice qu'il élabore doivent donc plus
être vus comme le résultat d'une construction8 à partir d'un ensemble de

convictions morales fondamentales que comme celui d'un contrat passé entre
des contractants optant en faveur de la structure de base la plus favorable.

Je me doute bien cependant que ce raccourci n'emportera pas nécessairement

la conviction de mon lecteur. Aussi peut-on emprunter une autre voie

pour établir la faible pertinence de la notion de contrat social dans la théorie

6 Dans ce qui suit, je suppose connues les grandes lignes de la théorie de Rawls.
Pour une présentation commode des thèmes principaux de A Theory of Justice, on peut
renvoyer le lecteur à A. Boyer, «La théorie de lajustice de John Rawls» in F. Récanati,
1988, p. 21-54 ainsi qu'à P. van Parus, 1991, ch. 3.

7 Pour la discussion de la notion de mérite, cf. également Rawls, 1972, § 17.
8 Ce recours à la notion de construction n'est évidemment pas accidentel, celle-ci

occupant une place centrale dans les essais écrits par Rawls au cours des années 1980.

Cf. en particulier Rawls, 1980.



LA JUSTICE PEUT-ELLE NAÎTRE DU CONTRAT SOCIAL? 145

de Rawls. Cette seconde voie part de l'observation que la mise entre parenthèses

de toutes les caractéristiques individualisantes des contractants rend tout
à fait indifférente la question de savoir qui prend part à la procédure de choix.
Au point même que. puisque toutes les particularités individuelles ont été

gommées et que chacun est dans l'ignorance de sa situation réelle dans la
société, la procédure de choix peut être réduite à la décision d'un unique
individu ayant à opter pour l'un des quelques scénarios possibles. En raison
de la mise entre parenthèses de tous les caractères qui distinguent les individus
les uns des autres. Rawls note ainsi que. puisque «les partenaires ignorent ce

qui les différencie, et qu'ils sont tous également rationnels et placés dans la

même situation, il est clair qu'ils seront tous convaincus par la même
argumentation. C'est pourquoi nous pouvons comprendre l'accord conclu dans la

position originelle à partir du point de vue d'une personne choisie au hasard»

(1972. § 24. p. 139/171). Dans le même esprit, il ajoute, un peu plus loin, faisant
référence à la volonté générale de Rousseau, que dans le moment du contrat
chacun est forcé de choisir pour tous et il conclut enfin que, grâce à cette
construction particulière de la position originelle, «un accord unanime» (1972 :

§ 24, p. 139) est rendu possible. Ce qui. dans cette construction, manque pour
que l'on ait vraiment affaire à un contrat, est la représentation d'une pluralité
de parties différemment dotées, poursuivant des buts spécifiques et déployant
à cette fin des stratégies plus ou moins adaptées 9. Parler, dans ces conditions,
d'un contrat paraît singulièrement forcé. Ces remarques suffisent, à mes yeux,
pour disqualifier la prétention de Rawls à nous livrer une théorie
contractualiste. Dans toute sa construction, la position originelle ne doit, en

définitive, être regardée que comme un «procédé de représentation» l(). Plus

exactement, elle est un procédé dont la finalité est d'offrir une figuration
evocatrice de l'idée d'une société d'hommes libres et égaux. Cette seconde voie
nous conduit donc à la même conclusion que précédemment : la représentation
de la position originelle ne fait au fond que donner corps à nos intuitions
politico-morales fondamentales. Dès lors la question de Rawls n'est pas tant :

étant donné les contraintes formelles du juste et notre situation derrière un voile
d'ignorance, quels principes de justice serait-il rationnel de choisir? Mais elle
est plutôt : étant donné notre conviction fondamentale que la société démocratique

est une communauté d'individus politiquement libres et égaux, quelle
forme doit avoir la société juste - étant entendu que pour être acceptable, elle
ne doit pas aller contre nos intuitions fondamentales? A la lumière de cette
dernière formulation, aucune raison particulière ne nous conduit à adopter une
démarche de type contractualiste. Les intuitions morales qui servent de point
de départ limitent en effet, a priori, le champ des réponses possibles, ce qui
paraît incompatible avec une démarche contractualiste. Elles invitent bien

Pour une objection similaire mais beaucoup plus développée, cf. J. Hampton.
1980.

10 Rawls, 1988. p. 294 : cf. également tout le passage p. 294-295.



146 HUGUES POLTIER

plutôt à opter en faveur d'une démarche constructiviste : partant de ces intuitions

morales fondamentales, de leur interprétation minutieuse et, enfin, des

exigences qui en découlent, cette démarche s'efforce de concevoir la structure
de base de la société conforme à l'ensemble des valeurs et des principes ainsi

dégagés. Que ce soit bien là la pente naturelle du propos de Rawls, c'est ce

que montre à l'envi son dernier livre qui met l'idée d'un «constructivisme
politique» au centre de sa recherche ". En témoigne également l'observation

que la réponse retenue par Rawls est, en définitive, entièrement dépendante
de l'analyse qu'il donne de l'égalité et de son rejet de la notion de mérite. C'est
donc moins un contrat supposé que les intuitions morales sous-tendant sa

réflexion politique qui le conduisent à retenir le principe de différence plutôt
que le principe de l'égalité libérale ou encore celui de l'utilitarisme de la

moyenne.
La conclusion que je tire de ce développement est que la théorie de Rawls

s'expose en définitive à une discussion qui a peu à voir avec la démarche propre
aux théories du contrat social. Par conséquent, la question de savoir s'il
parvient à surmonter les objections classiques qui sont adressées à ce courant
doctrinal ne se pose même pas. Nous pouvons donc sans autre abandonner ici
la confrontation avec Rawls, car sa discussion sort du champ de la présente

enquête.

II.

Alors que le contractualisme idéal se déploie d'emblée dans l'élément de

la raison en tant qu'elle est la vérité de la liberté interprétée comme autonomie,
c'est-à-dire comme capacité de se donner à soi-même sa propre loi, le
contractualisme réaliste se développe dans des réflexions de nature stratégique.
A l'image de ce que l'on trouve dans les modèles micro-économiques et la

théorie des jeux, l'individu y est conçu comme un agent rationnel mû par la

seule considération de son intérêt propre et comme a priori dépourvu de

sentiments moraux. Cette dernière observation doit être interprétée, sinon

comme une indifférence à l'égard du sort d'autrui, du moins comme l'observation

qu'en tant que tel, le sort d'autrui (sinon peut-être de ceux avec lesquels
il noue des rapports plus étroits) ne constitue pas, en règle générale, un motif
suffisant pour déterminer un agent à agir. Plus encore et toujours selon cette

conception, l'agent n'a pas, par nature, de devoir moral envers ses proches :

il n'a pas plus d'obligation de ne pas nuire intentionnellement à autrui que le

devoir de le secourir dans le besoin. Dans cette approche, la question centrale

est la suivante : étant donnée la structure d'interaction dans laquelle il vit,

11 Cf. Rawls 1993, ch. 3 surtout. Pour faire bonne mesure, relevons encore que le
thème du contrat social y occupe une place bien moindre que dans A Theory ofJustice.



LA JUSTICE PEUT-ELLE NAÎTRE DU CONTRAT SOCIAL? 147

quelle est, pour un agent rationnel ainsi défini, la stratégie générale qu'il doit
adopter à l'égard des autres? La conviction qui sous-tend toute cette recherche
est que, tout bien pesé, la seule stratégie rationnelle pour un individu quelconque,

et donc pour tout un chacun, est d'agir de manière morale, c'est-à-dire
d'imposer à la poursuite de ses intérêts des contraintes dont le sens est
d'interdire certaines actions déterminées - pour autant, bien entendu, que tous les

autres fassent de même. Bref, le pari est ici qu'en dernière analyse, la raison

prudentielle ou stratégique bien comprise se confond avec la morale, en
d'autres termes, avec l'ensemble des contraintes impartiales qui limitent ce que
nous pouvons faire à autrui. Sur un plan théorique, l'ambition de ces penseurs
peut être résumée en disant qu'ils tentent de générer la morale à partir de la
seule rationalité stratégique : être rationnel dans la poursuite de son intérêt

propre, c'est choisir de se comporter moralement.
Telle est, en un mot, la thèse que souhaitent établir, chacun à leur manière,

Gauthier et Hoffe. En dépit de leur ingéniosité incontestable, tous deux, à mon
sens, échouent. La difficulté qu'ils ne parviennent pas à résoudre avec
satisfaction est celle de savoir ce qui peut motiver un agent mû par son seul intérêt
à ne pas commettre un acte immoral lorsque celui-ci d'une part ne comporte
pour lui aucun risque apparent et d'autre part est susceptible de lui apporter
un bénéfice considérable. Le fait que, malgré l'indéniable qualité de leur

argumentation, ils ne parviennent pas à emporter la conviction du lecteur doit
être interprété comme une sérieuse présomption en faveur de l'impossibilité
de dériver la morale à partir de l'intérêt. Je reviens maintenant sur la discussion
détaillée de cette argumentation en examinant successivement les pensées de

Hoffe et de Gauthier.

Hoffe : une légitimation de la contrainte par la justice

Il peut paraître curieux de vouloir critiquer l'insuffisance des solutions
offertes par les théories du contrat social en matière de justice en prenant pour
référence la recherche de Hoffe. Justice politique comprend en effet moins une
théorie de lajustice qu'une tentative de légitimation de la contrainte politique.
Toutefois, cette démarche se justifie tout de même par le fait que l'argumentation

par laquelle Hoffe défend la légitimité de la contrainte politique est tout
entière fondée sur l'idée de justice, plus exactement sur une certaine conception
de la justice. Très schématiquement, sa thèse est que la contrainte politique
n'est légitime qu'à la condition d'être à l'avantage de tous ceux qui y sont

soumis, sans exception aucune. En d'autres termes, pour que la contrainte

politique soit légitime, il ne suffit pas qu'elle constitue un avantage collectif,
cependant qu'une minorité est la victime d'agissements douteux de l'Etat
contre lesquels, en raison même de leur faible nombre, ils sont impuissants
à s'opposer. Pour assurer la légitimité du pouvoir de contrainte de l'Etat, il
faut que, sans exception aucune, chacun de ceux qui lui sont assujettis en retire



148 HUGUES POLTIER

un avantage. Afin de bien le distinguer de l'avantage collectif qu'illustre
l'exemple ci-dessus. Hoffe parle ici d'avantage distributif (cf. 1991, p. 55).

Qu'est-ce qui, cependant, conduit Hoffe à identifier lajustice à un avantage
distributif? L'ambition de l'auteur, rappelons-le, est d'offrir une légitimation
de la contrainte politique. Un tel projet n'a de sens que si l'on présuppose que
la contrainte politique met en cause une valeur d'une importance telle que sa

légitimité en est mise en question. La valeur menacée par l'existence d'un
pouvoir de contrainte est bien entendu la liberté d'action, celle-ci étant d'autant
plus restreinte que le pouvoir coercitif de l'Etat est étendu. La «contrainte
sociale, écrit Hoffe, a besoin d'être légitimée parce qu'elle limite la liberté et

qu'il résulte de son caractère limitatif un inconvénient pour les intéressés»

(1991, p. 52). On comprend déjà que, pour Hoffe, la contrainte politique ne

pourra être légitimée que dans la perspective de la liberté d'action et que doit
d'emblée être écartée l'idée d'une justification fondée sur le bien, plus
exactement sur la thèse que la promotion du bien commun requiert l'existence d'un
pouvoir de coordination qui, le cas échéant, doit avoir la faculté d'user de la

contrainte afin de prévenir ou d'empêcher des actes susceptibles d'affecter la

qualité de la vie sociale.

Qu'est-ce qui légitime cette priorité de la liberté sur le bien? L'argument
invoqué pour justifier cette priorité est bien connu. Il s'agit de l'observation
commune que les conceptions du bien sont diverses, qu'elles reposent sur des

présupposés métaphysiques qui ne sont pas susceptibles de preuve et, enfin,

que, sur des bases aussi fragiles, il paraît peu raisonnable de vouloir imposer
une vision particulière du bien à ceux qui ne la partagent pas.

De ces quelques remarques, il est possible de tirer une conclusion majeure :

si la contrainte doit pouvoir être légitimée, c'est à la condition de parvenir à

montrer qu'elle constitue un avantage pour la liberté - plus même, pour la

liberté d'action de chacun. Au fond, il s'agit d'établir cette idée apparemment
paradoxale que, loin de mettre la liberté en péril, la contrainte politique légitime
accroît au contraire ses possibilités. En prenant pour critère de légitimité du

pouvoir de contrainte l'accroissement de la liberté, Hoffe, on le comprend,
s'efforce également de donner une justification de la limitation de la contrainte

politique légitime-question lancinante qui ne cesse de se poser à l'Etat libéral :

quand une contrainte exercée par l'Etat sur ses citoyens constitue-t-elle une
violation de leurs droits légitimes?

Une autre conclusion, méthodologique cette fois, découle encore de la

priorité de la liberté sur le bien. Puisque, en effet, il s'agit de montrer que
certaines contraintes constituent un avantage pour la liberté de chacun, il
s'ensuit qu'on doit pouvoir montrer que leur instauration ainsi que l'établissement

d'une autorité unique chargée de leur application résultent d'une
décision libre de tous ceux qui leur seront assujettis. Dans cette optique la

justification de la légitimité du pouvoir de contrainte repose sur l'accord donné

librement par chacun à l'établissement d'une autorité au pouvoir de contrainte
bien délimité. Comme, par ailleurs, on admet que les contractants sont ration-



LA JUSTICE PEUT-ELLE NAÎTRE DU CONTRAT SOCIAL? 149

nels, on affirme simultanément que, s'ils donnent leur accord à l'introduction
de principes restreignant leur liberté d'action, c'est qu'en dernière analyse, ils

y ont avantage. A ce point, il convient d'insister sur le fait que, pour constituer
une justification valide de la légitimité de la contrainte politique, cet accord
doit être rigoureusement unanime. A défaut, la condition mentionnée plus haut
de l'avantage distributif ne serait pas satisfaite. En d'autres termes, chacun doit
être en mesure de reconnaître que l'instauration de ces restrictions de la liberté
est à son avantage.

Légitimer l'Etat de manière valide exige donc une réponse aux deux

questions suivantes : pourquoi, qui que je sois, ai-je avantage, du point de vue
même de ma liberté, à l'existence du pouvoir politique de contrainte? Et
surtout, seconde question, quelles sont les contraintes spécifiques auxquelles
j'ai avantage, quand bien même elles bornent ma liberté? Pourquoi, donc, ai-

je avantage à l'existence de contraintes limitant ma liberté d'action? La réponse

repose sur l'observation que je ne vis pas seul, que je côtoie nécessairement

quelques-uns de mes semblables. Si, dans un état prépolitique, je jouis d'une
liberté socialement illimitée - il n'existe ni norme de régulation généralement

reconnue, ni autorité dotée d'un pouvoir de sanction -, je peux certes m'en
prendre impunément à autrui et à ce qu'il détient, à condition bien sûr d'avoir
le dessus. Mais la réciproque est vraie également, si bien que je suis à tout
moment la victime potentielle du désir d'autrui. Ma liberté d'action socialement

illimitée a pour contrepartie celle d'autrui, c'est-à-dire la menace constante

de subir une agression, soit dans ma personne, soit dans ce que je détiens.
En raison de la fragilité et de l'instabilité de ma situation dans l'état
prépolitique, il est rationnel pour moi de préférer la contrainte parce que j'ai
plus à perdre à être la victime potentielle de la grande majorité de mes
semblables que je n'ai à gagner à pouvoir m'en prendre à quelques-uns d'entre
eux. En d'autres termes, j'accepte la restriction de ma liberté car ce renoncement

à ma liberté socialement illimitée est la condition du renoncement
symétrique d'autrui. Pour surmonter la situation de victime potentielle d'autrui,
il faut que celui-ci renonce à toutes les formes d'action mettant directement
en cause ma sécurité physique et matérielle. Mais à son tour, il n'est rationnel

pour lui d'effectuer ce renoncement que si tous les autres indiquent leur accord

d'y renoncer également. Dans ce moment du renoncement symétrique, on peut
voir un contrat dont le sens est l'instauration de principes négatifs de réciprocité

: je renonce à te tuer, à t'attaquer, etc. si et pour autant que de ton côté,

tu renonces à me tuer, à m'attaquer, etc.
Une contrainte satisfait au critère de l'avantage distributif - et est donc

juste- lorsque l'on peut comprendre son instauration comme le résultat d'un
renoncement mutuel par une pluralité d'individus rationnels ; lorsque, en

d'autres termes, on peut concevoir que, s'il est rationnel, un individu choisit
la suppression de la liberté en question pour autrui et pour lui-même, parce

que son maintien pour lui est inséparable de son maintien pour les autres et

que cela signifie pour lui une menace constante et omniprésente.



150 HUGUES POLTIER

Résultant d'un contrat, c'est-à-dire de cessions mutuellement avantageuses,
l'avantage distributif peut être caractérisé comme un avantage mutuel généralisé

à l'ensemble des parties du contrat : dans son accord de restriction
mutuelle de la liberté d'action avec tous les autres, chacun est bénéficiaire car
il est désormais soustrait à la menace qu'autrui faisait peser sur lui dans l'état
prépolitique.

Toute cette analyse évoque irrésistiblement une discussion célèbre,
quoiqu'un peu négligée dans les études platoniciennes. Je songe bien sûr à ce

passage du Livre II de La République où Glaucon restitue de manière
remarquable une argumentation en faveur de la justice conçue comme un bien

«pénible», c'est-à-dire comme appartenant à la catégorie des biens que nous
«recherchons non pour eux-mêmes, mais pour les récompenses et les autres

avantages qu'ils entraînent» (357d). La thèse que lajustice appartient à cette
sorte de bien est résumée dans le passage suivant :

Les hommes prétendent que. par nature, il est bon de commettre l'injustice et
mauvais de la souffrir, mais qu'il y a plus de mal à la souffrir que de bien à la

commettre. Aussi, lorsque mutuellement ils la commettent et la subissent, et qu'ils
goûtent des deux états, ceux qui ne peuvent point éviter l'un ni choisir l'autre
estiment utile de s'entendre pour ne plus commettre ni subir l'injustice. De là prirent
naissance les lois et les conventions, et l'on appela ce que prescrivait la loi légitime
et juste. Voilà l'origine et l'essence de la justice : elle tient le milieu entre le plus
grand bien - commettre impunément l'injustice - et le plus grand mal - la subir
quand on est incapable de se venger. Entre ces deux extrêmes, la justice est aimée

non comme un bien en soi. mais parce que l'impuissance de commettre l'injustice
lui donne du prix. En effet, celui qui peut pratiquer cette dernière ne s'entendra
jamais avec personne pour s'abstenir de la commettre ou de la subir, car il serait
fou (358e-359b).

En dépit de différences significatives avec la position de Hoffe, ces deux
théories présentent des analogies frappantes. La plus grande différence réside

dans l'affirmation par Thrasymaque-Glaucon l2
que les hommes vraiment forts

sont capables de commettre impunément l'injustice et n'ont donc pas besoin
de s'entendre avec les autres sur des restrictions de la liberté d'action. Hoffe,

quant à lui, partage la vue de Hobbes selon laquelle les hommes sont égaux

parce que le faible est capable de tuer le fort par ruse. A vrai dire, ces deux

affirmations opposées paraissent aussi intenables l'une que l'autre. Il semble

aussi difficile d'imaginer un homme dont la puissance soit telle qu'il n'ait rien
à craindre d'aucun de ses semblables que de nier que les différences de

puissance entre les hommes entraînent un pouvoir de menace inégal. Si l'on
met de côté, dans le discours de Thrasymaque-Glaucon, l'évocation des hommes

forts, si, en d'autres termes, on écarte la référence aux hommes qui. en

12 Bien que présentée par Glaucon. ce n'est en effet pas sa position mais celle que
Thrasymaque, bien maladroitement, a tenté d'exposer au L. 1. 336b-341a.



LA JUSTICE PEUT-ELLE NAITRE DU CONTRAT SOCIAL? 15 1

raison de leur force, n'ont à craindre de représailles d'aucun de leurs semblables,

ce discours devient remarquablement proche de celui de Hoffe.
Chez l'un comme chez l'autre, le bien, du point de vue de l'individu,

consiste dans la domination impunie d'autrui. Dans les deux positions, la
nécessité de lajustice réside dans l'impuissance à l'établir jointe au sentiment

qu'il y a plus de mal à subir l'emprise de l'autre qu'il n'y a de bien à le dominer.
C'est cette préférence qui incite les hommes à s'entendre pour faire cesser les

agressions mutuelles : la motivation première de chacun est le désir de ne plus
être victime du désir de l'autre de l'emporter ou de se venger. Ce propos est
très proche de celui de Hoffe selon lequel il est rationnel de renoncer à sa liberté
d'action socialement illimitée en raison des menaces que fait peser sur soi la
liberté également illimitée d'autrui. Cependant, l'évocation des hommes forts
dans le propos de Glaucon a le mérite de souligner que, s'il est vrai que la
motivation fondamentale qui m'anime est mon intérêt personnel - entendu

comme la satisfaction de mes désirs quels qu'ils soient - alors l'unique raison

qui m'amène à composer avec autrui est mon impuissance à l'emporter sur
lui. Cela signifie encore que, si les circonstances sont telles que je peux
raisonnablement songer y parvenir, alors je n'ai aucune motivation à ne pas
le faire. Selon ce raisonnement, aucune obligation de justice ne peut naître entre
deux parties de puissance si inégale que la plus faible ne peut rien songer à

imposer à la plus forte. L'intérêt de cette remarque est de souligner une
dimension que Hoffe a trop tendance à négliger. Car, même si c'est à bon droit
que l'on peut douter qu'un homme peut être si fort qu'il n'a nul besoin de

craindre des représailles de la part de ceux qu'il assujettit à sa volonté, on peut,
à l'inverse, douter que la différence de force des uns et des autres reste sans

incidence sur les droits qu'ils se concèdent dans le cadre du contrat social.

L'avantage mutuel peut-il déboucher sur un accord égal?
Selon ce que nous avons vu, le contrat social consiste donc en le

renoncement mutuel aux formes de la liberté d'action qui constituent des mises en

cause de l'intégrité personnelle. Chacun est disposé à accepter ces limitations
de sa liberté parce que chacun tire avantage de l'acceptation par tous les autres
de ces mêmes limitations. On a donc affaire ici à un échange mutuellement

avantageux dans lequel, contre son engagement à ne plus user de violence aux
dépens d'autrui, chacun gagne de tous les autres la promesse d'une abstention

symétrique. Plutôt que d'un avantage distributif - notion qui évoque l'idée
d'une distribution des avantages par une instance pourvue d'autorité -, il me
semblerait plus exact de parler d'un échange mutuellement avantageux de

chacun avec tous.
La question que soulève cette conclusion est de savoir si, à partir de cette

conception du contrat, on peut retrouver une formulation des principes de

justice qui soit un analogue de l'impératif catégorique de Kant. Aux yeux de

Hoffe, cela ne semble pas faire de doute, ainsi qu'en témoignent les fréquents

recours à des expressions kantiennes. Ainsi, dans sa déduction de l'exigence



152 HUGUES POLTIER

d'une légitimation morale de l'Etat, il parvient à la conclusion que lajustice
constitue «l'impératif catégorique de l'ordre juridique et politique» (1991,

p. 57). Commentant l'actualité de cette notion, il observe qu'elle renvoie à notre
conviction moderne que «tout homme a des droits fondamentaux inaliénables,

par exemple le droit à son corps et à sa vie ou à la liberté de croyance et de

conscience.» Et dans le même mouvement, il ajoute : «Nous considérons en
revanche qu'un ordre juridique dans lequel on viole de tels droits est
manifestement injuste et a absolument besoin de réformes» (1991, p. 57). On ne

peut qu'être d'accord sur ce point avec Hoffe. Quoi qu'il en soit, ces citations
indiquent clairement le but que se fixe l'auteur : fonder une théorie de lajustice
comprenant notamment l'affirmation de la légitimité pleine et entière des droits
de l'homme, et plus précisément, celle de l'égal droit de chacun à un ensemble
de droits fondamentaux. C'est d'ailleurs bien à ce résultat que Hoffe prétend
arriver. Selon ce qu'il avance, ainsi, les renonciations mutuelles à la liberté
sont symétriques de part et d'autre et, par conséquent, instaurent des principes
de justice identiques pour tous. Il ne semble pas douter un instant que la

restriction de la liberté qui doit naître du contrat destiné à surmonter les

inconvénients de l'état prépolitique sera nécessairement «universelle, donc
strictement impartiale et, de plus, uniforme» (1991, p. 303).

Là où, par exemple, chacun abandonne la liberté de tuer les autres, chacun

reçoit en retour le droit à l'inviolabilité de son corps et de sa vie. Ainsi toutes
les discriminations et tous les privilèges sont exclus pour ce qui concerne la

liberté de tuer et le droit à la vie, et cela non pas par hasard, mais d'une certaine

manière, nécessairement. Car nul ne reçoit un droit au corps et à la vie, à moins

que chacun n'abandonne réellement sa liberté de tuer. (1991, p. 303)
Si je trouve ce résultat satisfaisant, je doute, en revanche, que celui-ci soit

derivable du scénario imaginé par Hoffe. A l'encontre de ce qu'il soutient, je
veux montrer en effet que des limitations réciproques et strictement symétriques,

c'est-à-dire égales, ne peuvent surgir d'un accord entre les individus
libres de l'état de nature.

La raison centrale de cette impossibilité tient dans la manière dont sont
caractérisés les individus de l'état prépolitique. Chacun y est conçu comme mû

par le seul désir de maximiser sa satisfaction. Dans l'état prépolitique, ce but

n'est soumis à aucune contrainte morale limitant le genre d'actions que l'on
peut entreprendre dans la poursuite de ses objectifs : il n'y a pas de devoir
naturel de respecter autrui dans sa vie, dans son intégrité physique, ni a fortiori,
dans ses possessions extérieures 13. En vertu de ces prémisses, je ne peux être

motivé à ne pas nuire intentionnellement à autrui qu'à la condition expresse
de nourrir la conviction qu'en définitive, cette attitude est celle qui sert le mieux

mes intérêts à long terme. En un mot, c'est parce que je pense que mes intérêts

ont le plus de chance d'être promus lorsque les autres s'abstiennent de s'en

11 Dans la construction en pensée de l'état de nature devant permettre la légitimation
de la contrainte sociale, il ne doit y avoir ni ordre politique, ni droits subjectifs (Hülfe,
1991, p. 229).



LA JUSTICE PEUT-ELLE NAÎTRE DU CONTRAT SOCIAL? 153

prendre à moi et à mes biens que, de mon côté, je me plie aux termes du contrat
passé entre nous. Car si je ne le faisais pas, les autres cesseraient également
de le faire et nous nous retrouverions à nouveau dans l'état de nature avec son
cortège incessant de violences et de représailles. Bref, si je souhaite que les

autres ne fassent pas usage de leur pouvoir de menace à mon endroit, il faut
que je m'abstienne d'en user à leur encontre.

L'hypothèse qui sous-tend ce raisonnement est que les autres constituent
une menace potentielle pour moi ; que, le cas échéant, ils peuvent décider de

venger l'action fautive que j'aurai commise. De cette hypothèse, il résulte que
mon intérêt est d'accorder à tous les autres exactement les mêmes droits que
je demande pour moi. On arrive ainsi à l'idée d'un avantage distributif pour
la liberté de chacun, chacun ayant exactement les mêmes droits et les mêmes
devoirs fondamentaux. En dépit de son apparence convaincante, ce raisonnement

n'est pas concluant. Pour quelle raison?
Pour faire apparaître celle-ci, endossons le point de vue d'un individu

engagé dans la «négociation» en vue d'un contrat. Rappelons que, par
hypothèse, je suis dépourvu de sens moral et que mon intérêt personnel est mon
unique souci. De mon point de vue de partie donc, la question n'est pas de

savoir si l'accord en question est à l'avantage de tous, mais s'il est à mon

avantage. Or, ce que je perçois comme un accord qui m'est favorable dépend
directement de ma position actuelle, celle-ci déterminant ce qu 'il m'est permis
d'espérer en regard de la situation de négociation. Dans l'hypothèse, fort
vraisemblable, où, au moment du contrat, les parties jouissent de situations très

inégales, il n'est nullement certain que l'accord qui sera à l'avantage de tous

- défini ici comme l'accord que chacun perçoit comme avantageux pour lui -
soit, à supposer qu'il soit possible, un accord stipulant des droits et des

obligations égaux. Le «fort» pourrait en effet bien juger désavantageux (pour
lui) un accord «égalitaire», et, partant, le refuser.

Car ce que suggère tout le raisonnement sur la motivation des individus
de l'état prépolitique à accepter des restrictions de leur liberté d'action, c'est

que, dans cet état, seuls sont pour moi à prendre en compte les individus

pourvus d'un certain pouvoir de menace, c'est-à-dire dotés à la fois d'une
faculté rationnelle de concevoir et de planifier une attaque et de la capacité
physique de la mettre en oeuvre. Par rapport au problème qui nous occupe,
à savoir l'idée d'un accord fondant les droits et obligations fondamentaux, la

difficulté est qu'il n'est pas vrai que tous les autres, sans exception, constituent

une menace potentielle pour moi. Prenons le cas d'un handicapé profond
incapable de parler. A supposer que celui-ci soit à la fois incapable de se

défendre et de témoigner de ce qui lui arrive, quelle raison ai-je de me
restreindre de commettre des abus à ses dépens si telle est mon envie? Car s'il
est vrai que ma motivation à être juste réside dans mon intérêt à long terme,

je n'ai, dans un tel cas, aucune raison de m'astreindre à ne pas commettre
d'abus puisque, en raison de sa condition, le handicapé n'est pas en mesure
de se venger. S'il est vrai que lajustice constitue un impératif prudentiel plutôt



154 HUGUES POLTIER

que moral, il semble bien qu'il n'y ait aucune raison de prudence pour m'inciter
à refréner mes envies. Par provocation, on peut même aller jusqu'à demander
s'il est juste que je me retienne, car en ce cas, pourrait-on demander, où réside

mon avantage? Que me donne-t-il en échange? Je me prive d'un plaisir et en

retour ne reçois rien N'est-ce pas injuste?
A la lumière de cet exemple, certaines implications du principe de l'avantage

mutuel deviennent manifestes. La plus importante d'entre elles est qu'une
partie A ne limite ses prétentions à la satisfaction de ses intérêts que si une

au moins de ces deux conditions est remplie. Soit 1) lorsque B, l'autre partie,
possède une capacité de nuisance suffisante pour que A la perçoive comme
une menace ; soit 2) lorsque B possède une monnaie d'échange suffisamment

attrayante, en contrepartie de quoi A peut juger opportun de renoncer à

violenter B. S'il est exact, comme on l'a dit plus haut, que l'avantage distributif
de Hoffe peut être décrit comme un avantage mutuel généralisé à tous les

partenaires du contrat social, la question se pose de savoir si la difficulté qui
affecte la théorie de l'avantage mutuel ne se reporte pas sur la conception de

lajustice comme avantage distributif. La réponse à cette question semble bien
devoir être affirmative, puisque Hoffe veut faire surgir les principes de justice
d'un jeu libre de toute présupposition morale et dans lequel chacun se borne
à mobiliser toutes ses ressources dans la préoccupation exclusive de ses

intérêts. Dans un tel scénario, je ne vois pas comment il peut arriver à la

conclusion que les individus vont s'accorder réciproquement des droits et des

garanties égaux. Car, si je n'ai aucun devoir naturel de respecter autrui et si

mon intérêt propre est la seule motivation de mes actions, pourquoi me retien-

drais-je, si tel est mon bon plaisir, de régner de toute ma puissance sur ceux
dont je (crois que je) n'ai rien à craindre, voire de leur faire subir les plus
horribles souffrances? Pourquoi accorderais-je aux infirmes, aux faibles, aux
chétifs, etc., les mêmes droits qu'à moi puisque je n'ai rien à craindre d'eux?
C'est ainsi une conséquence nécessaire du style de contractualisme adopté par
Hoffe que ne peuvent pas prendre part au contrat tous ceux qui sont, non pas
seulement temporairement, mais constitutivement trop faibles pour menacer
autrui ; et que par suite, un tel contractualisme, s'il est conséquent, ne peut leur
concéder aucun droit, puisqu'en raison de leur faiblesse, ils n'ont rien à

proposer à autrui en échange de son renoncement à les attaquer. A supposer qu'il
accepte de ne pas s'attaquer au handicapé sévère, le bien-portant n'en retire

aucun avantage. Le principe de l'avantage mutuel n'étant pas satisfait, qu'est-
ce qui pourrait le motiver à accepter ce renoncement? Observons au passage
ce fait étrange que, dans cette perspective, le pouvoir de menacer ses semblables

est le fondement de la prétention de l'individu à avoir des droits contre
ses prochains.

Dans l'optique du contractualisme réaliste qui est celle de Hoffe, les droits
des uns et des autres ne peuvent être égaux que si, dans la situation initiale,
ils se trouvent tous dans une position équivalente. L'exemple discuté ci-dessus

suggère que cette condition n'est pas satisfaite. En clair, la prémisse qui, dans



LA JUSTICE PEUT-ELLE NAÎTRE DU CONTRAT SOCIAL? 155

le raisonnement de Hoffe, se révèle erronée est celle qui pose l'universalité
de la situation de victime potentielle du désir d'autrui. On pourrait, ajuste titre,
me rétorquer que, absolument parlant, cela est vrai. Mais ma réponse serait
alors que parler ici en termes absolus est dépourvu de sens. Si je prenais en

compte le fait qu'absolument parlant, chaque fois que je me déplace d'un
endroit à un autre, je peux être victime d'un accident mortel, je ne me déplacerais

simplement plus. Pour la raison pratique, les considérations de probabilité

et de vraisemblance sont bien plus déterminantes que ces réflexions sur
l'existence absolue d'un risque. Dans les relations entre les puissants et les

faibles, ce sont des considérations de cet ordre qui dominent le raisonnement
des uns et des autres. Sitôt que l'on prend en compte cette dimension, il devient
clair que la probabilité d'être la victime du désir d'autrui n'est pas égale pour
tous. De cette conclusion, il découle cette autre que l'on ne peut pas déduire

l'égalité des droits et des devoirs fondamentaux de tous à partir d'un état de

nature libre de tout présupposé moral. Clairement, Hoffe ajoute le présupposé
de l'égalité de la situation de victime potentielle afin de produire un résultat
conforme à nos intuitions morales. Mais cet ajout n'est pas fidèle à ses

hypothèses de départ et met en cause toute sa construction.

Gauthier: lajustice comme restauration de l'optimalité

Fondé sur l'idée d'un échange d'abstentions négatif et symétrique, le

contractualisme de Hoffe échoue donc à générer un ensemble de droits et

d'obligations correspondant à nos intuitions sur le juste et l'injuste. En
particulier l'idée que les droits et obligations respectifs de chacun dépendent, en
dernière analyse, de la capacité de constituer une menace pour autrui entraîne
cette conséquence fâcheuse que les handicapés et les débiles mentaux seront
nécessairement dépourvus de droits. Ce corollaire s'accorde mal avec notre
idée de la dignité humaine que nous, modernes, regardons comme appartenant
de façon essentielle à tout représentant de notre espèce, fût-il profondément
atteint dans ses capacités physiques ou mentales. Si cette version du

contractualisme doit être rejetée, la cause n'est cependant pas encore entendue,

car, en dépit des parentés que présente sa construction avec celle de Hoffe,
la tentative de Gauthier est toutefois suffisamment différente pour mériter un

examen séparé.
La différence cruciale qui sépare Gauthier et Hoffe réside dans l'interprétation

de la finalité du contrat et, partant, de la rationalité des agents qui
s'engagent les uns envers les autres. Chez Hoffe, les agents aspirent désespérément

à sortir de l'état prépolitique en raison des menaces qui ne cessent d'y
peser sur eux. Et c'est parce qu'il s'agit avant tout d'éliminer cette menace

que les individus s'accordent sur des principes de justice négatifs - c'est-à-
dire sur des principes de justice se bornant à énoncer les actions que nul n'a

plus le droit de commettre sous peine de sanction. La conception qu'a Gauthier



156 HUGUES POLTIER

des fins et de la rationalité des agents est très différente. Pour lui en effet,
l'homme se définit avant tout comme un être désireux de maximiser son utilité.
Agir rationnellement, c'est choisir l'action ou la séquence d'actions la mieux
à même de satisfaire la maximisation de ses préférences (cf. 1986, p. 22). Sur
la base de ces prémisses, la sortie de l'état de nature est très aisée à comprendre.
Elle est fondée sur la claire compréhension par chacun que, quoi qu'il en soit,
ses préférences seront certainement plus complètement satisfaites s'il peut
compter sur la coopération des autres et qu'en outre, les autres ne seront prêts
à coopérer avec lui que si, de son côté, il est disposé à répondre de manière

appropriée à leur comportement coopératif. A comparer l'état de nature de

Hobbes avec n'importe quel scheme coopératif, il est évident que ce dernier
offrira à quiconque une plus grande source de satisfaction de ses préférences

que l'état de guerre de tous contre tous (1986, p. 167).

Bref, aux yeux de Gauthier, l'abstention d'user de la violence et de la

tromperie délibérée à l'égard d'autrui a son fondement dans la compréhension

par chacun qu'il sera mieux à même de satisfaire ses préférences dans un

système coopératif que s'il est en guerre avec tous ses semblables. Si la mise

en place d'un tel système de coopération était en elle-même suffisante, il n'y
aurait nul besoin d'un accord prévoyant des principes de justice - et, partant,
nul besoin non plus d'un Etat. Chacun ayant intérêt au bon fonctionnement
du marché en tant que celui-ci constitue un réservoir d'opportunités pour
satisfaire ses préférences, chacun cultivera la disposition à coopérer avec
autrui, c'est-à-dire à échanger son travail ou le produit de son travail contre
d'autres biens. Il s'ensuit que, fût-il parfait, le marché ne nécessiterait aucune
contrainte externe pour obliger les individus à adopter un comportement
coopératif. C'est en effet spontanément, c'est-à-dire en vertu de leur désir de

maximiser la satisfaction de leurs préférences qu'ils adoptent la disposition
adéquate. Aussi le marché compétitif parfait serait, s'il était possible, «une zone
moralement neutre», en ce sens que «ses opérations ne nécessiteraient l'exercice

d'aucune contrainte sur les choix individuels de maximisation de l'utilité»
1986, p. 85). Si le jeu de l'offre et de la demande était sans défaillance ; en

d'autres termes, si à un accroissement ou une diminution d'utilité correspondait
toujours une contre-prestation ; ou encore, s'il était impossible à quiconque
d'accroître son utilité sans donner quelque chose en échange et si, à l'inverse,
il était impossible que quiconque subisse un inconvénient sans pouvoir exiger
une compensation, il n'y aurait, selon Gauthier, nul besoin de principes de

justice.
Le problème est que, de fait, le marché n'est pas parfait et ne peut pas l'être

en raison de la structure de «consommation» de certains biens et désavantages

produits par le marché. Ainsi, pour prendre un exemple classique, il est

impossible d'empêcher l'usage d'une route à ceux qui n'ont pas contribué à son

financement sans du même coup en faire pâtir ceux qui y ont participé, annulant
ainsi tout le bénéfice de son existence. D'un autre côté, la pollution constitue

un dommage produit par certains et affectant indifféremment tous les individus



LA JUSTICE PEUT-ELLE NAITRE DU CONTRAT SOCIAL? 157

d'une région, qu'ils en soient ou non responsables. Dans le premier exemple,
on a affaire au cas d'un avantage qui ne s'échange pas sur le marché, puisque
tous ceux qui n'ont rien consenti en échange de l'utilité qu'elle procure peuvent
néanmoins en bénéficier. Dans le second, on a affaire à la production d'un
inconvénient dont le coût est supporté par tous ceux qui, sans tirer bénéfice
des profits de l'entreprise polluante, sont touchés dans leur santé et dans leur
jouissance par l'altération de la qualité de l'air, de l'eau et des sols. Dans les

deux cas, on est en présence d'accroissement ou de diminution d'utilité qui
s'effectuent hors du marché : les économistes nomment ces transactions hors
marché des externalités. Ce sont ces externalités, affirme Gauthier, qui rendent
nécessaire l'adoption de principes de justice, ces principes ayant essentiellement

pour fonction de corriger les défaillances du marché (1986, p. 93 et 128

notamment). Adoptant une définition parétienne de l'optimalité, définition au

terme de laquelle une situation est optimale lorsque toute autre solution
accroissant l'utilité d'un individu diminue en même temps celle d'un autre,
Gauthier en conclut que ces externalités conduisent à une situation suboptimale
puisque, précisément, l'amélioration de la situation des uns s'y fait au détriment

des autres. En vertu de la définition ci-dessus, on comprend qu'une
situation suboptimale est une situation telle que l'amélioration de la situation
de l'un n'entraîne pas nécessairement la détérioration de celle d'un autre
individu. Dans la perspective de la rationalité comme maximisation qui est

celle de Gauthier, la raison d'être de la justice est simplement de parvenir à

annuler les distorsions liées aux externalités et ainsi de rétablir l'exigence
rationnelle d'optimalité (1986, p. 117). L'objet du choix coopératif des

principes de justice n'est ainsi rien d'autre que la production d'un résultat optimal.
Aussi son contenu essentiel est-il donné par l'engagement de chacun à renoncer
à profiter des situations où il pourrait tirer un bénéfice à jouer le «resquilleur»
ou le parasite (cf. 1986, p. 96). A tel poinl même que l'unique principe de

justice retenu par Gauthier est une adaptation de la clause lockéenne qui exige
que, lorsque quelqu'un prend possession d'un objet, il doit en rester
«suffisamment et en qualité aussi bonne en commun pour les autres» 14. Le principe
de Gauthier stipule en effet que «personne n'a le droit d'améliorer sa position
au moyen d'une interaction qui détériore celle d'un autre» (1986, p. 258-259).
Telle est la contrainte fondamentale à laquelle l'individu rationnel - c'est-à-
dire disposé à se comporter de manière juste - accepte de soumettre la poursuite
de son utilité, car il sait que cette contrainte impartiale est essentielle à la

réalisation d'échanges optimaux pour chacun (cf. 1986, p. 165-168).

Inutile, je crois d'aller plus loin dans la présentation de la théorie de

Gauthier. Même si on concède que la disposition à coopérer constitue pour
chacun l'attitude la plus rationnelle en ceci que, comparée à une situation de

non-coopération, une situation de coopération offre à chacun une palette de

14 J. Locke (1690, § 27). Je suis la traduction proposée par van Parus (1991, p. 142),

qui me paraît nettement préférable à celle de Mazel.



158 HUGUES POLTIER

biens à la fois beaucoup plus riche et beaucoup plus variée et que, partant, elle
offre bien plus d'opportunités de satisfaire ses préférences, une difficulté
subsiste. De même que chez Hoffe, elle a trait au fait que, dans une perspective
maximisatrice conséquente, il n'y a pas de devoir moral naturel de respecter
l'intégrité d'autrui. Nous ne possédons pas, par nature, un statut moral que les

autres auraient l'obligation de ne pas violer. Les «droits» que l'on gagne
dépendent de la reconnaissance mutuelle des contractants comme partenaires
actuels ou potentiels à des échanges et à des activités mutuellement avantageuses

(cf. 1986, p. 222). Ils ne se rattachent nullement à notre nature d'«êtres
raisonnables». La conséquence est semblable à celle que nous avons déjà
observée chez Hoffe : que se passe-t-il lorsque, pour des raisons génétiques
ou accidentelles, un individu est dépourvu des facultés nécessaires pour être

considéré comme un partenaire économique potentiel par autrui? Est-il
simplement dépourvu de tout droit? Cela signifie-t-il que les autres peuvent en

disposer à leur guise sans que, ce faisant, ils ne commettent à son endroit ni

injustice ni tort moral? Il semble bien, encore une fois, que ce soit là une

conséquence nécessaire des prémisses «a-morales» communes à Hoffe et à

Gauthier. D'ailleurs, ce dernier reconnaît pleinement ces conséquences et, pour
échapper au risque d'incohérence, ne recule pas devant la nécessité de les

accepter. Relevant que son approche lui a permis de générer des droits de nature
lockéenne, il admet cependant devoir concéder «que, surgissant de ce qui est,

au sens plein du terme, des conditions d'avantage mutuel, ces contraintes
morales ne correspondent pas tout à fait aux "devoirs communs" de la morale
conventionnelle. Les animaux, les enfants morts-nés, les handicapés de

naissance, les demeurés tombent hors du champ d'une morale fondée sur l'avantage
mutuel. La disposition à se plier aux contraintes morales (...] ne peut être

rationnellement défendue que dans l'horizon de l'attente d'un bénéfice» (1986,

p. 268).
A elle seule, cette conséquence suffirait, à mes yeux, pour rejeter la théorie

contractualiste de Gauthier, car elle heurte trop les intuitions morales qui me
semblent centrales à la modernité, en particulier l'intuition selon laquelle
chaque être humain, en tant qu'humain et non en tant que partenaire à une

coopération mutuellement avantageuse, mérite et exige d'être traité avec
respect.

L'examen des constructions de Hoffe et de Gauthier débouche donc sur
des résultats semblables. Dans les deux cas, ces théories s'avèrent incapables
de générer des droits et des devoirs fondamentaux égaux. Cette conclusion

justifie la présomption que cette impossibilité est inséparable de la forme de

raisonnement imposée par les prémisses du contractualisme strict, inspiré de

Hobbes.

Afin de prévenir tout malentendu, il convient cependant de préciser la

portée de cette discussion. Ma critique ne doit pas être lue comme une remise

en cause radicale de la théorie de l'avantage mutuel. Sa pointe porte contre



LA JUSTICE PEUT-ELLE NAITRE DU CONTRAT SOCIAL? 159

son extension à l'explication de la genèse de la morale ou de l'ordre politique.
La sphère dans laquelle cette théorie a sa source et son usage légitime est celle
de l'économie. Elle est incontestablement opératoire lorsqu'il s'agit de rendre

compte de la rationalité des agents dans le contexte de transactions sur un
marché. Que la valeur marchande d'un bien ou d'un service dépende de sa

rareté relative et qu'il en résulte la possibilité d'échanges inégaux mutuellement

avantageux paraît aller de soi sitôt qu'on accepte que chaque individu
jouit de la libre possession de soi-même. Dans cette optique, cependant, il est

crucial que des phénomènes de domination ne se mêlent pas au jeu de

l'échange, cette condition n'étant satisfaite que lorsque l'égalité en droit de

chacun est garantie-ce qui, à son tour, suppose l'existence d'un ordre politique
au fondement duquel se trouve le principe de l'égalité de tous ses membres.

Bref, la possibilité même de ces accords fondés sur l'avantage mutuel repose
sur la présupposition que les parties jouissent de droits fondamentaux égaux :

droit d'en appeler à la justice en cas de conflit, droit de se défendre, droit de

faire valoir son point de vue, etc. La garantie politique de l'égalité en droit
des parties à un échange s'avère ainsi condition de possibilité des échanges
mutuellement avantageux l5. A défaut, l'échange sera inévitablement affecté
de la domination résultant de la perception du pouvoir de menace inégal des

parties en présence.
Ce que je me suis attaché à contester dans cette étude, c'est donc uniquement

la légitimité de l'extension de ce modèle théorique à la fondation du corps
social et de ses principes constitutifs. Le point que je me suis efforcé d'établir
dans ma discussion, c'est que, dans l'hypothèse où il résulterait d'un contrat
social fondé sur les prémisses retenues par Hoffe et par Gauthier, l'ordre
politique serait profondément inégal. En clair, à l'image de l'ordre médiéval

ou de celui des castes, il prévoirait des catégories différentes de sujets
auxquelles s'appliqueraient des règles distinctes. En d'autres termes, et en donnant
à ces conclusions un degré de généralité plus élevé, ma critique montre
l'impossibilité de rendre compte de l'existence d'un ordre politique caractérisé par
l'égalité en droit de tous ses membres à partir de la seule rationalité stratégique.

Si cette conclusion est exacte, le chercheur se trouve alors placé devant

l'alternative suivante : ou bien il s'associe au scepticisme moderne qui met en

doute l'existence de la raison pratique (au sens de Kant) et pour qui la
rationalité stratégique est la seule forme de rationalité avérée et débarrassée de tout
résidu métaphysique invérifiable. Mais en ce cas, il doit également rejeter
l'ordre politique démocratique en tant que le principe fondamental qui est en

son coeur ne peut en être dérivé. Plus encore, conséquent avec lui-même, il
devrait appeler à son renversement en tant qu'il repose sur une illusion. Ou

bien - seconde branche de l'alternative - il remarque que le principe
vérificationiste qui le conduit à n'admettre l'existence que de la seule ratio-

15 Dans l'état de nature, c'est la perception d'une équivalence du pouvoir de menace
des parties qui joue le rôle de «garantie».



160 HUGUES POLTIER

nalité stratégique n'est lui-même pas susceptible de vérification. En suite de

quoi, il juge que l'idée de devoirs moraux naturels envers nos semblables ainsi

que celle de l'égalité politique jouissent d'une plausibilité telle que, si sophistiquée

soit-elle, aucune construction théorique ne saurait remettre en cause

cette «conviction bien pesée». Aussi en conclut-il qu'il convient de partir, non

pas de l'idée d'un contrat, mais d'un effort pour cerner notre identité. Pour

ma part, on l'aura compris, c'est cette dernière voie que je retiens.

Bibliographie

J. Colture (éd.), 1992, Ethique et rationalité, Liège, Mardaga.
D. Gauthier. 1986. Morals by Agreement, Oxford, Clarendon Press.

—. 1992, «La justice en tant que choix social», in J. Couture, 1992.

— 1992b, «Est-il rationnel d'être juste?», in J. Couture, 1992.

J. Hampton, 1980, «Contracts and Choices : Does Rawls Have a Social
Contract Theory?», Journal of Philosophy, 11lb, p. 315-337.

T. Hobbes, 1642, Le citoyen ou les fondements de la politique, éd. Goyard-
Fabre, Paris, Garnier-Flammarion, 1982.

— 1651, Leviathan, éd. Macpherson, Harmondsworth, Pelican, 1968.

O. Hoffe, 1991, La justice politique. Fondement d'une philosophie critique du

droit et de l'Etat, Paris, P.U.F.

—, 1993, Principes du droit, Paris, Cerf.
E. Kant, 1994, Métaphysique des mœurs, II : Doctrine du droit. Doctrine de

la vertu, trad. A. Renaut, Paris, Garnier-Flammarion.
J. Locke, 1690, Traité du gouvernement civil, trad. David Mazel (1795), éd.

Goyard-Fabre, Paris, Garnier-Flammarion, 1984.

Platon, 1966, La République, trad. Baccou, Paris, Garnier-Flammarion.
— 1967, «Gorgias», in Protagoras et autres dialogues, trad. Chambry, Paris,

Garnier-Flammarion.
J. Rawls, 1972, A Theory of Justice, Oxford, Oxford University Press. {Théo¬

rie de lajustice, trad. C. Audard, Paris, P.U.F., 1987]

— 1980, «Kantian Constructivism : Rational and Full Autonomy», The Journal

of Philosophy, 11/9, p. 515-572.
— 1993, Political Liberalism, New York, Columbia University Press.

[Libéralisme politique, trad. C. Audard, Paris, P.U.F., 1995]
F. Rkcanati (éd.), 1988, L'âge de la science, I : Ethique et philosophie po¬

litique, Paris, Odile Jacob.

C. Taylor, 1985, Philosophical Papers, 2, Cambridge, Cambridge University
Press.

P. van Parus, 1991, Qu'est-ce qu'une société juste? Introduction à la pratique
de la philosophie politique, Paris, Seuil.


	La justice peut-elle naître du contrat social?

