
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 47 (1997)

Heft: 2

Artikel: L'idée d'une doctrine cohérentiste de la justification épistémique

Autor: Schulthess, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381550

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381550
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 129 (1997). P. 127-139

L'IDEE D'UNE DOCTRINE COHERENTISTE
DE LA JUSTIFICATION ÊPISTÉMIQUE*

Daniel Schulthess

Résumé

Dans la tradition philosophique marquée par Descartes et l'empirisme, l'idée
de justification êpistémique a été vue le plus souvent en termes de construction
sur des fondements qui seraient autant de points de départ immédiatement
justifiés. L'article expose une tout autre approche de la question, due au
philosophe Keith Lehrer (dont la Revue a publié récemment «L'unité de la
raison théorique et de la raison pratique», RThPh 127/4 (1995), p. 349-356),
approche dans laquelle la justification êpistémique découle d'un rapport de

cohérence entre des croyances qui ne sont jamais des points de départ
immédiatement justifiés. Ce qui est alors décisifpour la justification d'une croyance,
c 'est d'écarter ou de neutraliser toutes les objections qu 'on peut élever contre
elle. A partir d'un exemple, l'article présente cette approche de la justification
êpistémique et expose une difficulté que celle-ci rencontre.

Un exemple

Quand j'étais petit garçon, j'écoutais la radio, je jetais un œil distrait sur
les journaux, et au vu de tout cela, et peut-être parce que j'ignorais la télévision,
j'avais trouvé le moyen de former une croyance dont je crois avoir détenu
l'exclusivité : je croyais que la chanteuse française Barbara et la chanteuse des

Etats-Unis Barbra Streisand étaient une seule et même personne. C'était même,

je le confesse, une chose à laquelle je tenais, une sorte de découverte que
j'estimais avoir faite et par laquelle je me trouvais supérieur à bien des

ignorants. C'était bizarre et naïf, voire désarmant, mais j'étais bien entendu un
garçon naïf et je faisais peu de cas du consensus omnium.

Cette croyance était fausse, je m'en suis convaincu par la suite. Monique
Serf née à Paris en 1930 et Barbra Joan Streisand née à New York en 1942

ont peu à voir l'une avec l'autre et elles sont des personnes bien distinctes.
Mais la fausseté dûment notée, il est nécessaire d'en dire plus sur la croyance

Exposé présenté à l'Université de Neuchâtel lors du colloque «La justification
êpistémique» des 24 et 25 novembre 1995.



128 DANIEL SCHULTHESS

que j'avais formée au sujet de ces personnes : la fausseté même mise à part

- et bien sûr tout le monde peut se tromper - j'avais «mal conduit ma barque»
en formant cette croyance.

Défauts et qualités

Il y a plusieurs façons, toutefois, de «mal conduire sa barque», ces façons
étant susceptibles selon les cas de se superposer à l'admission de croyances
vraies ou fausses. Deux d'entre elles m'intéresseront ici.

L'une consisterait, pour ainsi dire, à former une croyance pour laquelle
toute raison nous manquerait ', alors même que nous manquerait aussi toute
raison pour la croyance contradictoire. Ce genre de défaut tiendrait à une sorte
de gratuité, à un geste accompli à l'aveuglette, comparable au lancement d'un
dé ou plutôt, pour faire droit au principe du tiers exclu, d'une pièce de monnaie.
Je ne sais s'il est psychologiquement plausible d'agir ainsi2, mais ce comportement

est au moins concevable dans des situations où il est impossible de

recourir à des raisons.

Une autre façon de «mal conduire sa barque» consisterait non à former une

croyance pour laquelle toute raison ferait défaut, mais à faire pire : à former
une certaine croyance alors que c'est pour la croyance contradictoire que des

raisons se trouveraient à notre portée. Cette croyance ne serait pas gratuite,
mais, à sa façon, perverse, dans la mesure où, alors même que nous l'adoptons,
nous aurions les moyens non seulement de l'écarter mais encore d'adopter la

croyance contradictoire. Dans le cas précédent, en revanche, nous sommes en

posture seulement de suspendre aussi bien la croyance initiale que la croyance
contradictoire. Là encore, une question de réalité psychologique peut se poser

\ mais de prime abord au moins, nous semblons être sujets à ce genre de

phénomène.
Si cette différence mérite bien de nous retenir, on rencontre deux sortes

de manque ou de défaut dans le comportement intellectuel 4, ct donc, à l'op-

1 L'idée de raison pour une croyance est prise ici de façon ordinaire et laisse de

côté les doutes des sceptiques. Je ne pourrai traiter dans ce bref exposé de la teneur
des réponses que la doctrine cohérentiste de la justification êpistémique peut apporter
à ces doutes. Je noterai seulement que ces réponses sont semblables à celles qu'exigent
les doutes ordinaires.

2 Soumis à un interrogatoire dans lequel certaines réponses nous manquent, nous

prenons parfois position «à l'aveuglette». Mais est-il possible de croire de cette façon?
3 C'est le cas selon la place qu'on donne aux réquisits normatifs de la rationalité

(«principes de charité») dans l'attribution interpersonnelle des attitudes psychologiques.
4 Dans la 4e Médilalion, Descartes décrit en d'autres termes, plus radicaux, en quoi

«mal conduire sa barque» consiste. Pour lui, il y a une seule façon de faillir dans le

comportement intellectuel : juger quand nous ne sommes pas entraînés par des raisons
certaines et indubitables (certcie et indubitabiles rationes, A.T. VII, p. 59). La doctrine
cohérentiste de la justification êpistémique est non cartésienne dans la mesure où elle



L'IDEE D'UNE DOCTRINE COHERENTISTE 129

posé, deux sortes de qualités que nous pourrions ou devrions manifester. Je

parlerai respectivement de circonspection que j'oppose à la précipitation et de

diligence que j'oppose à la négligence (la négligence consistant à ne pas faire
tout ce que nous pourrions et devrions faire dans certaines circonstances, mais
à faire quand même certaines choses). Les deux sortes de manque sont exclusives

l'une de l'autre : si nous péchons par précipitation, la négligence est
exclue - car elle implique un certain usage des raisons, quoique celui-ci reste
insatisfaisant -, et si c'est par négligence que nous péchons, la précipitation
est exclue aussi pour le même motif. En revanche, leurs opposés sont
compatibles. On précisera encore que la diligence implique la circonspection, alors

que nous pouvons nous montrer circonspects (ne pas céder à la précipitation),
mais négligents.

Nous devons tenir compte maintenant du fait que nous pouvons aboutir à

des croyances vraies et à des croyances fausses, selon les cas, et cela que nous
tenions compte de raisons pour nos croyances ou non. Comme je le soulignerai
plus loin («Le problème du faux»), même la diligence (qui implique la

circonspection) peut nous faire aboutir à des croyances fausses ; c'est là une
question centrale de la doctrine de la justification êpistémique.

De cette discussion initiale, je garde simplement un tableau destiné à situer
mon exemple par rapport aux distinctions introduites :

Croyance vraie Croyance fausse

Précipitation nous pouvons adopter
par p. une c. vraie

mais aussi une c.
fausse

Négligence
(et circonspection)

ce cas aussi est possible mon exemple initial
(Barbara et Barbra)

Circonspection
et diligence

c'est le cas favorable
et attendu

cas défavorable et
embarrassant

Je n'entends pas sur la foi de ces formules introduire en contrebande une
doctrine des «vertus épistémiques» et des défauts épistémiques correspondants.
Les étiquettes pour certains défauts et qualités me servent seulement de

sténographie pour diverses démarches qui seront examinées davantage un peu
plus bas. Ce qui m'importe ici, c'est que ces démarches, nous pouvons les

mener ou non : nous avons une marge de manœuvre. Et c'est la marge de

admet que des raisons autres que certae et indubitabiles peuvent justifier des croyances
et nous permettre d'avoir des connaissances. Elle reconnaît des raisons qui pour
Descartes ne seraient que des conjectures (probabiles conjeeturae, où probabiles implique
l'approbation et non un des sens que ce terme a pris ultérieurement). Voir aussi Principes
de la philosophie, IV, p. <205-206. La question d'une epistemologie normative non
cartésienne est là : peut-on dégager un sens satisfaisant de la justification êpistémique
en admettant des raisons qui ne sont pas certaines et indubitables?



130 DANIEL SCHULTHESS

manœuvre appartenant au second cas qui m'intéresse : elle concerne ce que
nous faisons lorsque nous nous appliquons de façon plus ou moins complète
et efficace à asseoir nos croyances par des raisons. Dans le cas de la croyance
que j'ai mentionnée en ouverture de cet article, j'aurais dû. dans les circonstances

mêmes où je me trouvais, mieux me servir de cette marge de manœuvre.
Alors même que j'adoptais une certaine croyance, j'avais les moyens non
seulement de l'écarter ou de la discréditer, mais aussi d'adopter la croyance
contradictoire.

Commentaire de l'exemple

Mais qu'est-ce qui me permet de dire, dans le cas évoqué au début de cet

exposé, que j'aurais eu les moyens d'écarter cette croyance, de la discréditer
et d'adopter la croyance contradictoire (au lieu simplement de suspendre aussi

bien la croyance initiale que sa contradictoire)?
J'avais à ma disposition, en rapport avec la croyance mise en discussion,

une série d'informations que j'essaie ici de reconstituer à titre rétrospectif afin
de donner un peu de chair à mon exemple et de préparer le terrain pour la

discussion ultérieure. Voici ces informations :

(a) la personne présentée sous le nom de Barbara chantait toujours en français,
tandis la personne présentée sous le nom de Barbra Streisand chantait

toujours en anglais, sans que jamais des croisements («la chanteuse Barbra
Streisand interprétera maintenant 'Göttingen'». «Barbara donne toute la

mesure de son talent dans 'Funny Girl'») ne se fassent.

(b) les timbres de voix de la personne présentée sous le nom de Barbara et
de la personne présentée sous le nom de Barbra Streisand étaient très

différents, l'un voilé et lyrique, l'autre perçant et plutôt gavroche
(c) les styles musicaux et poétiques de la personne présentée sous le nom de

Barbara et de la personne présentée sous le nom de Barbra Streisand étaient
très différents aussi.

Je possédais tous ces éléments. Mais évidemment, de l'autre côté, j'avais
noté les choses suivantes :

(d) la personne présentée sous le nom de Barbara et la personne présentée sous
le nom de Barbra Streisand sont de même sexe, vivent en un même temps
et résident en des lieux pas excessivement éloignés (et il n'est pas interdit
à une même personne d'avoir plusieurs résidences)

(e) la personne présentée sous le nom de Barbara et la personne présentée sous
le nom de Barbra Streisand font entendre l'enregistrement de leur voix sur
les chaînes de radio

(f) il arrive qu'en changeant d'aire linguistique, comme le font des artistes de

variétés, on soit désigné par des versions différentes d'un nom ou spécia-



L'IDEE DUNE DOCTRINE COHERENTISTE 131

lement d'un prénom, pour autant que de telles versions existent - ce qui
est le cas dans mon exemple : il arrive alors que ces noms différents mais

apparentés soient les noms d'une même personne.

Ces choses étant remises en place, comment décrire à présent le défaut

auquel j'ai cédé - outre, je l'ai dit. celui d'avoir cru une chose fausse?

Il est facile de remarquer au préalable que je ne me rendais pas coupable
de contradiction. Je n'avais pas en même temps la croyance que j'ai mentionnée

et la croyance contradictoire. Le travail de tri. d'élimination et de

remplacement que j'avais négligé avait d'autres ressorts que celui d'éviter la

contradiction.
Disons que si j'avais fait preuve de «diligence êpistémique», j'aurais

effectué un certain travail de confrontation des croyances - là où les rapports
entre les croyances sont moins directs que la contradiction. Il en serait ressorti

que les croyances spécifiées par (a)-(c) «parlaient contre» ma croyance fausse

avec plus de force que les croyances spécifiées par (d)-(f) ne «parlaient pour»
elle. Je m'étais montré négligent en limitant mon travail de confrontation de

ma croyance fausse aux croyances qui «parlaient pour» elle. (Cette façon de

parler n'est pas psychologiquement satisfaisante, puisque les raisons de ma

croyance - selon des rapports de nature êpistémique - étaient aussi les occasions

de son apparition. Ces rapports étant de nature psychologique et causale,
il est donc artificiel de parler ici de confrontation, car la confrontation suppose
une forme d'indépendance des choses mises en présence. Mais cet artifice
facilite la suite de l'exposé.)

J'espère avoir fait saisir, en des termes dénués de toute technicité, et le
défaut que j'ai cherché à circonscrire initialement et le mécanisme par lequel
ce défaut aurait pu être surmonté.

La doctrine cohérentiste de la justification

J'ai discuté longuement mon petit exemple pour faire toucher du doigt le

travail de confrontation des croyances que nous avons coutume de faire, en

exploitant des marges de manœuvre dans le réseau de nos croyances. Il est

temps que j'en dise plus long sur ce qui m'a déterminé à discuter tout cela

avec tant de détail.
Pourrait-on dire que ce qui s'imposerait en fait de croyances, lorsque

j'aurais ainsi examiné avec diligence toutes mes croyances et apporté dans tous
les cas ce que j'ai négligé d'apporter dans le cas que j'ai décrit - constituerait
un corps de croyances justifiées!

Pourrait-on dire que la clef de la justification êpistémique réside dans

l'établissement des rapports entre les croyances que j'entretiens - rapports qui
ont paru faire défaut dans l'exemple que j'ai pris initialement?

La doctrine cohérentiste de la justification êpistémique consiste à répondre
«oui» à ces questions. Justifier, dans les termes de cette théorie, c'est établir



132 DANIEL SCHULTHESS

les rapports 5 qui éliminent certaines croyances et font adopter les croyances
contradictoires des croyances éliminées. Cette doctrine donne plus qu'une
signification locale ou occasionnelle à la confrontation des croyances : elle en
fait le cœur même des démarches de justification êpistémique. On pourrait dire
dans cette mesure qu'elle exploite des ressources méthodologiques déjà
inhérentes au sens commun 6.

La doctrine cohérentiste du savoir dit en outre que le savoir, dont elle

accepte l'analyse comme croyance vraie et justifiée, doit se comprendre en
fonction d'un concept de justification êpistémique qui découle de la confrontation

des croyances sur le modèle courant.
Les philosophes aiment introduire, pour mener à bien leurs analyses et leurs

discussions, un langage technique, et je vais introduire des éléments de celui-
ci pas à pas, en examinant successivement quelques problèmes et objections.
Je vais me servir de l'élaboration que le philosophe Keith Lehrer a donnée de

ces idées, dans la mesure où les auteurs de ce domaine s'accordent à reconnaître
certains mérites à ses travaux 7. Cette élaboration passe par toute une série de

définitions que je présenterai successivement.
La confrontation des croyances, bien ou mal menée comme dans notre

exemple, suppose une division des tâches entre une croyance mise en examen,
qui joue une partie solo, si l'on veut, et un chœur de croyances d'arrière-fond
qui est tenu constant. Dans la confrontation, la croyance qui joue la partie solo
est vouée à être ou bien ratifiée voire justifiée, ou bien écartée ou éliminée.

pour être le cas échéant remplacée par la croyance contradictoire. Le chœur
des croyances, tenu constant pendant un épisode de confrontation donné, est

appelé chez K. Lehrer le «système d'acceptance» (acceptance system). Lehrer
le définit ainsi 8

:

Un système X est un système d'acceptance de S si et seulement si X contient
uniquement des énoncés corrects de la forme «5 accepte que /;» attribuant à S

5 Keith Lehrer note ceci : «The coherence theory might well be renamed the 'relation'
theory, for the fundamental conception is that some relation between beliefs is what
determines whether or not a belief is justified.» (1977, repris dans 1990 a. p. 218.)

6 On notera les soins que Keith Lehrer a voués à l'étude du philosophe écossais
du common sense, Thomas Reid (1710-1796). Cf. à ce sujet D. Schulthess, 1991 et
1993.

7 «Among coherence theories of epistemic justification. Keith Lehrer's version is

second to none in its originality, detail and precision. It is, without a doubt, the most
refined coherence theory in circulation.» (P.K. Moser. 1989. p. 29.) La Revue cle

Théologie et de Philosophie a publié récemment un article de ce philosophe («L'unité
de la raison théorique et de la raison pratique», RThPh 12114 (1995), p. 349-356) dont
la matière est reprise dans le récent livre de K. Lehrer, Self-Trust : A Study of Reason,

Knowledge and Autonomy, Oxford, Clarendon, 1997.
8 J'utilise ici l'exposé donné par K. Lehrer dans «Metaknowledge» (1988). dont

j'ai donné en 1988 une traduction jusqu'ici inédite. Les définitions se trouvent dans
1988. repris dans 1990 a, p. 264-269 et dans «Métaconnaissance». manuscrit p. 21-27.



L'IDEE D'UNE DOCTRINE COHERENTISTE 133

seulement les choses que S accepte avec l'objectif d'atteindre la vérité et d'éviter
l'erreur au regard de la chose spécifique acceptée. '

Imaginons maintenant que j'aie été diligent dans les circonstances de mon
jeune âge décrites plus haut. J'aurais remarqué qu'à côté de ma croyance
fausse, j'en avais d'autres dans mon système d'acceptance qui «parlaient contre
elle». Ce sont, dans l'idiome de K. Lehrer, des croyances qui sont ses com-
pétitrices (competitors) :

La croyance que c entre en compétition avec p pour S sur X si et seulement si il
est plus rationnel pour S d'accepter que p dans l'hypothèse que c est faux que dans

l'hypothèse que c est vrai sur la base de X. I0

(a), (b) et (c) dans mon inventaire antérieur étaient des croyances compé-
titrices - restées «inactives» - de ma croyance. Comme on le vérifiera sans

peine en appliquant la définition, il eût été plus rationnel d'accepter ma

croyance dans l'hypothèse où (a), (b) et (c) se seraient révélées fausses que
dans l'hypothèse de leur vérité. C'est là une façon plus élaborée de dire que
ces croyances «parlent contre» ma croyance initiale, ce que leurs contradictoires

ne feraient pas.
On notera que la notion principale de la précédente définition est celle de

la rationalité d'un sujet - «il est plus rationnel pour S d'accepter que [...] dans
les circonstances [...] que d'accepter que [...1 dans les circonstances [...]» (it
is more reasonable for S to accept...) - que Lehrer adopte comme notion
primitive. Cette notion qui reste inanalysée exigerait une plus longue
élaboration. Elle a un rapport avec celle de probabilité subjective, comme K. Lehrer
le précise ailleurs ".La mention des circonstances nous fait déboucher alors

sur les probabilités conditionnelles. Si on tient compte alors qu'il s'agit d'une
notion comparative l2, on observera qu'elle nous permet d'ordonner nos

croyances selon une hiérarchie.
Revenons à la compétition entre (a), (b) et (c) et ma croyance fausse. Dans

cette compétition, (a), (b) et (c) l'auraient emporté sur ma croyance ou, dans

Je passe sur une particularité de cette définition : la notion de croyance est
remplacée par celle d'acceptance qui indique la relation à un but (spécifié ici comme
celui d'atteindre la vérité et d'éviter l'erreur), qui distend le rapport avec le comportement

et qui marque une dimension de décision ou de choix. Cf. Lehrer. 1990 a.

p. 228-229.
10 Je supprime la variable temporelle «en f» («X en f») introduite par K. Lehrer dans

ses définitions, dans la mesure où il n'a jamais traité les aspects dynamiques du
phénomène de la croyance justifiée et que ceux-ci ne nous retiendront pas ici.
Cf. P. Gardenfors. Knowledge in Flux : Modeling the Dynamics of Epistemic States.
Cambridge, Mass., MIT Press, Bradford Books, 1988.

" Voir Lehrer 1990 a, p. 199 sq., p. 234 sq. Cf. les remarques de P. K. Moser. 1989,
p. 30-31.

12 K. Lehrer note sur ce point : «We can make comparisons in some cases in which
it is difficult to make categorical judgements.» (1991. p. 90.)



134 DANIEL SCHULTHESS

l'idiome de Lehrer, auraient eu pour vocation de la «battre» (beat). Voici la

définition de cette relation :

La croyance que p bat c pour S sur X si et seulement si c entre en compétition avec
p pour 5 sur X, et qu'il est plus rationnel pour 5 d'accepter/? que d'accepter c sur X.

Admettons qu'en application de l'idée qu'exprime cette définition, j'aie
alors entendu raison, changé mon fusil d'épaule et accepté que Barbara et
Barbra étaient bien des personnes distinctes. J'aurais accepté la croyance
contradictoire de ma croyance fausse initiale. Mais j'avais quand même les

croyances (d)-(f). Ce sont des compétiteurs de la nouvelle croyance au sens

de la définition donnée ci-dessus. Il serait plus rationnel d'accepter la nouvelle

croyance si (d)-(f) étaient fausses que dans le cas où elles sont vraies. Que
fallait-il en faire? Certes, peut-être ces compétiteurs ne battent-ils pas la
nouvelle croyance, mais une tension subsiste. Cette tension est éliminée si ces

compétiteurs peuvent être neutralisés (neutralized). Voici la définition de cette

opération :

La croyance que /; neutralise c en tant que compétiteur de /; pour S sur X si et
seulement si c entre en compétition avec /; pour .S sur X. la conjonction de c- et de

n n'entre pas en compétition avec /; pour 5 sur X, et qu'il est aussi rationnel pour
S d'accepter la conjonction de c et n que d'accepter c seul sur X.

Comme je l'ai dit, (d)-(f) sont des compétiteurs de la nouvelle croyance.
Ce qui permet de les neutraliser, ce sont les considérations (a)-(c). En effet,
la conjonction de (a)-(c) et (d)-(f) n'entre pas en compétition avec la nouvelle

croyance. Or il est aussi rationnel pour moi d'accepter la conjonction de (a)-
(c) et (d)-(f) que d'accepter (d)-(f) seul, (d)-(f) sont donc neutralisées en tant

que croyances compétitrices de la nouvelle croyance.
C'est maintenant dans les termes introduits jusqu'ici que la justification se

comprend selon la doctrine cohérentiste de K. Lehrer :

5 dispose d'une justification pour accepter que p sur la base du système X de S si

et seulement si p est cohérent avec X de .S'.

Et aussi :

La croyance que p est cohérent avec X de S si et seulement si tous les compétiteurs
de p sont battus ou neutralisés pour .S' sur X. n

13 On notera ici la teneur «agonistique» des définitions mises en place par K. Lehrer.
Ailleurs il écrit: «A claim coheres with the background system on my account just in
case my background system is adequate to meet all objections to the claim.» (1991.
p. 88.) Les définitions ne spécifient pas de relation positive entre une croyance sous
examen et les croyances du système d'acceptance. La relation positive («a 'parle pour' ft>)
est remplacée par la relation de compétition entre la contradictoire de la croyance sous
examen et les croyances du système d'acceptance («a 'parle contre" non-/jJ>).



L'IDEE D'UNE DOCTRINE COHERENTISTE 135

K. Lehrer arrive ainsi à l'idée de la justification personnelle qui clôt ces

analyses préalables :

S dispose d'une justification personnelle pour accepter que p si et seulement si S

dispose d'une justification pour accepter que p sur la base du système d'acceptance
de S.

Le problème du faux

Cette idée une fois cernée, on ressent comme un air de paradoxe dans ce

programme : si les croyances dont on se sert pour en éliminer d'autres et pour
accepter leurs contradictoires sont vraies - à la bonne heure. Mais que se passe-
t-il si elles sont fausses? 14

Imaginons que je sois muni des croyances contradictoires de (a)-(c) : j'ai
mal écouté la radio, et je confonds les timbres et les styles. Il est facile de

vérifier que j'aurais alors une justification de ma croyance initiale fausse : on

peut bien se montrer diligent, on n'aboutira qu'à une erreur (cf. tableau de la

p. 129. au fond à droite). Dans des cas de ce genre, l'établissement de la

cohérence débouche sur une justification personnelle (les définitions s'appliquent),

mais c'est la justification d'une erreur, ce qui ne peut pas déboucher

sur le savoir.
De ce fait, il n'est pas question que des qualités épistémiques au sens où

nous les avons introduites au début et dont l'exercice procure la justification
personnelle nous tirent toujours d'affaire en matière de savoir.

A ce point, notre cohérentiste, qui veut faire servir sa notion de justification
à une analyse de la notion de savoir, se tire d'affaire en se donnant un

instrument tout à fait artificiel : un système d'acceptance épuré, libéré des

croyances fausses et au besoin complété par les contradictoires des croyances
fausses. De ce système épuré, on peut définir différentes versions qui entrent
dans ce que K. Lehrer appelle 1'«ultrasystème» de S (ultrasystem) :

Un système M est un membre de l'ultrasystème de S si et seulement si M est ou
bien le système d'acceptance X de S ou bien est obtenu à partir de X de 5. là où

(/ est faux, ou par l'élimination d'un ou plusieurs énoncés de la forme «S accepte
que q», ou par remplacement d'un ou plusieurs énoncés de la forme «5 accepte
que q» par des énoncés de la forme «5 accepte que non-q», ou par une combinaison
d'éliminations et de remplacements dans le système d'acceptance X de S. I5

14 Un exemple de D. Hume illustre la possibilité de la justification personnelle
d'une croyance fausse: «The Indian prince, who refused to believe the first relation
concerning the effects of frost, reasoned justly : and it naturally required very strong
testimony to engage his assent to facts, that arose from a state of nature, with which
he was unacquainted, and which bore so little analogy to those events, of which he had

constant and uniform experience.» (Enquiiy Concerning Human Understanding, éd.
L. A. Selby-Bigge. p. 113-114) Cf. sur ce passage. D. Schulthess, 1993.

13 J'ai simplifié un peu la définition. Cf. K. Lehrer, 1990 b. p. 149.



136 DANIEL SCHULTHESS

La justification issue de l'ultrasystème débouche alors sur une notion de

justification dont Lehrer se sert dans sa propre définition du savoir, celle de

justification non récusée :

S dispose d'une justification non récusée pour accepter que p si et seulement si 5
dispose d'une justification pour accepter que p sur la base de tout système qui est
un membre de l'ultrasystème de 5.

Il y a un prix à payer pour sauver la doctrine cohérentiste du savoir face

au problème des croyances d'arrière-fond fausses. L'ultrasystème de S, tout
en étant construit à partir du système d'acceptance de S, n'est plus une réalité
psychologique, à la différence du système d'acceptance lui-même. S n'a pas
accès à ce système en tant que tel : il doit se contenter de son propre système
d'acceptance. Par le recours à un ultrasystème qui n'a plus de répondant
psychologique et introduit un plan externe aux croyances '6, la doctrine de

Lehrer fait place à un certain externalisme dûment réinterprété l7.

Une difficulté inaperçue : les compétiteurs manquants

Outre celle du prix à payer pour l'instauration d'un système dit d'arrière-
fond mais qui n'a plus de répondant psychologique, l'idée cohérentiste de la

justification êpistémique suscite des questions : la mise en relation des croyances

a-t-elle l'importance fondamentale que lui prête K. Lehrer? Ne conduit-
elle pas à une valorisation excessive des croyances déjà acquises aux dépens
des informations nouvelles? 18 A ces questions, Lehrer apporte des réponses

qui ne manquent ni d'ingéniosité ni de force : à une perspective empiriste
revendiquant pour les croyances tirées de l'expérience sensible une forme de

justification libérée des relations avec l'arrière-fond des croyances, Lehrer

oppose la nécessité de l'évaluation de l'information que fournit l'expérience
sensible '9. Cette approche impliquant non seulement la mise en relation des

croyances, mais aussi leur hiérarchisation - des informations sur des sources

16 On notera aussi que les démarches qui confèrent la justification avaient jusqu'ici
une portée psychologique qui disparaît avec la définition de la justification non récusée.

17 K. Lehrer soutient dans sa réponse au scepticisme que nous ne sommes pas
toujours condamnés pour autant à rester ignorant du fait que nous avons une justification
non récusée pour une certaine croyance : «It should be noted that it is not necessary
for a person to know what the members of her ultrasystem are in order to know that
she has undefeated justification for accepting something and, therefore, to know that
she knows.» (1990 b, p. 147.)

18 On notera que la diligence en matière d'information va en général au-delà de

la confrontation interne des croyances.
19 «It is not merely the acquisition of information, but the certification of that

information as trustworthy in terms of background information by the central system,
that is the hallmark of human knowledge.» (1990 a, p. 227.)



L'IDEE D'UNE DOCTRINE COHERENTISTE 137

d'information entrant en jeu - nous semble souvent pertinente et elle n'est
pas dénuée de puissance unificatrice.

Laissant de côté ce débat qui a donné lieu à de nombreux travaux, je
souhaite dans ce qui suit examiner une autre difficulté jusqu'ici non traitée,
à ma connaissance, dans la doctrine cohérentiste récente. Dans la tradition
philosophique, le cohérentisme a été associé à différentes formes de holisme
(«das Wahre ist das Ganze», assurait jadis un philosophe allemand). K. Lehrer
peut-il éviter la pente holistique du cohérentisme?

C'est mon exemple initial qui me servira à introduire le point que je veux
mettre en évidence, et qui est que la justification de croyances fausses ne

dépend pas seulement de croyances fausses (comme le voulait la discussion

que nous avons suivie précédemment, qui débouchait sur la construction de

l'ultrasystème de S), mais peut fort bien découler de croyances vraies tant soit

peu favorablement (ou plutôt défavorablement) sélectionnées.

Supposons dans mon exemple que les croyances (a)-(c) qui permettent
d'écarter la croyance fausse me manquent, et qu'il ne me reste que les croyances

(d)-(f) qui la rendent plausible - ou bien, pour rester dans les définitions
de Lehrer, qui sont des compétitrices de sa contradictoire. Que se passe-t-il
alors?

Non seulement ma croyance initiale n'a plus de compétiteurs, mais les

croyances (a)-(c) disparaissant, leur rôle de neutralisateurs de (d)-(f) s'efface
aussi. Dès lors, j'ai une justification personnelle pour penser que Barbara et
Barbra sont une seule et même personne, dans la mesure où par convention,
les compétiteurs non existants doivent compter ipso facto comme neutralisés.

La grande difficulté me paraît alors être celle-ci : il est accidentel pour moi
d'avoir des composantes de mon système d'acceptance qui puissent «parler
contre» mes croyances fausses. Et cela est vrai non seulement sur le plan du

système d'acceptance, mais aussi sur le plan de l'ultrasystème puisque celui-
ci est formé seulement par suppression des erreurs et remplacement de celles-
ci par leurs négations.

On peut inférer de certains exposés de K. Lehrer qu'il chercherait à répondre

à cette difficulté de la façon suivante :

Le système d'acceptance. devant inclure non seulement des informations «de degré
zéro», mais aussi une évaluation des sources d'information elles-mêmes (des
informations de «degré un»), inclura l'information que les croyances (d)-(f)
sont suffisantes pour justifier l'adoption de ma croyance initiale fausse : une

croyance (f)(dwr) qui dira que les informations (d)-(f) sont suffisantes pour adopter
la croyance fausse 2(). Il faudra par conséquent, dans l'ultrasystème. corriger cette

croyance (e)(d) „ et la remplacer par la croyance contradictoire. L'ultrasystème ne

permettra plus alors de justifier la croyance (fausse) qui pose problème.

20 Cf. K. Lehrer, 1989, p. 258 : «If the person is personally justified in accepting
what she does, then something in her acceptance system must imply that she has not
ignored such relevant information.» (Je souligne.)



138 DANIEL SCHULTHESS

Cette défense des instruments mis en place ne me convainc pas : en effet,
il est possible d'introduire la dimension evaluative - donc : l'évaluation à un

degré un des informations de degré zéro - sans le faire par une erreur. On peut
dire seulement que les renseignements (d)-(f) sont fiables (ce qu'ils sont

effectivement) et non qu'ils sont suffisants. On aura l'évaluation de
l'information, mais pas l'erreur.

Le danger existe, en tâchant de répondre à cette difficulté, de donner un
caractère ad hoc à l'ultrasystème 2I

: placer dans celui-ci tout ce qu'il faut pour
dégager une justification complète des croyances vraies, et d'elles seulement.
Mais à ce moment-là, l'ultrasystème, ce mélange de réalité et de fiction, aura
définitivement basculé ou dans la fiction ou dans un inatteignable idéal.

A titre de conclusion, je dirai que je partage avec K. Lehrer la conviction

que le cartésianisme en matière d'epistemologie normative doit être
abandonné. La recherche de fondements indubitables - dont l'emprise sur
l'imagination philosophique moderne est si marquée - se heurte à des obstacles
rédhibitoires. Si le schéma en est clair et a été dûment exploité par le
cartésianisme et l'empirisme, l'identification des fondements est très problématique,

et ils ne sauraient de toute façon fonder l'ensemble de ce que nous
reconnaissons comme savoir : en outre, dans l'attribution du statut de fondement,

le recours à des convictions antérieures s'avère inévitable. Mais les voies

vers lesquelles on est rejeté après l'abandon de ce schéma si marquant ne

manquent pas de chausse-trappes. Là où celles-ci pourront être désarmées de

façon valable, les rapports entre philosophie de la connaissance et science, et
aussi entre philosophie de la connaissance et théologie, seront profondément
transformés : un certain primat des considérations épistémologiques, caractérisé

par le retour obligé à des fondements immédiatement justifiés, est en jeu.

Bibliographie

J. W. Bender (éd.), 1989, The Current State of the Coherence Theory : Critical
Essays on the Epistemic Theories of Keith Lehrer and Laurence Bonjour,
with Replies, Dordrecht. Kluwer.

K. Lehrer, 1977, «The Knowledge Cycle», repris dans Lehrer, 1990 a.

— 1988, «Metaknowledge», repris dans Lehrer. 1990a; traduction inédite

par D. Schulthess, «Métaconnaissance» (1988).

—, 1989, «Coherence and the Truth Connection : A Reply to My Critics», in

J.W. Bender (éd.). 1989.

— 1990 a, Metamind, Oxford. Clarendon.

— 1990 b, Theory of Knowledge, Boulder, CO, Westview.

21 Cf. la note précédente.



L'IDEE D'UNE DOCTRINE COHERENTISTE 139

— 1991, «Reply», Grazer philosophische Studien 40, p. 88-91. (Cette livraison

des Grazer philosophische Studien est tout entière consacrée à

K. Lehrer.)

P. K. Moser, 1989, «Lehrer's Coherentism and the Isolation Objection», in
J.W. Bender (éd.), 1989, p. 29-37.

D. Schulthess, 1991, «Reid and Lehrer: Metamind in History», Grazer
philosophische Studien 40, p. 135-147.

— 1993 a, «Psychologie et epistemologie de la croyance (belief, assent) selon
Hume», Dialectica 47/2-3, p. 255-267.

— 1993 b, «Troubles with Common Sense», Archiv für Geschichte der
Philosophie 75, p. 83-88 (à propos de K. Lehrer, Thomas Reid. Londres,
Routledge, 1989).

UNIVERSITE DE NEUCHATEL

(avec la participation du groupe ERIE de l'Université de Lausanne)

Y a-t-il des limites éthiques à la recherche scientifique?

Colloque international

du jeudi 9 au samedi 11 octobre 1997

Programme :

Kurt Bayertz (Münster), Freiheit der Wissenschaft - Überlegungen
aus philosophischer Sicht

Deborah G. Johnson (Troy), Science and society. Where they meet

Henk Verhoog (Leiden), Ethical committees between science and
society

Agniezka Lekka-Kowalik (Lublin), Choices of research projects as
moral decisions

Marie-Angele Hermitte (Paris), La contribution du droit à la définition
de la liberté de la recherche scientifique

Le colloque se déroulera à l'Université de Neuchâtel, Séminaire de

philosophie, Espace Louis Agassiz 1, 2000 Neuchâtel. Renseignements
auprès de Christiane Tripet, tél. : ++41 32 720 83 38, fax : ++41 32
721 37 60 ou de Hugues Poltier, tél./fax : ++ 41 21 729 01 94


	L'idée d'une doctrine cohérentiste de la justification épistémique

