Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 47 (1997)

Heft: 2

Artikel: Maitre Eckhart et le discernement mystique : a propos de la rencontre
de Suso avec "la (chose) sauvage sans nom"

Autor: Wackernagel, Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381549

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381549
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 129 (1997), P. 113-126

MAITRE ECKHART
ET LE
DISCERNEMENT MYSTIQUE

A propos de la rencontre de Suso avec

*

«la (chose) sauvage sans nom»

WOLFGANG W ACKERNAGEL

Résume

Les commentateurs n’ont pas toujours reconnu que le dialogue de Henri
Suso avec «la (chose) sauvage sans nom» pouvait étre une glose allusive pour
la réhabilitation de Maitre Eckhart. Une comparaison de ce dialogue avec
d’autres légendes (pseudo-)eckhartiennes, tend néanmoins a renforcer cette
thése. L’importance du discernement dans la vie spirituelle, ainsi que le
probleme de ['hérésie, sont aussi abordés dans cet article.

Du point de vue hérésiologique, I’épisode de la rencontre de Suso, disciple
de Maitre Eckhart, avec «la (chose) sauvage sans nom» est d’une brilante
actualité, puisqu’elle aborde de maniere intelligente et nuancée le probleme
des «€garements sectaires ou mystiques» de la religion — sans pour autant nier
I"éminente valeur d’une authentique expérience spirituelle de fusion avec le
néant divin. La question que se pose Suso pour introduire cet épisode, se trouve
résumée a la fin du chapitre V de son Livre de la vérité :

Que doit faire un homme qui commence & comprendre son néant éternel, non en
vertu d’'une puissance (divine) qui le dépasse, mais uniquement par oui-dire ou
seulement par des images intérieures? !

Cette question concerne donc ceux qui font comme s’ils se trouvaient dans
la plus haute expérience fusionnelle avec le néant divin, alors qu’ils n’en ont

" Cet article reprend une conférence inédite intitulée «Eckhart, Seuse und das
namenlose Wilde», prononcée au colloque ‘Diener der Ewigen Weisheit' : Heinrich
Seuse. Zum 700-Jahr-Gedenken, Bildungszentrum SchloB Maurach (Akademie der
Ditzese Rottenburg-Stuttgart), le 9 septembre 1995.

' H. Stusk, Deutsche Schriften, éd. K. Bihlmeier, Stuttgart, W. Kohlhammer, 1907,
p. 351-352/H. Suso, Euvres complétes, trad. J. Ancelet-Hustache (ANc.), Paris, Seuil,
1977. Livre de la vérité, chapitre V, p. 450. Trad. remaniée W. Wackernagel (W.W.).



114 WOLFGANG WACKERNAGEL

qu'une vague idée par oui-dire (apres la lecture de certains livres?) ou par
quelques impressions intérieures. Pour prévenir un tel comportement, Suso
précise d’emblée, dans la premiere partie de sa réponse, que

I"homme qui n’a pas encore assez de compréhension pour savoir surnaturellement
ce qu’est le néant dont il a été parlé, en quol toutes choses sont anéanties selon leur
étre propre, qu'il laisse toutes choses pour ce qu’elles sont, quoi qu’il lui arrive,
et qu'il sen tienne a la doctrine commune de la sainte chrétienté. On voit en effet
beaucoup de personnes simples qui parviennent a une louable sainteté et qui ne sont
pas appelées dans ces voies 2.

Cependant, on remarque aussi que Suso n’est pas hostile a de telles ex-
périences, puisque, apres avoir ainsi découragé ceux qui font comme si ils en
avaient — et consolé ceux qui n’en ont pas, il enchaine en affirmant la valeur
de telles expériences : «Mais plus on s’en approche, mieux cela vaut. S71l est
donc parvenu a ce point s@r, qu’il s’y tienne, il est sur le bon chemin, car ce
point est conforme a la Sainte Ecriture *.» Et de conclure avec un nouvel
avertissement plus précis, concernant les dangers de toute négligence dans ce
domaine :

Autrement, il me semble agir de fagon inquiétante, car celui qui est négligent dans

ce domaine, ou bien se perd dans le manque de liberté, ou bien a de grosses chances

d’aboutir & une liberté désordonnée *.

Afin d’illustrer plus concretement ce qu’il entend par les dangers d’une
telle liberté désordonnée, Suso nous relate, au sixieme chapitre de son Livre
de la vérité, cette bien curieuse rencontre, une sorte de «songe d’un jour d’été»,
qu’il semble avoir faite dans un état visionnaire :

Une fois, par un lumineux dimanche, il était assis et absorbé dans ses pensées.
Advint alors dans le silence de son ame une image intelligible (ein verniinftiges
bilde), qui était subtile dans |'usage de ses paroles, mais inexercée dans ses ceuvres,
et débordante d’une fastueuse richesse. [l commencga a lui parler ainsi : «D’ol viens-
tu?» Ca dit (Es sprach) : «Je suis venu de nulle part (je ne suis jamais venu).» Il
dit : «Dis-moi ce que tu es?» Ca dit : «Je ne suis pas.» Il dit : «Que veux-tu?» La
chose répondit et parla : «Je ne veux pas.» Il dit alors : «Ceci est un miracle ; dis-
moi comment tu te nommes?» Ca répondit : «Je m’appelle la (chose) sauvage sans
nom.» (Ich heifie daz namelos wilde.) 3

On remarque qu’il y a une grande ressemblance entre la premiére partie
de ce dialogue et d’autres «rencontres» dialoguées du méme type, associées
a Maitre Eckhart. Nous allons donc commencer par étudier ces derniéres, avant
de revenir au prolongement inhabituel de cette trés étrange rencontre avec «la
(chose) sauvage sans nomy.

> K. BIHLMEYER, p. 351-352; Anc., p. 450. Trad. remaniée W.W.

Y Ibid.

+ Ibid.

5 K. BIHLMEYER, p. 352 ; ANC., p. 451 ¢ Livre de la vérité, chapitre VI, «En quels
points péchent les hommes qui ont une fausse liberté.» Trad. remaniée W.W.



MAITRE ECKHART ET LE DISCERNEMENT MYSTIQUE 115
1. Le bambin nu et les filles de Maitre Eckhart

La premiere de ces «rencontres» semble avoir €té tres populaire — a en juger
par le nombre de manuscrits ou elle se trouve recopiée °. L apparition qu’elle
relate reste cependant assez difficile a catégoriser. Est-ce I’Enfant Jésus,
quelque chaste mais facétieux Cupidon, ou encore I’Eros selon Diotime?
S’agit-il du daimon de Socrate ou d’une apparition angélique, sagement chré-
tienne? Le Petit Prince d’ Antoine de Saint-Exupéry, ou encore certaines per-
sonnifications mythologiques de I’ Amour, tels que les fameux purti et autres
chérubins de nos églises baroques, reconnaitraient certes en ce bambin nu leur
modele le plus exquis!

Une pareille théophanie, mystérieuse et déroutante, transcende a vrai dire
toute spécificité générique et culturelle : «Il ne suffit pas qu’ils manifestent leur
volonté par des signes et des messagers, ils se décident a descendre eux-mémes,
pour apparaitre aux humains. Pour une telle apparition, la mythologie hindoue
posséde une expression appropriée : avatdira, c’est-a-dire descensus.»’

On retrouve aussi des témoignages de ce genre chez Homere, tant il est
vrai que dans I’imaginaire antique, de telles visites (voire «visitations») étaient
accueillies avec la plus grande révérence : «Semblables a des étrangers venus
de loin, les dieux prennent des aspects divers et vont de ville en ville connaitre
parmi les hommes les superbes et les justes.» 3

Voici donc un motif antique et universel, qui ne cesse de garder toute sa
fraicheur, et dans la présente variante duquel on reconnaitra aussi, sous forme
allégorique, quelques thémes spécifiquement eckhartiens :

[Maitre Eckhart et le bambin nuf

Un beau bambin tout nu survint chez Maitre Eckhart.
Alors le maitre lui demanda d’ ot il venait.
I1 dit : «Je viens de Dieu».

— Ot le laissas-tu?

— En cceurs vertueux.

— Ol veux-tu aller?

— Vers Dieu.

— O le trouves-tu?

— La ou je laissai toute créature.

— Qui es-tu?

— Un roi.

%I Quint (éd.), Meister Eckhart. Deutsche Predigten und Traktate, Miinchen, Carl
Hanser, 1963 (6e éd. : Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1985), p. 529.
7 J. GRiMM, Deutsche Mythologie, 1835, Wiesbaden, Drei Lilien, 1992, t. I, p. 280.
" kal Te Beol Eelvorol éokdTes dMoOdaTaioL,
mavTolot TeEMBovTes, EMOTpwPOTL TONNAS,
avBpdmwr  UBply Te kal elvopiny édopduTes.
(HoMmERE, Odyssée, XVII, 485-487, trad. M. Dufour et J. Raison, Paris, Garnier,
1961, p. 263.)



116 WOLFGANG WACKERNAGEL

— Ou est ton royaume"!

— Dans mon cceur.

— Prends garde que quiconque ne le possede avec tol.
— Je le fais.

Alors il le mena dans sa cellule,

et lui dit: «Prends la robe que tu veux.»

— Alors je ne serais pas un roi, et disparut.

C’était Dieu Lui-méme, qui s était amusé avec lui.”

Ce dialogue constitue une version allégorisée de I'enseignement de la
théologie négative. Dans cette perspective, on pourrait le comparer avec de
nombreux passages dans I'ceuvre eckhartienne, notamment a propos du theme
de la nudité. En voici deux exemples :

L'ame en elle-méme, la ou elle est au-dessus du corps, est si pure et si délicate
qu'elle n"accueille rien que la nue et pure Dét€ (bloz liter gotheir). Et cependant,
Dieu lui-méme ne peut y pénétrer a moins que ne lui soit enlevé tout ce qui lui
est ajouté. '

Pourquot refuse-t-il de prendre une robe?

Car en veérité, si quelqu’un s’imagine recevoir de Dieu dans I'intériorité, la piété,
la douceur et une grace particuliere plus qu’aupres de son feu ou dans I'étable. tu
ne fais pas autrement que si tu prenais Dieu, lui enroulais un manteau autour de
la téte et le poussais sous un banc. !

Voici encore une autre apparition, féminine, dans un scénario analogue :

[La fille de Maitre Eckhart]

Une fille vient @ un couvent des freres précheurs et demande Maitre Eckhart. Le
portier dit : «Qui dois-je annoncer?» Elle répondit : «Je ne sais.» [1 dit : «D’ou vient
que vous ne sachiez votre étre”» Elle dit : «De ce que ne suis ni pucelle, ni femme,
ni homme, ni épouse, ni veuve, ni demoiselle, ni seigneur, ni servante, ni valet.»
Le portier alla aupres de Maitre Eckhart : «Venez aupres de la plus étrange créature
que j aie jamais entendue, et laissez-moi aller avec vous, et tendez votre téte et dites :
‘Qui me demande? » Ainsi fit-il. Elle lui parla comme elle avait parlé au portier.
Il dit: «Chere entant, ton discours est véridique et avisé : explique-moi mieux
comment tu 'entends.» Elle dit: «Si j'étais pucelle, je me tiendrais dans mon
innocence premiére : si j'étais une femme j enfanterais sans cesse en mon ame le
Verbe éternel : si j"étais un homme, j"aurais une forte résistance contre toutes les
faiblesses ; si jétais une épouse, je serais fidele & mon cher unique époux ; si j étais
une veuve, je languirais constamment apres mon unique amour : si j'étais une

? Aphorisme n° 68, in F. Prrirrer (éd.), Deutsche Mystiker des vierzehnten
Jahrhunderts, vol. 2 : Meister Eckhart, Leipzig, 1857, Aalen, Scientia, 1991, p. 624-
625/trad. W.W.

19 Predigt 21, in MEister EckHart, Die deutschen Werke, vol. I, (DW 1), édité par
J. Quint, Stuttgart, Kohlhammer, 1958 sq.. p. 361/trad. J. AnceLetr-Hustache, Maitre
Eckhart. Sermons, t. | (ANC. Sermons 1), Paris, Seuil, 1974, p. 185.

' Predigt Sb, DW I, p. 91/Anc., Sermons 1, p. 78.



MAITRE ECKHART ET LE DISCERNEMENT MYSTIQUE 117

demoiselle, je me tiendrais dans un service distingué ; si j’étais une servante, je
serais humblement soumise a Dieu et a toutes les créatures ; et si j'étais un valet,
Je serais appliqué aux fortes besognes et servirais mon maitre de toute ma volonté
et sans contradiction. De toutes cela je ne suis rien et suis une chose comme une
autre chose et je vais ainsi.» Le maitre s’en fut et dit a ses disciples : «J’ai oui la
créature humaine la plus pure que j’aie jamais trouvée, a mon avis.» — Cet exemple
est appelé la fille de Maitre Eckhart. 1

Cet «exemple de la créature humaine la plus pure», recopié dans plusieurs
manuscrits, n’est pas sans rappeler le dialogue entre Maitre Eckhart et Sceur
Katrei (Catherine) — dont le nom ne reléve sans doute point du hasard, puisqu’il
dérive du Grec katharos, qui signifie pur, sans tache et sans souillure '*.
L’appellation de «traité» est par contre tout a fait inadéquate, car elle fait
tomber ce dialogue dans la catégorie des apocryphes, alors qu’il pourrait figurer
sans autre parmi les Iégendes — voire parmi les «fables» réprouvées au com-
mencement de la bulle In agro dominico : en convenant qu’il ne reflete, tout
comme cette derniere, qu'une seule extrémité de certains propos de Maitre
Eckhart. Voici donc, en guise de paralléle, un extrait du Traité n°® VI, d’apres
I’édition de Pfeiffer, intitulé «Telle était Sceur Katrei, la fille (spirituelle) que
Maitre Eckhart avait & Strasbourg» :

[La sceur «cathare»]

Alors la fille précitée vient aupres de son pére-confesseur et lui dit : «Seigneur, par
Dieu, écoutez-moi.» Il dit : «D’oti viens-tu?» Elle dit : «Je viens d’un pays lointain.»
I1dit : «De quel pays viens-tu?» Elle dit : «Seigneur, ne me reconnaissez-vous pas’»
[l dit : «Dieu sait, non.» Elle dit : «Cela m’est un signe que vous ne vous étes jamais
connu vous-méme.» Il dit : «C’est vrai. Je sais bien que si je me connaissais moi-
méme selon la vérité, je connaitrais toutes les créatures parfaitement.» Elle dit :
«Cela est vrai. Seigneur, laissons ce discours. Par Dieu, écoutez-moi.» Il dit:
«Volontiers, commence.» La fille fait sa confession a son confesseur vénéré, ainsi
qu'il nest qu’en elle de la faire, et de facon a réjouir son ame. Il dit : «Chere fille,
reviens bientdt me trouver.» Elle dit : «Que Dieu le veuille, j’en suis aise.» Et il

'* Aphorisme n° 69, in PrEIFEER, op. cit., p. 625/trad. W.W. Cf. aussi A ce propos :
A. Poisson, Théories et symboles des alchimistes. Le grand eceuvre, suivi d’un essai sur
la bibliographie alchimique du XIX¢ siécle, Paris, Ed. Traditionnelles, 1986, p. 42 : «Une
curieuse énigme fort connue des alchimistes se trouve dans le troisiéme volume du
Theatrum chimicum, page 744, accompagnée d’un commentaire de dix pages de Nicolas
Barnauld. La voici : Alia Leelia Crispis est mon nom. Je ne suis ni homme, ni femme,
ni hermaphrodite, ni vierge, ni adolescente, ni vieille. Je ne suis ni prostituée, ni
vertueuse, mais tout cela ensemble. [...] Barnauld établit dans son commentaire qu’il
s’agit de la pierre des philosophes.»

' Signalons que Ketzer (hérétique) se référait.d’abord aux Cathares, ces extrémistes
de I'ascese, «austéres» et «purs» (précurseurs du puritanisme?), sans doute diffamés en
leur contraire. La présence de Cathares, si abondante dans le midi de la France, est aussi
attestée en Rhénanie, et au XIII® siecle, on confondait parfois les Albigeois, les
Amauriciens (précurseurs du Libre Esprit) et les béguines, dont le nom serait aussi un
dérivé de Al-bigen-ses. Il n’est donc pas étonnant que «béguine» ait gardé une conno-
tation suspecte (cf. les condamnations de 1311 et 1317).



118 WOLFGANG WACKERNAGEL

alla trouver ses freres leur annongant : «J ai entendu un étre humain, je ne sais pas
s1l est homme ou ange. S7il est homme, sachez que toutes les forces de son ame
demeurent avec les anges au ciel et que son ame a recu un étre angélique. Elle
connait et aime au-dessus de tout ce que j ai jamais oui dire d’aucun humain.» Les
fréeres répondirent : «Dieu soit loué.» Le confesseur va chercher la fille ou il sait
dans son é€glise et la prie instamment qu’elle veuille bien lui parler. Elle dit : «Ne
me reconnaissez-vous toujours pas?» 11 dit : «Dieu sait, non.» «Je vous le dirai donc
par amour. Je suis la pauvre dame que vous avez menée a Dieu.» Alors elle lui révéla
qui elle était. 11 dit : «Ah! pauvre homme que je suis, combien jai honte sous le
regard de Dieu, d’étre demeuré si longtemps dans les apparences de I'état ecclé-
stastique et d avoir s1 peu pénétré les mysteres de Dieu .» [...] — Et la fille de dire :
«Priez Dieu pour moi» puis elle retourna a sa solitude et se voua & Dieu. Mais cela
ne dura pas longtemps, elle revint a la porte, demanda son vénérable confesseur
et lui dit : «Seigneur, réjouissez-vous avec moi, je suis devenue Dieu.» 1 dit : «De
cela Dieu soit loué! Eloigne-toi encore de tous les gens. et retourne 2 ta solitude.
Si tu redeviens Dieu je me réjouirai avec toi.» Elle obéit & son confesseur, entre
a I'église et se met dans un coin. — Il arriva alors qu’elle oublia tout ce qui jamais
eut nom, et fut tirée hors d’elle-méme et de toutes les choses créées, si bien qu’il
fallut la porter hors de I'église et elle resta étendue jusqu’au troisicme jour et fut
tenue pour morte. Le confesseur dit : «Je ne crois pas qu’elle soit morte.» Sachez,
n'elit ¢t¢ le confesseur, on "aurait enterrée. On essaya sur elle tout ce que I'on
pouvait pour savoir si I'dme €tait encore dans le corps. Mais on n’y parvint pas.
On dit alors : «Sarement elle est morte.» Le confesseur dit : «SGrement elle ne I'est
pas.» Au troisieme jour la fille revint a elle. Elle dit: «Oh, pauvre de moi. suis-
je encore ici?» Le confesseur était justement la et lui parla et dit : «Laisse-moi jouir
de I'alliance divine (gdtlicher triwen), et révele-moi ce que tu as connu.» Elle dit :
«Dieu sait que je ne le puis. Ce que jai connu, nul ne le peut dire en paroles.» '

En tant qu’allégorie, cette «personne sans qualités» représente, de maniere
certes assez insolite, le ravissement de I'ame immergée dans |'indistinction de
I'essence divine — c’est-a-dire dans 'extase mystique la plus transcendante.
Cependant, on imagine pourquoi cet apocryphe pouvait sembler scandaleux :
exception faite des «apparences de |'¢état ecclésiastique» et du cadre, tout aussi
extérieur, de 1'église, I'oubli quasi dionysien de «tout ce qui jamais eut nom»
fait que cette «déifiée» pourrait tout aussi bien étre une fille spirituelle de Plotin
— pour ne pas dire une sceur spirituelle de «la (chose) sauvage sans nom». Seule
la référence au «troisieme jour» (celui de la résurrection) laisse supposer qu’il
sagit d’une imitation du Christ. Si toute référence manque dans cette phase
la plus «cruciale» du récit, tel n’est toutefois pas le cas, ni avant, ni dans la
suite du texte : «Loué et honoré soit le nom de notre Seigneur Jésus-Christ,
qui nous a révélé que nous pouvons atteindre par la grace ce qu’ll est par
nature.» Rassurante est aussi la référence au confesseur, qui parle de cette
expérience en termes assez eckhartiens d’alliance (ou de fidélité) divine
(gotlicher triwen).

Cependant, on peut affirmer avec certitude que cette «Sceur Cathare», fille
(spirituelle) de Maitre Eckhart, n’incarne pas, dans son dernier aboutissement,

'* Traktat n® V1, in PreiereR, op. cit., p. 463-465. Trad. W.W.



MAITRE ECKHART ET LE DISCERNEMENT MYSTIQUE 119

le juste équilibre de I’enseignement eckhartien. En effet, pour s’en convaincre,
il suffit de lire le sermon 86, ot Maitre Eckhart évoque la nécessité d’une
intégration de la vie contemplative dans la vie active — en quoi réside justement
la plus grande maturité de Marthe par rapport a Marie. En ce sens, Eckhart
assume parfaitement sa responsabilit¢ de guide spirituel : dans un tel cas, il
importe en effet de rééquilibrer une contemplation unilatéralement extatique
(Marie), en revalorisant 1'accomplissement des ceuvres (Marthe) sans pour
autant nier la valeur éminente d’une expérience vécue de ravissement par le
détachement intérieur.

Parmi les 1égendes eckhartiennes publi€es par Pfeiffer, on trouve encore
trois autres dialogues ou rencontres de ce type. Il s’agit donc d’un genre
littéraire sans doute marginal, mais tout de méme assez apprécié a I'époque,
puisque certaines de ces histoires ont été retrouvées dans de nombreux ma-
nusCcrits.

2. Reprise du dialogue avec «la (chose) sauvage sans nom»

A la lumiere des exemples ci-dessus, la premiere partie du dialogue de Suso
avec «la (chose) sauvage sans nom» (citée au début de cet article), donne lieu
a deux hypotheses :

D’une part, cette rencontre peut étre considérée comme une imitation, mais
aussi comme une parodie de ces autres modeles allégoriques préexistants. En
effet, tout comme (le pseudo-) Eckhart & propos de «sa fille» («J'ai out la
créature humaine la plus pure que j’aie jamais trouvée, a mon avis»), Suso
commence par saluer cette étrange apparition, avec une exclamation analogue
— mais non sans une certaine ironie : «Ceci est un miracle ; dis-moi comment
tu te nommes?»

D’autre part, il se peut que dans sa description de cette (chose) sauvage,
Suso ne se réfere pas sculement aux modeles allégoriques précédents, mais
aussi a une rencontre bien réelle avec quelque prédicateur fantasque — pourquoi
pas un psychopathe, qui se réclame de la secte du Libre Esprit? On ne le saura
jamais.

Les deux hypothéses semblent étre assez vraisemblables.

Cependant, la description de cette «image intelligible» est aussi passable-
ment déroutante et méme contradictoire. En effet, une certaine ambivalence
se trouve déja dans I’acception des trois termes désignant cette (chose) sauvage
sans nom, a savoir «la (chose)» (daz), «sauvage» (wilde) et «sans nom»
(namelos).

Premic¢rement : "article daz étant génériquement neutre (au lieu du mas-
culin: der), il est plus juste de traduire «la (chose) sauvage» plutdt que «le
sauvage» pour désigner le substantif «sauvage». Ce «neutre angélique» daz —
aussi bien que « sans nom» et «sauvage» — ne suggérent-ils pas 1’abnégation
de soi, le dépouillement de toute identité, ainsi qu’une simplicité originelle?



120 WOLFGANG WACKERNAGEL

Ensuite : on conviendra que 1'adjectif « sans nom» (namelos) constitue une
donnée fondamentale de I'expérience mystique associée a la théologie néga-
tive. Suso ne manque pas de s’y référer, en mentionnant parfois explicitement
«I’un sans nom» dionysien :

Question : L' Ecriture parle-t-elle de celui que tu as nommé le Néant non parce qu’il
n'est pas, mais parce qu'il est au-dessus de tout entendement?

Réponse : Denys parle de I'un sans nom, et il se peut que ce soit le Néant que j’ai
en vue ; car si on le nomme Déité ou Etre, ou quelque nom qu’on lui donne, ces
noms ne lui conviennent pas selon la maniere dont les créatures le congoivent. !°

Troisiemement : le substantif «sauvage» (wilde) ne correspond pas néces-
sairement a une catégorie clairement identifiable comme «hérétique». Wild
peut aussi désigner «le merveilleux». En anglais moderne wild ne comporte-
t-1l pas aussi un sens positif dans certains contextes, a savoir : excité, passionné,
enthousiaste? Dans le Prologue au Livre de la vérité, Suso lui-méme suggere
que ses propres certitudes spirituelles viennent bien de cette «noble parole»
qui «lui semblait sauvage (wild), incompréhensible, bien qu’il éprouvit pour
elle un grand amour» — tout en précisant qu’il n’est pas toujours facile de savoir
s’il faut résister ou obéir a I'appel que I’on entend au-dedans de son ame '°.
Chez Suso, wild désigne certes ce qui est incompréhensible, inconstant, ver-
satile et donc spirituellement débridé — c¢’est-a-dire inquiétant ou chargé de
réminiscences religieuses antérieures au christianisme. Cependant, d’autres
passages du méme auteur confirment que ce terme peut aussi servir a évoquer
de maniere positive 1’occurrence merveilleuse d’'une expérience originelle du
divin : «dans le désert sauvage et dans le profond abysse de la déité sans mode
(in die wilden wuesti und in daz tief abgriinde der wiselosen gotheit)» 7.

Les exemples ci-dessus suffisent & montrer I'ambivalence de cette appa-
rition. Est-elle débridée ou sereine, terrifiante ou rassurante — ou encore les
deux a la fois? Et ce débordement d’une «fastueuse richesse» : ne pourrait-
il pas tout aussi bien correspondre aux excés d’un clergé trop enclin aux
richesses de ce monde (cf. la critique des ordres mendiants, dont Suso faisait
partie, voire des fratricelles, condamnés pour cette raison), qu’a I'idée qu’on
se ferait d’une (chose) sauvage sans nom? Comme on [’a vu dans les rencontres

15 Anc., p. 440. Cf. DEnys, De divin. nom., I, 4-6 ; VII, 3.

16 K. BIHLMEYER, p. 326-327/ANc., p. 425-426.

17 K. BIHLMEYER, p. 352, 11-20; p. 245, 11 ; et glossaire, p. 624. Une acception
positive de wild et namenlos se trouve aussi chez Maitre Eckhart, notamment dans le
sermon 80 : «[...] Toutes choses sont par rapport a Dieu aussi petites qu’une goutte dans
la mer sauvage (als ein tropfe wider dem wilden mer). Si on jetait une goutte dans la
mer, la goutte se transformerait en la mer et non pas la mer en la goutte. Il en est de
méme pour I’dme : quand Dieu I’attire en lui, elle est transformée en Dieu, de sorte que
I"ame devient divine et Dieu ne devient pas I’ame. L’ame perd alors son nom (verliuset
irn namen) et sa puissance, non pas sa volonté ni son étre. Alors I’ame demeure en Dieu
comme Dieu demeure en lui-méme.» DW II1, p. 386, 6 - 387, 5/ANc., Sermons 3, p. 134.



MAITRE ECKHART ET LE DISCERNEMENT MYSTIQUE 121

précédentes, la mystérieuse réponse qu’elle donne ne pourrait-elle pas débou-
cher sur une évocation de la théologie négative, voire inspirer quelque docte
commentaire sur 1’ineffabilité du divin?

On observe donc une certaine inadéquation ontologique entre la description
de cette apparition et I'interprétation allégorique qui pourrait découler de la
réponse qu’elle donne : Ich heifie daz namelos wilde — «Je m’appelle la (chose)
sauvage sans nom.»

Si le commencement du dialogue est vraisemblablement inspiré des ren-
contres précédentes, il n’en va pas de méme pour la suite. Au lieu de céder
a ’enchantement du merveilleux, le disciple fait implicitement appel au «dis-
cernement des esprits» (I Cor. 12,10), — une sorte de «charisme» ou «don divin»
— traditionnellement invoqué lorsqu’il importe de ne pas confondre les faux
prophetes et les hommes véritablement inspirés. Ce «bon discernement selon
la vérité raisonnable» va constituer le leitmotiv de I’ensemble du dialogue, ou
le disciple va peu & peu réussir a convaincre son interlocuteur.

Cependant, on ne saurait qualifier cette apparition de «subtile dans 1’usage
de ses paroles», puisque face a I’argumentation du disciple, elle s’avere aussi
maladroite dans 1'usage de celle-ci qu’elle est dite, a juste titre, «inexercée dans
ses ceuvres». (A moins que I’auteur n’ait pas réussi a rendre cet interlocuteur
suffisamment crédible?) En effet, si cette (chose) sauvage incarne I’excés d’une
spiritualité débridée, qui se traduit dans I’extravagance d’un accoutrement
disparate, elle n’en manifeste pas pour autant I’arrogance que pourrait suggérer
la «fastueuse richesse» de son apparence, ni les louvoiements qui trahiraient
nécessairement quelque charlatan démasqué — dont le pouvoir de séduction
laisserait présumer une certaine habileté dans 1'usage de la parole.

[l en découle un autre paradoxe, a savoir que le disciple adopte le role du
maitre, pour questionner les aspects contradictoires dans I'attitude de cette
étrange apparition :

— Le disciple dit : Tu peux a bon droit te nommer la (chose) sauvage, car tes paroles
et tes réponses sont bien sauvages. Mais réponds au moins a une seule question :
ou aboutit ton intelligence (bescheidenheir)?

— La (chose) dit : A la libre liberté. (In lediger friheit.)

— Le disciple dit : Dis-moi, que nommes-tu une libre liberté?

— La (chose) dit : La ot I’homme vit selon toute la volonté de son dme sans aucune
altérité, sans aucune considération de ce qui est avant ou aprés.

— Le disciple dit : Tu n’es pas sur le droit chemin de la vérité, car une telle liberté
détourne I’homme de toute béatitude et le désaffranchit de sa véritable franchise
(entfriet in siner waren friheir). Car 1’ordre fait défaut a celui qui est dépourvu de
discernement, et ce qui est dépourvu de I’ordre juste est mauvais et défaillant comme
le dit le Christ : «Quiconque se livre au péché est esclave du péché (Jn 8,34).» Mais
celui qui, avec une conscience sereine et en surveillant sa vie, entre dans le Christ
avec un véritable renoncement a lui-méme, celui-la parvient a la vraie liberté comme
il I'a dit lui-méme : «Si le fils vous affranchit, vous serez vraiment libres (Jn 8,36).»
— La (chose) sauvage dit : Qu’appelles-tu ordonné ou dépourvu d’ordre?

— Le disciple dit : Je dis qu'une chose est ordonnée quand, de I'intérieur ou de



122 WOLFGANG WACKERNAGEL

"extérieur, rien de ce qui la concerne ne fait défaut et ne manque d’étre percu dans
ses effets ; je dis qu’elle est désordonnée quand un de ces aspects lui fait défaut.
— La (chose) sauvage dit . Une pure liberté doit se soustraire a tout cela et le
mépriser.

— Le disciple dit : Cette folie serait contraire a toute vérité et ressemble a la fausse
libre liberté, car elle est contraire & I’ordre que le néant éternel, dans sa fécondité,
a donné a toutes choses. '8

Cette «libre liberté» ou «indépendante franchise», a laquelle aspire la
(chose) sauvage, consiste a vivre sans contraintes dans 1'instant présent. A titre
d’exemple, le Jardin des délices de Jérdbme Bosch peut nous aider a imaginer
combien cette «hérésie de la liberté» hantait les esprits. Autre exemple : le
«Fais ce que voudras» rabelaisien de I’abbaye de Théleme (Gargantua / Le
premier Livre), qui n’a pas non plus manqué de détracteurs (notamment
Calvin), ni1 d’admirateurs (par exemple Michelet et Chateaubriand). Cependant
que dans le Gorgias de Platon (492 d-e), on trouve déja en Callicles le
défenseur d’un pareil mode de vie :

— Socrate : [...] Et maintenant, dis-moi : les passions, tu prétends bien qu’il ne
faut pas les mutiler, si I’on veut étre ce qu’il faut étre ; mais qu’on doit les laisser
étre aussi grandes que possible et leur ménager, d’une fagon ou d’une autre, la
plénitude de I"assouvissement ; que c’est la ce qui constitue la vertu?

— Callicles : C’est 1a ce que je prétends. '?

Pour Suso, il n’y a de liberté que «dans le Christ» (i.e. le Verbe ou Logos,
en tant que source du discernement). Une liberté dépourvue de discernement
est un péché, et ce dernier est un esclavage. Par-dela cette approche
«christocentrique» de Suso, on constate qu’il s’agit d’un probléme aussi vieux
que la philosophie : d’une part, la liberté est un présupposé incontournable pour
I'individu, notamment dans 'exercice de la philosophie aussi bien que dans
celui de la politique. Un certain détachement de [’emprise des passions et de
la sensualité — sans nécessairement tomber dans les exceés pronés par Suso —
est aussi un présupposé favorable a 1'acquisition d’une telle liberté. D’autre
part, il est vrai qu’une application radicale du principe de liberté, telle que la
revendique la (chose) sauvage, déboucherait n€cessairement sur son opposc,
a savoir I’esclavage, le désordre ou la tyrannie.

A la lecture de I’ensemble de ce dialogue, on peut dire que méme si la
(chose) sauvage n’a pas entiérement tort, c’est bien le disciple qui a raison.
Il n’est pas question de nier la liberté, mais il importe de mieux la comprendre,
notamment en sachant différencier I'extériorité de I'intériorité. D une part, le
néant (intérieur), ¢’est-a-dire le «fond», n’est pas «le fait de ne pas étre», mais
au contraire une «suréminente étreté». D autre part, la liberté (extérieure) ne

'8 K. BIHLMEYER, p. 352-353/ANc., p. 451-452. Trad. remaniée W.W.
1 PLATON, (Euvres complétes, trad. L. Robin et M.-J. Moreau, Paris, Gallimard (La
Pléiade), vol. I, p. 439,



MAITRE ECKHART ET LE DISCERNEMENT MYSTIQUE 123

saurait faire f1 de I"ordre et du désordre, car ce dernier est un manque. Il importe
donc de ne pas confondre le fond (intérieur) avec les lois extérieures qui
régissent ’existence des étres créés.

3. Allusions a Maitre Eckhart

Pour se justifier, la (chose) sauvage évoque alors I’autorité d’un «grand
maitre», en |’occurrence, Maitre Eckhart. Cette référence met en évidence la
difficulté que rencontre toute interprétation univoque de I’ceuvre eckhartienne,
puisque, en raison du caractere paradoxal de certaines propositions
eckhartiennes, il faut bien reconnaitre que les deux interlocuteurs de ce dia-
logue — non seulement le disciple mais parfois aussi la (chose) sauvage — se
réclament a juste titre de celui-ci! Le disciple, qui semble en effet mieux
connaitre ce maitre, explique alors pourquoi la (chose) sauvage a mal compris
I’enseignement de celui-ci, en appliquant dans la vie relative ce qui, selon lui,
n’est vrai que dans I’absolu :

— La (chose) sauvage dit : J'ai entendu dire qu’il y eut un grand maitre qui nie
toute distinction.

— Le disciple : Quand tu dis qu’il nie toute distinction, si tu I'entends de la Déité,
on pourrait comprendre qu’il veut parler de chacune des Personnes dans le fond
ou elles sont indistinctes, mais elles ne sont pas indistinctes selon leurs relations
entre elles ; et 13, il faut absolument maintenir la distinction personnelle. 2 [etc.]

Il est évident que le proceés de Maitre Eckhart constitue 1’objet implicite
de ce dialogue. En effet, le développement de la discussion ci-dessus comporte
non seulement de nombreuses allusions a I'ceuvre de Maitre Eckhart, mais
aussi, en particulier, de grandes ressemblances thématiques avec les articles
10, 13, 23 et 24 de la bulle «In agro dominico» du 27 mars 1329. De plus,
la référence a Maitre Eckhart n’est pas seulement observable dans ces gloses
allusives, puisque d’autres passages du Livre de la vérité, reprennent presque
textuellement des phrases entieres de Maitre Eckhart. Certains thémes coin-
cident parfois aussi avec d’autres phrases qui figurent notamment dans les actes
du proces de Cologne 2'.

On sait que «I’hérésie des béghards et des freres du Libre Esprit», se serait
référée a Maitre Eckhart 22, La (chose) sauvage peut donc étre considérée

2 K. BIHILMEYER, p. 354/ANcC., p. 452. Trad. remaniée W.W.

1 Au chapitre V, (Anc., p. 444) Suso reprend presque mot pour mot un passage
concernant la notion eckhartienne d’ Entbildung, sans donner aucune référence. Ctf. DW
V, p. 116, 12-19/ANc., Traités, p. 150.

2 A propos des rapports entre Eckhart et la secte du Libre Esprit, cf. notamment
M.-A. VannIER, «L’homme noble, figure de I'ceuvre d’Eckhart & Strasbourg», in id.,
ed., Les mystiques rhénans, Paris, Cerf, 1996 (Numéro spécial de la Revue des Sciences
Religieuses, 70/1, 1996), p. 73-89.



124 WOLFGANG WACKERNAGEL

comme une représentante de ces «milieux». Mais quels sont-ils, au juste? Tout
suggere qu’il s'agissait de multiples petites communautés plus ou moins in-
dépendantes ou rhizomatiques, ou méme d’individus isolés, susceptibles
d’évoluer dans les espaces les plus divers, tant a ['extérieur qu’a I'intérieur
méme du clergé. Ceci explique aussi pourquoi des membres «respectables» de
celui-ci, tels que Maitre Eckhart, ont €té suspectés de «connivence». Au
chapitre XXVIII de sa Vie, Suso lui-méme n’est-il pas accusé de convertir les
femmes «a |'esprit»? :

Lorsqu’il eut été ainsi un moment aupres d’elles (ses filles spirituelles) a la fenétre
du parloir, un frere de 1'Ordre 1'appela et lui dit: «J'ai été récemment dans un
chéteau et le seigneur m’a demandé avec rudesse ou vous étiez. Il leva la main et
jura devant beaucoup de gens que la ol il vous trouverait, il vous percerait de son
épée. Quelques insolents valets d’armes, ses plus proches amis, en firent autant. Ils
vous ont cherché par ici dans quelques cloitres, afin d’accomplir contre vous leur
méchant vouloir. C’est pourquoi je vous avertis : faites attention si vous tenez a votre
vie!» Il fut effrayé par ces paroles et dit au frére : «Je voudrais bien savoir pourquoi
J a1 mérité la mort.» Le frére reprit : «On a dit au seigneur que vous aviez converti
sa fille, comme beaucoup d’autres, a une vie particuliere, c’est-a-dire ‘a I'esprit’,
et ceux qui vivent de telle maniére, hommes et femmes, se nomment ‘de 'esprit’
et il a appris que ce sont les gens les plus corrompus qui vivent sur la terre.» >

Ainsi que le note Jeanne Ancelet-Hustache, ce chapitre prouve que I'on
confondait parfois — ou feignait de confondre — les «amis de Dieu» avec les
«freres du Libre Esprit». Mais en fait de liberté, c’était justement au libertinage
que Suso s’en prenait. (Freiheit fraye aussi I’esprit vénérien de Freya...) Voila
pourquoi un autre homme lui reproche au contraire de «raréfier leur terrain
de chasse» :

De plus, un autre homme terrible qui se trouvait 1a a parlé ainsi de vous : «Il m’a

volé une femme que j'aime, elle tire maintenant le voile, elle ne veut plus me voir,
z . 5 ¥ o . Vi

elle regarde désormais 4 I'intérieur, il me le payera.» >

Il est vrai que dans une perspective actuelle, ce rejet militant des «joies
de la vie naturelle», cet «obscurantisme fanatique» de Suso, peut sembler
exagéré. En véritable troubadour (a rebours?), il voyage de ville en ville, visite
les couvents de béguines (qu’il appelle les «cloitres sans cloture») et pour-
chasse de préférence les filles belles et bien nées, pour les inciter a renoncer
al’amour ... pour I’ Amour 2°. Est-il permis de supposer que la (chose) sauvage
rendait visite aux mémes béguinages — avec de moins chastes intentions? Sans
«crier au loup dans la bergerie», on imagine pour le moins la surprise de ces
dames en voyant tel curieux personnage frapper a leur porte — et a leur question
«Quti est la?», de répondre : «Je suis la (chose) sauvage sans nom!» Suso —

23 Anc. p. 215, et note 1.

“ Ibid.

» Cf. Vie, chapitre XLI, Anc., p. 260. Notons qu'on ne trouve pas un tel
«antisensualisme militant» chez Maitre Eckhart.



MAITRE ECKHART ET LE DISCERNEMENT MYSTIQUE 125

et sans doute aussi sa concurrence présumée — ne manquant pas d’avoir du
succes dans leurs pérégrinations, on peut comprendre qu’ils risquaient de
susciter I’ire de certains potentats. Et on imagine aussi qu’aux yeux des mémes,
ils risquaient d’étre confondus!

Par «liberté débridée», on peut d’abord comprendre ['incontinence
sexuelle, mais 1l faudrait y ajouter aussi la désobéissance a 1’autorité politique
ou ecclésiastique. Cette derniére s’exercant notamment par le biais d'une
réglementation doctrinale, on comprend la volonté de combattre toute dévia-
tion. Ainsi que le révelent certains aspects de la procédure contre Eckhart, les
disputes doctrinales ne furent parfois qu’un prétexte aux luttes de pouvoir, a
I'extérieur, mais aussi a |'intérieur méme du clergé.

Suso s’est bien gardé de ne jamais nommer Eckhart dans son Livre de la
verité. Il n’en demeure pas moins qu’en rédigeant ce livre, notre «disciple»
(implicite de Maitre Eckhart) avait non seulement Maitre Eckhart a 1’esprit,
mais aussi Maitre Eckhart sous les yeux, a savoir, comme on 1’a vu : des textes
de ce dernier ou des actes relatifs a celui-ci, en rapport avec la procédure
d’inquisition. Les opposants ne s’y sont du reste pas trompés : pour avoir «osé»
— de maniere seulement allusive — s’ériger ici en défenseur de Maitre Eckhart,
Suso n’a pas manqué de se faire happer a son tour par le tourbillon perfide
des plus graves accusations. Au XXIII¢ chapitre de sa Vie, il décrit comment
cela s’est passé :

A une certaine époque (vers 1330 ou 1336), il descendit pour un chapitre aux Pays-
Bas. Beaucoup de souffrances lui étaient déja réservées la, car deux importants
personnages I’attaquerent et s appliquérent a lui causer une grave affliction. Le coeur
tremblant, il fut traduit devant le tribunal et on I'accusa de nombreux méfaits ; 'un
de ceux-ci était d’écrire des livres contenant une fausse doctrine qui contaminait
tout le pays de la souillure hérétique. A ce propos, on le traita fort mal par des
discours acerbes, on le menaga de graves chitiments, bien que Dieu et le monde
sachent qu’il était innocent. *®

Au retour de ce chapitre, Suso contracte une forte fievre et tombe si
gravement malade «que personne ne crut qu’il survivrait». Mais un jour, un
adolescent, accompagné d’une ronde céleste, lui apporte la guérison. C’est
alors aux «importants personnages», instruments des «mauvais esprits», de
récolter ce qu'ils ont semé.

Suso considére donc les accusations d’hérésie dont il a fait I’objet comme
un signe d’élection divine. Par conséquent, il les accepte aussi, puisqu’elles
sont voulues par Dieu, tout en se réjouissant que soient punis ceux qui les lui
ont infligées — sans quoi, selon le credo médiéval du jugement divin, il n’y
aurait pas de preuve qu’elles étaient infondées. Mais sa notion d’hérésie n’en
devient que plus équivoque. Et de réaliser combien problématique est toute

% Anc., p. 203.



126 WOLFGANG WACKERNAGEL

définition philosophique, et méme théologique, de celle-ci : a trop vouloir
pers¢cuter I’hérésie, ce qui revient a disqualifier la 1€gitimité de 1"autre, ne finit-
on point par oublier ce qu’est la vérité?

Telle est tres exactement la conclusion de la préface au Livre de la vérité :

[...] car il en fut et il en sera toujours ainsi :
le mal se dissimule derriere le bien,

N

et I'on ne doit pas rejeter le bien a cause du mal. *’

4. Epilogue : Socrate et Maitre Eckhart

Suso est donc éminemment conscient de ce risque. Sa propre mise a
I"épreuve, «conforme au Christ», mais aussi celle de son maitre, Eckhart de
Hochheim, voire celle d’un Socrate, donnent a réfléchir.

Socrate et Maitre Eckhart n’ont ils pas été€ accusés de maniere comparable,
d’impiété et d’hérésie, respectivement? Chez Platon nous trouvons cet épisode
ol Socrate et Eutyphron se rencontrent au tribunal d’Atheénes (Eutyphron 7b),
un peu comme Maitre Eckhart et Guillaume d’Occam se seraient rencontrés
a la curie d’Avignon. Malgré la différence des contextes, la ressemblance est
troublante.

Apreés avoir convenu avec Eutyphron qu’il est facile de mettre un terme
a des divergences concernant des grandeurs mathématiques (mesure, pesée et
autres entités chiffrables), Socrate montre que tel n’est pas le cas pour des
Jjugements esthétiques ou moraux — notamment lorsqu’il s’agit de différencier
le bien et le mal:

[...] Examine si les présents objets de dissentiment ne sont pas ce qui est juste et
ce qui est injuste, beau et laid, bon et mauvais : n’est-ce pas a propos de nos
dissentiments la-dessus et a cause de notre incapacité, dans ces cas, a arriver a nous
départager, que nous devenons ennemis les uns des autres quand nous le devenons,
toi aussi bien que moi, et en totalité, le reste des hommes? 8

Le fond du probléeme que Suso touche avec une intuition réconciliante de
I'idéal de justice (méme s’il semble parfois s’égarer dans des considérations
plus irrationnelles), est effectivement du méme ordre. Tout comme la difficulté
d’évaluer I'authenticité d'une expérience spirituelle, évoquée au début de cet
article, de tels problemes ne peuvent étre humainement gérés que par le
dialogue, le discernement des nuances dans I'imbrication complexe de la
réalité, et par la recherche sincére d’'un compromis.

2T K. BIHLMEYER, p. 327/ANC., p. 426.
2 PLatoN, Eutyphron, b, trad. Pléiade, op. cit. vol. 1, p. 359.



	Maître Eckhart et le discernement mystique : à propos de la rencontre de Suso avec "la (chose) sauvage sans nom"

