
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 47 (1997)

Heft: 2

Artikel: Maître Eckhart et le discernement mystique : à propos de la rencontre
de Suso avec "la (chose) sauvage sans nom"

Autor: Wackernagel, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381549

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381549
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 129(1997). P. 113-126

MAITRE ECKHART
ET LE

DISCERNEMENT MYSTIQUE

A propos de la rencontre de Suso avec
«la (chose) sauvage sans nom»

*

Wolfgang Wackernagel

Résumé

Les commentateurs n 'ont pas toujours reconnu que le dialogue de Henri
Suso avec «la (chose) sauvage sans nom» pouvait être une glose allusive pollila

réhabilitation de Maître Eckhart. Une comparaison de ce dialogue avec
d'autres légendes (pseudo-)eckhartiennes. tend néanmoins à renforcer cette
thèse. L'importance du discernement dans la vie spirituelle, ainsi que le

problème de l'hérésie, sont aussi abordés dans cet article.

Du point de vue hérésiologique, l'épisode de la rencontre de Suso, disciple
de Maître Eckhart, avec «la (chose) sauvage sans nom» est d'une brûlante
actualité, puisqu'elle aborde de manière intelligente et nuancée le problème
des «égarements sectaires ou mystiques» de la religion - sans pour autant nier
l'éminente valeur d'une authentique expérience spirituelle de fusion avec le

néant divin. La question que se pose Suso pour introduire cet épisode, se trouve
résumée à la fin du chapitre V de son Livre de la vérité :

Que doit faire un homme qui commence à comprendre son néant éternel, non en
vertu d'une puissance (divine) qui le dépasse, mais uniquement par ouï-dire ou
seulement par des images intérieures? '

Cette question concerne donc ceux qui font comme s'ils se trouvaient dans
la plus haute expérience fusionnelle avec le néant divin, alors qu'ils n'en ont

Cet article reprend une conférence inédite intitulée «Eckhart. Seuse und das

namenlose Wilde», prononcée au colloque 'Diener der Ewigen Weisheit' : Heinrich
Seuse. Zum 700-Jahr-Geelenken. Bildungsz.entrum Schloß Maurach (Akademie der
Diözese Rottenburg-Stuttgart), le 9 septembre 1995.

' H. Sfuse. Deutsche Schriften, éd. K. Bihlmeier. Stuttgart. W. Kohlhammer. 1907,
p. 351-352/H. Suso. Œuvres complètes, trad. J. Ancelet-Hustache (Anc). Paris. Seuil,
1977. Livre de la vérité, chapitre V. p. 450. Trad, remaniée W. Wackernagel (W.W.).



1 14 WOLFGANG WACKERNAGEL

qu'une vague idée par ouï-dire (après la lecture de certains livres?) ou par
quelques impressions intérieures. Pour prévenir un tel comportement. Suso

précise d'emblée, dans la première partie de sa réponse, que

l'homme qui n'a pas encore assez de compréhension pour savoir surnaturel lenient
ce qu'est le néant dont il a été parlé, en quoi toutes choses sont anéanties selon leur
être propre, qu'il laisse toutes choses pour ce qu'elles sont, quoi qu'il lui arrive,
et qu'il s'en tienne à la doctrine commune de la sainte chrétienté. On voit en effet
beaucoup de personnes simples qui parviennent à une louable sainteté et qui ne sont

pas appelées dans ces voies

Cependant, on remarque aussi que Suso n'est pas hostile à de telles

expériences, puisque, après avoir ainsi découragé ceux qui font comme si ils en

avaient - et consolé ceux qui n'en ont pas. il enchaîne en affirmant la valeur
de telles expériences : «Mais plus on s'en approche, mieux cela vaut. S'il est

donc parvenu à ce point sûr, qu'il s'y tienne, il est sur le bon chemin, car ce

point est conforme à la Sainte Ecriture 3.» Et de conclure avec un nouvel
avertissement plus précis, concernant les dangers de toute négligence dans ce

domaine :

Autrement, il me semble agir de façon inquiétante, car celui qui est négligent dans

ce domaine, ou bien se perd dans le manque de liberté, ou bien a de grosses chances
d'aboutir à une liberté désordonnée4.

Afin d'illustrer plus concrètement ce qu'il entend par les dangers d'une
telle liberté désordonnée, Suso nous relate, au sixième chapitre de son Livre
de la vérité, cette bien curieuse rencontre, une sorte de «songe d'un jour d'été»,

qu'il semble avoir faite dans un état visionnaire :

Une fois, par un lumineux dimanche, il était assis et absorbé dans ses pensées.
Advint alors dans le silence de son âme une image intelligible (ein vernünftiges
bilde), qui était subtile dans l'usage de ses paroles, mais inexercée dans ses œuvres,
et débordante d'une fastueuse richesse. Il commença à lui parler ainsi : «D'où viens-
tu?» Ça dit (Es sprach) : «Je suis venu de nulle part (je ne suis jamais venu).» Il
dit : «Dis-moi ce que tu es?» Ça dit : «Je ne suis pas.» Il dit : «Que veux-tu?» La
chose répondit et parla : «Je ne veux pas.» Il dit alors : «Ceci est un miracle ; dis-
moi comment tu te nommes?» Ça répondit : «Je m'appelle la (chose) sauvage sans

nom.» (Ich heiße daz namelos wilde.)

On remarque qu'il y a une grande ressemblance entre la première partie
de ce dialogue et d'autres «rencontres» dialoguées du même type, associées
à Maître Eckhart. Nous allons donc commencer par étudier ces dernières, avant
de revenir au prolongement inhabituel de cette très étrange rencontre avec «la

(chose) sauvage sans nom».

- K. Bihlmeyer. p. 351-352 : Anc.. p. 450. Trad, remaniée W.W.
' Ibid.
4 Ibid.
5 K. Bihlmeyer, p. 352 ; Anc. p. 451 : Livre de la vérité, chapitre VI. «En quels

points pèchent les hommes qui ont une fausse liberté.» Trad, remaniée W.W.



MAÎTRE ECKHART ET LE DISCERNEMENT MYSTIQUE 1 15

1. Le bambin nu et les filles de Maître Eckhart

La première de ces «rencontres» semble avoir été très populaire - à en juger
par le nombre de manuscrits où elle se trouve recopiée 6. L'apparition qu'elle
relate reste cependant assez difficile à catégoriser. Est-ce l'Enfant Jésus,

quelque chaste mais facétieux Cupidon, ou encore l'Eros selon Diotime?

S'agit-il du daimôn de Socrate ou d'une apparition angélique, sagement
chrétienne? Le Petit Prince d'Antoine de Saint-Exupéry, ou encore certaines
personnifications mythologiques de l'Amour, tels que les fameux putti et autres
chérubins de nos églises baroques, reconnaîtraient certes en ce bambin nu leur
modèle le plus exquis!

Une pareille théophanie, mystérieuse et déroutante, transcende à vrai dire

toute spécificité générique et culturelle : «Il ne suffit pas qu'ils manifestent leur
volonté par des signes et des messagers, ils se décident à descendre eux-mêmes,

pour apparaître aux humains. Pour une telle apparition, la mythologie hindoue

possède une expression appropriée : avatâra, c'est-à-dire descensus.»1

On retrouve aussi des témoignages de ce genre chez Homère, tant il est

vrai que dans l'imaginaire antique, de telles visites (voire «visitations») étaient
accueillies avec la plus grande révérence : «Semblables à des étrangers venus
de loin, les dieux prennent des aspects divers et vont de ville en ville connaître

parmi les hommes les superbes et les justes.» 8

Voici donc un motif antique et universel, qui ne cesse de garder toute sa

fraîcheur, et dans la présente variante duquel on reconnaîtra aussi, sous forme

allégorique, quelques thèmes spécifiquement eckhartiens :

[Maître Eckhart et le bambin nu]

Un beau bambin tout nu survint chez Maître Eckhart.
Alors le maître lui demanda d'où il venait.
Il dit : «Je viens de Dieu».
— Où le laissas-tu?
— En cœurs vertueux.
— Où veux-tu aller?
— Vers Dieu.
— Où le trouves-tu?
— Là où je laissai toute créature.
— Qui es-tu?
— Un roi.

6 J. Quint (éd.), Meister Eckhart. Deutsche Predigten und Traktate, München, Carl
Hanser, 1963 (6e éd. : Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft. 1985), p. 529.

7 J. Grimm, Deutsche Mythologie, 1835, Wiesbaden, Drei Lilien, 1992, t. I, p. 280.
s Kai Te 9eoi Çetvoior èoiKÓres" àXXoSaTToIai,

ravTÖioi TcXiOouTes". èmcn-pu)((x5oT noAriaç,
dvöpamüw ößptv tc koù eùvouiqv ccfxipävTes".
(Homere, Odyssée, XVII, 485-487, trad. M. Dufour et J. Raison, Paris, Gamier,

1961, p. 263.)



1 16 WOLFGANG WACKERNAGEL

— Où est ton royaume?
— Dans mon cœur.
— Prends garde que quiconque ne le possède avec toi.
— Je le fais.
Alors il le mena dans sa cellule.
et lui dit : ¦Prends la robe que tu veux.»
— Alors je ne serais pas un roi. et disparut.
C'était Dieu Lui-même, qui s'était amusé avec lui.''

Ce dialogue constitue une version allégorisée de l'enseignement de la

théologie négative. Dans cette perspective, on pourrait le comparer avec de

nombreux passages dans l'œuvre eckhartienne. notamment à propos du thème
de la nudité. En voici deux exemples :

L'âme en elle-même, là où elle est au-dessus du corps, est si pure et si délicate
qu'elle n'accueille rien que la nue et pure Déité (blôz lûter gotheit). Et cependant.
Dieu lui-même ne peut y pénétrer à moins que ne lui soit enlevé tout ce qui lui
est ajouté. 10

Pourquoi refuse-t-il de prendre une robe?

Car en vérité, si quelqu'un s'imagine recevoir de Dieu dans l'intériorité, la piété,
la douceur et une grâce particulière plus qu'auprès de son feu ou dans l'étable. tu
ne fais pas autrement que si tu prenais Dieu, lui enroulais un manteau autour de
la tête et le poussais sous un banc. ' '

Voici encore une autre apparition, féminine, dans un scénario analogue :

/La fille de Maitre Eckhart]

Une fille vient à un couvent des frères prêcheurs et demande Maître Eckhart. Le

portier dit : ••Qui dois-je annoncer?» Elle répondit : «Je ne sais.» Il dit : «D'où vient

que vous ne sachiez votre être?» Elle dit : «De ce que ne suis ni pucelle. ni femme,
ni homme, ni épouse, ni veuve, ni demoiselle, ni seigneur, ni servante, ni valet.»
Le portier alla auprès de Maître Eckhart : «Venez auprès de la plus étrange créature

que j'aie jamais entendue, et laissez-moi aller avec vous, et tendez votre tète et dites :

'Qui me demande'.''» Ainsi fit-il. Elle lui parla comme elle avait parlé au portier.
Il dit : «Chère enfant, ton discours est véridique et avisé : explique-moi mieux
comment tu l'entends.» Elle dit : «Si j'étais pucelle. je me tiendrais dans mon
innocence première : si j'étais une femme j'enfanterais sans cesse en mon âme le

Verbe éternel : si j'étais un homme, j'aurais une forte résistance contre toutes les

faiblesses ; si j'étais une épouse, je serais fidèle à mon cher unique époux ; si j'étais
une veuve, je languirais constamment après mon unique amour ; si j'étais une

9 Aphorisme n° 68, in F. Pfeiffer (éd.). Deutsche Mystiker des vierzehnten
Jahrhunderts, vol. 2 : Meister Eckhart. Leipzig. 1857, Aalen, Scientia, 1991. p. 624-
625/trad. W.W.

10 Predigt 21. in Meister Eckhart Die deutschen Werke, vol. I. (DWY), édité par
J. Quint, Stuttgart, Kohlhammer. 1958 sq.. p. 361/trad. J. Ancelei-Hustac hi Maître
Eckhart. Sermons, t. I (Anc. Sermons I), Paris. Seuil. 1974. p. 185.

11 Predigt 5b. DW I, p. 91/Anc. Sermons 1. p. 78.



MAÎTRE ECKHART ET LE DISCERNEMENT MYSTIQUE 1 | 7

demoiselle, je me tiendrais dans un service distingué ; si j'étais une servante, je
serais humblement soumise à Dieu et à toutes les créatures ; et si j'étais un valet,
je serais appliqué aux fortes besognes et servirais mon maître de toute ma volonté
et sans contradiction. De toutes cela je ne suis rien et suis une chose comme une
autre chose et je vais ainsi.» Le maître s'en fut et dit à ses disciples : «J'ai ouï la
créature humaine la plus pure que j'aie jamais trouvée, à mon avis.» - Cet exemple
est appelé la fille de Maître Eckhart. 12

Cet «exemple de la créature humaine la plus pure», recopié dans plusieurs
manuscrits, n'est pas sans rappeler le dialogue entre Maître Eckhart et Sœur

Katrei (Catherine) - dont le nom ne relève sans doute point du hasard, puisqu'il
dérive du Grec katharos, qui signifie pur, sans tache et sans souillure l3.

L'appellation de «traité» est par contre tout à fait inadéquate, car elle fait
tomber ce dialogue dans la catégorie des apocryphes, alors qu'il pourrait figurer
sans autre parmi les légendes - voire parmi les «fables» réprouvées au

commencement de la bulle In agro dominico : en convenant qu'il ne reflète, tout
comme cette dernière, qu'une seule extrémité de certains propos de Maître
Eckhart. Voici donc, en guise de parallèle, un extrait du Traité n° VI, d'après
l'édition de Pfeiffer, intitulé «Telle était Sœur Katrei, la fille (spirituelle) que
Maître Eckhart avait à Strasbourg» :

[La sœur « cathare >j

Alors la fille précitée vient auprès de son père-confesseur et lui dit : «Seigneur, par
Dieu, écoutez-moi.» Il dit : «D'où viens-tu?» Elle dit : «Je viens d'un pays lointain.»
Il dit : «De quel pays viens-tu?» Elle dit : «Seigneur, ne me reconnaissez-vous pas?»
Il dit : «Dieu sait, non.» Elle dit : «Cela m'est un signe que vous ne vous êtes jamais
connu vous-même.» Il dit : «C'est vrai. Je sais bien que si je me connaissais moi-
même selon la vérité, je connaîtrais toutes les créatures parfaitement.» Elle dit :

«Cela est vrai. Seigneur, laissons ce discours. Par Dieu, écoutez-moi.» Il dit :

«Volontiers, commence.» La fille fait sa confession à son confesseur vénéré, ainsi
qu'il n'est qu'en elle de la faire, et de façon à réjouir son âme. Il dit : «Chère fille,
reviens bientôt me trouver.» Elle dit : «Que Dieu le veuille, j'en suis aise.» Et il

12 Aphorisme n° 69, in Pfeiffer, op. cit.. p. 625/trad. W.W. Cf. aussi à ce propos :

A. Poisson. Théories et symboles des alchimistes. Le grand œuvre, suivi d'un essai sur
la bibliographie alchimique du XIXe siècle. Paris. Ed. Traditionnelles. 1986. p. 42 : «Une
curieuse énigme fort connue des alchimistes se trouve dans le troisième volume du
Theatrum chimicum, page 744. accompagnée d'un commentaire de dix pages de Nicolas
Barnauld. La voici : /Elia Lœlia Crispis est mon nom. Je ne suis ni homme, ni femme,
ni hermaphrodite, m vierge, ni adolescente, ni vieille. Je ne suis ni prostituée, ni
vertueuse, mais tout cela ensemble. [...] Barnauld établit dans son commentaire qu'il
s'agit de la pierre des philosophes.»

1 ' Signalons que Ketzer (hérétique) se référait d'abord aux Cathares, ces extrémistes
de l'ascèse, «austères» et «purs» (précurseurs du puritanisme?), sans doute diffamés en
leur contraire. La présence de Cathares, si abondante dans le midi de la France, est aussi
attestée en Rhénanie, et au XIIIe siècle, on confondait parfois les Albigeois, les
Amauriciens (précurseurs du Libre Esprit) et les béguines, dont le nom serait aussi un
dérivé de Kl-bigen-ses. Il n'est donc pas étonnant que «béguine» ait gardé une connotation

suspecte (cf. les condamnations de 1311 et 1317).



1 18 WOLFGANG WACKERNAGEL

alla trouver ses frères leur annonçant : «J'ai entendu un être humain, je ne sais pas
s'il est homme ou ange. S'il est homme, sachez que toutes les forces de son âme
demeurent avec les anges au ciel et que son âme a reçu un être angélique. Elle
connaît et aime au-dessus de tout ce que j'ai jamais ouï dire d'aucun humain.» Les
frères répondirent : «Dieu soit loué.» Le confesseur va chercher la fille où il sait
dans son église et la prie instamment qu'elle veuille bien lui parler. Elle dit : «Ne
me reconnaissez-vous toujours pas?» Il dit : «Dieu sait, non.» «Je vous le dirai donc

par amour. Je suis la pauvre âme que vous avez menée à Dieu.» Alors elle lui révéla
qui elle était. Il dit : «Ah! pauvre homme que je suis, combien j'ai honte sous le

regard de Dieu, d'être demeuré si longtemps dans les apparences de l'état
ecclésiastique et d'avoir si peu pénétré les mystères de Dieu .» [...] - Et la fille de dire :

«Priez Dieu pour moi» puis elle retourna à sa solitude et se voua à Dieu. Mais cela
ne dura pas longtemps, elle revint à la porte, demanda son vénérable confesseur
et lui dit : «Seigneur, réjouissez-vous avec moi, je suis devenue Dieu.» Il dit : «De
cela Dieu soit loué! Éloigne-toi encore de tous les gens, et retourne à ta solitude.
Si tu redeviens Dieu je me réjouirai avec toi.» Elle obéit à son confesseur, entre
à l'église et se met dans un coin. - Il arriva alors qu'elle oublia tout ce qui jamais
eut nom. et fut tirée hors d'elle-même et de toutes les choses créées, si bien qu'il
fallut la porter hors de l'église et elle resta étendue jusqu'au troisième jour et fut
tenue pour morte. Le confesseur dit : «Je ne crois pas qu'elle soit morte.» Sachez,
n'eût été le confesseur, on l'aurait enterrée. On essaya sur elle tout ce que l'on
pouvait pour savoir si l'âme était encore dans le corps. Mais on n'y parvint pas.
On dit alors : «Sûrement elle est morte.» Le confesseur dit : «Sûrement elle ne l'est
pas.» Au troisième jour la fille revint à elle. Elle dit : «Oh. pauvre de moi. suis-

je encore ici'1» Le confesseur était justement là et lui parla et dit : «Laisse-moi jouir
de l'alliance divine (gotlîcher triwen), et révèle-moi ce que tu as connu.» Elle dit :

«Dieu sait que je ne le puis. Ce que j'ai connu, nul ne le peut dire en paroles.» I4

En tant qu'allégorie, cette «personne sans qualités» représente, de manière
certes assez insolite, le ravissement de l'âme immergée dans l'indistinction de

l'essence divine - c'est-à-dire dans l'extase mystique la plus transcendante.

Cependant, on imagine pourquoi cet apocryphe pouvait sembler scandaleux :

exception faite des «apparences de l'état ecclésiastique» et du cadre, tout aussi

extérieur, de l'église, l'oubli quasi dionysien de «tout ce qui jamais eut nom»
fait que cette «déifiée» pourrait tout aussi bien être une fille spirituelle de Plotin

- pour ne pas dire une sœur spirituelle de «la (chose) sauvage sans nom». Seule
la référence au «troisième jour» (celui de la résurrection) laisse supposer qu'il
s'agit d'une imitation du Christ. Si toute référence manque dans cette phase
la plus «cruciale» du récit, tel n'est toutefois pas le cas. ni avant, ni dans la
suite du texte : «Loué et honoré soit le nom de notre Seigneur Jésus-Christ,
qui nous a révélé que nous pouvons atteindre par la grâce ce qu'il est par
nature.» Rassurante est aussi la référence au confesseur, qui parle de cette

expérience en termes assez eckhartiens d'alliance (ou de fidélité) divine
(gotlîcher triwen).

Cependant, on peut affirmer avec certitude que cette «Sœur Cathare», fille
(spirituelle) de Maître Eckhart, n'incarne pas. dans son dernier aboutissement,

Traktat n° VI. in Pfeiffer, op. cit., p. 463-465. Trad. W.W.



MAITRE ECKHART ET LE DISCERNEMENT MYSTIQUE 119

le juste équilibre de l'enseignement eckhartien. En effet, pour s'en convaincre,
il suffit de lire le sermon 86. où Maitre Eckhart évoque la nécessité d'une
intégration de la vie contemplative dans la vie active - en quoi réside justement
la plus grande maturité de Marthe par rapport à Marie. En ce sens. Eckhart
assume parfaitement sa responsabilité de guide spirituel : dans un tel cas, il
importe en effet de rééquilibrer une contemplation unilatéralement extatique
(Marie), en revalorisant l'accomplissement des œuvres (Marthe) sans pour
autant nier la valeur eminente d'une expérience vécue de ravissement par le

détachement intérieur.
Parmi les légendes eckhartiennes publiées par Pfeiffer, on trouve encore

trois autres dialogues ou rencontres de ce type. Il s'agit donc d'un genre
littéraire sans doute marginal, mais tout de même assez apprécié à l'époque,
puisque certaines de ces histoires ont été retrouvées dans de nombreux
manuscrits.

2. Reprise du dialogue avec «la (chose) sauvage sans nom»

A la lumière des exemples ci-dessus, la première partie du dialogue de Suso

avec «la (chose) sauvage sans nom» (citée au début de cet article), donne lieu
à deux hypothèses :

D'une part, cette rencontre peut être considérée comme une imitation, mais
aussi comme une parodie de ces autres modèles allégoriques préexistants. En

effet, tout comme (le pseudo-) Eckhart à propos de «sa fille» («J'ai ouï la
créature humaine la plus pure que j'aie jamais trouvée, à mon avis»), Suso

commence par saluer cette étrange apparition, avec une exclamation analogue

- mais non sans une certaine ironie : «Ceci est un miracle : dis-moi comment
tu te nommes?»

D'autre part, il se peut que dans sa description de cette (chose) sauvage.
Suso ne se réfère pas seulement aux modèles allégoriques précédents, mais
aussi à une rencontre bien réelle avec quelque prédicateur fantasque - pourquoi
pas un psychopathe, qui se réclame de la secte du Libre Esprit? On ne le saura
jamais.

Les deux hypothèses semblent être assez vraisemblables.
Cependant, la description de cette «image intelligible» est aussi passablement

déroutante et même contradictoire. En effet, une certaine ambivalence
se trouve déjà dans l'acception des trois termes désignant cette (chose) sauvage
sans nom, à savoir «la (chose)» (daz), «sauvage» (wilde) et «sans nom»
(namelos).

Premièrement : l'article daz étant génériquement neutre (au lieu du
masculin : der), il est plus juste de traduire «la (chose) sauvage» plutôt que «le

sauvage» pour désigner le substantif «sauvage». Ce «neutre angélique» daz -
aussi bien que « sans nom» et «sauvage» - ne suggèrent-ils pas l'abnégation
de soi, le dépouillement de toute identité, ainsi qu'une simplicité originelle?



120 WOLFGANG WACKERNAGEL

Ensuite : on conviendra que l'adjectif « sans nom» (namelos) constitue une
donnée fondamentale de l'expérience mystique associée à la théologie négative.

Suso ne manque pas de s'y référer, en mentionnant parfois explicitement
«l'un sans nom» dionysien :

Question : L'Ecriture parle-t-elle de celui que tu as nommé le Néant non parce qu'il
n'est pas, mais parce qu'il est au-dessus de tout entendement?
Réponse : Denys parle de l'un sans nom, et il se peut que ce soit le Néant que j'ai
en vue ; car si on le nomme Déité ou Etre, ou quelque nom qu'on lui donne, ces

noms ne lui conviennent pas selon la manière dont les créatures le conçoivent. '5

Troisièmement : le substantif «sauvage» (wilde) ne correspond pas
nécessairement à une catégorie clairement identifiable comme «hérétique». Wild

peut aussi désigner «le merveilleux». En anglais moderne wild ne comporte -

t-il pas aussi un sens positif dans certains contextes, à savoir : excité, passionné,
enthousiaste? Dans le Prologue au Livre de la vérité, Suso lui-même suggère

que ses propres certitudes spirituelles viennent bien de cette «noble parole»
qui «lui semblait sauvage (wild), incompréhensible, bien qu'il éprouvât pour
elle un grand amour» - tout en précisant qu'il n'est pas toujours facile de savoir
s'il faut résister ou obéir à l'appel que l'on entend au-dedans de son âme l6.

Chez Suso, wild désigne certes ce qui est incompréhensible, inconstant,
versatile et donc spirituellement débridé - c'est-à-dire inquiétant ou chargé de

réminiscences religieuses antérieures au christianisme. Cependant, d'autres

passages du même auteur confirment que ce terme peut aussi servir à évoquer
de manière positive l'occurrence merveilleuse d'une expérience originelle du

divin : «dans le désert sauvage et dans le profond abysse de la déité sans mode

(in die wilden wuesti und in daz tief abgründe der wiselosen gotheitj» '7.

Les exemples ci-dessus suffisent à montrer l'ambivalence de cette
apparition. Est-elle débridée ou sereine, terrifiante ou rassurante - ou encore les

deux à la fois? Et ce débordement d'une «fastueuse richesse» : ne pourrait-
il pas tout aussi bien correspondre aux excès d'un clergé trop enclin aux
richesses de ce monde (cf. la critique des ordres mendiants, dont Suso faisait
partie, voire des fratricelles, condamnés pour cette raison), qu'à l'idée qu'on
se ferait d'une (chose) sauvage sans nom? Comme on l'a vu dans les rencontres

15 Anc, p. 440. Cf. Denys, De divin, nom., I, 4-6 ; VII, 3.
16 K. Bihlmeyer, p. 326-327/Anc, p. 425-426.
17 K. Bihlmeyer, p. 352, 11-20 ; p. 245, 1 1 ; et glossaire, p. 624. Une acception

positive de wild et namenlos se trouve aussi chez. Maître Eckhart, notamment dans le

sermon 80 : «[...] Toutes choses sont par rapport à Dieu aussi petites qu'une goutte dans
la mer sauvage (als ein tropfe wider dem wilden mer). Si on jetait une goutte dans la

mer, la goutte se transformerait en la mer et non pas la mer en la goutte. Il en est de

même pour l'âme : quand Dieu l'attire en lui, elle est transformée en Dieu, de sorte que
l'âme devient divine et Dieu ne devient pas l'âme. L'âme perd alors son nom (verliusel
irn namen) et sa puissance, non pas sa volonté ni son être. Alors l'âme demeure en Dieu
comme Dieu demeure en lui-même.» DWlll, p. 386, 6 - 387, 5/Anc, Sermons 3, p. 134.



MAITRE ECKHART ET LE DISCERNEMENT MYSTIQUE 121

précédentes, la mystérieuse réponse qu'elle donne ne pourrait-elle pas déboucher

sur une évocation de la théologie négative, voire inspirer quelque docte
commentaire sur l'ineffabilité du divin?

On observe donc une certaine inadéquation ontologique entre la description
de cette apparition et l'interprétation allégorique qui pourrait découler de la

réponse qu'elle donne : Ich heiße daz namelos wilde - «Je m'appelle la (chose)

sauvage sans nom.»

Si le commencement du dialogue est vraisemblablement inspiré des

rencontres précédentes, il n'en va pas de même pour la suite. Au lieu de céder
à l'enchantement du merveilleux, le disciple fait implicitement appel au

«discernement des esprits» (I Cor. 12,10),- une sorte de «charisme» ou «don divin»

- traditionnellement invoqué lorsqu'il importe de ne pas confondre les faux
prophètes et les hommes véritablement inspirés. Ce «bon discernement selon
la vérité raisonnable» va constituer le leitmotiv de l'ensemble du dialogue, où
le disciple va peu à peu réussir à convaincre son interlocuteur.

Cependant, on ne saurait qualifier cette apparition de «subtile dans l'usage
de ses paroles», puisque face à l'argumentation du disciple, elle s'avère aussi
maladroite dans l'usage de celle-ci qu'elle est dite, ajuste titre, «inexercée dans

ses œuvres». (A moins que l'auteur n'ait pas réussi à rendre cet interlocuteur
suffisamment crédible?) En effet, si cette (chose) sauvage incarne l'excès d'une
spiritualité débridée, qui se traduit dans l'extravagance d'un accoutrement
disparate, elle n'en manifeste pas pour autant l'arrogance que pourrait suggérer
la «fastueuse richesse» de son apparence, ni les louvoiements qui trahiraient
nécessairement quelque charlatan démasqué - dont le pouvoir de séduction
laisserait présumer une certaine habileté dans l'usage de la parole.

Il en découle un autre paradoxe, à savoir que le disciple adopte le rôle du

maître, pour questionner les aspects contradictoires dans l'attitude de cette
étrange apparition :

— Le disciple dit : Tu peux à bon droit te nommer la (chose) sauvage, car tes paroles
et tes réponses sont bien sauvages. Mais réponds au moins à une seule question :

où aboutit ton intelligence (bescheidenheit)?
— La (chose) dit : A la libre liberté. (In lediger friheit.)
— Le disciple dit : Dis-moi, que nommes-tu une libre liberté'.'
— Im (chose) dit : Là où l'homme vit selon toute la volonté de son âme sans aucune
altérité. sans aucune considération de ce qui est avant ou après.
— Le disciple dit : Tu n'es pas sur le droit chemin de la vérité, car une telle liberté
détourne l'homme de toute béatitude et le désaffranchit de sa véritable franchise
(entfriet in siner waren friheit). Car l'ordre fait défaut à celui qui est dépourvu de
discernement, et ce qui est dépourvu de l'ordre juste est mauvais et défaillant comme
le dit le Christ : «Quiconque se livre au péché est esclave du péché (Jn 8.34).» Mais
celui qui, avec une conscience sereine et en surveillant sa vie. entre dans le Christ
avec un véritable renoncement à lui-même, celui-là parvient à la vraie liberté comme
il l'a dit lui-même : «Si le fils vous affranchit, vous serez vraiment libres (Jn 8.36).»
— La (chose) sauvage dit : Qu'appelles-tu ordonné ou dépourvu d'ordre?
— Le disciple dit : Je dis qu'une chose est ordonnée quand, de l'intérieur ou de



122 WOLFGANG WACKERNAGEL

l'extérieur, rien de ce qui la concerne ne fait défaut et ne manque d'être perçu dans
ses effets ; je dis qu'elle est désordonnée quand un de ces aspects lui fait défaut.
— La (chose) sauvage dit : Une pure liberté doit se soustraire à tout cela et le

mépriser.
— Le disciple dit : Cette folie serait contraire à toute vérité et ressemble à la fausse
libre liberté, car elle est contraire à l'ordre que le néant éternel, dans sa fécondité,
a donné à toutes choses. '8

Cette «libre liberté» ou «indépendante franchise», à laquelle aspire la

(chose) sauvage, consiste à vivre sans contraintes dans l'instant présent. A titre
d'exemple, le Jardin des délices de Jérôme Bosch peut nous aider à imaginer
combien cette «hérésie de la liberté» hantait les esprits. Autre exemple : le

«Fais ce que voudras» rabelaisien de l'abbaye de Thélème (Gargantua I Le
premier Livre), qui n'a pas non plus manqué de détracteurs (notamment
Calvin), ni d'admirateurs (par exemple Michelet et Chateaubriand). Cependant

que dans le Gorgias de Platon (492 d-e), on trouve déjà en Calliclès le
défenseur d'un pareil mode de vie :

— Socrate : [...] Et maintenant, dis-moi : les passions, tu prétends bien qu'il ne
faut pas les mutiler, si l'on veut être ce qu'il faut être ; mais qu'on doit les laisser
être aussi grandes que possible et leur ménager, d'une façon ou d'une autre, la

plénitude de l'assouvissement : que c'est là ce qui constitue la vertu?
— Calliclès : C'est là ce que je prétends. "
Pour Suso, il n'y a de liberté que «dans le Christ» (i.e. le Verbe ou Logos,

en tant que source du discernement). Une liberté dépourvue de discernement
est un péché, et ce dernier est un esclavage. Par-delà cette approche
«christocentrique» de Suso, on constate qu'il s'agit d'un problème aussi vieux

que la philosophie : d'une part, la liberté est un présupposé incontournable pour
l'individu, notamment dans l'exercice de la philosophie aussi bien que dans

celui de la politique. Un certain détachement de l'emprise des passions et de

la sensualité - sans nécessairement tomber dans les excès prônés par Suso -
est aussi un présupposé favorable à l'acquisition d'une telle liberté. D'autre

part, il est vrai qu'une application radicale du principe de liberté, telle que la

revendique la (chose) sauvage, déboucherait nécessairement sur son opposé,
à savoir l'esclavage, le désordre ou la tyrannie.

A la lecture de l'ensemble de ce dialogue, on peut dire que même si la

(chose) sauvage n'a pas entièrement tort, c'est bien le disciple qui a raison.
Il n'est pas question de nier la liberté, mais il importe de mieux la comprendre,
notamment en sachant différencier l'extériorité de l'intériorité. D'une part, le

néant (intérieur), c'est-à-dire le «fond», n'est pas «le fait de ne pas être», mais

au contraire une «suréminente êtreté». D'autre part, la liberté (extérieure) ne

ls K. Bihlmeyer, p. 352-353/Anc, p. 451-452. Trad, remaniée W.W.
19 Platon, Œuvres complètes, trad. L. Robin et M.-J. Moreau, Paris, Gallimard (La

Pléiade), vol. I, p. 439.



MAITRE ECKHART ET LE DISCERNEMENT MYSTIQUE 123

saurait faire fi de l'ordre et du désordre, car ce dernier est un manque. Il importe
donc de ne pas confondre le fond (intérieur) avec les lois extérieures qui
régissent l'existence des êtres créés.

3. Allusions à Maître Eckhart

Pour se justifier, la (chose) sauvage évoque alors l'autorité d'un «grand
maître», en l'occurrence, Maître Eckhart. Cette référence met en évidence la

difficulté que rencontre toute interprétation univoque de l'œuvre eckhartienne,
puisque, en raison du caractère paradoxal de certaines propositions
eckhartiennes, il faut bien reconnaître que les deux interlocuteurs de ce
dialogue - non seulement le disciple mais parfois aussi la (chose) sauvage - se

réclament à juste titre de celui-ci! Le disciple, qui semble en effet mieux
connaître ce maître, explique alors pourquoi la (chose) sauvage a mal compris
l'enseignement de celui-ci, en appliquant dans la vie relative ce qui, selon lui,
n'est vrai que dans l'absolu :

— La (chose) sauvage dit : J'ai entendu dire qu'il y eut un grand maître qui nie
toute distinction.
— Le disciple : Quand tu dis qu'il nie toute distinction, si tu l'entends de la Déité,
on pourrait comprendre qu'il veut parler de chacune des Personnes dans le fond
où elles sont indistinctes, mais elles ne sont pas indistinctes selon leurs relations
entre elles ; et là, il faut absolument maintenir la distinction personnelle.20 [etc.]

Il est évident que le procès de Maître Eckhart constitue l'objet implicite
de ce dialogue. En effet, le développement de la discussion ci-dessus comporte
non seulement de nombreuses allusions à l'œuvre de Maître Eckhart, mais
aussi, en particulier, de grandes ressemblances thématiques avec les articles
10, 13, 23 et 24 de la bulle «In agro dominico» du 27 mars 1329. De plus,
la référence à Maître Eckhart n'est pas seulement observable dans ces gloses
allusives, puisque d'autres passages du Livre de la vérité, reprennent presque
textuellement des phrases entières de Maître Eckhart. Certains thèmes
coïncident parfois aussi avec d'autres phrases qui figurent notamment dans les actes
du procès de Cologne 21.

On sait que «l'hérésie des béghards et des frères du Libre Esprit», se serait
référée à Maître Eckhart 22. La (chose) sauvage peut donc être considérée

20 K. Bihlmeyer, p. 354/Anc. p. 452. Trad, remaniée W.W.
21 Au chapitre V, (Anc, p. 444) Suso reprend presque mot pour mot un passage

concernant la notion eckhartienne d'Einbildung, sans donner aucune référence. Cf. DW
V, p. 116, 12-19/Anc, Traités, p. 150.

— A propos des rapports entre Eckhart et la secte du Libre Esprit, cf. notamment
M.-A. Vannier. «L'homme noble, figure de l'œuvre d'Eckhart à Strasbourg», in id.,
éd., Les mystiques rhénans. Paris. Cerf. 1996 (Numéro spécial de la Revue des Sciences
Religieuses, 70/1, 1996), p. 73-89.



124 WOLFGANG WACKERNAGEL

comme une représentante de ces «milieux». Mais quels sont-ils, au juste? Tout
suggère qu'il s'agissait de multiples petites communautés plus ou moins
indépendantes ou rhizomatiques, ou même d'individus isolés, susceptibles
d'évoluer dans les espaces les plus divers, tant à l'extérieur qu'à l'intérieur
même du clergé. Ceci explique aussi pourquoi des membres «respectables» de

celui-ci. tels que Maître Eckhart, ont été suspectés de «connivence». Au

chapitre XXVIII de sa Vie, Suso lui-même n'est-il pas accusé de convertir les

femmes «à l'esprit»? :

Lorsqu'il eut été ainsi un moment auprès d'elles (ses filles spirituelles) à la fenêtre
du parloir, un frère de l'Ordre l'appela et lui dit : «J'ai été récemment dans un
château et le seigneur m'a demandé avec rudesse où vous étiez. Il leva la main et

jura devant beaucoup de gens que là où il vous trouverait, il vous percerait de son
épée. Quelques insolents valets d'armes, ses plus proches amis, en firent autant. Ils
vous ont cherché par ici dans quelques cloîtres, afin d'accomplir contre vous leur
méchant vouloir. C'est pourquoi je vous avertis : faites attention si vous tenez à votre
vie!» Il fut effrayé par ces paroles et dit au frère : «Je voudrais bien savoir pourquoi
j'ai mérité la mort.» Le frère reprit : «On a dit au seigneur que vous aviez converti
sa fille, comme beaucoup d'autres, à une vie particulière, c'est-à-dire 'à l'esprit",
et ceux qui vivent de telle manière, hommes et femmes, se nomment 'de l'esprit'
et il a appris que ce sont les gens les plus corrompus qui vivent sur la terre.» 23

Ainsi que le note Jeanne Ancelet-Hustache, ce chapitre prouve que l'on
confondait parfois - ou feignait de confondre - les «amis de Dieu» avec les

«frères du Libre Esprit». Mais en fait de liberté, c'était justement au libertinage
que Suso s'en prenait. (Freiheit fraye aussi l'esprit vénérien de Freya...) Voilà
pourquoi un autre homme lui reproche au contraire de «raréfier leur terrain
de chasse» :

De plus, un autre homme terrible qui se trouvait là a parlé ainsi de vous : «Il m'a
volé une femme que j'aime, elle tire maintenant le voile, elle ne veut plus me voir,
elle regarde désormais à l'intérieur, il me le payera.»24

Il est vrai que dans une perspective actuelle, ce rejet militant des «joies
de la vie naturelle», cet «obscurantisme fanatique» de Suso, peut sembler

exagéré. En véritable troubadour (à rebours?), il voyage de ville en ville, visite
les couvents de béguines (qu'il appelle les «cloîtres sans clôture») et
pourchasse de préférence les filles belles et bien nées, pour les inciter à renoncer
à l'amour pour l'Amour 2-\ Est-il permis de supposer que la (chose) sauvage
rendait visite aux mêmes béguinages - avec de moins chastes intentions? Sans

«crier au loup dans la bergerie», on imagine pour le moins la surprise de ces
dames en voyant tel curieux personnage frapper à leur porte - et à leur question
«Qui est là?», de répondre : «Je suis la (chose) sauvage sans nom!» Suso -

2-' Anc p. 215. et note 1.
24 Ibid.
25 Cf. Vie, chapitre XLI. Anc. p. 260. Notons qu'on ne trouve pas un tel

«antisensualisme militant» chez Maître Eckhart.



MAITRE ECKHART ET LE DISCERNEMENT MYSTIQUE 125

et sans doute aussi sa concurrence présumée - ne manquant pas d'avoir du

succès dans leurs pérégrinations, on peut comprendre qu'ils risquaient de

susciter l'ire de certains potentats. Et on imagine aussi qu'aux yeux des mêmes,
ils risquaient d'être confondus!

Par «liberté débridée», on peut d'abord comprendre l'incontinence
sexuelle, mais il faudrait y ajouter aussi la désobéissance à l'autorité politique
ou ecclésiastique. Cette dernière s'exerçant notamment par le biais d'une
réglementation doctrinale, on comprend la volonté de combattre toute déviation.

Ainsi que le révèlent certains aspects de la procédure contre Eckhart, les

disputes doctrinales ne furent parfois qu'un prétexte aux luttes de pouvoir, à

l'extérieur, mais aussi à l'intérieur même du clergé.
Suso s'est bien gardé de ne jamais nommer Eckhart dans son Livre de la

vérité. Il n'en demeure pas moins qu'en rédigeant ce livre, notre «disciple»
(implicite de Maître Eckhart) avait non seulement Maître Eckhart à l'esprit,
mais aussi Maître Eckhart sous les yeux, à savoir, comme on l'a vu : des textes
de ce dernier ou des actes relatifs à celui-ci, en rapport avec la procédure
d'inquisition. Les opposants ne s'y sont du reste pas trompés : pour avoir «osé»

- de manière seulement allusive - s'ériger ici en défenseur de Maître Eckhart,
Suso n'a pas manqué de se faire happer à son tour par le tourbillon perfide
des plus graves accusations. Au XXIIIe chapitre de sa Vie, il décrit comment
cela s'est passé :

A une certaine époque (vers 1330 ou 1336), il descendit pour un chapitre aux Pays-
Bas. Beaucoup de souffrances lui étaient déjà réservées là. car deux importants
personnages l'attaquèrent et s'appliquèrent à lui causer une grave affliction. Le cœur
tremblant, il fut traduit devant le tribunal et on l'accusa de nombreux méfaits ; l'un
de ceux-ci était d'écrire des livres contenant une fausse doctrine qui contaminait
tout le pays de la souillure hérétique. A ce propos, on le traita fort mal par des

discours acerbes, on le menaça de graves châtiments, bien que Dieu et le monde
sachent qu'il était innocent. 26

Au retour de ce chapitre, Suso contracte une forte fièvre et tombe si

gravement malade «que personne ne crut qu'il survivrait». Mais un jour, un
adolescent, accompagné d'une ronde céleste, lui apporte la guérison. C'est
alors aux «importants personnages», instruments des «mauvais esprits», de

récolter ce qu'ils ont semé.

Suso considère donc les accusations d'hérésie dont il a fait l'objet comme
un signe d'élection divine. Par conséquent, il les accepte aussi, puisqu'elles
sont voulues par Dieu, tout en se réjouissant que soient punis ceux qui les lui
ont infligées - sans quoi, selon le credo médiéval du jugement divin, il n'y
aurait pas de preuve qu'elles étaient infondées. Mais sa notion d'hérésie n'en
devient que plus équivoque. Et de réaliser combien problématique est toute

Anc. p. 203.



126 WOLFGANG WACKERNAGEL

définition philosophique, et même théologique, de celle-ci : à trop vouloir
persécuter l'hérésie, ce qui revient à disqualifier la légitimité de l'autre, ne finit-
on point par oublier ce qu'est la vérité?

Telle est très exactement la conclusion de la préface au Livre de la vérité :

[...] car il en fut et il en sera toujours ainsi :

le mal se dissimule derrière le bien,
et l'on ne doit pas rejeter le bien à cause du mal. 27

4. Epilogue : Socrate et Maître Eckhart

Suso est donc éminemment conscient de ce risque. Sa propre mise à

l'épreuve, «conforme au Christ», mais aussi celle de son maître, Eckhart de

Hochheim, voire celle d'un Socrate, donnent à réfléchir.
Socrate et Maître Eckhart n'ont ils pas été accusés de manière comparable,

d'impiété et d'hérésie, respectivement? Chez Platon nous trouvons cet épisode
où Socrate et Eutyphron se rencontrent au tribunal d'Athènes (Eutyphron 7b),
un peu comme Maître Eckhart et Guillaume d'Occam se seraient rencontrés
à la curie d'Avignon. Malgré la différence des contextes, la ressemblance est

troublante.

Après avoir convenu avec Eutyphron qu'il est facile de mettre un terme
à des divergences concernant des grandeurs mathématiques (mesure, pesée et

autres entités chiffrables), Socrate montre que tel n'est pas le cas pour des

jugements esthétiques ou moraux - notamment lorsqu'il s'agit de différencier
le bien et le mal :

[...] Examine si les présents objets de dissentiment ne sont pas ce qui est juste et

ce qui est injuste, beau et laid, bon et mauvais : n'est-ce pas à propos de nos
dissentiments là-dessus et à cause de notre incapacité, dans ces cas, à arriver à nous
départager, que nous devenons ennemis les uns des autres quand nous le devenons,
toi aussi bien que moi, et en totalité, le reste des hommes? 28

Le fond du problème que Suso touche avec une intuition réconciliante de

l'idéal de justice (même s'il semble parfois s'égarer dans des considérations

plus irrationnelles), est effectivement du même ordre. Tout comme la difficulté
d'évaluer l'authenticité d'une expérience spirituelle, évoquée au début de cet

article, de tels problèmes ne peuvent être humainement gérés que par le

dialogue, lc discernement des nuances dans l'imbrication complexe de la

réalité, et par la recherche sincère d'un compromis.

27 K. Bihlmeyer, p. 327/Anc, p. 426.
28 Platon, Eutyphron, 7b, trad. Pléiade, op. cit. vol. I, p. 359.


	Maître Eckhart et le discernement mystique : à propos de la rencontre de Suso avec "la (chose) sauvage sans nom"

