
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 47 (1997)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 129 (1997), P. 75-109

BIBLIOGRAPHIE

Rt'EDi Imbach, Quodlibeta. Ausgewählte Artikel'Articles choisis (Dokimion - Histoire de

20), Fribourg, Editions Universitaires, 1996, 524 p. la philosophie

Ce recueil est un hommage de l'Université de Fribourg au professeur Ruedi Imbach
qui a fêté ses cinquante ans et ses vingt années d'enseignement en 1996. Des articles
en allemand et en français, écrits entre 1978 et 1995, sont rassemblés sous le titre
Quodlibeta, en référence aux disputes médiévales organisées deux fois l'an, qui traitaient
de questions d'actualité et furent un instrument d'innovation doctrinale. Pour l'A., en
effet, il n'y a guère d'esprit de la philosophie médiévale (E. Gilson), mais des débats,
des nouveautés et des réactions. La philosophie médiévale n'est pas monolithique ; elle
se constitue dans les discussions, la dispute, et l'historien en recueille les traces, les

textes. Les travaux de l'A. ont ouvert de nouvelles voies de recherche, sur Dante, l'école
dominicaine allemande des XIIIe et XIVe siècles, les maîtres parisiens de la Faculté des

arts, Raymond Lulle, ou encore un Thomas d'Aquin composite, démarqué de l'orthodoxie

du néo-thomisme. En 1991, il retrace l'histoire du prétendu 'averroïsme latin' :

il étudie sa fabrication fallacieuse par les historiens, d'Ernest Renan à Martin
Grabmann ; il mentionne la critique radicale de Fernand Van Steenberghen et signale
les nouvelles perspectives d'étude. Cette histoire d'une erreur de la critique lui donne
l'occasion de formuler cinq préceptes pour l'historien de la philosophie : 1) «la
multiplication des sources et une lecture plus exacte des textes» (p. 60) ; 2) l'effort de

substituer à l'opposition des mouvements («polémographie raccourcie») une reconstitution

des débats, «avec un maximum de nuances» ; 3) «la méthode individualisante
qui étudie les auteurs indépendamment des simplifications histonographiques» ; 4) la
connaissance du contexte idéologique, social et politique, des conditions historiques de

la pensée (p. 61) ; 5) l'abandon des étiquettes (p. 62). «L'historien de la philosophie
n'est pas là pour simplifier, il doit mettre à l'épreuve ce que l'on croyait déjà savoir
sur le passé.» (p. 62) Contre Etienne Gilson, l'A. est convaincu que la philosophie
médiévale n'est pas une philosophie chrétienne qui culminerait au XIIIe siècle (p. 2,

p. 18). Mais il ne se résout pas à défendre la position opposée de F. Van Steenberghen,

pour qui l'historien est à la recherche d'une philosophie au sens strict, absoute de la

théologie ; car les spéculations théologiques peuvent provoquer des elaborations
philosophiques (p. 20). Ainsi, en 1993, l'A. traite de la question théologique de la
transsubstantiation eucharistique («Le traité de l'eucharistie de Thomas d'Aquin et les

Averroïstes», p. 309 sq.). Les accidents ne peuvent exister indépendamment de la substance

à laquelle ils sont inhérents. Or, dans le mystère de l'eucharistie, les accidents
sont ceux du pain et du vin, la substance le corps du Christ. Cette doctrine théologique
est un scandale philosophique, qui génère des inquiétudes et des débats, de Thomas

d'Aquin qui recherche une voie de conciliation philosophico-théologique, à la doctrine
occamienne de la toute-puissance divine, dont les ramifications (connaissance possible
d'un objet non existant) sont à l'origine d'une nouvelle philosophie de la connaissance.

«Obligeant la philosophie à penser ce qu'elle n'osait imaginer, la théologie a permis
à la philosophie de se renouveler et de se dépasser elle-même.» (p. 331) Contre E. Gilson

encore, l'A. propose des «Perspectives cavalières sur Thomas d'Aquin et l'Ecole
dominicaine allemande» (p. 351 sq.). La philosophie médiévale n'est pas une philosophie
de l'être et de Dieu compris comme être, c'est-à-dire une ontothéologie, même chez



76 BIBLIOGRAPHIE

Thomas d'Aquin : «Pour ma part, il me semble que, selon Thomas, le plus grand de

tous les miracles n'est pas que l'étant soit, mais qu'il soit intelligible, c'est-à-dire vrai.»
(p. 358). Cette position se durcit avec Thierry de Freiberg, pour qui «l'intellect détermine
les structures du réel» et n'est plus assujetti aux choses. L'A. remarque que l'on pourrait
parler d'origine de la subjectivité moderne, mais souligne aussitôt la vanité méthodologique

et la stérilité de ce type de projections (p. 363). Les écrits de l'A. apparaissent
finalement comme les étapes d'une pensée en mouvement qui se débat dans les préjugés
de la critique, comme une apologie de l'égarement bénéfique du chercheur (p. 107) et
comme l'invention d'une méthode exigeante : «In der Tat muß die Philosophiehistorie
die Vergangenheit aus der Perspektive der Gegenwart betrachten, aber sie ist bemüht
um den Aufweis der Differenz.» (p.107)

Catherine Pralong

Ghislain Laeont, Structures et méthode dans la «Somme théologique» de saint
Thomas d'Aquin (Cogitatio Fidei), Paris, Cerf, 1996, 512 p.

Cette thèse de doctorat, publiée une première fois en 1961, reçoit, par cette nouvelle
édition, la reconnaissance de son appartenance aux classiques des études thomistes.
Lafont y analyse, dans un effort de rigueur constant, la complexité du plan de la Somme

théologique qu'il met en perspective par de nombreuses comparaisons avec le Compendium

theologiœ et le Contra gentiles notamment. Après une synthèse des travaux du
P. Chenu, du P. Hayen et de Per Erik Persson, l'A. porte, dans un premier temps, son
attention sur la démarche que le docteur angélique met en œuvre dans la la Pars
consacrée à l'étude de l'essence divine. La Somme dans sa totalité se trouve donc ancrée
dans l'être même de Dieu dont la Bonté est considérée comme un attribut connexe à

la perfection. L'A. montre que la Bonté de Dieu, dans son essentielle appétibilité,
réorganise les causalités aristotéliciennes dans un contexte chrétien. Dieu est ainsi posé
comme objet ultime de tout désir qui présuppose l'efficience divine du don gratuit
mesuré dans sa propre finalité, de sorte que «tout le réel, dans ses structures métaphysiques,

dépend de la liberté d'un Amour créateur» (p. 71). Si l'A., négligeant la profonde
influence arabisante, insiste exagérément sur la nature néoplatonicienne de la
réorganisation thomiste des causalités, il en tire cependant les justes conclusions qui sont la

transformation des causalités «pour aboutir finalement à une théologie de l'Amour
créateur et sauveur» (p. 492). Ayant démontré que toutes ces questions consacrées à

Dieu en lui-même fondent une théologie de l'Être de Dieu, l'A. traite ensuite, dans une
complémentarité métaphysiquement fondée, de la connaissance spirituelle immédiate
de Dieu dans la vision béatifique de l'homme. Ainsi il indique que dans la Ha Pars,
Thomas tourne le regard de Dieu vers l'homme et développe, toujours en fonction des

deux grands thèmes de l'exemplarité et de la finalité, les principes moraux qui lui
permettront d'atteindre la connaissance béatifique parfaite. Caractérisant la Ha Pars,
l'A. soutient que Thomas y étudie «comment l'homme, dans la condition temporelle
et successive qui est la sienne, va, par la multiplicité de ses actes limités, parvenir à

sa fin : la connaissance de Dieu» (p. 259). Par cette étude du vouloir et de l'action
humains, Thomas signale un degré d'assimilation de l'homme à Dieu et amorce sa

théologie de l'Image de Dieu qu'il ancre plus précisément dans l'activité spirituelle de
la connaissance humaine. Cela amène naturellement Thomas à s'interroger sur l'union
hypostatique du divin et de l'humain dans le Christ car «tout l'ordre de l'union à Dieu,
c'est-à-dire de l'accès à la béatitude, dépend de celui qui est parfait dans l'union à Dieu,
à savoir le Verbe Incamé, qui réalise le type suprême d'une telle union de la créature
au Créateur» (p. 315). L'A. termine son parcours par un chapitre consacré aux Mystères
du Christ et à l'économie du salut, ce qu'il justifie par le fait que l'union du Christ à



BIBLIOGRAPHIE 77

Dieu s'est réalisée au plus haut point dans la Passion et que les sacrements qui la
commémorent constituent les instruments spirituels par lesquels la grâce est communiquée

aux hommes.

Joél Zcfferey

Jean-Pierre Torrell, Saint Thomas d'Aquin, maître spirituel. Initiation II
(Vestigia, Pensée antique et médiévale - 19), Fribourg, Editions
Universitaires, 1996, 574 p.

Jean-Pierre Torrell examine dans cet ouvrage la conception thomasienne de la

spiritualité et propose, à la suite d'une biographie critique parue en 1993, un second
volet à son initiation à saint Thomas. Refusant de restreindre la pensée du docteur
angélique au seul champ philosophique, l'A., ardent partisan d'une revalorisation de la

portée théologique de l'œuvre thomasienne, insiste sur la place centrale que Thomas
accorde à Dieu dans tout ce que l'homme peut faire : «A juste titre, on le célèbre comme
un philosophe d'envergure majeure, ce qu'il est certainement. On commence tout juste
à redécouvrir que la plus grande partie de son œuvre est celle d'un théologien» (p. 495).
Appréhendant le savoir (vérité) selon un point de vue totalisant et par conséquent
théologique, l'A. non seulement réduit la dichotomie philosophie/théologie, mais confère

au savoir un caractère absolument spirituel en affirmant sa participation à la science

divine, savoir alors conditionné par la foi. Procédant d'une part à l'étude de différents
aspects de la spiritualité, et d'autre part à l'étude de l'homme dans le monde créé tant
sous l'aspect de sa participation à Dieu que dans son être propre, l'A. défend la thèse

que la vie chrétienne s'accomplit dans une spiritualité essentiellement trinitaire du fait
qu'elle sort et revient à la Trinité par l'opération conjointe du Père, du Fils et de l'Esprit.
Sensible à l'importance de la tradition évangélique dans la pensée du saint, il démontre
la nature théologique de la métaphysique thomasienne qui cherche à percevoir le mystère
d'un premier moteur non mû totalement acte, attitude mystique et contemplative qu'il
distingue avec raison de celle qui est requise par une métaphysique de l'émanation.
Laissant souvent apparaître l'intention de lire les textes de Thomas «dans la même
attitude religieuse profonde qui était celle de son auteur» (p. 496), l'A. commente
Thomas avec une volonté de fidélité dominée par l'idée que lorsque «Thomas raisonne
sur sa foi pour tenter de comprendre ce qu'il croit, il n'en fait pas une simple affaire
de rigueur logique; il y engage au contraire la totalité de sa personne et il invite son
disciple à faire de même» (p. 496). Exerçant constamment ce mimétisme herméneutique,
l'A. fait œuvre de théologien- ce qu'il est- et fournit un ouvrage scientifique empreint
de spiritualité qui intéresse le philosophe, ne serait-ce que par l'abondance de citations
traduisant le goût évident de l'A. pour la lecture des textes.

Joel Zcfferey

Lambert van Velthuysen, Des principes du juste et du convenable, une apo¬

logie du De Cive de Hobbes (1651-1680). Traduit et présenté par Catherine

Secrétan (Bibliothèque de philosophie politique et juridique. Textes et

documents), Caen, Presses Universitaires de Caen, 1995, 187 p.

Poursuivant ses recherches sur la pensée politique et philosophique libérale au cours
du premier siècle d'indépendance des Pays-Bas, Catherine Secrétan a traduit et présenté



78 BIBLIOGRAPHIE

cette Epistolica Dissertatio de Pricipiis Justi et Decori, Continens Apologiam pro
tractatu Clarissimi Hobbaei, De Cive, éditions de 1651 et de 1680 avec leurs variantes.
Du médecin van Velthuysen (1622-1685), on connaît surtout le rôle dans la diffusion
du cartésianisme et cette lettre à Jacob Osten où, rationaliste d'esprit libéral et tolérant,
il critique cependant nombre de propositions du Traité théologico-politique de Spinoza
dont il devait plus tard devenir l'ami. On le connaît comme défenseur de Hobbes dans
le présent écrit publié quatre ans après la toute première édition (latine) du De Cive à

Amsterdam. Ce qui intéresse Velthuysen chez Hobbes - malgré l'athéisme et
l'absolutisme politique si contraire à ses propres convictions - c'est la façon de fonder la
morale sur les lois naturelles, plus spécialement l'idée, la distinction du bien et du mal
n'étant pas innée à l'homme, de prendre la conservation de soi pour principe de la
distinction du juste et de l'injuste, enfin de tirer de l'observation de la nature l'usage
juste de toute chose. Passant de l'éthique au droit et à la politique, on comprend que
la conservation de la société sera ici le principe de cette même distinction et que les
lois humaines ne sont justes que si elles se fondent sur le droit naturel. D'où l'importance
des droits et devoirs du magistrat civil, en particulier du judiciaire qu'il faut préserver
de l'ingérence du pouvoir spirituel : le droit de punir appartient au seul magistrat et doit
être retiré aux ecclésiastiques. Dans l'ensemble, il s'agit bien d'une interprétation
chrétienne de l'utilitarisme moral, mais d'un christianisme providentialiste où l'on peut
observer que le problème de la grâce qui avait déchiré les Provinces-Unies et leur Eglise
devient, en quelque sorte, sans objet. Attentive aux rapports des textes et des événements,

Catherine Secrétan souligne la quasi-coïncidence de l'édition de 1651 avec les

prodromes du pouvoir de la bourgeoisie urbaine et de la «république des régents» aux
Pays-Bas. Non moins attentive à la réception des textes de Descartes et de Hobbes, elle
relève la concomitance de leurs influences. Enfin, la disposition typographique permet
de constater les variantes - considérables - entre les éditions de 1651 et de 1680:
Velthuysen, en 1651, déclare suivre les traces du fameux Hobbes, mais en 1680, bien

qu'il confirme la doctrine naturaliste et libérale, il ne fait quasi plus état de Hobbes et
même supprime dans le titre de son écrit la mention de l'apologie du De Cive. Les temps
avaient changé.

Daniel Christofe

Paolo Farina, Pensare il mondo che cambia. Uno studio su economia e

politica in John Locke, Milano, Edizioni Angelo Guerini e Associati,
Guerini scientifica, 1996, 325 p.

Comme son titre le suggère, cet ouvrage propose une nouvelle interprétation de

l'œuvre de Locke, centrée sur la conscience du changement historique dont le philosophe
anglais a pu constater les effets sur la société de son époque, secouée par des crises

économiques et des conflits religieux et idéologiques qui ont profondément modifié les

structures sociales traditionnelles. Cette approche interprète la philosophie de Locke
dans son contexte historique comme une construction théorique visant à résoudre des

problèmes concrets de société. Elle permet à l'A. de réévaluer l'importance de Locke

pour son temps, prenant distance de l'interprétation donnée par la «New History of
Political Thought» (ct en particulier par John Dunn), qui fait de Locke un epigone
entièrement tributaire de la culture religieuse de son siècle. Dans sa première partie,
l'A. reconstitue en détail la structure conceptuelle élaborée par Locke pour interpréter
la réalité économique, sociale et politique de son temps. Le premier chapitre montre
l'émergence de la pensée économique chez Locke à partir de la réflexion éthico-

religieuse sur les rapports entre l'homme et Dieu, le deuxième chapitre étudie la



BIBLIOGRAPHIE 79

transition de l'ancienne économie domestique à la économie politique moderne, le
troisième chapitre analyse la contribution de Locke à la définition de la science
économique naissante et plus généralement à l'epistemologie. Dans la deuxième partie de

l'ouvrage l'auteur retrace la théorie de l'avancement par étapes de la civilisation selon
Locke, telle qu'elle apparaît en particulier dans les Deux traités sur le gouvernement.
Dans son analyse des œuvres du philosophe anglais, l'A. réserve une attention
particulière aux écrits économiques inédits récemment publiés par Patrick H. Kelly (Locke
on Money, Oxford, 1991) et situe les écrits de Locke à l'intersection des grands courants
de pensée qui l'ont influencé : la tradition aristotélico-scolastique, le mercantilisme, le

libéralisme, la théorie du droit naturel, etc. Ce faisant, l'A. démontre clairement que
l'image de Locke penseur anhistorique (image qui, depuis Vico et Rousseau, est encore
aujourd'hui colportée par plusieurs auteurs) n'est en réalité qu'un préjugé sans
fondements. Tout au contraire, la notion d'histoire joue chez Locke un rôle central, permettant
«de conjuguer réflexion théorique et tendances réformatrices concrètes, analyses
scientifiques et projets politiques» (p. 49). Locke apparaît ainsi dans ces pages comme un
penseur vivant, nourri du passé et regardant vers l'avenir, un philosophe dont la
principale préoccupation aura été de penser le changement de la société de son époque, et
c'est bien en ce sens - mais dans ce sens seulement- qu'il a pu être considéré comme
l'idéologue de la bourgeoisie.

Fabrizio Frigerio

Auguste Comte, Discours sur T esprit positif. Nouvelle édition avec chrono¬

logie, introduction et notes par Annie Petit (Bibliothèque des textes

philosophiques), Paris, Vrin, 1995, 255 p.

Il faut mentionner cette réédition du fameux discours synthétique, «manifeste de

la nouvelle Ecole», pour son Introduction et ses notes qui font heureusement ressortir
les circonstances de sa publication séparée en 1842, sa destination nouvelle, la structure
de son texte et les modes de présentation tant «historique» que «dogmatique» de

l'«Esprit positif». Les informations prodiguées en appui à la lecture, les très nombreuses
références non seulement au Cours de philosophie positive, mais aussi au Système de

poitique positive et aux œuvres de jeunesse guideront une étude rapprochée. Les remarques

sur la signification des termes qui expriment les intentions de Comte pourraient
préparer à une véritable étude de la rhétorique comtienne.

Daniel Christoff

Jean Nabert, Le Désir de Dieu, suivi d'un inédit : La conscience peut-elle se Philosophie

comprendre? présenté par Emmanuel Doucy. Préface par Paul Ricœur, contemporaine
avertissement de Paule Levert (La nuit surveillée), Paris, Cerf, 1996, 448 p.

Dans sa préface, Paul Ricœur, resté très attaché au souvenir de Jean Nabert,

s'interroge sur la responsabilité - qu'il partage - de publier ce qui n'était «pas encore un
livre.» En fait, ces pages posthumes, inachevées (publiées une première fois en 1966)

paraissent s'avancer au delà des trois forts livres et des strictes exigences qui avaient

fait de Jean Nabert (1881-1960) un maître de la philosophie reflexive. Déjà dans

L'expérience intérieure de la liberté (1923), on voyait la réflexion ressaisir non certes



80 BIBLIOGRAPHIE

un être, mais l'activité qui conditionne la conscience, ce pouvoir sur soi-même de la
vraie liberté. Au fond de cette expérience intérieure, la réflexion des Eléments pour une
Ethique (1943), découvrait l'«affirmation originaire», expérience absolue à laquelle la
conscience de soi cherche en vain à s'égaler - d'où, une première fois, son désir infini,
le désir d'être. Mais l'analyse reflexive demeure dans l'immanence, alors que l'activité
qu'elle ressaisit est aussi bien réelle dans le monde où elle rencontre tant d'obstacles.
Devant son inégalité constitutive, devant ces limites du moi, ces résistances, ces échecs,
devant l'expérience de «l'injustifiable» qu'exprimait r£üaij»r/e Mal (1955), l'homme
est animé d'une aspiration infinie : certes, par l'«affirmation originaire», l'affirmation
de Dieu appartient elle-même à la structure de la subjectivité, mais comment la retrouver
dans le monde? Le mal s'y oppose et la philosophie reflexive s'interdit de conclure à

Dieu comme à un être nécessaire. Ni ontologie, donc, ni théodicée. Mais, dans ces pages
publiées sous le titre Le Désir de Dieu, on voit Nabert - Ricœur l'explique de près -
développer une recherche déjà esquissée dans son dernier article, «Le divin et Dieu»
(Les Etudes philosophiques 1959/III, p. 321-332) : il part du divin, «normatif à l'égard
de l'idée de Dieu», qui peut faire comprendre ce que c'est qu'affirmer Dieu et faire
réfléchir au sens de cette affirmation. Comment, alors, passer du divin à Dieu? Nous

pouvons penser - Nabert l'avait déjà indiqué - que hors de nous, dans l'histoire (sinon
dans la nature), des êtres, ceux mêmes qui sont l'objet de notre vénération, ont pu
atteindre cette égalité qui fait d'eux de vrais témoins de l'Absolu, des révélateurs hors
de nous de ce divin dont nous trouvons en nous l'idée. Communiquer avec de telles
consciences serait approfondir cette expérience.

Daniel Christoff

Alain Thomasset, Paul Ricœur. Une poétique de la morale. Aux fondements
d'une éthique herméneutique et narrative dans une perspective chrétienne,
Leuven, University Press/Peeters, 1996, 706 p.

Thèse de doctorat, ce texte propose une lecture à la fois diachronique et synchronique

de l'œuvre de Ricœur. S'ouvrant sur une analyse des «défis contemporains de

l'éthique», l'ouvrage offre une subtile étude de l'itinéraire du philosophe, insistant à

bon escient sur la tripartion souvent évoquée par celui-ci entre éthique, morale et sagesse
pratique pour bien montrer le caractère essentiel de cette dernière où les convictions
tiennent une place centrale. L'analyse du lien enure éthique et narrativité, entre
compréhension de soi et herméneutique des récits, qui se trouve au cœur de la problématique
ricœurienne, permet à l'A. de montrer la perméabilité entre récit de fiction et histoire
de vie, et de dégager le fait que l'intention éthique, les normes morales et la sagesse
pratique possèdent toujours quelque dimension narrative. - Avec minutie, l'A. étudie

l'originalité de l'herméneutique biblique dans la pensée de Ricœur : situant d'abord cette
réflexion religieuse dans le cadre général d'une philosophie «non conclusive» (p. 223),
consciente de ses limites et ouverte à la Révélation, il cherche les critères d'une
herméneutique proprement biblique et analysant la spécificité du langage biblique et

en proposant une lecture de l'articulation possible entre philosophie et foi ou entre

éthique et Ecritures. - La partie la plus intéressante est incontestablement celle consacrée
à une «poétique de l'existence chrétienne». L'A. y lit les textes de Ricœur consacrés

au don, à l'appel, à la réponse ; il montre que la dimension religieuse frappe de part
en part cette pensée. Dans un dernier chapitre, il tente de proposer des fondements de

l'éthique sociale et politique, entre amour et justice, et donnant d'intéressantes réflexions
sur «la place de l'héritage chrétien dans l'action et le débats publics» (p. 565 sq.).



BIBLIOGRAPHIE 81

Signalons enfin les conclusions qui offrent un véritable programme de réflexion éthique
à la lumière des apports de Ricœur : «Pour une éthique herméneutique et narrative»
(p. 610 sq.). Pour l'A., cette pensée favorise un renouvellement du questionnement
éthique dans la perspective chrétienne, une meilleure compréhension de la signification
de l'action et de son rapport à l'agent moral, ainsi qu'une reprise de la question de la
place du chrétien dans la société. En dépit du caractère de thèse de ce travail, il a le
grand mérite de présenter une analyse patiente et fouillée de l'œuvre de Ricœur et d'en
proposer une lecture pour le monde aujourd'hui.

Jacques Schouwey

Domenico Jervolino, Le parole della prassi. Saggi di ermeneutica (Istituto
Italiano per gli studi filosofici. Il pensiero e la storia - 17), Napoli, La Città
del sole, 1996, 263 p.

L'A., professeur de philosophie du langage à Naples, nous propose un recueil
d'écrits nés dans le cadre de son activité au Centre Italien pour les études philosophiques.
C'est peut-être à cause de ce cadre que les articles sont pour l'essentiel des résumés
ou des notes de lecture d'œuvres d'autres philosophes plutôt que des développements
propres. Il s'agit de lectures attentives et passionnées d'auteurs tel que Marx et Gramsci,
Husserl et Patocka, Heidegger et Gadamer, mais surtout de Paul Ricœur. Si, en effet,
les articles sont pour l'essentiel des présentations d'autres auteurs, les questions qu'il
pose à ceux-ci sont tout à fait propres à Jervolino, ainsi que l'orientation qu'il donne
à ses notes de lecture. Et c'est justement à partir des éléments les plus importants de
la philosophie de Paul Ricœur que l'A. parcourt l'histoire de la philosophie de ces
dernières décennies, à la recherche d'une herméneutique de la praxis, pour relire et

repenser en particulier «les marxismes» en vue d'une éthique de la libération. Il
préconise un marxisme qui ne se veut plus science absolue, mais qui, modestement, veut
contribuer à penser, en relativisant la dichotomie entre interpréter et changer de la 1 Ie

thèse sur Feuerbach, la praxis et le langage d'un sujet qui désormais se reconnaît
«faible». La perspective de l'A. n'est pas étroite : le mouvement général du livre tel

qu'il est résumé ici se compose d'une grande variété de détours par des thèmes tels que
l'ontologie de Marx, la philosophie de la libération élaborée dans l'ombre de la théologie
de la libération en Amérique latine, la sécularisation, le thème de l'écriture et de la

parole, le problème du temps et la philosophie du Tchèque J. Patocka. En plus, et même

peut être justement parce que l'A. se reconnaît disciple de Paul Ricœur, il présente des

points de vue tout à fait originaux par rapport à son maître ; en témoigne le sous-titre
d'un des articles : «Apologia pro cogitante : penser avec Ricœur contre Ricœur». - Quel
est l'intérêt de ce livre? La passion et la clarté avec lesquelles l'A., dans ces treize
articles, lit et pose ses questions à un vaste assortiment de textes, nous invitent à faire
de même. Nous irons donc d'un côté à la découverte de philosophes et de philosophies
peu connus - comme le phénoménologue tchèque Patocka, le Suisse Pierre Thévenaz

ou la philosophie de la libération ; et d'un autre côté, nous relirons les textes plus connus
d'un Ricœur ou d'un Marx sous une lumière nouvelle. Bref, ce livre a le mérite - qui
n'est pas des moindres - de réveiller et d'alimenter l'envie de lire et de penser. Digne
d'être mentionnée, enfin, est la présentation soignée du livre : à l'intérieur, de larges

marges et de généreux espaces entre les différentes parties du texte augment le plaisir
de la lecture ; la couverture, illustrée par un détail de «La danse» de Henri Matisse,

complète l'image engageante de ce volume.

Jörg Hess



82 BIBLIOGRAPHIE

Pierre-Marie Pouget, Pour un nouvel esprit philosophique, d'après l'œuvre
de Ferdinand Gonseth, Vevey, l'Aire, 1994, 283 p.

L'ouvrage présente le parcours philosophique de Gerdinand Gonseth (1890-1975).
La première partie rappelle les quatte principes qui sont à la base de la «méthodologie
ouverte» élaborée par F.G. : - le principe de dualité, qui pose la légitimité d'une double
référence, à la raison et à l'expérience ; - le principe de technicité ou travail, qui s'étend
des aspects les plus matériels aux formes les plus abstraites de la pensée théorique ;

- le principe de révisibilité ; - le principe d'intégralité ou de solidarité entre le différents
domaines du savoir. - La deuxième partie est consacrée à l'hypothèse du schématisme.
Rompant avec la connaissance eidétique et avec les stratégies de fondement, F.G.
substitue à la quête de vérités définitives celle dune connaissance par approximations
successives, schématique et pourtant appropriée au réel (idoine). La réalité ne se
dévoilant que progressivement, la démarche gonséthienne se construit dialectiquement, par
une confrontation critique entre l'intuitif, le théorique et l'expérimental. - Dans la
troisième partie, l'A. montre comment F.G. a mis sa méthodologie à l'épreuve en
abordant les concepts d'espace et de temps. - La quatrième partie porte sur les structures
de la subjectivité. La notion de référentiel a été introduite par F.G. pour rendre compte
de l'interaction entre le sujet et l'objet. Le référentiel, qui a la fonction médiatrice d'un
opérateur, peut être défini comme l'ensemble des présupposés ou l'horizon de référence
d'un individu ou d'une collectivité. Parmi les référentiels collectifs, le langage, la morale
et la foi constituent des opérateurs de choix, qui donnent forme au projet d'exister sous
le double aspect du pouvoir-être et du devoir-être. C'est aux réflexions sur le langage
et la morale que l'A. consacre les deux derniers chapitres, achevant ainsi de déployer
l'éventail des horizons découverts par la méthodologie ouverte de F.G. - L'A. présente
avec clarté le cheminement de la pensée de F.G. Grâce à un effort remarquable de

synthèse et de vulgarisation - dans le meilleur sens du terme - il permet à un large
public de réaliser combien la philosophie de Gonseth est actuelle. Ym effet, nombre de

concept ou de principes énoncés par le philosophe jurassien font partie intégrante
aujourd'hui de nos théories de la connaissance ou de nos herméneutiques (principe de

révisibilité, recours indispensable à l'expérience, réalité ultime inaccessible, réhabilitation

du sujet, conflit des référentiels et des interprétations). Situant l'œuvre de Gonseth
au carrefour de l'epistemologie, de la psychologie cognitive, de la phénoménologie et

de la philosophie de l'existence, l'A. a su mettre en évidence son intention profonde,
celle de prendre compte l'ensemble de l'expérience humaine. - Il convient de mentionner

deux autres ouvrages récemment publiés par les spécialistes de la pensée de F.G.

Clairette Karakash

François Bonsack, Ferdinand Gonseth. Mon itinéraire philosophique, Vevey,
L'Aire, 1994, 284 p.

Le recueil se compose de textes choisis et mis au point par F. Bonsack : textes de

F.G. sur son itinéraire intellectuel (dont deux inédits), conférences sur les stratégies de

fondement et sur le problème du temps, article «Référentiel ct méthode», entretien de

F.G. avec Z. Kourim. Cet ouvrage rassemble une partie des écrits dont P.-M. Pouget
s'est inspiré pour son interprétation ; il permet au lecteur d'entrer en contact direct avec
les paroles de Gonseth et d'en percevoir le mouvement.

CLAiRETrE Karakash



BIBLIOGRAPHIE 83

Eric Emery, Pour une philosophie du dialogue. Les combats singuliers de

Ferdinand Gonseth, Lausanne, L'Age d'Homme, 1995, 180 p.

Préfacé par D. Lecourt, l'ouvrage se veut didactique. Chaque chapitre présente une
question philosophique, traitée à trois niveaux de profondeur : un sommaire, un
développement et un additif, le tout assorti de références bibliographiques. Ce parcours balisé
dans l'œuvre de Gonseth s'adresse à toute personne intéressée par le dialogue entre la
culture humaniste et la pensée scientifique. - Vingt ans après la disparition de F.G.,
cette trilogie vient opportunément offrir aux jeunes générations la possibilité de prendre
la mesure d'une pensée exigeante, ouverte au dialogue et soucieuse d'établir des
connexions entre les différents champs du savoirs humain.

Clairette Karakash

Christof Schellenberg, Zeit und Raum bei Kant und Einstein, Zurich,
Druckerei Schulthess, 1995, 27 p.

Le propos de cette petite brochure consiste à examiner si la théorie de la relativité
périme la première antinomie de Kant, celui-ci faisant de l'espace et du temps des a

priori de la perception sensible. L'A. conclut par la négative, en arguant que les mots
«temps» et «espace» n'ont pas le même réfèrent chez Kant et chez Einstein. Il en tire
notamment la conclusion que si l'astrophysique considère l'univers comme une sphère
finie mais sans bord, la question de savoir ce qui se trouve en dehors subsiste pour le

sens commun, bien qu'elle n'ait pas de pertinence, scientifiquement parlant. Non
seulement cela confirmerait les limites de l'entendement humain, mais il en découlerait
«fast von sich selbst» le saut dans la transcendance, l'au-delà et le religieux... Au lecteur
d'en juger!

Clairette Karakash

Evandro Agazzi, Le bien, le mal et la science, Paris, P.U.F., 1996, 277 p.

Cet essai part de la conviction qu'une réglementation de la science et de la
technologie est possible et légitime. Considérant la science à la fois comme système de

connaissance et comme activité humaine, l'auteur affirme que si la liberté cognitive de

la science doit être totale, sa liberté d'action doit être guidée par des jugements de valeur
et soumise à des normes morales. - La première partie de l'ouvrage traite de l'objectivité
scientifique - comprise comme intersubjectivité - et des différentes conceptions de la
neutralité scientifique pour poser la question des relations entre science et société.

L'analyse se poursuit par la distinction entre science, technique et technologie. Deux

positions sont ici récusées : celle qui entend soumettre uniquement la technique au

jugement et à la réglementation morale - sous prétexte que la science serait essentiellement

une activité de connaissance - et celle qui voudrait réglementer non seulement
la technologie mais aussi la recherche scientifique, en raison de ses éventuelles retombées

nuisibles. Ces jugements à l'emporte-pièce seraient la conséquence d'un processus

d'idéologisation de la science et de la technique, qui tient autant à leurs réussites qu'au
déclin des idéologies politiques. L'idéologie scientiste a commis l'erreur d'oublier la

finitude de l'expérience scientifique pour ériger celle-ci en totalité du savoir sur la réalité

(position dogmatique). La technologie étant devenue la nouvelle figure de la totalité,

l'idéologie technologiste a pris le pas sur le scientisme. Or, de par leur nature, ni la

science ni la technique ne peuvent assumer la fonction reconnue aux idéologies, à savoir



84 BIBLIOGRAPHIE

fournir le cadre de justification et d'orientation de la praxis. C'est à l'éthique que l'auteur
va demander ce cadre. - La deuxième partie de l'ouvrage s'attache à préciser comment
la dimension éthique peut intervenir dans le domaine du développement scientifique et

technique. L'argumentation procède d'un double présupposé : d'une part, la science en

tant que savoir et la technique en tant que savoir-faire ne doivent pas se soumettre à

des critères de validité et à des réglementations externes (moraux, religieux, sociaux,
politiques) ; d'autre part, en tant que formes de l'agir humain, elles doivent se soumettre
à des critères de «licéité», car tout comportement visant un but est orienté par des valeurs
et régi par des normes. Après avoir montré en quel sens les valeurs sont impliquées
dans les sciences humaines et rappelé la différence enüre rationalité théorétique et
rationalité pratique, l'auteur aborde divers aspects du jugement moral sur la science et
la technique : responsabilité individuelle et responsabilité collective, considération des

fins, des moyens, des circonstances et des conséquences de l'activité scientifico-tech-
nique, problème du risque. C'est dans une perspective systémique, respectueuse de

l'autonomie des savoirs et de l'exigence de responsabilité dans l'action, que peut être

reconnue la légitimité de normer les pratiques scientifiques et techniques. Enfin la tâche
de fonder les principes moraux est confiée à une éthique normative qui repose sur
l'autocompréhension de l'homme. Pour définir celle-ci, «il s'agit de réfléchir sur nos

expériences axiologiques fondamentales, non moins que sur les connaissances
scientifiques, les expériences historiques, les événements sociaux et la situation du monde

qui nous entoure». La démarche préconisée est «à la fois herméneutique et dialectique»
(p. 262). - Le lecteur appréciera la diversité des points de vue présentés, l'étayage
progressif de l'argumentation et les positions nuancées que l'A. défend. Cet ouvrage
constitue une référence importante pour une approche interactive et différentielle des

liens enüre système de connaissances et système de valeurs. Le pari de livrer au public
un «texte clair et non technique» est, à notre avis, un pari gagné.

Clairette Karakash

Karl-Otto Apel, Discussion et responsabilité. I. L'éthique après Kant. Traduit
de l'allemand par C. Bouchindomme, M. Charrière, R. Rochlitz (Passages),

Paris, Cerf, 1996, 187 p.

Cet ouvrage est la traduction du t. I de Discussion et responsabilité (la traduction
du tome II est déjà annoncée). Il s'agit d'une série d'articles qui développent chacun
l'un ou l'autre thème lié à l'éthique de la discussion, dont Apel et Habermas se sont
fait les champions. Ce courant de pensée, on le sait, se place résolument dans le sillage
de la Modernité, pour laquelle Kant joue le rôle de phare en éthique ; il se caractérise

par le déplacement du centre de la morale, de la question de la vie heureuse vers celle
de la justice. - Plus précisément - et c'est un thème qui revient de manière récurrente
dans le livre - l'éthique de la discussion est une doctrine procédurale (elle ne propose
pas de normes avec un contenu précis, mais une méthode pour formuler des normes

justifiées) qui s'appuie sur la pragmatique transcendantale, c'est-à-dire sur l'étude des

conditions de possibilité de l'argumentation en situation de communication (on le voit,
la philosophie allemande a elle aussi, pris son «tournant linguistique», mais, contrairement

à la plupart des auteurs analytiques, elle conserve une approche fondationniste,
notre auteur comparant d'ailleurs sa démarche à celles du cogito cartésien et de la

conscience transcendantale de Husserl). Selon Apel, il en résulte non seulement des

normes techniques (comment faire pour communiquer?), mais aussi des normes morales,

car les participants à l'argumentation doivent reconnaître le droit à l'égale participation
de toutes les personnes concernées, dans un souci de véracité et d'obtention d'un



BIBLIOGRAPHIE 85

consensus. Et d'opposer deux formes de rationalité, stratégique et consensuelle, la
première visant seulement à remporter la victoire, à réaliser ce que les intérêts de
l'intervenant commandent. Cela établi, l'A. répond à l'objection de formalisme et de
vacuité que l'on a dirigée contre son approche, tout comme d'ailleurs on l'avait dirigée
contre Kant. Hegel s'en était alors fait le champion, et Apel, dans un chapitre dévolu
à la comparaison des deux auteurs, estime que sa critique n'était pas complètement
dénuée de fondement. Toutefois, comme il estime que la solution hégélienne n'est pas
satisfaisante - il s'agit, il le rappelle, de dépasser l'universalisme des Droits de l'homme
et la liberté illimitée «dans la morale sociale et l'éthicité des mœurs qui caractérisent
l'Etat moderne» (p. 51) -, il se doit de proposer autre chose pour intégrer dans l'éthique
de la discussion ce qui ressortit en définitive au domaine de la vie bonne. Pour Apel,
il n'est pas question de revenir à ce que L. Kohlberg a appelé une morale conventionnelle
(notre A. fait un grand usage de la théorie du développement moral de Kohlberg, qui
voit un progrès éthique dans l'avancée de l'universalisme et de l'impartialité par rapport
aux particularismes et aux loyautés limitées) : il s'agit de se maintenir fermement dans

une optique postconventionnelle. La solution qu'il propose est de concevoir l'éthique
de la discussion et l'éthique de la vie bonne comme deux doctrines non pas opposées,
mais complémentaires, la première ayant simplement une priorité sur la seconde. S'il
y a complémentarité, c'est simplement que «les discussions postulées, dont le principe
procédural a le statut d'une idée régulatrice, ne peuvent jamais être réalisées qu'en
relation avec la morale substantielle» (p. 87) : les discussions argumentées ont toujours
lieu, dans la réalité, entre des personnes individuelles, membres de groupes et de

traditions, supports d'intérêts et de besoins particuliers, défendant des conceptions de

la vie bonne. S'il y a, par contre, priorité, c'est que, comme le passage cité le dit aussi,
le principe procédural de l'éthique de la discussion est une «idée régulatrice» qui, en

plus de diriger les partenaires-argumentateurs, joue encore le rôle de but vers lequel
nous devons tendre si nous voulons moraliser de mieux en mieux les rapports humains.

- Le titre de l'ouvrage comporte aussi le mot «responsabilité». C'est un clin d'œil à

Hans Jonas, et l'occasion de souligner qu'un autre thème important de l'ouvrage
concerne notre responsabilité vis-à-vis de la survie de la planète et des générations futures.
S'il s'agit de tendre à réaliser une communauté idéale de communication, il faut d'abord

que la communauté réelle - celle des êtres humains actuellement existants - ne disparaisse

pas. Toutefois, il ne s'agit pas ici d'abandonner l'approche procédurale, ce qui est

toujours une tentation, et Apel nous rappelle, en ce qui concerne des questions comme
l'euthanasie, le génie génétique ou l'usage de l'énergie nucléaire, «questions qui sont
du ressort d'une éthique de la responsabilité», que «tout ce que peut faire l'éthique de

la discussion c'est de renvoyer à la nécessité inconditionnée qu'il y a d'organiser par
la voie communicationnelle une responsabilité solidaire au niveau des discussions

pratiques» (p. 158). Un dernier chapitre est dévolu à l'éthique du sport, activité humaine

qui ne pouvait en effet manquer d'intéresser Apel, puisqu 'elle est essentiellement fondée

sur des règles, et donc sur des normes.

Bernard Baertschi

Stelios Virvidakis, La robustesse du bien. Essai sur le réalisme moral (Rayon

philo), Nîmes, J. Chambon, 1996, 311 p.

Dans cet ouvrage, l'A. a deux propos : 1° présenter les différentes doctrines du

réalisme moral que l'on trouve dans la littérature analytique anglo-saxonne et 2°

proposer sa propre conception sur cette question - d'où le sous-titre -, étant donné les

impasses auxquelles les autres doctrines aboutissent. Comme la problématique exposée

n'est pas toujours bien connue des philosophes continentaux - c'est ainsi que les



86 BIBLIOGRAPHIE

philosophes analytiques nomment leurs collègues affiliés à d'autres écoles de pensée

-, il est nécessaire d'en dire d'abord quelques mots, ce que fait d'ailleurs l'A. dans son
Introduction. - Une première distinction importante est celle qu'il faut tracer entre les

questions d'éthique normative et celles de méta-éthique, même si elle est moins tranchée

que les positivistes logiques ne l'avaient cru et si les réponses qu'on donne aux unes
n'est pas sans effet sur celles qu'on apporte aux autres, on le verra. L'objet de l'éthique
normative est, comme son nom l'indique, de proposer des normes de conduite, alors

que celui de la méta-éthique est de réfléchir sur le discours moral. L'ouvrage de

Virvidakis se situe sur ce dernier plan et la question centrale qu'il pose est la suivante :

les normes, raisons et valeurs auxquelles nous nous référons sont-elles des construction
de notre esprit, des projections de ce que nous sommes sur le monde, ou existent-elles
indépendamment de nous dans la réalité (qu'elle soit empirique ou platonicienne), où

nous les découvrons? Celui qui opte pour le premier terme de l'alternative est un
antiréaliste, celui qui le fait en faveur du second est un réaliste. Plus précisément, cette
opposition se déploie sur quatre plans : ontologique (réalisme contre anti-réalisme),
épistémologique (l'éthique comprend-elle une forme de connaissance? cognitivisme
contre anti-cognitivisme), sémantique (cela a-t-il un sens de dire que les énoncés moraux
sont vrais ou faux?) et psychologique (une croyance morale a-t-elle la force requise pour
nous motiver? internalisme contre externalisme). Ce sont toutes ces oppositions que l'A.
va examiner, mais en les articulant autour de la première. - Comme Virvidakis défend
une forme de réalisme, cette position lui sert de fil directeur, l'anti-réalisme n'étant là

que de manière négative, par les objections qu'il adresse au réalisme. Après avoir fait
l'historique de la méta-éthique depuis le positivisme logique et montré les enjeux que
cette problématique recèle, l'auteur examine trois écoles réalistes contemporaines, le

passage de l'une à l'autre étant motivé non seulement par des raisons historiques, mais
surtout par un mouvement progressif d'approche de la vérité. Il s'agit : 1° du pragmatisme

naturaliste américain, dont le modèle d'analyse éthique s'appuie sur les sciences
de la nature (Boyd, Brink, Sayre McCord ou Railton) ; 2° du nouvel intuitionnisme
britannique, comparant les valeurs morales aux qualités secondes comme les couleurs
(McDowell, Wiggins ou Dancy) ; 3° du renouveau rationaliste américain, s'inspirant
de la pensée kantienne (Rawls, Nozick, Nagel ou Putnam). - C'est donc dans le sillage
de la troisième école que se place Virvidakis, car, après des analyses serrées et
minutieuses, il estime qu'elle propose la seule doctrine acceptable, celle d'un réalisme à la
fois robuste ct modeste, rendant justice tant à nos intuitions préthéoriques qu'aux
exigences philosophiques. Son idée est que les valeurs ne sont pas à découvrir hors de

nous au moyen d'un sens moral particulier, mais qu'elles sont «des constructions qui
nous donnent des raisons pour nos actions» (p. 264). Nous contribuons donc à leur
existence - elles ne sont pas absolument indépendantes de nous -, mais possèdent une
stabilité et une objectivité suffisantes «pour former le noyau d'un accord et d'une

convergence» (p. 265), permettant aux personnes que nous sommes de vivre ensemble
dans une certaine harmonie. Par là sont aussi soulignes les liens qui unissent éthique
normative et méta-éthique, le débat au niveau de cette dernière ayant amené notre auteur
à adopter une position déontologiste qui est en définitive assez proche de celle des

éthiciens de la discussion, Apel et Habermas.

Bernard Baertschi

Michel Rocard, Ethique et démocratie (Entrée libre - 36), Genève, Labor et

Fides, 1996, 59 p.

Ce petit livre reprend l'exposé que l'A. a prononcé lors de l'inauguration de l'Institut
d'Ethique Romand (IRE), dont E. Fuchs rappelle dans l'avant-propos la finalité : «Fa-



BIBLIOGRAPHIE 87

voriser le travail théologique en matière d'éthique et lui permettre de s'inscrire avec
compétence dans le débat actuel sur les conditions d'une éthique dans une société
pluraliste. En demandant à M. Rocard d'être en quelque sorte le parrain de notre tout
jeune institut, nous souhaitons d'emblée à la fois marquer notre volonté d'ouverture et

indiquer sans réticence notre caractère protestant.» Tout pouvoir, dit réalistement l'A.,
contrôle des choses réputées sales : la violence et l'argent. Ethique et démocratie seront
interpellées comme des moyens dans un nécessaire combat. Se référant aux grands
dictionnaires, l'A. pose le concept d'éthique comme «science de la morale et art de

diriger» puis rappelle les trois pôles que Ricœur distingue dans la démarche éthique :

un «Je» libre et responsable, un «Tu» à respecter comme semblable, dont j'attends, sans

en être sûr, qu'il me respecte, enfin un «Il(s)>> impliquant valeurs et règles, où s'opère
un passage de l'éthique à la morale, réclamant notamment justice, égalité, tempérance,
amitié. Quant au concept de démocratie, il exprime que la souveraineté revient «à

l'ensemble du peuple», qui est libre et où chacun assume sa responsabilité devant les

trois pôles susmentionnés en respectant l'impératif catégorique kantien. L'A. annonce
qu'il examinera trois aspects de la démocratie : son mode d'organisation, ses finalités,
sa marche quotidienne, a) Chaque fois que l'égalité n'est pas réelle entre les citoyens,
il y a matière à interrogations éthiques. La démocratie représentative est aujourd'hui
souvent infirme. Le pouvoir est dangereux et corrompt : il faut des séparations et une
limitations des excès possibles. En plus des pouvoirs exécutifs, législatif et judiciaire,
l'A. distingue les pouvoirs économique, technologique et médiatique ; dans ce dernier,
le contre-pouvoir fait gravement problème. Indépendamment du politique proprement
dit, partis, syndicats, associations sociales sont-elles toujours démocratiques? Dans le

fonctionnement de la démocratie, l'information fait question. Alors que les sciences
évoluent vers l'aléatoire (cf. Prigogine), l'égalité devant l'information est problématique.

Problème aussi de la transparence : elle est nécessaire mais à piloter ; c'est ici
l'éthique de la responsabilité. Une protection des personnes et de l'intimité est
indispensable. L'électricité permet l'instantanéité : cinq minutes après l'événement, «tout le

monde parle avant d'avoir réfléchi». Attention aussi à l'image qui suscite davantage
les émotions, et à la concurrence, à la surenchère dans le bruit. Il y a trop d'irrespect
de la déontologie de la vérité, et c'est la fin du droit au démenti. Le cloisonnement des

compétences atomise l'information, qui, en politique et en éducation notamment, devrait
être comprise plus globalement, b) Quant aux finalités de la démocratie, l'A. se demande
s'il y a vraiment égalité devant notre justice, nos tribunaux, notre police. Des droits sans

garantie sont illusoires ; chômage et échelle des rémunérations interpellent l'éthique.
Tous les travers liés à l'argent sont dus à des projections de narcissismes et de volonté
de puissance ; tandis que des circuits économiques font gagner sans produire. L'immigration

est à respecter mais à contrôler. Intervention et secours au loin sont dus mais
il est difficile de tracer les limites. Une obligation particulière est liée à la préservation
de l'environnement, c) La démocratie au quotidien doit faire sienne la pratique du

compromis, qui ne doit pas être compromission et qui est un outil de paix. L'inquiétante
raison d'Etat ne peut être annulée, mais doit être soumise à éthique. Enfin démocratie
et éthique impliquent courage et patience, et l'A. d'évoquer l'arboriculture où rien ne

s'obtient sans durée.

Claude Droz

Camille Pernot, La politesse et sa philosophie, Paris, P.U.F., 1996, 395 p.

Ce livre, fortement documenté, propose une minutieuse analyse du phénomène de

la politesse. Dans une introduction méticuleuse, l'A. délimite avec une rigueur kantienne

le champ de recherche. Il s'agit donc d'abord de régler le vocabulaire afin d'écarter



88 BIBLIOGRAPHIE

toutes pratiques de société étrangères au sujet, telles que cérémonial, étiquette ou
protocole. Dans le même ordre, la notion de savoir-vivre considérée comme mal formée
ne saurait entrer dans le cadre de l'analyse. Etudiant les antécédents de la politesse
(decorum, urbanitas, courtoisie), l'A. en vient à l'idée de civilité dont Erasme porte la

paternité, et insiste sur le fait que la nature de la politesse fait problème. Trois parties
constituent l'ouvrage. Tout d'abord une étude des interprétations classiques (psychologique,

sociologique, morale, religieuse) montre les lacunes inhérentes à chacune de
ses approches et conclut à la nécessité d'une nouvelle perspective. Ensuite une théorie
de la politesse présente le concept même de politesse et défendant la thèse du formalisme,

où la politesse est un «art spécifique de la communication» et une «création
culturelle» (ch. 3 et 4). Dans un second temps, l'A. explicite le système de la politesse
en mettant l'accent sur les degrés du formalisme (maximum, minimum, optimum) pour
bien montrer que le système n'est pas si simple qu'il n'en a l'air. La dernière partie
est une réflexion sur l'avenir de la politesse: certaines constantes (tact, attitude
d'accueil) laissent entrevoir un avenir de la politesse, mais les incertitudes sont aussi au

rendez-vous, notamment en raison de l'évolution galopante des mentalités et aux effets
directs et indirects du progrès technique. L'ouvrage se clôt sur une note d'espoir, inspirée
par les tentatives récentes et constamment reprises de rénovation de la politesse. Ce texte
captivant offre de nombreux exemples de signes de politesse et de leur évolution. Il
donne à penser, aussi et surtout, sur les modalités de la sociabilité.

Jacques Schouwey

Michel Onfray, La sculpture de soi. La morale esthétique (Figures), Paris,
Grasset, 1993, 286 p.

Etrange livre que celui de Michel Onfray. Aucun terme philosophique ne saurait
circonscrire un parcours aussi singulier. L'appellation même de méditation, aussi vague
soit-elle, apparaît impropre ici. Tout au plus pourrait-on parler de quelque promenade
à travers la pensée, toujours distante, sans jamais se montrer distraite. Au demeurant,
c'est bien sur une scène de promenade que s'ouvre l'ouvrage, décrivant quelque parcours
initiatique sur des lieux de mémoire. C'est sur une scène semblable qu'il s'achève,
davantage qu'il ne se clôt, en un chapitre intitulé «coda», répondant à l'ouverture et

dessinant l'aprcs-coup d'une intuition, celle-là même qui présida à l'écriture de tout le

livre : «Venise, Sils et Bergamo jouant la tragédie de l'Etemel retour sous le signe de

Zarathoustra» (p. 269). Si le parcours fait place à l'aléa, il n'en suit pas moins un trajet
rigoureusement balisé : tout l'œuvre d'Onfray vise l'exploration de l'humanitude après
tout humanisme, l'édification d'une nouvelle image de l'humain. Trouvant sa source
du côté du cynisme antique, d'Heraclite ou de Nietzsche, son emblème dans le visage
du Condottiere, le projet s'inscrit dans une stricte généalogie. II n'en apparaîtra pas
moins singulièrement isolé, en notre époque où la recherche du consensus semble si

souvent tenir lieu de pensée. Mais si la préséance accordée à la singularité ne s'avoue
aujourd'hui que sous la forme de l'excuse ou du cri, Onfray a opté pour l'esthétisme
aristocratique du philosophe-artiste. Le volontarisme éthique délimite l'élaboration
d'une esthétique, qui à son tour/a// œuvre : «En matière de sculpture de soi, le sublime
est le travail patient qui désintègre l'informe au profit de la forme appelé à envahir de

plus en plus la matière brute jusqu'à la production d'une figure. Il est parent de la

démiurgie et révélateur d'une méthode, d'un cheminement, d'une façon de procéder

pour entreprendre et réaliser les métamorphoses» (p. 209). On pourra regretter que
l'amour des métamorphoses n'ait pas conduit l'A. à s'attacher davantage à mettre en

mouvement les oppositions duelles, sur lesquelles toute son éthique repose. Bien des

lignes se jouent, en effet, dans l'établissement d'une hiérarchie des valeurs, qui n'est,



BIBLIOGRAPHIE 89

au fond, pas foncièrement nouvelle : «Tout est acceptable qui procure de la jouissance,
tout est condamnable qui génère de la souffrance» (p. 192) ; et encore : «Ceux qui
sacrifient à l'agape, l'amour chrétien, ont tué en eux toute possibilité de vivre en bonne
intelligence avec eros» (p. 222). On regrettera également une conception un peu naive
du langage : «Tout mot dit doit annoncer un acte à venir» (p. 244). Mais cela ne devrait
pas conduire à secondariser trop hâtivement l'ouvrage : il reprend le projet de découvrir
l'humain dans l'homme, ou plutôt : au-delà de lui. Ce livre est un livre de courage et
d'exploration. C'est aussi le livre d'un auteur qui, forgeant sa pensée, n'oublie pas de
se forger - un style.

Pierre-Yves Ruff

Jean Bessière, Enigmaticité de la littérature. Pour une anatomie de la fiction
au XXe siècle (L'interrogation philosophique), Paris, P.U.F., 1993, 240 p.

Avec cet ouvrage, l'A. nous propose une très belle, mais aussi difficile méditation
sur le phénomène scripturaire, la facticité du texte, l'acte littéraire comme acte d'un
questionnement infini. Dans l'optique de Bessière, «littérature» est le nom ou l'index
d'un mode de pensée qui n'est pas sans lien avec une problématisation sans relève :

«L'exercice de la littérature - écriture, lecture - est indissociablement une pensée de
la littérature, qui ne vient pas à une vérité de la littérature» (p. 2). L'écriture se définit
donc comme distance, façonnée par cet éloignement que, d'elle-même, elle prend et
prescrit : «Ecrire et lire équivalent à exposer le langage et à nous exposer au langage
dans ce jeu de la délittéralisation, qui n'impose pas le constat de la falsification, mais
celui, partagé, de la distance que fait l'écriture» (p. 12-13). Cette distance atteste le congé
donné au sujet, ainsi que la place faite à l'individu, au sein d'une communauté absente :

«Traiter du langage et du discours dans la littérature équivaut à traiter du défaut de
communauté ct de dialogue dans les langages» (p. 40). En traitant cette dernière
assertion, Bessière circonscrit aussi l'espace de sa propre écriture. L'idiomaticité extrême
est peut-être le projet sans terme qui, ici, fait œuvre. L'écriture de Bessière est une
écriture de la distance. Distance prise, à un point tel que le livre lui-même dérive dans

l'orphelinat d'une absence, quêtant l'irrecevabilité, érigeant le regard furtif comme seul

apte à en parcourir les lignes. «Enigmaticité» (sans article) n'est ainsi pas seulement
le premier mot d'un titre - c'est encore le secret sans contenu d'une méthode : celle,
sans clôture et cependant toujours repliée sur elle-même, qui autorise la production d'une
pensée qui fait le littéraire, qui creuse le littéraire dans le sillon de l'écriture. Il y a du

pictural dans une telle scription : toujours en quête d'elle-même, elle condamne, dans

un même mouvement, questions et réponses à demeurer dans l'éloignement infini de

ce qui, même par quelque piège, ne saurait être réapproprié. L'inessentialité de la

littérature semble être, ici encore, le «secret» de la production de la littérature, de son
intrusion productrice dans la pensée, promu par le questionnement infini sur elle-même.

«Blanchot, Paulhan, Jabès : l'énigmatique se reformule encore», affirme Bessière citant

quelques-uns des noms ayant marqué le parcours qu'il redécrit (p. 131). Queneau aussi,

et Bonnefoy, sont plus loin amplement interrogés, soumis à la question que, d'eux-
mêmes, ils ont posée. Nous sommes, ici, dans l'une des quêtes les plus (in-)essentielles
de notre temps : l'élaboration d'une véritable théorie de la littérature, tâche urgente et

difficile, inachevable sans doute, prescrite par ce qui, par quelque artifice littéraire, se

sera précisément nommé «littérature», et qui n'est autre que sa propre question. A ce

débat, Bessière apporte incontestablement une volonté de systématisation, visant
l'élaboration de nouveaux concepts, ceux-là mêmes dont nous aurions besoin pour tenter,

non pas de répondre à la question, mais de la décrire - et par là la poser à nouveau.

Pierre-Yves Ruff



90 BIBLIOGRAPHIE

Histoire de

la théologie
Edmondo Lupieri, / mandei. Gli ultimi gnostici, Brescia, Paideia, 1993, 303 p.

Lupieri, qui est professeur d'histoire de l'Eglise médiévale et moderne à l'Université
d'Udine, s'était déjà occupé des mandéens dans ses travaux sur Jean Baptiste.
Maintenant, l'A. revient sur ce même groupe ethnique et religieux en nous donnant une
présentation complète du mandéisme. - La première section est très concrète et traite
de la vie, des coutumes et des rites des mandéens. Mais, lorsque l'A. s'attache à parler
des idées des mandéens et de leur production littéraire, il ne transporte pas le lecteur
au niveau de la pure doctrine: il montre comment la pensée naît d'un contexte social
très précis. Il nous permet aussi de comprendre et d'apprécier une théologie qui sait
regarder les sources des courants d'eau comme «les larmes qui accompagnent la lamentation

de la terre, une lamentation silencieuse pour la plupart, mais non pour ceux qui
savent l'écouter» (p. 58). Quant aux textes, ils ne sont pas des réflexions philosophiques,
ils sont toujours des récits, des narrations qui ont comme protagonistes des personnages
du monde divin ou des légendes humaines. Mais ils ne sont jamais une pure fuite dans
la connaissance: au contraire, ils nous renvoient à la vie et à ses problèmes. Parfois,
comme c'est le cas pour les textes qui aident à préparer des horoscopes personnels, ils
nous offrent, pour ainsi dire, «une coupe sociologique du monde mandéen qui ne serait

pas possible autrement» (p. 65). Cette partie sur la production littéraire des mandéens
se conclut par la liste des principaux textes mandéens édités et par des notices sur des
inédits. Ilya ensuite des informations bibliographiques pour ceux qui veulent commencer

une étude personnelle du mandéisme ou de leur langue. - Une deuxième section
nous montre comment l'Occident est entré en contact avec les mandéens. L'histoire de

ces relations, qui commence en l'année 1290 avec un père dominicain de Toscane,
Ricoldo da Montecroce, nous montre avec force détails la complexité de ces relations
dans les quelles les aspects politiques, militaires, ethniques, religieux et missionnaires
s'embrouillent d'une façon inextricable. Et à ce niveau, la recherche menée par Lupieri
dans les archives romaines est très riche et vraiment remarquable. - Enfin, la dernière
section de cette première partie est une tentative - très appréciable à mes yeux - de

comprendre le mandéisme comme l'épopée des vaincus qui se situent - au moins au
niveau idéal - entre l'Egypte et l'Inde. C'est dans ces pages que l'A. exprime sa position
personnelle sur les questions traditionnelles: doit-on chercher l'origine du mandéisme
en Mésopotamie ou en Palestine? Doit-on considérer les mandéens comme des disciples
de Jean Baptiste ou, au contraire, le rôle de ce prophète est-il secondaire dans le
mandéisme? Et, d'une manière plus générale, quelle est la relation du mandéisme avec
le judaïsme et le christianisme? Enfin, peut-on considérer Zazai d-Gauatza comme le

vrai fondateur du mandéisme, ou au contraire celui-ci a-t-il été seulement le plus ancien
scribe inspiré d'une religion étemelle et déjà révélée à Adam? - La deuxième partie
du livre est un choix de textes mandéens, traduits et ordonnés selon des thèmes
théologiques et annotés d'une façon très ponctuelle. Pour conclure cette présentation, je peux
dire qu'il s'agit d'un livre séduisant, écrit avec compétence.

Renzo Petraglio

Charles André Bernard, Le Dieu des mystiques. Les voies de l'intériorité.
Paris, Cerf, 1994, 707 p.

Le sous-titre définit mieux le projet de l'A. que le titre. Le travail porte en effet
non sur la théologie proprement dite - raison pour laquelle le problème central de la

théologie mystique, le rapport entre les théologies apophatiques et cataphatiques, n'est
qu'effleuré en passant - mais sur la démarche mystique préconisée et pratiquée par
chacun des théologiens présentés. Par ailleurs, l'A. ne se propose pas de rédiger une



BIBLIOGRAPHIE 91

histoire de la mystique dont l'élaboration lui paraît impossible, mais d'analyser quelques
personnalités et leurs œuvres essentielles, non sans les insérer dans leur contexte culturel
qui éclaire bien des aspects de leur approche des questions. En plus, l'A. insiste sur
la nécessité de lire chaque représentant de la tradition avec de constantes références à

d'autres (ce qui ne manque pas d'alourdir le texte). - Les chapitres introductifs traitent,
après une rapide mention de la Sagesse postcanonique de l'Ancien Testament, du
Nouveau Testament, notamment de Paul, ainsi que de Philon d'Alexandrie qui a introduit

la contemplation dans la pratique religieuse des juifs. Chez Origene, la démarche
philonienne prend une tournure chrétienne, se référant toujours à l'Ecriture. C'est
Origene qui apparaît comme le théologien qui, au sein du christianisme, a découvert
la connaissance mystique de Dieu. Grégoire de Nysse développe le thème du sentiment
en mettant l'accent sur le «cœur» et le caractère affectif de la démarche. Denys l'Aréopagite

est l'auteur de la première «théologie mystique» authentique. Notre A. insiste
sur l'insertion ecclésiale de son œuvre. L'apport décisif d'Augustin est traité principalement

sous l'aspect de l'intériorité analysée comme image de la Trinité. Grégoire de

Saint-Thierry développe le même de l'amour et le principe selon lequel «l'homme
devient par grâce ce que Dieu est par nature» (p. 306). Chez Bonaventure l'A. souligne
la «réaction de la conscience totale à la perception sensible» (p. 324), et il est frappé
par l'unité de son itinéraire et de sa démarche comme démarche mystique. Il relève aussi
la centralité du Christ dans l'approche bonaventurienne. Denys le Chartreux, qui doit
être considéré comme un compilateur, nous a donné «une théologie mystique classique»
qui explore minutieusement, à la suite de Ruysbrook, l'expérience même du mystique
- une véritable psychologie mystique. Chez Thérèse d'Avila, influencée par François
d'Osuna et Laredo, on apprécie l'apprentissage de la prière - une véritable pédagogie
de la contemplation. Jean de la Croix est traité très en détail. Il n'est pas possible de

résumer les amples analyses de l'A., notamment au sujet de la métaphore de la «nuit»,
analyses qui ne remplacent évidemment pas la lecture du texte original. Le demier

chapitre évoque quelques poètes mystiques : encore Jean de la Croix, mais aussi

Hadewijch et Angelus Silesius. A propos de ce demier, il est regrettable que l'étude
soit axée sur la polémique anti-luthérienne du converti, alors que l'essentiel de sa poésie

mystique a été composé quand il était encore luthérien. C'est donc une mystique
protestante, faisant suite à la mystique rhénane remise en valeur par les Réformateurs.

- Ce grand livre n'est pas d'une lecture aisée. Les très nombreuses analyses de détail
et études de passages isolés, toujours pertinentes, risquent de faire perdre de vue
l'ensemble de la démarche d'un auteur mystique. La «voie de l'intériorité», une fois
«intériorisée», est beaucoup plus simple qu'il n'y paraît dans cette exégèse scientifique,
si remarquable qu'en soit la facture.

Carl-A. Keller

Lars Koen, The Saving Passion. Incarnational and Soteriological Thought in

Cyril of Alexandria's Commentary of the Gospel according to St. John

(Acta Universitatis Upsaliensis. Studia Doctrinae Christianae Upsaliensia

- 31), Stockholm, Almqvist & Wiksell, 1991, 149 p.

Le Commentaire sur l'Evangile de Jean, écrit par Cyrille d'Alexandrie dans les

années 425-428, est probablement, au dire de Lars Koen, le plus important exposé

christologique de cet écrivain prolixe, mais aussi le moins étudié (p. 11). Pour remédier

à cette situation, l'A. commence par présenter les énoncés christologiques qui apparaissent

dans le Commentaire sur l'Evangile de Jean, puis les affirmations d'ordre plus

proprement sotériologique. Il les compare au fur et à mesure avec le traité Que le Christ

est Un, que l'évêque d'Alexandrie a probablement écrit vers la fin de la controverse



92 BIBLIOGRAPHIE

avec Nestorius. L'A. cherche ainsi à s'opposer aux chercheurs pour lesquels le
développement de la crise nestorienne a amené Cyrille à revoir sa théologie. Il rejette
également la thèse selon laquelle l'évêque d'Alexandrie aurait conçu avant tout le salut
comme le don de l'incorruptibilité. - On a de la peine à comprendre que l'A. ait pris
pour sujet de thèse un commentaire biblique alors qu'il ne s'intéresse pas à l'exégèse
patristique (cf. la critique de la thèse de J. Sauer, p. 32), et qu'il méprise l'exégèse
alexandrine, qui est pour lui «par moments répétitive et ennuyeuse» (p. 83), et en laquelle
il trouve des passages reflétant «une interprétation allégorique complètement inconsistante

du point de vue de la méthode et absolument sans rapport du point de vue du

contenu avec le sens de l'Evangile de Jean» (p. 23) ; les spécialistes d'Origène, à propos
duquel ce jugement est proféré, apprécieront. Au vu de tels présupposés, on ne s'étonnera

pas que les affirmations dogmatiques de Cyrille ne soient pas mises en lien avec
le travail exégétique qu'il effectue sur le texte de l'Evangile de Jean (même si l'A.
prétend illustrer dans sa thèse la méthode interprétative de l'évêque d'Alexandrie, cf.

par exemple, p. 11). C'est d'ailleurs probablement ce désintérêt pour tout ce qui ne relève

pas de l'histoire des dogmes qui amène l'A. à se contenter d'une présentation très

générale des techniques exégétiques de Cyrille (p. 19 sq.), à balayer d'un coup de main
les questions d'authenticité des fragments caténiques (p. 23) et à ne pas mettre à la

disposition du lecteur un index des versets bibliques cités dans sa thèse. - Le résultat
est une étude qui fait fi de la nature de l'œuvre analysée, ct qui traite le Commentaire
sur l'Evangile de Jean comme s'il s'agissait d'un traité christologique. L'A. trahit
d'ailleurs sa réelle intention en affirmant à la fin de son histoire de la recherche : «Notre
intention est d'évaluer, dans les prochains chapitres, les conclusions de ces chercheurs
à l'aide des œuvres des Pères dont ces théologiens ont caractérisé les conceptions. Dans

cette optique, notre principal centre d'intérêt sera Cyrille d'Alexandrie» (p. 37). Cette
conclusion pour le moins surprenante, qui donne à la thèse un autre but que celui indiqué
dans le titre et dans l'introduction, révèle une des pointes polémiques de cette étude :

il s'agit de défendre la théologie de l'évêque d'Alexandrie, dont la conformité à la
tradition est amplement soulignée (p. 19-20), contre les attaques des protestants libéraux
(p. 35 sq.) ; p. 21-22). Pour ce faire, l'A. n'hésite pas à se situer d'un point de vue
éminemment confessionnel : étant donné que «la plupart des Pères de l'Eglise, tant
orientaux qu'occidentaux, sont entrés dans l'histoire des dogmes pour une ou plusieurs
raisons particulières, pour quelque chose qui est caractéristique de leur théologie», il
convient de «[chercher] un thème théologique de base chez Cyrille» (p. 31-32). L'A.
est parfois lucide sur ses ornières théologiques : «Nous sommes conscients du danger
qu'il y a trouver chez Cyrille ce que nous voudrions y trouver : un support pour notre

position confessionnelle» (p. 32). Mais cela ne l'empêche pas de tomber dans des pièges
méthodologiques en toute innocence. C'est ainsi que, pour éviter de faire une étude
connotée confessionnellement, il a choisi de «laisser Cyrille parler pour lui-même» (p.
51 ; cf. p. 30-31), afin d'aboutir à une étude «objective et scientifique» (p. 32), comme
si le choix des citations, leur combinaison et leur découpage ne posaient aucun problème.
De même, les comparaisons avec le traité intitulé Que le Christ est Un à la fin de chaque
partie se réduisent à une compilation de citations décontextualisées (et ne portant
d'ailleurs pas toujours à notre point de vue sur les points les plus caractéristiques de

la pensée de Cyrille) ; il est difficile d'en conclure, avec l'A. et dans la ligne d'H.
Chadwick, que l'évêque d'Alexandrie a tenu une position théologique cohérente au fil
du temps (p. 22). Le peu de lucidité que l'A. a sur ces questions d'ordre herméneutique
apparaît de façon caricaturale à la fin de l'ouvrage (p. 131) : deux courtes citations de

Luther et quelques lignes de G. Rupp suffissent-elles à invalider les pages que G. Aulén
a consacrées à Luther? On peut en outre se demander si l'A. rejette une partie des thèses

du Christus Victor parce qu'il interprète différemment l'enseignement de certains Pères,

ou bien en raison des propres opinions théologiques de G. Aulén, que certains ont
considéré comme hérétiques. L'A. distingue tellement peu les niveaux d'analyse



BIBLIOGRAPHIE 93

(cf. particulièrement, p. 128) qu'on ne peut exclure la seconde hypothèse. - Dans
l'ensemble, la répartition de la matière au fil des six grandes sections n'est pour le moins
pas très judicieuse : est-il possible de traiter par exemple de «L'homme d'avant et
l'homme d'après l'Incarnation du Verbe de Dieu» (seconde partie) avant d'avoir parlé
du but de l'Incarnation et de l'œuvre du Fils incamé? Evidemment non. C'est pourquoi
l'A. commence cette section par deux sous-chapitres intitulés «L'intention salvifique
de Dieu depuis l'éternité» et «Le concept d'incorruptibilité», qui anticipent trop sur les

parties suivantes. L'exposé est du coup aussi répétitif que le serait l'exégèse alexandrine,
à en croire l'Introduction. L'A. semble parfois conscient de l'aspect répétitif de sa
démonstration (p. 83), mais cela ne semble pas lui poser trop de problème. Aurait-il
sinon conçu une partie introductive aussi peu linéaire, où le lecteur se lasse de lire les
mêmes propos simplement repris de page en page? Ce désordre apparent est d'ailleurs
un reflet de ce qui se trouve ici ou là au sein de paragraphes dont le sens nous a parfois
laissé perplexe (ainsi par exemple le premier alinea de la section 3.16, p. 64-65). On
notera cependant qu'à l'encontre de cette fréquente confusion, l'A. fait parfois
étonnamment assaut de clarté, n'hésitant pas par exemple à préciser ce qu'il entend par
«résumé» et par «conclusion» (p. 47, n. 6)! - En somme, la réhabilitation du Commentaire

sur l'Evangile de Jean de Cyrille d'Alexandrie devra encore attendre un autre
maître d'œuvre.

Rem y Gounelle

Joseph Alobaidi, Le commentaire des Psaumes par le qardite Salmon Ben

Yeruham (Psaumes 1-10). Introduction, édition, traduction (La Bible dans

l'histoire, textes et études - 1), Berne, Peter Lang, 1996, 1996, 510 p.

L'édition et la traduction que J. Alobaidi a entreprise du commentaire des Psaumes
de Salmon Ben Yeruham comble un grand vide dans la bibliographie du qaraïsme
originel. Ce commentaire célèbre, que l'on trouve en deux manuscrits A et B dans la

première et la seconde collection Firkowich (I, 555 et 11,1345), fut rédigé au cours du
Xe siècle et représente non seulement un exemple privilégié de l'exégèse de la Bible
pratiquée par les maîtres qaraïtes, dont Salmon Ben Yeruham fut l'un des plus ardents

défenseurs, mais encore un chaînon important qui, ajouté à d'autres, nous fournit une
idée précise de l'état de l'exégèse à cette époque. Par la réfutation systématique que
Salmon fait de ses adversaires, les rabbanites, et de Saadia Gaon en particulier, son
commentaire des Psaumes, comme l'ensemble de son œuvre, constitue une apologie des

principes ou orientations herméneutiques et spirituelles sur lesquelles la pensée qaraïte
s'est développée, et dont les trois suivants sont les plus centraux : le refus de toute
tradition ou loi orale de type talmudique, l'étude de la philologie et de la langue biblique
pour elles-mêmes, et un messianisme constant qui accorde à la Ville de Jérusalem et

aux «Endeuillés de Sion» (les qaraïtes eux-mêmes) un rôle eschatologique de premier
plan. Pour Salmon, la Bible est donc bien la référence absolue, unique et suffisante pour
combattre les erreurs et les imprécisions commises par les rabbanites, à cause de

l'utilisation abusive qu 'ils font de leurs règles halakhiques, et pour structurer l'ensemble
de la vie et de l'éthos de la communauté qaraïte. Ce retour exclusif à la Bible est marqué

par une attention accrue aux explications grammaticales, telles qu'elles étaient déjà

mises en œuvre par le monde musulman à l'intérieur duquel le qaraïsme a pris naissance.

Le tafsîr coranique est donc le modèle de ce commentaire des Psaumes, qui opère ainsi

une rupture d'avec le commentaire biblique rabbinique traditionnel, lequel se détourne

trop souvent, d'après Salmon, des difficultés du texte par le récit d'histoires édifiantes.

A ces exigences philologiques s'ajoute encore une dimension homilétique très intéressante,

car elle illustre la manière dont le maître s'adresse à une communauté dont

l'éducation doctrinale et spirituelle est le but essentiel. Sur le plan historique et litur-



94 BIBLIOGRAPHIE

gique, le commentaire donne de précieuses indications sur le rôle des Psaumes dans
la prière liturgique et la façon dont les contemporains de Salmon les récitaient. En
conclusion, nous pouvons dire que, si le commentaire de Saadia Gaon fut la cible des

attaques que Salmon Ben Yeruham n'a cessé de réserver aux rabbanites, le commentaire
de Salmon lui-même devint la base des commentaires bibliques qaraïtes qui ont suivi,
tel celui de Yefet Ben Eli. - Nous remercions l'A. du soin qu'il a apporté à l'édition
du texte judéo-arabe et des nombreuses notes dont il l'a accompagné pour en faciliter
la compréhension.

Jean Borel

Antonio Rosmini, // razionalismo teologico. Publié par Giuseppe Lorizio
(Opere complete di Antonio Rosmini, edizione nazionale e critica - 43),
Rome, Istituto di studi filosofici, Centro internazionale di studi rosminiani,
Città nuova, 1992, 375 p. [Avec appendice (Sull'utilità di combattere il
moderno razionalismo, discorso da recitarsi dal card. Castracane in
occasione che l'Accademia di religione cattolica quest'anno 1842 si riapre
a' suoi lavori), index des sources, des passages scripturaires, des noms, des

matières.]

Rosmini renonça à publier son traité quand celui-ci était déjà partiellement imprimé
et corrigé sur épreuves, à cause de l'hostilité des Jésuites, qui craignaient d'y être
attaqués (non sans fondement, malgré les dénégations de Rosmini). Malgré l'importance
que Rosmini attachait à sa mise en garde contre le rationalisme (qui pour lui signifiait
l'orgueil intellectuel humain qui refuse de reconnaître le mystère surnaturel, p. 35-36),
dont il traitait les ravages dans l'Eglise depuis l'Antiquité, en commençant par l'hybris
des hérésiarques, en passant par la casuistique des Jésuites, pour finir par la philosophie
allemande de son époque, il ne trouva jamais l'occasion de mener à bien son projet de

publication. La première édition fut celle des œuvres posthumes, de 1882, basée sur
les épreuves retirées pour les douze premiers chapitres, sur le manuscrit pour la suite.
Cette édition fut reprise pour l'essentiel dans l'Edizione nazionale de Rosmini,
vol. XXXIV, publiée à Padoue en 1967. Avec la présente, pour la première fois, nous
disposons d'une édition qui se veut totalement critique, et qui fournit dans un apparat
complet les corrections, les modifications et les compléments apportés par Rosmini à

son manuscrit de 1841 à 1844. L'apparat s'en trouve assez chargé de variantes purement
de style, mais dans le cas d'un auteur aussi important et étudié que Rosmini, on ne le

regrettera pas. G. Lorizio s'attache également à identifier avec précision les citations
et les allusions contenues dans le Razionalismo teologico. Ce gros travail est contenu
dans le second niveau des notes, le premier étant celui des notes de Rosmini lui-même.

Matteo Campagnolo

Alfred Dumais, Historicité et foi chrétienne. Une lecture du théologien Ernst
Troeltsch, Sainte-Foy, Les Presses de l'Université Laval, 1995, 188 p.

Le petit volume d'Alfred Dumais est la première étude d'ensemble consacrée en

français au théologien, philosophe, historien, sociologue et politicien Ernst Troeltsch
(1865-1923) depuis la brochure que le germaniste franco-suisse Edmond Vermeil
consacra en 1921/22 à La pensée religieuse de Troeltsch (réimpr. en 1990 par les soins
d'Hartmut Ruddies chez Labor et Fides). Formé de trois parties, proposant successive-



BIBLIOGRAPHIE 95

ment un aperçu de la biographie intellectuelle de Troeltsch, une interprétation de sa

philosophie de l'histoire et une discussion de la vision troeltschienne du monde moderne,
cet ouvrage déçoit et agace. D'abord par le nombre invraisemblable d'affirmations
triviales et d'erreurs de fait : p. 7, après avoir appris que «Troeltsch a vécu a une époque
unique» (mais quelle époque ne l'est pas...), on lit que l'Empire wilhelmien (1890-1914)
fut «un temps de paix et de stabilité politique» ; las, tant les historiens récents que
Troeltsch et ses contemporains nous décrivent une époque de crises, de déséquilibres
croissants et de désécurisation grandissante... Il paraîtrait que Troeltsch fût «le leader
de la Religionsgeschichtliche Schule» : il n'en était que le « systématicien ». P. 9, l'A.
affirme que «nous ne possédons pas encore de biographie complète de Troeltsch», alors

que l'ouvrage de Hans-Georg Drescher, Ernst Troeltsch. Leben und Werk, a paru en
1991 déjà (Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht), et déclare qu'en 1885, «le
darwinisme, dit-on, était à l'honneur dans les universités»! P. 15, l'A. confond les deux frères
Kaftan : le professeur de Troeltsch fut Julius (1848-1926) et non Theodor (1847-1932,
surintendant général à Schleswig). Etc. - La méconnaissance assez systématique de la

littérature récente induit d'ailleurs régulièrement des interprétations pour le moins
abusives du contexte intellectuel dans lequel s'inscrit Troeltsch. Ainsi l'A. ignore-t-il
que YHistorismus est depuis une dizaine d'années l'objet d'une intense discussion

épistémologique et scientifique. Du coup, toute la deuxième partie du livre reste floue
et imprécise : on ne sait pas si les historiens allemands sont en définitive naturalistes

(ainsi, semble-t-il, p. 85 et 91) ou non (p. 86). Jamais, l'A. ne distingue le positivisme
historique (comme abstinence axiologique, formulée méthodologiquement ou non, et
refus d'une réflexion sur le sens ou la signification du travail historique) du naturalisme

(qui prétend appliquer au champ historique le paradigme causaliste et mécaniste de la

physique classique, ou le paradigme évolutionniste du darwinisme). Et l'A. ignore
naturellement que cette discussion a en Allemagne une référence précise : les travaux
de Karl Lamprecht (1856-1915) et les controverses qu'ils déclenchèrent entre 1891 et
1900. Là aussi, il existe une abondante littérature secondaire. Que penser en outre des

remarques éparses sur Kant et le kantisme (l'A. parle du «champ restreint et ténébreux
de l'a priori», p. 90, avant d'affirmer que Kant laisse «planer le doute sur nos capacités
de saisir l'essence des phénomènes», p. 157, pour conclure qu'il «force l'homme à se

refermer sur lui-même», p. 166), alors que Troeltsch s'est toujours considéré comme
fidèle aux intuitions kantiennes fondamentales. On ne s'étonnera donc pas que l'A.
échoue à préciser l'«épistémé» (p. 156-161) à laquelle obéit la pensée troeltschienne.

Signalons simplement que Troeltsch revendiquait depuis 1904 son appartenance à

l'école badoise du néo-kantisme, ce qui devrait pour le moins relativiser l'importance
de ses remarques rétrospectives sur la phénoménologie, auxquelles Dumais accorde une

signification hors de propos (p. 152 et 154). Enfin, contrairement aux affirmations
répétées de l'A., Troeltsch n'a justement pas accepté de remplacer la «catégorie
controversée d'essence» par l'idéal-type wébérien (p. 104 et passim). Non seulement l'idéal-

type n'entend jamais décrire de façon adéquate un phénomène (ou un ensemble de

phénomènes) historique(s), mais surtout il ne permet pas d'intégrer la dimension
temporelle, alors qu'il s'agit là pour Troeltsch d'une dimension centrale de la conceptualité

historique. L'idéal-type n'autorise donc pas la construction d'une «totalité individuelle»

susceptible d'un «développement» interne. Là aussi on pourrait allonger la liste. - Le

plus grave est que l'A. n'est pas capable de proposer une perspective d'ensemble

cohérente à sa lecture de Troeltsch. Le titre déjà est en porte-à-faux : plutôt que de «foi

chrétienne», c'est de religion ou de christianisme qu'il eût fallu parler. Il en résulte une

propension à surinterpréter les textes de Troeltsch, pour transformer sa philosophie de

l'histoire en une théologie de l'histoire. Ainsi la célèbre remarque de Trœltsch sur le

«supplément de la foi en une idée divine se révélant dans le donné» (GS III, p. 692),

référence manifeste à la conception de Ranke qui prend, sous les coups de la crise de

la culture des années vingt, un tour un peu décisionniste, devient un «appel à la lumière



96 BIBLIOGRAPHIE

de la foi pour saisir le sens de l'histoire» (p. 169). En fait, Troeltsch réfléchit aux
conditions de possibilité d'une reconstruction perspectiviste de la genèse de l'Europe
pour essayer de tracer les coordonnées d'un consensus culturel sur l'agir politique, social
et économique des Etats européens au sortir de la Première guerre mondiale. La réflexion
sur les conditions philosophiques de cette entreprise ne peut faire l'économie du sujet
concret (le philosophe de l'histoire) dont le travail intellectuel est lui-même un facteur
du procès aux conditions de possibilité duquel il réfléchit. La thèse de Troeltsch est alors

que la dimension prescriptive de toute philosophie de l'histoire (parce qu'elle ouvre sur
une pratique et non sur une contemplation, ce que l'A. souligne à juste titre) présuppose
une détermination de la volonté qui renvoie à une intuition théiste du cours de l'histoire.
Mais cet aspect n'aura pas à intervenir dans la reconstruction perspectiviste qu'expose
la philosophie de l'histoire. Elle est seulement la condition subjective nécessaire pour
que l'«orientation volontaire sur des buts futurs» du philosophe ne soit pas purement
décisionniste. Les coordonnées culturelles proposées ne pourront pas y recourir, mais
devront faire preuve de leur plausibilité par des moyens strictement discursifs. Cette
méprise est probablement la conséquence de l'interprétation de la lecture troeltschienne
de la modernité que propose Dumais. Elle est organisée autour du thème de la

sécularisation, ce qui est hautement problématique. Prétendre que c'est là «un des

thèmes majeurs de la pensée de Troeltsch» (p. 163) est pour le moins abusif. Le trait
le plus remarquable de l'interprétation du monde moderne par Troeltsch est justement
d'avoir souligné que le monde moderne est un univers fondamentalement pluriel, qu'il
ne se laisse pas résumer en une formule. Cette pluralité est certes le fait d'un retrait
des Eglises chrétiennes, qui cessent de pouvoir définir les perspectives d'intégration
culturelle globales. Mais la perte d'influence culturelle du christianisme ecclésial ne

saurait être confondue avec un retrait pur et simple du christianisme. Au contraire : pour
Troeltsch, le monde moderne est pour une bonne part le produit de formes extra-
ecclésiales du christianisme, marginalisées par la civilisation ecclésiale qui a prévalu
jusqu'aux Lumières. Le programme troeltschien d'une «synthèse culturelle» vise entre
autres à rendre visibles les éléments du christianisme présents au cœur du monde
moderne. Cette perspective reste fondamentalement étrangère à l'A., qui préfère opposer
à un Kulturprotestantismus voyant le protestantisme «se fondre dans la modernité» et

en «épouser presque toutes les formes» (p. 174 sq.) le catholicisme sublimement
conservateur de Hans Urs von Balthasar fixant la «tâche du théologien» dans l'effort de

«réintégrer» l'une à l'autre «histoire du monde» et «histoire du salut» afin de ne «pas
abandonner le monde à son propre sort» mais de «le ramener à ses origines» (p. 176).

Ajoutons enfin que l'analyse des diagnostics politiques de Troeltsch (p. 125-144)
n'accorde presque aucune attention au contexte historique spécifique des textes cités.
D'où d'innombrables contresens. - Mais peu importe. Ce livre est inutile : il égare le

lecteur sans proposer de piste intéressante. Version remaniée d'une thèse présentée en
1971, l'A. dit avoir été poussé à la publier et l'avoir remaniée à cette fin. Ce fut un
mauvais conseil, et bien de la peine pour rien.

Jean-Marc Tétaz

Théologie Vincent Hölzer, Le Dieu Trinité dans l'Histoire. Le différend théologique
contemporaine Balthasar-Rahner (Cogitatio Fidei), Paris, Cerf, 1995, 476 p.

Hans Urs von Bathasar ct Karl Rahner sont parmi les plus grands systématiciens
catholiques de ce siècle. L'on connaît les reproches adressés par les rahneriens aux
balthasariens (trithéisme, esthétisme), et ceux renvoyés par les seconds aux premiers
(réduction anthropologique de la théologie, intellectualisme, vide sacramentel). Cependant

un véritable dialogue ne s'était jamais instauré entre ces deux maîtres de leur vivant.
C'est ce à quoi la thèse de Vincent Hölzer entend remédier, à partir de leurs écrits.



BIBLIOGRAPHIE 97

- Le travail fourni est considérable, tant au point de vue quantitatif (près de 500 pages)
que qualitatif. L'A. est un pur spéculatif, espèce des plus rares, qui n'ignore rien
cependant des questions historiques impliquées dans sa recherche. Il ne se livre pas à

une simple comparaison des deux réflexions envisagées. Il nous présente, comme l'écrit
B. Sesboué dans la préface, un «métadiscours» par rapport à la confrontation de la

pensée des deux hommes. Pour Holzer, Balthasar se situe du côté de la discontinuité,
Rahner de la continuité. Leurs conceptions de la vie trinitaire divergent en conséquence,
«kénotique» et «rédemptrice» chez le penseur de Lucerne, «(auto)communicante» et

«divinisatrice» chez celui d'Innsbruck. Sur le fond, Hölzer n'entend pas donner raison
à l'un contre l'autre. Il veut restituer leurs œuvres dans leur complexité et leur diversité.
Le lecteur découvre donc que Rahner n'est pas seulement transcendental et Balthasar

pas uniquement esthétique. Il appert toutefois sur la fin que Rahner a été étudié plus
à fond que Balthasar. Peut-être est-ce parce que «l'herméneutique balthasarienne de la

figure subit l'influence de l'herméneutique barthienne de la Parole», tandis que l'A.,
catholique, privilégierait davantage la continuité. En tous les cas, pour lui, la conception
rahnerienne de la connaissance de Dieu est «admirable» (p. 379). Elle intègre
parfaitement le «mouvement de deuil» (ibid.) ou «l'échec» (ibid.) qui traverse et constitue
toute rencontre authentique avec Dieu. Elle relève en somme de l'humanisme au sens
le plus noble et le moins anthropocentrique du terme. - Cette étude met enfin en lumière
le très fort enracinement heideggerien qui réunit les deux penseurs étudiés. Tant
Balthasar que Rahner ont choisi la différence de l'être et de l'étant comme lieu
théologique majeur. Pour eux, «l'être non ontique» est «le milieu insaisissable dans lequel
Dieu peut parler» (p. 420). Il fallait une grande force intellectuelle pour se mettre à

l'écoute de maîtres aussi exigeants et pour procéder ainsi à la désidéologisation de deux

œuvres que l'on évoque parfois avec beaucoup trop de simplisme.

Bernard Hort

Emile Poulat, Histoire, dogme et critique dans la crise moderniste. Postface

d'Alphonse Dupont, Paris, Albin Michel, 1996 \ 739 p.

Le débat intracatholique intitulé «crise modemiste» s'étend jusqu'à nos jours en

passant par la Vie de Jésus de Renan, Loisy, Mignot, Hügel, Blondel et bien d'autres.
Son centre de gravité apparaît comme nettement christologique : comment envisager
les rapports enüre divinité du Christ et «science humaine de Jésus», pour reprendre une

terminologie un peu dépassée mais caractéristique? La somme d'Emile Poulat présente

l'avantage d'une grande maîtrise des sources historiques du débat mais aussi une

appréciable aptitude à faire sentir au lecteur que la question concerne également,
au-delà des Eglises, le développement même de la raison moderne. De plus, cette

troisième édition s'est enrichie d'une réflexion finale de l'historien Alphonse Dupont
(un discours en Sorbonne de 1962) et d'une préface inédite de l'A. - sans ménagements

pour le récent Jésus de Jacques Dusquesne.

Bernard Hort

Pedro Fernandez Rodrìgez, La Humanidad de Cristo en la Iglesia.

Sacramentologia fundamental (Faculdad de teologia de San Esteban, Glosas

- 20), Salamanca, San Esteban, 1993, 268 p.

A partir d'une anthropologie centrée sur le caractère sacramentel de la vie humaine,

Fernandez Rodriguez situe son traité de théologie des sacrements dans le cadre double



98 BIBLIOGRAPHIE

d'une perspective théologique et d'une perspective génétique. Ainsi, le sacrement,

expression de la présence du Christ et de son humanité dans l'Eglise et sa liturgie, n'est
pas seulement dépendant de l'économie sacramentelle ecclésiastique, mais constitue une
expression antérieure à l'existence des sept sacrements trouvant sa source dans la

personne de Christ lui-même. Après s'être posé la question de la pertinence d'une
théologie des sacrements dans l'actualité et après y avoir répondu par l'affirmative,
Fernandez Rodriguez s'approche de la question par trois voies méthodologiques :

l'anthropologie, l'histoire et la théologie. Son analyse anthropologique est fort intéressante.
L'allusion systématique aux problèmes qui se posent en rapport à la modernité et la

post-modemité en fait un texte qui ne se limite pas seulement au domaine de la théologie
des sacrements, mais qui approfondit la thématique globale du rite et du symbole. A
notre avis, pourtant, l'approfondissement dans le domaine de la sociologie de la religion
aurait été fort enrichissant, surtout lorsque des évocations stimulantes laissent la place
à des interrogations dans le domaine des mutations actuelles de la sociologie de la

gestion du sens. La section historique fait preuve d'une riche connaissance et surtout
d'un souci de continuité dans l'analyse. L'A. démontre que l'humanité du Christ est

source et fondement de la théologie des sacrements et que le Christ présent dans l'Eglise
dans son humanité, d'une manière réelle et évidente, sous la forme forte du symbole
de rite, mais sans être ni rite ni symbole, mais présence réelle et cause de grâce. On
ne peut que regretter que, dans la dimension de la synthèse théologique, la célébration
des sacrements reste une action diffuse effectuée par le Christ d'un côté, et par l'Eglise
de l'autre, sans que pour autant l'A. arrive à faire la distinction théologique nécessaire

entre l'Institution et le Christ évangélique.

Pedro E. Carrasco

André Encrevé, Dictionnaire du monde religieux dans la France contempo¬
raine. 5. Les protestants, Paris, Beauchesne, 1993, 534 p.

Comme les autres volumes de cette entreprise, ce dictionnaire couvre la période
allant de 1802 (Articles organiques) à 1962 (Vatican II) et reste strictement biographique.

Ses 550 notices retiennent les noms de gens qui ont joué un rôle dans le
protestantisme français, non celui de protestants devenus célèbres pour d'autres raisons. A

propos de chacun d'eux, on trouve les dates de naissance et de mort, les attaches
familiales (mais pas pour tous), les principaux champs d'activité, le cas échéant un
résumé de sa pensée, des indications bibliographiques (voir plus bas). Ce Dictionnaire
vient indubitablement combler une lacune. Nous n'avons rien de semblable pour le

protestantisme français depuis l'Encyclopédie des sciences religieuses, de

Lichtenberger, avec son Dictionnaire des contemporains. Pour mener son entreprise à

chef, Encrevé a pu compter sur le concours de 64 collaborateurs, dont certains sont
d'ailleurs décédés depuis plusieurs années déjà. Leur a-t-il donné des consignes assez

précises? J'en doute un peu, ou alors il n'a pas réussi à les discipliner suffisamment.
Que toutes les notices ne soient pas de qualité égale, c'était en l'occurrence plus ou

moins inévitable, encore que certaines d'entre elles soient notoirement insuffisantes

quant à la substance des informations qu'elles véhiculent (ainsi la notice sur H. Bois,

qui se contente de reproduire des jugements de valeurs empruntes à un tiers) ou rédigées
de manière peu convenante pour un ouvrage de cette nature (par exemple, la notice sur
Samuel Vincent). En revanche, Encrevé aurait dû exiger de ses collaborateurs (ou leur

imposer a posteriori) qu'ils se plient à des manières identiques de présenter les personnages

qui leur étaient confiés, et surtout de concevoir et présenter les références
bibliographiques. Je trouve en cas peu admissible que certaines de ces notices ne comportent
pas du tout de telles références, ce qui pourrait les rendre peu utilisables à la longue.



BIBLIOGRAPHIE 99

Les noms retenus sont exclusivement ceux de noms français ou ayant exercé en France
une partie de leur activité. Résultat : Vinet ou Secrétan, pourtant si importants pour la
pensée protestante d'expression française, n'ont pas droit à une notice, tandis que les

professeurs allemands de la Faculté de théologie de Strasbourg pendant la période 1870-
1918 figurent dans ce dictionnaire. Voilà une curieuse manière d'être franco-français!
Mais comment faire autrement, dès lors que certaines limites doivent être respectées?
Autre limite difficile à gérer : 1962 (imposée à Encrevé par le caractère de la collection
dans laquelle s'inscrit ce Dictionnaire, elle est sans pertinence pour le protestantisme).
Elle a permis d'écarter de l'inventaire les personnalités dont l'activité publique a

commencé après cette date. En revanche, à ce moment-là, d'autres personnes dont le

nom a été retenu n'en étaient qu'à l'aube de leur carrière. Les rédacteurs de notices n'ont
alors pu s'empêcher de faire état de leurs activités ou publications subséquentes, qui
sont en général les plus importantes (par exemple Courthial, Malet, Ricœur). En annexe

figurent les listes de tous les professeurs ayant enseigné pendant la période en cause
dans chacune des trois Facultés de théologie de Strasbourg, Montauban-Montpellier,
Paris. Très utile. Les pages qu'Encrevé a rédigées pour introduire l'ensemble du volume
appellent à mon sens les mêmes réserves que son ouvrage de 1985 portant sur la même

période (Les protestants en France de 1800 à nos jours, Paris, Stock). Il persiste dans

sa mécompréhension de Schleiermacher (il tient sa théologie pour anthropocentrique)
et sa survalorisation de l'influence qu'il lui attribue sur le protestantisme français au

début du siècle dernier. En parlant à plusieurs reprises de libéraux «extrémistes», il
fausse la compréhension de la situation protestante au XIXe siècle. Il prête une
signification abusive au ralliement des libéraux à l'unité réformée de 1938, en particulier
à propos de la Déclaration de foi dont il fait abusivement une «Confession de foi à

laquelle les pasteurs seraient tenus de souscrire» (p. 25), en oubliant significativement
le préambule qui l'accompagne et sans lequel les libéraux ne se seraient pas ralliés. Mais

peu importe : il m'étonnerait qu'on lise beaucoup ces 25 pages. C'est le reste du volume

qui compte et, lui, on est heureux d'en disposer.

Bernard Reymond

André Bielf.r, La force cachée des protestants. Chance ou menace pour la

société?, Le Mont-sur-Lausanne/Genève, Ouverture/Labor et Fides, 1995,

269 p.

«Dans quelle mesure le protestantisme est-il l'un des facteurs déterminants du

développement des mentalités modernes et des sociétés démocratiques et industrielles

contemporaines?» (p. 20) L'A. essaye de répondre à cette question en partageant son

étude fondamentale et stimulante en deux parties. - La première partie (ch. I-II) est un

survol historique, rapide mais captivant, des racines de la démocratie (ch. I, avec des

jugements de valeurs parfois trop hâtifs, surtout en ce qui concerne l'Islam) et des

combats pour cette démocratie (ch. II). - La deuxième partie (ch. III-VI) est une analyse
du monde contemporain (économique et politique) à la lumière de la révélation
chrétienne. Le chapitre III montre les fondements d'un développement équitable avec ses

principes : responsabilité, égalité de chacun, égale dignité intrinsèque de chaque individu

dans la société et solidarité, qui, elle, est «aussi importante que la productivité»

(p. 127). Calvin déjà a reconnu ces principes dans son rôle de prophète de l'ère

industrielle. Il s'agit de maîtriser l'économie, car «il n'y a rien de plus contraire à

l'éthique chrétienne que la primauté accordée à l'économie» (p. 147). Le chapitre IV
met l'éthique chrétienne aux prises avec les idéologies contemporaines. Les critiques

émises par des protestants comme les Genevois S. de Sismondi ou de J. Fazy (droit

de coalition, repos hebdomadaire obligatoire et l'obligation de verser un salaire mini-



100 BIBLIOGRAPHIE

mum) apparaissent aujourd'hui d'«extraordinaire modernité» (p. 168). Le combat pour
la justice sociale et l'engagement des Eglises dans les mouvements œcuméniques sont
les thèmes du cinquième chapitre. Le sixième et dernier chapitre, à mon sens le plus
actuel et pertinent, tire les conséquences de ce qui précède : il existe «un impératif de

l'éthique chrétienne : démocratiser l'économie». Avec une clairvoyance remarquable,
l'A. analyse et dénonce la course actuelle à la concentration des pouvoirs économiques
et financiers. L'A., dans sa conclusion, aimerait voir les chrétiens traduire la volonté
de Dieu en projets de société. - Ce livre tombe à point dans les discussions sur le
néolibéralisme et sur les fusions et les concentrations du pouvoir économique. On pourrait
reprocher à l'A. le statut rhétorique de la question dans le sous-titre, parce qu'il apparaît
rapidement et clairement que la force non seulement des protestants, mais aussi de

l'éthique sociale catholique, voire œcuménique, est une chance pour les sociétés
modernes. Par ailleurs, l'ouverture critique mais conséquente à l'œcuménisme fait que
l'A. parle souvent de l'éthique chrétienne tout court, au dépens de la question initiale
sus-mentionnée. La faiblesse du livre consiste dans l'absence de définitions catégorielles
des principes de l'équité et de lajustice. Cette critique serait probablement assumée par
l'A. Il ne s'agit ni d'un traité d'éthique, ni d'une étude systématique du genre
académique, ni d'un manuel de théologie, mais d'une étude qui vise un public large. La force
du livre, par conséquent, se situe dans son essai de montrer la direction générale de la
marche à suivre : «la deuxième phase de l'histoire de la démocratie» (p. 249), celle qui
concerne l'économie. L'étude reste passionnante non seulement pour les lecteurs
protestants, mais pour toute personne qui cherche de l'orientation et de la force pour ce
combat de longue haleine, où «il y va de la dignité de tous les acteurs de l'économie»
(p. 252).

Andreas Peter

Grace Davie, La religion des Britanniques de 1945 à nos jours (Histoire et
société - 34), Genève, Labor et Fides, 1996, 267 p.

Voici un excellent livre, bourré de renseignements sur un sujet peu connu mais
souvent évoqué, et qui fait le point sur les comparaisons et les différences entre la

religion - les religions - des Britanniques et celles de la Suisse ou de la France. C'est
une entreprise difficile, étant donné la complexité du sujet. D'une part, il y a eu une
évolution profonde outre-Manche comme en Suisse depuis 50 ans. D'autre part, la

religion en Grande Bretagne se caractérise depuis trois siècles par le pluralisme, c'est-
à-dire essentiellement par le triangle Anglicans - Catholiques Romains - Eglises libres
(non-conformisi). En plus, ce pluralisme se manifeste fort différemment selon les

régions, depuis la Cornouailles méthodiste jusqu'au Lancashire catholique romain ; il ne
faut pas oublier que le Royaume-Uni comporte quatre pays (Angleterre, Ecosse, Pays
de Galles, Irlande du Nord), avec chacun un caractère religieux aussi marqué que son
caractère national. Sur ce fond pluraliste, l'adjonction pluraliste d'autres religions,
musulmane, hindoue ou sikh (suite surtout à l'immigration des Indes), ou les nouvelles
manifestations telles les églises de maison ou les divers mouvements classés sous

l'étiquette «New Age» (le mot secte ne figure nulle part dans ce livre), est vécue tout
à fait autrement qu'en France, par exemple. Ne nous attardons pas sur les nombreux
chiffres, graphiques et tables (dont certains sont étonnants, que ce soit sur la religiosité
relative des quatre pays du Royaume-Uni, sur les progrès des pentecôtistes en contraste
avec le déclin de presque toutes les autres confessions chrétiennes, ou sur la petitesse
globale de la minorité musulmane, malgré sa présence massive dans certains quartiers
de certaines villes). Venons-en au problème de fond : comment évaluer «le religieux»?
Au centre du livre, deux chapitres examinent longuement le double phénomène de la
chute libre de l'appartenance positive à une confession ou à une autre (la religion



BIBLIOGRAPHIE 101

participative) et la montée d'une religiosité diffuse qui témoigne d'un besoin, d'une
quête individualisée (la religion «à la carte»), très répandue au Royaume-Uni, et bien
au-delà. «Croire sans appartenir» (believing without belonging) semble représenter une
large part de la sensibilité religieuse des années quatre-vingt-dix. Après les chapitres
sur l'enseignement religieux (obligatoire dans les écoles anglaises!), sur l'Eglise et l'Etat
dans l'Angleterre de l'establishment (mot délicieusement ambigu : église établie, ou
réseau de privilégiés?), et sur les professionnels de la religion, clergé et laïcs (dans
certains quartiers des grandes villes anglaises, la seule présence professionnelle à

subsister encore est celle du pasteur anglican), l'A. aboutit à un post-scriptum théorique»
où elle cherche à situer l'évolution religieuse dans de plus vastes mouvements - le sport,
la télévision - et dans le contexte de l'Europe de l'avenir (unitaire ou pluraliste?). Il
s'agit avec ce livre d'une étude sociologique, qui observe les faits de société sans entrer
dans un débat théologique. L'A., professeur de sociologie à l'université de Exeter et
membre laïc eminent de l'Eglise anglicane, nous offre un corpus richissime d'informations

et de pistes de réflexion sur le phénomène religieux, et non seulement au Royaume-
Uni. L'excellente préface, signée Jean Baubérot, fait ressortir d'ailleurs les points de

comparaison et de contraste avec la situation en France et en Suisse, et incite à

entreprendre des études parallèles «sur le continent», selon la formule chère aux Anglais.
De lecture agréable, grâce à la traduction compétente de Christopher Sinclair, c'est un
livre qui fera autorité, et qui mérite d'être largement connu.

Francis Higman

Eleazar S. Fernandez, Toward a Theology ofStruggle, Maryknoll, N.Y., Orbis
Books, 1994, 193 p.

Ce livre s'inscrit dans les essais convergeant vers une théologie de la lutte, variante

philippine de la théologie de la libération, dont il constitue une des premières
systématisations. Avec les instruments d'une approche socio-historique, on y analyse avec
érudition - mais à vrai dire d'une manière un peu redondante - une sitation créée par
une oppression coloniale particulièrement longue et complexe. Le combat concerne
également les symboles chrétiens qu'il s'agirait d'arracher aux oppresseurs pour les

rendre aux pauvres. Ainsi, l'A. se plonge donc d'abord dans le contexte historique et

social pour ensuite, dans une deuxième partie, s'interroger sur la quête d'identité à

laquelle la théologie du combat doit s'efforcer de réagir. Dans une troisième partie, les

questions de méthode sont abordées : l'A. insiste particulièrement sur «le collapsus de

la maison classique de l'autorité», à savoir les méthodes occidentales et l'installation
du pluralisme, ce qui constitue en l'occurence un terrain propice au développement des

méthodes propres au Tiers Monde. L'originalité de ce livre gît dans l'utilisation de

poèmes, de proverbes, de concepts philippins - on en aurait volontiers lu encore plus

- ainsi que dans l'intégration d'un large débat herméneutique. L'approche propre de

l'A. qui en résulte ne me semble pas innover beaucoup. Son souci prioritaire se situe

apparemment dans le modèle théorique.

Klauspeter Blaser

Adel T. Khoury, Ludwig Hagemann, Peter Heine, Christian Canuyer (éds),

Dictionnaire de l'Islam. Histoire, idées, grandes figures, Turnhout,

Brepols, 1996, 366 p.

Favorablement accueilli par la critique lors de sa première parution en langue

allemande, la publication en traduction française du Dictionnaire de l'Islam constitue



102 BIBLIOGRAPHIE

un événement culturel de premier intérêt. Le but essentiel que les A. se sont assigné
dans cet ouvrage, fruit d'un vaste labeur longuement mûri, est de livrer une information
de base sérieuse, précise et utile sur tous les aspects fondamentaux de l'Islam comme
religion, culture et civilisation, dans son histoire et son actualité présente. Ils ont été
attentifs à remplir les exigences d'un travail scientifique de référence, prenant appui sur
les sources authentiques et cherchant la qualité de l'information auprès des érudits les

plus autorisés. De surcroît, ils ont encore nourri le souci de transmettre, dans un monde
en proie à tant de préjugés, de mépris et d'amnésies injustifiées, le sens traditionnel,
orthodoxe et profond des richesses que la tradition musulmane accumule et véhicule
depuis plus de quatorze siècles. Dans une langue accessible au grand public, au fil de

plus de 340 articles agrémentés de judicieux renvois, les quatre A. abordent et examinent
l'ensemble des pratiques religieuses et rituelles de l'Islam, les doctrines métaphysiques,
théologiques, cosmologiques, prophétiques, anthropologiques et mystiques, les usages
et les principes directifs du droit, de l'organisation administrative et militaire, la diversité
des mouvements et des objectifs stratégiques mondiaux, les philosophes, les sectes, les

grandes dynasties et les figures historiques de proue, les lieux saints et les différentes
orientations que prend aujourd'hui le dialogue interreligieux et interculturel. Bien
entendu, il n'était pas possible de tout dire dans un seul volume qui veut rester maniable.
Nous ne parlons donc pas de ce que les A. ont dû inévitablement laisser de côté ou
abréger, mais de ce qu'ils nous donnent effectivement et que nous jugeons très précieux.

Jean Borel

Sciences Pierre Dumoulin, Entre la Manne et l'Eucharistie. Etude de Sg 16,15-17,la.
bibliques La Manne dans le livre de la Sagesse, synthèse de traditions et préparation

au Mystère Eucharistique (Analecta Biblica - 132), Rome, Ed. Pontificio
Istituto Biblico, 1994, 240 p.

Ayant publié, en 1991, une petite étude sur l'histoire de l'interprétation de la manne
(dans : Johannes-Studien. Freundesgabe für Jean Zumstein, Zürich, T.V.Z., p. 75-107),
j'étais très curieux de connaître les résultats d'une recherche plus approfondie, telle que
celle présentée dans l'ouvrage de Pierre Dumoulin. La déception fut grande - mais il
est vrai, j'aurais dû être averti par la double mention de l'«Eucharistie» dans le titre
du livre. Le point de départ de l'étude est, en effet, la liturgie de l'Eglise romaine et
sa citation (sélective) de Sg 16,20 (p. XVII), et les conséquences théologiques» (p. 206-
208) ne concerneront, finalement, que la compréhension de l'Eucharistie. Le cadre

interprétatif est donc bien évident, et le lecteur appréciera cette clarté à l'égard des

présupposés herméneutiques. Pourtant, il sera frappé par le manque de recul critique,
celui qu'on attend aujourd'hui d'un travail scientifique. La grande assiduité avec
laquelle l'A. a collectionné, par exemple, les reflets de Sg 16,20-17,la chez les Pères de

l'Eglise et dans les écrits médiévaux (p. 165-198), ne passe pas inaperçue, et la précision
méticuleuse dans l'analyse de la structure littéraire du texte principal (p. 1-35) n'est pas
à mettre en question. Mais c'est toujours regrettable quand l'aspect scientifique d'une
recherche à tendance à se réduire à un travail purement descriptif et accumulatif et quand
toutes les autres démarches argumentatives ne sont pas soumises à la même rigueur,
ni guère à la hauteur de la discussion actuelle en exégèse (la littérature pour la partie
vétéro-testamentaire [p. 42-49] dépasse à peine les années I960!). Ainsi par exemple,
quand l'A. avance que le Ps 81 fait «sans doute» référence à la manne (p. 97), il
lui est impossible de s'appuyer sur un commentaire exégétique récent ; il est de même
intenable de postuler que Sir 24,19-22 «évoque la manne» (p. 99). D'une manière
comparable, l'A. semble complètement fasciné (aveuglé?!) par l'idée d'une importance
«extraordinaire» du Livre de la Sagesse (cf. p. 41) qui doit être lu comme «une synthèse



BIBLIOGRAPHIE 103

de la tradition reçue» et comme sa «purification» (p. 199 et 208) ; cf. p. 66, 144 sq.,
206, etc.) et auquel incombe un «rôle prophétique» (p. XVII) annonçant le «plein
accomplissement dans l'Eucharistie» (p. 206). En tant que «dernier texte inspiré de

l'Ancien Testament» (p. XV, cf. p. 54), il dépasse bien évidemment toutes les autres
considérations de l'époque sur la manne : tandis que Philon d'Alexandrie, par exemple,
pratique «une lecture utilitaire d'un texte au service d'une pré-compréhension
philosophique» et «abuse de l'allégorie pour exposer sa pensée» (p. 53), l'«ex-égèse» du
Livre de la Sagesse est d'une «originalité» et d'une «intelligence illuminée par Dieu»
(p. 53 et 54). Si telle est la clef d'interprétation, on ne s'étonne plus que la valeur de

ce livre soit accentuée au détriment des autres écrits et que pour Philon, par exemple,
s'accumulent les jugements négatifs : «manque de précision» (p. 107), «incohérence»
(p. 151 «prisonnier de son système allégorique» (p. 126), «échec» (p. 108), etc. Soyons
sincères et avouons que tout interprète risque de devenir «prisonnier» d'un «système»,
mais ce n'est pas toujours aussi évident que dans cet ouvrage inaugural d'abord présenté,
en 1990, comme thèse de doctorat à l'Université Grégorienne de Rome.

Martin Rose

Klaus Scholtissek, Vollmacht im Alten Testament und Judentum. Begriffs- und

motivgeschichtliche Untersuchungen zu einem bibeltheologischen Thema

(Paderborner Theologische Studien - 24), Paderborn, Schöningh, 1993,
186 p.

Cette étude est consacrée aux racines vétérotestamentaires et juives du terme exousia

(«autorité, puissance»), qui joue un rôle important dans différentes christologies du

Nouveau Testament. Après quelques reflexions d'ordre méthodologique, L'A.
commence son enquête par la description du champ sémantique vétérotestamentaire (p. 12-

76). Les termes rendus dans la LXX par exousia dérivent des racines mSL et SLt.

Pourtant, il faut également tenir compte des dérivés des racines mik et m$h, etc.,

exprimant l'idée de pouvoir et de gouvernement. Même si l'Ancien Testament ne
connaît pas de terme technique correspondant à exousia, les thèmes de l'autorité et de

la puissance sont, bien entendu, omniprésents. Toute autorité (politique, prophétique,
etc.) trouve sa légitimation dans celle de Yhwh ; et Yhwh peut la déléguer à toutes sortes
de médiateurs. Lc thème de l'autorité politique trouve d'abord son Sitz im Leben dans

l'idéologie royale jérusalémite (2 Sm 7). Pourtant, la critique prophétique adressée à

la royauté peut, elle aussi, se référer à une origine yahwiste pour rappeler au peuple
et au roi que le vrai souverain d'Israël est Yhwh. Les expériences négatives avec la

royauté humaine sont l'arrière-fond de l'espoir messianique qui reprend les catégories
traditionnelles de l'idéologie royale, tout en leur donnant une nouvelle fonction. Le

Messie symbolise dès lors l'établissement définitif du règne de Yhwh. Deux figures vont
modifier l'idée messianique : le serviteur de Yhwh (Es 40 sq.), dans la souffrance duquel
Dieu établit sa puissance et son règne, et «celui qui ressemble à un Fils de l'homme»

en Dn 7. Cette dernière figure, qui est à comprendre comme l'ange gardien de l'Israël

eschatologique, est dotée de toute l'autorité de Yhwh. Selon Dn 7, la révélation du règne

de Dieu lors du jugement final se réalisera dans le règne du peuple élu. Les données

vétérotestamentaires concernant l'exousia font alors apparaître une double perspective.

Tout discours sur l'autorité (de Dieu, ou déléguée aux hommes) a une fonction

sotériologique. Dans une perspective diachronique, on constate une tendance a

l'cschatologisation. Les textes du début du judaïsme ainsi que du rabbinisme sont traités

dans la deuxième partie de l'ouvrage (p. 86-138). Chez les premiers auteurs juifs, on

trouve une utilisation profane et théologique du terme exousia qui s'inspire à la fois



104 BIBLIOGRAPHIE

de l'héritage biblique et de l'utilisation de l'exousia dans la littérature grecque (p.77-
85). Dans les premiers écrits du judaïsme, l'on insiste également sur la souveraineté
absolue de Dieu, mais l'idée d'une délégation à des médiateurs tend à disparaître. Les
termes rabbiniques de reshout et shaliakh, qu'on met souvent en parallèle avec exousia,
visent selon l'A. des concepts différents. La reshout des rabbins n'est pas transférée
directement de Dieu, mais provient de la Tora et de la Halakha. Quant à la shaliakh,
elle se base sur la conception sémitique de l'envoi du messager et a d'abord un sens
limité à des questions juridiques de représentation. On ne peut donc postuler aucune
influence directe du rabbinisme sur la conception néotestamentaire de l'exousia,
conception que l'A. présente en finale, choissisant comme exemple l'Evangile de Marc
(p.147-168). Il aboutit à la conclusion que l'exousia de Jésus constitue un proprium
christianum. Le livre se termine par une bibliographie et des index des textes les plus
importants, des mots-clés et des auteurs cités. Les coquilles sont plutôt rares (p. ex. p.
141, ligne 8, lire «Innerhalb»). Il s'agit là d'une étude certes utile au niveau de l'enquête
lexicographique. Malheureusement, l'A. ne discute que très brièvement des problèmes
inhérents à cette méthode (p. 12-14). A notre goût, cet ouvrage montre qu'un travail de

cet ordre n'aboutit que trop souvent à des conclusions très générales sans arriver à un
vrai renouvellement de l'exégèse.

Thomas Romer

Henri Cazelles, Etudes d'histoire religieuse et de philologie biblique (Sources

bibliques), Paris, J. Gabalda et Cie, 1996, 327 p.

C'était une excellente idée que de vouloir rassembler, en un seul volume, dans la

collection des «Sources bibliques» de Gabalda, les principaux articles d'Henri Cazelles,
P.S.S., qui est, comme chacun sait, l'un des meilleurs exégètes catholiques actuels de

l'Ancien Testament et historien du peuple d'Israël. L'ouvrage regroupe, autour de trois
centres d'intérêt, dix-neuf études de fond, parues entre 1959 ct 1995, et deux inédits.
Dans l'impossibilité dans laquelle nous nous trouvons d'en détailler le contenu, il nous
semble important, pour les chercheurs, d'en signaler les sujets qui sont suffisamment
explicites en eux-mêmes. La première partie présente certains aspects de l'identité du
peuple du Dieu d'Abraham et des institutions de l'ancien Orient : «Sur les fondements
de la recherche en théologie biblique» ; «Un bibliste interroge le Coran» ; «Yahvisme
ou Yahweh en son peuple» ; «Bible et politique» ; «L'Etat, nécessité et limites selon
la Bible» ; «Archives de Syrie-Palestine aux IIIe et IIe millénaires av. J.-C.» ; «Le salut

par les institutions divines dans la Bible» ; «La mère du Roi-Messie dans l'Ancien
Testament». La deuxième partie reprend six articles touchant la spécificité des
institutions d'Israël et des rédactions bibliques : «Histoire et institutions dans la place et la

composition d'Exode 20,22-23,19» ; «Clans, état monarchique et tribus» ; «Tribus
(SBT, MTH), 'Bois dur' ou 'Rameau viride' à la lumière du chamito-sémitique» ; «Les
milieux du Deutéronome» ; «Sur l'origine du mouvement deutéronomique» ; «De la

fixation du texte biblique à l'origine de son autorité». Enfin, les cinq essais de la
troisième partie concernent la présence d'Israël au milieu des nations : «Peut-on
circonscrire un événement 'Exode'?» ; «Hammânîm-Hamôn/Humun et l'expansion
phénicienne» ; «La guerre syro-éphratmite dans le contexte de la politique internationale» ;

«Ahiqar, Umman et Amûn» ; «Historiographies bibliques et prébibliques». - Entre

beaucoup d'autres qualités, nous aimerions souligner tout particulièrement la maîtrise

avec laquelle Henri Cazelles se meut dans chacun des domaines que ses recherches
successives ont abordé : exégèse, philologie, histoire, rédaction des textes, maîtrise qui
s'exprime aussi bien par l'originalité de l'investigation que par la précision et la solidité
des argumentations. Quelques modifications ont été apportées aux articles précités et



BIBLIOGRAPHIE 105

une bibliographie sélective a été mise à jour par des addenda. Un index des sujets et
des auteurs, un index biblique et coranique font de cet ouvrage une référence désormais
obligée pour toute étude ultérieure sur la pensée biblique.

Jean Borel

Jean-Louis Déclais, Les premiers musulmansface à la tradition biblique. Trois
récits sur Job, Paris, L'Harmattan, 1996, 318 p.

Voici un beau livre, riche en informations, en réflexions, en perspectives. L'A., dont
une préface suggestive souligne la double compétence de pédagogue et d'exégète (C.
Tarot), a enseigné l'Ecriture Sainte en France, puis est parti pour l'Algérie où il séjourne
depuis une vingtaine d'années, à Oran plus précisément, où Mgr de Clavene a été

récemment assassiné ; il a joué un rôle important dans la préparation et la réalisation
de la Traduction Œcuménique de la Bible (1965-1975). - J.-L. Déclais, mettant à profit
ses connaissances en hébreu et en arabe de même qu'en littérature classique ancienne,
s'est lancé dans une aventure qui s'avère sans fin, mais en même temps prodigieusement
intéressante et actuelle : l'étude de la lecture interreligieuse (on pourrait aussi parler de

la relecture «abrahamique») de la tradition biblique. A l'heure où s'instaure tant bien

que mal un dialogue entre les trois religions qui se réclament d'Abraham, qui risque
de s'enferrer dans des positions dogmatiques, J.-L. Déclais nous propose une autre voie
d'accès à un débat qui pourrait être plus positif: l'examen de l'interprétation tant
islamique que juive et chrétienne des données de base bibliques. Le Coran cite en effet
la Torah, mais à sa manière, comme le Nouveau Testament le fait de l'Ancien, ou
mieux : chacune de ces traditions religieuses se développe nourrie par des données où

se mêlent et s'entrecroisent des éléments empruntés, sans qu'elles en soient toujours
conscientes, aux credos rivaux. L'A. de cet ouvrage, s'appuyant sur des documents qui
remontent aux premiers temps de l'Islam, en fait une démonstration pertinente. L'histoire

des textes juifs, chrétiens et musulmans atteste, par exemple, que la figure de Job,
dans sa version islamique, contient des traits qui relèvent du monde juif ou même

chrétien, et révèle comment la plus jeune des traditions abrahamiques a reçu l'héritage
de ses devancières, en fonction de ses propres principes, dans la plupart des cas.

- J.-L. Déclais s'appuie sur un texte de Tabari (838-923) qui cite dans son commentaire
du Coran trois récits antérieurs, donc à l'aube de la tradition musulmane, et qui
s'accordent sur plusieurs points avec les relectures juives et chrétiennes de l'histoire de Job.

Il consacre son premier chapitre à rappeler la manière dont la figure du héros biblique
apparaît dans l'Ecriture hébraïque et dans les commentaires juifs et autres : sous le titre
«raconter Job», il s'agit d'une sorte de dossier sur celui-ci. Dans le chapitre 2 est évoqué
le nouveau statut imposé par l'Islam, avec «le Livre qui confirme et qui contrôle», c'est-
à-dire la manière, critique, dont les plus anciens témoins de l'Islam se sont approprié
Job. Le chapitre suivant situe fort utilement dans leur contexte respectif Tabari et ses

devanciers, Wahb, Ibn Ishäq, Hasan al-Basri, alors que le chapitre 4 présente une

précieuse traduction annotée des anciens récits musulmans sur Job. L'ouvrage s'achève

par divers compléments comme une mise en garde de Qurtubi (XIIIe siècle) contre

l'utilisation abusive des traditions populaires relatives à Job ou encore des textes qui

attestent le caractère toujours vivant de l'histoire du héros biblique. Jean-Louis Déclais

a écrit là une œuvre remarquable qui sera étudiée par bien des lecteurs attentifs aux

événements anciens et contemporains relatifs aux Proche-Orient. Elle est dédiée «à ceux

et à celles qui, en Algérie et ailleurs, endurent comme Job les coups de la vie et de

la mort.»

Robert Martin-Achard



106 BIBLIOGRAPHIE

Heinz Zahrnt, Jésus de Nazareth. Une vie. Traduit de l'allemand par F. Rey
et M.-T. Guého, Paris, Seuil, 1996, 286 p.

Connu des lecteurs francophones par son remarquable panorama de la théologie
protestante au XXe siècle (Aux prises avec Dieu, Paris, Cerf, 1976), l'A. nous propose
ici sa vision de la vie de Jésus, tout en prenant bien soin de souligner l'impossibilité
d'écrire une «vie de Jésus». Sans donc prétendre à la précision d'une biographie,
l'ouvrage s'organise à partir d'une chronologie lâche. Les trois premières parties
évoquent successivement l'environnement dans lequel apparaît la figure de Jésus, puis les

différents visages (révélateur, évangéliste, maître, ami, Sauveur, libérateur, instituteur,
Fils de l'Homme) qu'il prend au cours de son ministère, et enfin sa passion et sa

résurrection. Une quatrième partie conclut ensuite, plus brièvement, sur la naissance du
christianisme. Le tout est complété par une cinquième partie intitulée excursus historico-
critique dans lequel sont, entre autres, traitées des questions de datation, d'authenticité
de certaines paroles attribuées à Jésus, de l'historicité du compte-rendu que les évangiles
font du procès de Jésus, ou du statut à accorder aux récits d'apparition du ressuscité.
La présence de cette cinquième partie est la conséquence d'un choix majeur de l'A. :

rendre accessible à des lecteurs non spécialisés certains acquis de la recherche

exégétique mais sans en faire l'objet d'un débat dans le corps de son exposé. L'ouvrage
qui en résulte, et qui a paru en langue originale en 1987, se présente donc comme une
synthèse personnelle destinée au grand public. Par la peinture d'un «Jésus possible»,
compatible avec les travaux exégétiques récents, l'A. expose ce qu'il appelle «ma
christologie», une christologie qui se veut résolument «d'en bas». Le genre littéraire
de la vulgarisation veut que l'on évite d'alourdir le propos par une abondance de notes.
On comprendra donc que celles-ci se limitent à quelques références bibliques signalées
au fil du texte. On regrettera en revanche l'absence totale de bibliographie. Sans attendre

que l'A. cite continuellement les travaux scientifiques sur lesquels il s'appuie, ce qui
aurait été contraire au genre littéraire choisi, on aurait souhaité qu'il indique quelques
ouvrages de référence en fin de volume, pour permettre au lecteur intéressé de savoir
où s'orienter pour approfondir la question. On regrettera également quelques raccourcis

surprenants, comme le fait d'attribuer sans autres l'épître aux Hébreux à Paul.
Reconnaissons cependant que la démarche, non dénuée de visée apologétique, a le mérite de

proposer, sous la plume d'un croyant, une image du personnage de Jésus crédible pour
l'homme moderne.

Pierre-Yves Brandt

François Bovon, L'Evangile selon saint Luc (9,51-14,35) (Commentaire du

Nouveau Testament - Illb), Genève, Labor et Fides, 1996, 492 p.

Ce deuxième volume du commentaire de Luc paraît simultanément en allemand
dans la série Evangelisch-katholischer Kommentar zum Neuen Testament. Contrairement

au premier volume, paru en 1991, qui était une traduction de l'allemand, cette

partie du commentaire a été rédigée directement en français. Du fait qu'il s'agit d'un
tome intermédiaire, le contenu de ce livre se présente essentiellement sous la forme
d'une succession de péricopes commentées. Pour une introduction à l'ensemble de

l'évangile, on se référera donc au volume précédent. La présentation des péricopes suit
un schéma toujours identique : a) traduction, b) bibliographie, c) analyse, d) explication,
e) histoire de la réception,/) conclusion. La traduction, effectuée par l'A., a pour objectif
de faire ressortir en français les originalités du texte grec. Les bibliographies très

complètes qui accompagnent chaque péricope font déjà à elles seules de ce livre un outil
précieux pour l'étude de Luc. L'analyse aborde la péricope d'un point de vue global.



BIBLIOGRAPHIE 107

Elle la situe dans le contexte de l'évangile, discute le lien entre le texte de Luc et ses

sources probables. On y trouve aussi un découpage de la structure du passage considéré,
parfois sous forme de schéma (par exemple p. 200), ainsi que des tableaux offrant des

comparaisons synoptiques entre différents passages de Luc (p. 189 ou p. 414) ou entre
des passages de Luc et des passages provenant d'ailleurs (par exemple, un tableau

d'équivalences Lc/Mt en p. 201). Ces schémas et tableaux facilitent de manière très

agréable la lisibilité du propos. Ensuite, l'explication propose un commentaire verset

par verset. On notera ici une amélioration graphique par rapport au volume précédent :

les numéros des versets sont placés dans la marge, ce qui aide le repérage du commentaire

d'un verset particulier. La conclusion est encore précédée par l'histoire de la
réception qui fait une large place aux commentaires anciens. Le développement
considérable de cette partie constitue la différence principale de ce volume par rapport au

précédent. La liste des commentaires anciens consultés (p. 10-12) signale d'emblée les

trois groupes principaux de commentateurs qui ont été pris en compte : des pères
(Tertullien, Origene, Ambroise, mais aussi Irénée, par exemple, qui n'est pas mentionné
dans cette liste), des figures marquantes du Moyen Age (Bède le Vénérable, Bonaventure,

Thomas d'Aquin, Eckhart, Tauler) et des théologiens de la période de la Réforme
(Luther, Agricola, Zwingli, Mélanchthon, Calvin, Cajétan, mais aussi le savant jésuite
de la fin du XVIe siècle, Jean Maldonat), sans que cette enumeration soit exhaustive.
Cette partie ne prétend pas faire une étude historique détaillée de l'impact de telle ou
telle interprétation à telle ou telle période du christianisme. Elle veut tout simplement
rendre compte de la diversité de la lecture du texte biblique au cours du temps, quitte
à renvoyer, à l'occasion, à la réception de la scène évangélique considérée par le monde
des arts (par exemple en signalant des représentations picturales, cf. p. 93). Par l'intérêt
qu'elle porte à la diversité des lectures, cette partie consacrée à l'histoire de la réception
peut donc constituer une source d'inspiration renouvelante pour le prédicateur ou
l'interprète soucieux de mettre en évidence l'actualité du texte. Ceux-ci trouveront aussi

un résumé des grands axes du texte dans la conclusion qui clôt le commentaire de chaque
péncope. Comme le remarque l'A., le développement apporté à l'histoire de la réception
a pour effet un allongement de l'ouvrage. Le commentaire, prévu initialement en trois
tomes, paraîtra, en définitive, probablement en 4 tomes. Par conséquent, l'A. n'a pas

pu présenter toute la deuxième partie de l'évangile de Luc (9,51-19,27) en un seul
volume. Il s'est donc arrêté en 14,35. Malheureusement, cette coupure ne coïncide pas

avec le découpage de la deuxième partie de l'évangile en trois sections, tel que l'A.
l'avait proposé dans le premier volume de son commentaire : 9,51-13,21, 13,22-17,10 ;

et 17,11-19,27. Résultat: le sous-titre «9,51-14,35» a quelque chose d'artificiel par
rapport à l'organisation inteme de l'évangile de Luc. Dans le même ordre d'idées, on

regrettera qu'aucun titre ne rappelle, au fil des pages et dans la table des matières, les

grandes articulations de l'évangile. Cela aurait permis de situer rapidement chaque

péricope dans le plan général de Luc. Signalons encore, pour terminer, la présence de

deux excursus, l'un sur l'œil, lampe du corps, qui donne des informations intéressantes

sur les théories de la vision dans l'Antiquité, et l'autre sur le Royaume de Dieu.

Pierre-Yves Brandt

Gerd Theissen, Histoire sociale du christianisme primitif. Jésus, Paul, Jean.

Recueil d'articles traduits par I. Jaillet et A.-L. Fink. Préface de Daniel

Marguerat (Le monde de la Bible - 33), Genève, Labor et Fides

1996,297 p.

Après la traduction du petit livre Soziologie der Jesusbewegung (1977), parue sous

le titre Le christianisme de Jésus, trad, par B. Lauret, Paris, Desclée, 1978, l'ouvrage



108 BIBLIOGRAPHIE

signalé ici donne enfin accès en français aux recherches socio-historiques de l'A.,
professeur à Heidelberg et un des grands promoteurs engagés dans l'exégèse socio-
historique de ce côté-ci de l'Atlantique. Le livre réunit la traduction de dix articles
publiés entre 1973 et 1988. Cinq d'entre eux sont facilement accessibles en allemand
dans les Studien zur Soziologie des Urchristentums, Tübingen, J.C.B. Mohr, 19893,
devenu entre-temps un classique. D'autres, par contre, sont plus difficilement accessibles.

Le livre présente un panorama de la recherche socio-historique de G. Theissen,
du Jésus historique et du mouvement de Jésus au judaïsme hellénistique (1 Co) et, par
delà, à l'évangile de Jean, ainsi que des réflexions fondamentales concernant le
christianisme primitif. Plus précisément, l'A. aborde les thèmes suivants : (ch. I) Le lien entre
certaines paroles de Jésus et ceux qui les transmettent, étude appellee « Radicalisme
itinérant » (ch. I). Les tensions socio-économiques entre ville et campagne qui sont à

l'arrière-plan de l'annonce de la ruine du temple par Jésus (ch. II). La révolution
charismatique des valeurs : des couches sociales inférieures s'approprient, dans le
mouvement de Jésus, les valeurs des couches supérieures (ch. III). La tentative de déterminer
les couches sociales auxquelles appartiennent les membres de la communauté de

Corinthe, qui débouche sur une hypothèse de stratification sociale de cette communauté
(ch. IV). L'analyse sociologique du conflit entre les forts et les faibles à Corinthe (ch.
V). L'application de la sociologie de la connaissance à la christologie paulinienne (ch.
VI). Les différents types d'autorité que représentent le Paraclet, le disciple bien-aimé
et Pierre dans l'Evangile de Jean, et le problème de la succession de Jésus qui s'y
reflètent (ch. VIII). La conscience de la valeur et du statut de l'être humain dans la
société gréco-romaine et dans le christianisme primitif, qui évolue vers l'idée que chaque
être humain a une valeur indépendante de son statut (ch. IX). Une réflexion fondamentale

sur une théorie de l'histoire sociale du christianisme primitif (Ch. X). - Théorie
et recherches très concrètes font de ce livre un instrument précieux et également
stimulant pour une réflexion sur la responsabilité sociale - si importante dans les crises

qui marquent notre temps. L'histoire sociale doit beaucoup au monde anglo-saxon et
francophone, d'où l'intérêt que ces études soient traduites en français. Un grand merci
à I. Jaillet et A.-L. Fink pour le soin apporté à la traduction ainsi qu'à D. Marguerat
pour l'initiative de cette entreprise et pour sa préface, qui présente de manière instructive
la recherche socio-historique et ses ambitions. De façon générale, on peut distinguer
deux tendances dans l'exégèse actuelle : une exégèse orientée vers les textes (voir p.ex.
la linguistique) et une exégèse orientée vers la vie (voir p.ex. l'exégèse socio-critique).
Les deux approches ne s'excluent pas, mais devraient se féconder mutuellement - ce

qui reste une tâche importante pour l'avenir. La grande ouverture du monde francophone
pour ces deux courants constitue une bonne condition pour le progrès de la recherche,
auquel cette traduction peut apporter sa pierre. Notons pour terminer quelques fautes
de frappe : à la page 93, ligne 8, il faudrait lire ovSeuia et à la page 93, note 3, ligne
4, il faudrait lire qpâç.

Petra von Gemunden

Birger Gerhardsson, 77îe Shema in the New Testament. Deut. 6,4-5 in

Significant Passages, Lund, Novapress, 1996, 324 p.

Pendant toute sa vie de savant, B. Gerhardsson, bibliste emèrite de l'université de

Lund, a poursuivi le thème de l'oralité de l'Evangile. Connu depuis son Memory and
Manuscript (1961), il a bientôt ajouté une analyse de la péricope de la tentation de Jésus

(The Testing of God's son, 1964). L'idée centrale, empruntée au credo d'Israël,



BIBLIOGRAPHIE 109

Dt 6,4 sq., et à son interprétation traditionnelle dans le rabbinisme, consiste à dire qu'il
y a trois façons d'aimer Dieu : «de tout ton cœur, c'est-à-dire avec tes deux impulsions,
la bonne et la mauvaise ; de toute ton âme, même s'il te l'ôte ; de tout ton pouvoir, c'est-
à-dire avec toute ta fortune» (Mishna, Berakot 9,5). L'A. retrouve cette triade
matériellement dans de nombreux passages triadiques du NT, tel Q 4,1-12 (en préférant la
version matthéenne, donc Mt 4,1-11) ; Me 4,1-9 ; Ac 4,32 ; 1 Co 13,13 - voir une liste
plus ample aux p. 303 sq. -, ce qui lui permet de pénétrer jusque dans la pensée du
Jésus historique (p. 312-314, etc.). L'A. s'intéresse au sous-entendu, fondamentalement
juif, de ces passages, sujet d'autant plus intéressant qu'il est devenu imperceptible au

cours de la réception du message chrétien primitif par une Eglise venant des païens.
Preuve en est le passage même où le shema' se trouve expressément cité chez les

synoptiques, Me 12,28-34. En suivant la Septante, Me 12,30 donne quatre membres au
lieu de trois, ce qui amène l'A. à situer la péricope dans la mission de l'Eglise primitive
(p. 205). Matthieu, lui, qui omet l'ajout grec (Mt 22,37, p. 209), s'avère toujours
conscient de la triade de Dt 6,5 et de son interprétation juive. Comme bien des exégètes
intéressées aux relations du christianisme primitif avec le judaïsme, Gerhardsson préfère
donc Matthieu parmi les évangélistes, en précisant que pour lui, «Matthieu est un nom
sommaire désignant tous ceux qui nous ont transmis le premier évangile» (p. 206).

- Les chapitres centraux de Memory and Manuscript et The Testing ofGod's Son ouvrent
ce recueil ; ils sont suivis d'un choix d'articles, huit en anglais, six en allemand, un en
français. L'article en français «Du judéo-christianisme à Jésus par le shema'» est repris
des Mélanges Daniélou (1972), tandis qu'un autre, intitulé «Jésus livré et abandonné

d'après la passion selon saint Matthieu», Revue Biblique 76 (1969), p. 206-227, où l'A.
analyse un schéma triadique inhérent à la Passion, n'y figure pas ; qu'il nous suffise
de le signaler ici. Saluons toutefois ce recueil bien pratique. Tous les chapitres sont des

reproductions photomécaniques, ce qui permet un prix bas pour l'ensemble. L'A. a

ajouté une préface (p. 9-12), une liste de renvois aux premières parutions (p. 319 sq.),
quelques autres recommandations, surtout en suédois (p. 320), et un index des références

bibliques (p. 323 sq.)

FOLKER SlEGERT

Jeffrey Carlson, Robert A. Ludwig (eds), Jesus and Faith. A Conversation

on the Work of John Dominic Crossan, Maryknoll, N.Y., Orbis Books,
1994, 180 p.

L'ouvrage de Crossan, The Historical Jesus. The Life of a Mediterranean Jewish

Peasant, fit grand bruit à sa sortie en 1991. Depuis, force est de constater que la question
du Jésus historique est revenue sur devant de la scène. Cela explique qu'en février 1993,
DePaul University organisa un colloque autour de l'ouvrage de Crossan, dont le lecteur

trouve ici les principales interventions, augmentées de quelques autres. Ce sont ainsi
Bernard Brandon Scott, Jeffrey Carlson, Sheila Greeve Davaney, Robert A. Ludwig,
Catherine Keller, Frans Joszef van Beeck, Marc H. Ellis, Charles R. Strain et Dennis
P. McCann qui font part de leurs réactions et de leurs analyses et critiques conduisant

au fond à s'interroger sur le rôle que cette question joue en théologie. En finale de ce

recueil stimulant, John Dominic Crossan répond à nombre de remarques et postule une

«tension dialectique chez les premiers chrétiens» entre ceux qu'il appelle nomades, et

qui à ses yeux imitaient Jésus, et les propriétaires qui, malgré leur fidélité, ne retinrent

pas le caractère radical de son programme.

Serge Molla


	Bibliographie

