Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 47 (1997)

Heft: 1

Artikel: L'épistémologie genétique dans la philosophie ancienne
Autor: Chiesa, Curzio

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381546

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381546
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 129 (1997), P. 31-49

L’EPISTEMOLOGIE GENETIQUE
DANS LA PHILOSOPHIE ANCIENNE *

Curzio CHIESA

Résumé

L’une des théses cruciales de la théorie de la connaissance de type em-
piriste consiste en ceci que les concepts ont leur origine dans la perception
sensible. En examinant certains aspects de I'empirisme dans le cadre de la
philosophie ancienne, en particulier chez Aristote et chez les médecins empi-
ristes, cette étude essaie de montrer que, contrairement aux apparences, iln'y
a pas chez les auteurs en question une genése empirique des connaissances
rationnelles, qui, comme le dirait Kant, se manifestent dans [’ expérience sans
provenir de I'expérience.

Le probléme que cette étude a pour but d’examiner est celui des rapports
entre 1’expérience et la raison dans la philosophie ancienne. Il s’agit, en
particulier, de la question de savoir s’il existe, entre ’expérience (empeiria)
et la raison (logos), un lien de type génétique qui permettrait de considérer que
la raison provient d’une certaine maniére de I’expérience : y a-t-il une genése
du logos dans et par 1’expérience sensible?

* Ce texte est la version remaniée d’une conférence que j'ai donnée, sous des
formes différentes, a 1’Université de Genéve, lors d’un cycle consacré aux Mots de la
philosophie («Expérience et raison»), dans un séminaire d’histoire de la médecine
organis€ par V. Barras 4 I’Institut Louis Jeantet, devant le Groupe vaudois de la Société
romande de Philosophie et dans le cadre d’un séminaire de recherche organisé par
R. Glauser a I'Université de Neuchatel. Les questions de certains auditeurs m’ont donné
P'occasion de réfléchir davantage aux problémes que je n’aborde ici que de maniére
approximative. Je tiens A remercier tout particulierement Jonathan Barnes, Stefan
Imhoof et Daniel Schulthess, qui ont lu des versions précédentes; sans leurs remarques,
mon texte aurait été, a mes yeux, moins convenable qu’il ne I'est actuellement. Je ne
considére naturellement pas cette étude comme définitive et j'espére pouvoir revenir
pour le moins sur certains aspects qui ont été presque complétement négligés; je pense
en particulier au probléme complexe de 1'innéisme ancien, a la noétique aristotélicienne,
aux épistémologies stoicienne et épicurienne et a I’histoire de la notion d’adélon que
J. Barnes m’invite amicalement 4 examiner.



32 CURZIO CHIESA

On peut penser, a l'instar de Kant, que si «toute notre connaissance
commence avec ’expérience», 1l n’en résulte cependant pas qu’elle dérive
(entspringt) toute de 1'expérience» (Critique de la raison pure, Introduction,
B 1). Dans les termes de Leibniz, «la raison pure et nue, distinguée de
I’expérience, n’a a faire qu’a des vérités indépendantes des sens» (Théodicée,
Disc. § 1). Or il suffit de transformer les deux formules de Kant et de Leibniz
dans les questions correspondantes pour exprimer le probléme que nous allons
étudier dans le cadre de la philosophie ancienne : est-il possible d’affirmer que
la connaissance rationnelle provient et dépend de I’expérience sensible?

Une question de ce genre correspond au type de recherches qui portent sur
ce que Piaget qualifiait d’«épistémologie génétique». Pour Piaget, on le sait,
I’épistémologie «est I’étude de la constitution des connaissances valables, le
terme de constitution englobant a la fois les conditions d’accession et les
conditions proprement constitutives ou relations cognitives entre le sujet et
’objet» !. Dans cette optique, «le probléme épistémologique consiste a déter-
miner I’ensemble des conditions nécessaires et suffisantes ayant permis au sujet
d’arriver a constituer une structure de connaissances en tant que valable» (ibid.,
p- 128). Et I’épistémologie génétique est considérée comme la discipline qui
«se propose de dégager la signification de telle ou telle forme de connaissance
en fonction de son développement méme» (ibid., p. 125).

Le probléeme du développement et de la constitution des structures cogni-
tives est au centre de plusieurs discussions dans lesquelles se sont engagés les
philosophes anciens, des discussions qui s’articulaient autour de la question
des rapports entre 1’expérience et la raison. Nous pouvons donc suivre le
chemin de I’épistémologie génétique en pays grec, un chemin qui peut provo-
quer une certaine forme de dépaysement et qui nous ménera de Crotone a
Pergame, en passant par Athénes et Alexandrie, et en parcourant au passage
quelque six siécles, d’Alcméon a Galien sans négliger les étapes inévitables
que sont Platon et Aristote.

Les problémes que nous allons rencontrer concement en particulier la
question de savoir s’il peut y avoir une genése du logos dans et par I’empeiria
et la connaissance sensible.

Or le probléme de I’épistémologie génétique, c’est-a-dire la question de
savoir s’il peut y avoir une genése du logos dans et par 'empeiria et la
connaissance sensible, ne se trouve pas seulement chez les philosophes comme
Platon, Aristote, les Epicuriens ou les Stoiciens, mais aussi chez les médecins,
dans la polémique épistémologique qui opposait précisément les partisans de
I’expérience et les partisans de la raison, les «Empiristes» et les «Rationa-
listes».

I J. PiacEr, «Les Méthodes de I’épistémologie», in Logique et connaissance scien-
tifique, volume publié sous la direction de J. Piaget, Encyclopédie de la Pl€iade, Paris,
Gallimard, 1967, p. 62-132.



L’EPISTEMOLOGIE GENETIQUE DANS LA PHILOSOPHIE ANCIENNE 33
II.

Avant d’aborder les auteurs anciens, commencgons par fixer quelques
repéres chez les auteurs de la philosophie classique, qui nous sont plus familiers
et qui nous permettent de préciser I’enjeu du débat dans le cadre d’un schéme
conceptuel qui est toujours le nétre.

Le probléme principal et crucial, a 1’époque classique, est «la Question,
s’ll y a des vérités nées avec nous» (Leibniz). L’enjeu est de taille. En effet,
comme le dit Leibniz dans un passage célébre de la préface des Nouveaux
Essais

Nos différends sont sur des sujets de quelque importance. Il s’agit de savoir si I’ame
en elle-méme est vide entiérement comme des tablettes, ou 1’on n’a encore rien écrit
(tabula rasa) suivant Aristote et ’auteur de 1’Essai, et si tout ce qui y est tracé vient
uniquement des sens et de 1’expérience, ou si I’dAme contient originairement les
principes de plusieurs notions et doctrines que les objets externes réveillent
seulement dans les occasions, comme je le crois avec Platon et méme avec 1’Ecole
et avec tous ceux qui prennent dans cette signification le passage de saint Paul (Rom.
2,15) ou il marque que la loi de Dieu est écrite dans les cceurs. ?

Leibniz adopte une position de type innéiste, car a ses yeux l’expérience
seule ne peut nous fournir les connaissances nécessaires et universelles :
«Aussi faut-il avouer que 1’expérience ne nous assure jamais d’une parfaite
universalité, et encore moins de la nécessité» (p. 22). Certes, «1I’expérience est
nécessaire, je I’avoue, afin que 1’ame soit déterminée i telles ou telles pensées»,
mais I’expérience et les sens n’ont aucun «moyen» pour fournir les idées
(p. 100).

Locke, I’adversaire empiriste du rationaliste Leibniz, «pour prouver qu’il
n’y a point d’idées nées avec nous», «allégue ’expérience, qui fait voir que
nous avons besoin d’occasions extérieures, pour penser a ces idées» (p. 20).

Leibniz est d’accord, mais il évite de tirer la conséquence suivant laquelle
«les occasions qui les font envisager, les font naitre» (ibid.).

En effet, I’expérience comme telle «ne saurait déterminer si c’est par
immission d’une espéce ou par I’impression de traces sur un tableau vide, ou
si c’est par le développement de ce qui est déja en nous, que nous nous en
apercevons» (ibid.).

La querelle sur I’origine des idées est manifestement un théme d’épisté-
mologie génétique, car le probléme de la nature de 1’Ame en suscite immédia-
tement un autre : «D’ou il nait une autre question, si toutes les vérités dépendent
de ’expérience, c’est-a-dire de I'induction et des exemples, ou s’il y en a qui
ont un autre fondement» (p. 42).

_ * G.W. Lemniz, Die Philosophischen Schriften, éd. Gerhardt, t. V. Toutes les
Citations suivantes de Leibniz sont tirées du cinquiéme volume des écrits philosophiques
(Leibniz und Locke) et ne sont indiquées que par la seule pagination.



34 CURZIO CHIESA

Mais, a son tour, cette question en appelle une autre, qui concerne le
probléme général de la rationalité et de la spécificité des connaissances
humaines par rapport a celles des bétes :

C’est aussi en quoi les connaissances des hommes et celles des bétes sont diffé-
rentes : les bétes sont purement empiriques et ne font que se régler sur des exemples,
car elles n’arrivent jamais 4 former des propositions nécessaires, autant qu’on en
peut juger ; au lieu que les hommes sont capables des sciences démonstratives. C’est
encore pour cela que la faculté que les bétes ont de faire des consécutions est quelque
chose d’inférieur a la raison qui est dans les hommes. Les consécutions des bétes
sont purement comme celles des simples empiriques qui prétendent que ce qui est
arrivé quelquefois arrivera encore dans un cas od ce qui les frappe est pareil, sans
étre capables de juger si les mémes raisons subsistent (p. 43-44).

Les trois questions cruciales que Leibniz se pose sont en substance les
suivantes :

1. La question de la structure de I’dme, de sa nature et de son contenu :
1’opposition est celle entre I’hypothése d’une tablette vide et vierge qui est
ensuite gravée et informée par les données sensibles, et I’hypothése relative
a certains principes originaires et innés qui sont «réveillés» par des occa-
sions sensibles («rencontre des sens»).

2. La question de ’origine des vérités : est-ce que les vérités résultent et
dépendent de ’expérience, via 1’induction et les exemples, ou bien faut-
il admettre «qu’elles viennent de notre propre fonds». Aux yeux de Leibniz,
la cause est entendue : les sensations ne sauraient €tre suffisantes pour
établir des vérités universelles et nécessaires («nécessité universelle»),
lesquelles proviennent en réalit€é de «principes internes qu’on appelle
innés».

3. Le probléme de la rationalité humaine : I’opposition entre la connaissance
«animale» empirique, réglée sur des exemples et sur des consécutions sans
raisons, qui représentent comme une sorte d’ombre du raisonnement, et la
connaissance rationnelle des vérités nécessaires et universelles, qui sont des
jugements portant sur les raisons, ayant la «force des conséquences néces-
saires».

Or il se trouve que, comme le dit le fameux texte de la Monadologie :

Les hommes agissent comme les bétes, en tant que les consécutions de leurs
perceptions ne se font que par le principe de la mémoire ; ressemblant aux médecins
empiriques qui ont une simple pratique sans théorie ; et nous ne sommes qu’empi-
riques dans les trois quarts de nos actions» (§ 28).

Il faut remarquer que I'alternative philosophique de I’empirisme et du
rationalisme n’est pas formulée par Leibniz dans toute sa netteté. Au contraire,
Leibniz a plut6t tendance a escamoter les différences au profit de la recherche
d’un consensus portant sur les capacités de 1’entendement humain. Aprés avoir



L'EPISTEMOLOGIE GENETIQUE DANS LA PHILOSOPHIE ANCIENNE 35

rappelé que, chez Locke, les idées de réflexion n’ont point leur origine dans
la sensation, car la réflexion «n’est autre chose qu’une attention a ce qui est
en nous» (p. 45), Leibniz affirme avec force qu’on ne peut nier qu’il y a
beaucoup d’inné en notre esprit, puisque nous sommes innés, pour ainsi dire,
a nous-mémes» (ibid.).

Cette position médiane entre I’innéisme et I’empirisme radical de la table
rase est fixée dans la clause que Leibniz ajoute a la formule d’origine médi€vale
qui est supposée résumer la position aristotélicienne : «Rien n’est dans I’ame
qui ne vienne des sens». Mais, comme le signale Leibniz, il faut excepter ’dme
méme et ses affections :

«Nihil est in intellectu, quod non fuerit prius in sensu, excipe : nisi ipse intellectus».
Or I’ame renferme 1’étre, la substance, I'un, le méme, la cause, la perception, le
raisonnement, €t quantité d’autres notions, que les sens ne sauraient donner. Cela
s’accorde assez avec votre auteur de I’Essai, qui cherche la source d’une bonne
partie des idées dans la réflexion de I’esprit sur sa propre nature (p. 100-101).

Du coup, Leibniz se croit autorisé€ a inférer que les philosophes ne peuvent
pas ne pas étre d’accord pour dire que, a I'instar des veines d’une pierre de
marbre, les idées et les vérités nous sont innées, «comme des inclinations, des
dispositions, des habitudes ou des virtualités naturelles» (p. 45).

Et Leibniz retrouve ici la perspective conciliante de Descartes qui, dans
les célebres Notae in programma, avait fini par utiliser un vocabulaire d’ins-
piration aristotélicienne pour exprimer sa prise de position au sujet de
'innéisme, une prise de position que Ferdinand Alquié considére comme étant
I'une des plus complétes que Descartes nous ait laissées et que 1’on peut
¢galement considérer comme définitive : «Car je n’ai jamais écrit ni jugé que
[’esprit ait besoin d’idées naturelles (innatas) qui soient quelque chose de
différent de la faculté qu’il a de penser» . Certes, toutes nos idées sont innées
ence sens «qu’il n’y a rien dans nos idées qui ne soit naturel (innatum) a 1’esprit
ou a la faculté qu’il a de penser», dans la mesure ol aucune idée des choses
ne peut nous étre représentée par les sens telle que nous la formons par la
pensée. Mais les idées, «qui ne viennent point d’ailleurs que de la faculté que
nous avons de penser», sont naturellement en nous, «c’est-a-dire sont toujours
€n nous en puissance ; car étre naturellement dans une faculté ne veut pas dire
y €tre en acte, mais en puissance seulement» (ibid., p. 811)

Platon et Aristote, Leibniz et Locke, sont les représentants d’un débat
cpistémologique dont les structures élémentaires ont été fixées dans le cadre
de la philosophie antique par Platon et par Aristote et par la polémique de type

* R. DEscarTEs, Notae in programma, traduction de Clerselier, dans (Euvres
philosophiques 111 1643-1650, éd. F. Alquié, Paris, Garnier, p. 787-820. Le texte latin,
qui se trouve dans 1’édition Adam-Tannery, vol. VIIL.2, est le suivant: «Non enim
unquam scripsi vel judicavi, mentem indigere ideis innatis, quae sint aliquid diversum
ab ejus facultate cogitandi» (p. 357).



36 CURZIO CHIESA

épistémologique qui a opposé, a I’époque hellénistique, les médecins empiri-
ques et les médecins rationalistes. Mais, qui plus est, les réflexions des
philosophes antiques au sujet de la genése des connaissances n’ont jamais été
séparées d’une discussion concernant la connaissance médicale. Pour s’en
convaincre, il faut étudier la genése et la structure élémentaire, ou le schéme,
de I’épistémologie génétique antique, qui remonte a I’époque présocratique,
non point par goiit de I’archéologie philosophique, mais pour suivre pas a pas
une tradition qui concerne tous les philosophes de 1’ Antiquité.

I1I.

Le schéme typique de I'épistémologie génétique de la philosophie ancienne
est une séquence qui comprend les stades suivants : la sensation ou la percep-
tion, la mémoire, I’expérience et la connaissance, c’est-a-dire la croyance ou
la science, ces dernieres étant des modes du logos, autrement dit de la capacité
rationnelle, bref de la raison.

Ce schéme — qu’on pourrait désigner par la formule SMER - apparait sans
doute pour la premiére fois chez Platon.

Il s’agit d’un passage du Phédon, dans lequel Platon décrit la conversion
philosophique supposée de Socrate, un décu de la physiologie et des spécu-
lations des premiers physiciens. A la recherche des causes et des principes de
toutes choses, Socrate, d’aprés Platon, se posait des questions de ce genre :

Le sang est-il ce par quoi nous pensons, ou bien I’air, ou le feu? Ou n’est-ce rien
de tout cela, mais plutdt le cerveau qui nous procure les sensations de 1’ouie, de
la vue, de I’odorat ? Et n’est-ce pas de ces sensations que naissent mémoire et doxa,
puis, de la mémoire et de la doxa, quand elles ont acquis de la stabilité, prend
naissance, en vertu de cette méme stabilité, la science (€moTrjuny) (Phéd. 96 b).

Les références aux éléments et aux principes de la nature en général et de
la nature humaine en particulier, qui sont supposés rendre compte également
du mécanisme de la pensée, sont des allusions plus ou moins explicites a
Empédocle (sang), & Anaximéne et 4 Diogéne d’Apollonie (air) et & Héraclite
(feu). Mais il y a également [’hypothése relative au cerveau qui est présentée
de maniére moins fugitive. Or cette thése permet d’attribuer 1’origine de cette
version primitive du schéme épistémologique a Alcméon de Crotone. Alcméon
était un médecin ; il a été le premier, d’aprés Théophraste, a préciser la
différence entre I’homme et les autres animaux en opposant la pensée, qui
n’appartient qu’aux hommes, a la perception ; mais il s’agit d’une pensée et
d’un savoir de type conjectural (Tekuaipeobar, fr. B 1 Diels-Kranz).

Par conséquent, la premiére occurrence de la structure élémentaire de
I’épistémologie génétique se trouve chez un philosophe-médecin et s’articule
sur une différence anthropologique qui s’exprime en termes de connaissance
et de rationalité.



L'EPISTEMOLOGIE GENETIQUE DANS LA PHILOSOPHIE ANCIENNE 37

Platon reprendra un schéme analogue dans un dialogue tardif, le Philébe.
L’énoncé de I'épistémologie génétique, qui évoque la mémoire mais ne com-
porte aucune allusion a I’hypothése de la réminiscence, tient en une phrase :

N’est-ce pas de la mémoire et de la sensation que se forme toujours en nous la doxa,
spontanée ou réfléchie? (Phil. 38 bc).

On découvre par la suite que la mémoire, tel un scribe, écrit dans nos dmes
des discours (logoi), qui sont les croyances et les jugements de notre dme
rationnelle au sujet des données véhiculées par les sens, ainsi que I’avait stipulé
la doctrine du Théététe.

IV.

Mais c’est chez Aristote que le schéme SMER va acquérir toute son
importance épistémologique. Deux célébres passages du Stagirite lui sont
enticrement consacrés ; il s’agit du premier chapitre du premier livre de la
Métaphysique (A,1) et du demier chapitre du second et dernier livre des
Analytiques Postérieurs (I1.19).

Le point de départ et I’origine, quant a nous, du savoir se trouvent dans
la perception, qui est une capacité judicative innée, laquelle appartient
d’ailleurs 4 tous les animaux. Or certains animaux ont la capacité de retenir
et de conserver le contenu de la perception ; cette capacité est la mémoire. Et
de la mémoire naissent 1’expérience et la connaissance. En effet :

De la perception nait la mémoire, et de plusieurs souvenirs qui se produisent de
laméme chose, I'expérience. Les souvenirs multiples en nombre constituent en effet
une seule expérience. Et, de ’expérience, ou de I'universel en repos tout entier dans
I"dme, un pour plusieurs, qui est un et le méme dans toutes ces choses, le principe
de l’art et de la science, de I’art en ce qui concerne le devenir, de la science en
ce qui concerne ce qui est (An. Post. 11.19, 100 a 3-9). ¢

Voila le schéme épistémologique standard. Relevons I’idée que le stade de
I'expérience correspond a I’'universel qui s’est stabilisé dans I’dme et que cet
universel est un logos qui résulte de la rétention mnémonique.

Le méme processus est décrit dans des termes semblables au début de la
Métaphysique, mais, dans cette version, Aristote précise davantage le passage
de I'expérience 4 la technique et 4 la science, ainsi que la différence qui permet
de séparer ces deux capacités cognitives.

Tous les animaux autres que I’homme vivent d’images et de souvenirs et ne partici-
pent que faiblement a ’expérience, tandis que le genre humain vit aussi d’art et
de raisonnements. C’est de la mémoire que provient I’expérience pour les hommes,

* Le commentaire désormais classique de ce chapitre difficile est celui de J. Barnes
dans Aristotle’s Posterior Analytics, éd. J.B., Oxford, Clarendon, 1975, 1993 %,



38 CURZIO CHIESA

car plusieurs souvenirs de la méme chose produisent finalement une seule expé-
rience (Mér. A,1 980 b 25-981 a 1).

Ce texte, ainsi que le passage paralléle des Analytiques, a été réguli¢rement
interprété comme 1’esquisse de I’épistémologie génétique d’ Aristote, a savoir
la théorie de la formation des concepts a partir des sensations, de la mémoire
et de 'expérience, comme s’il s’agissait d’'une geneése empirique du logos,
c’est-a-dire de la constitution de la raison dans et par 1’expérience sensible.

Dans cette optique, le concept peut étre considéré comme une «coagula-
tion» (Ross) ou une «cristallisation» (Le Blond) d’images, c¢’est-a-dire une
sorte d’image générique et commune qui résulte de la superposition de
sensations et de souvenirs semblables. «C’est ainsi, dit Le Blond qui commente
le commentaire de Philopon, par accumulation et condensation des sensations
semblables qu’est produit en nous 1'universel spécifique, image résiduelle ou
les particularités individuelles, en se recouvrant, se sont neutralisées, et laissent
seulement perceptibles les notes communes, qui ont été renforcées»°.

Le concept universel est en somme une image confuse dont les particu-
larités ont été annulées et neutralisées par les autres images qui se sont
progressivement Superposées.

Or 1l y a de bonnes raisons de mettre en doute une telle interprétation,
d’apres laquelle Aristote serait d’ailleurs le fondateur de la théorie de 1’abs-
traction.

En effet, tout d’abord, 1’acquisition des concepts ne semble pas €tre autre
chose que celle de I'expérience ; le logos, c’est-a-dire sans doute 1’universel,
apparait déja au stade de I’expérience, ce qui veut dire qu’il ne peut pas résulter
ou provenir de 1’expérience, puisqu’il y est déja.

La démarche d’Aristote, dans le texte des Analytiques, est un procédé
dichotomique assez explicite qu’on peut présenter comme Ssuit : tous les ani-
maux ont une capacité judicative innée, a savoir la perception ; ensuite, pre-
miere subdivision, il y a des animaux doués de mémoire, qui sont capables
de retenir et de conserver le contenu des perceptions, et il y en a d’autres qui
sont dépourvus de cette capacité mnémonique ; ensuite, autre subdivision au
sein des animaux doués de mémoire, il y a des animaux pour lesquels un logos
se produit a partir des souvenirs de la méme chose et il y en a d’autres pour
lesquels ce n’est pas le cas.

Par conséquent, il y a des animaux, a savoir les animaux rationnels, qui
sont capables d’exercer leur capacité rationnelle au niveau de 1’expérience et,
a ce niveau déja, ils utilisent et exercent des concepts. Mais alors, dans ces
conditions, il est impossible que les concepts proviennent de 1’expérience. En
effet, si ’expérience est déja conceptuelle, c’est-ad-dire conceptuellement
informée, elle ne peut pas étre la source véritable et I'origine effective des
concepts.

5 J.-M. LE BLonp, Logique et méthode chez Aristote, Paris, 1939, p. 129 sq.



L’EPISTEMOLOGIE GENETIQUE DANS LA PHILOSOPHIE ANCIENNE 39

D’aprés le texte de la Métaphysique, I’expérience, qui nait de la mémoire,
comporte déja des notions, des concepts (775 €umelplas évvonudTwy,
981 a 6), lesquels, par définition, ne peuvent précisément pas provenir de
I’expérience, puisqu’ils y sont déja articulés. Mais ces notions conceptuelles
ne sauraient non plus résulter de la mémoire comme telle, car celle-ci, qui
appartient €également aux animaux irrationnels, n’est pas a proprement parler
une capacité rationnelle.

Nous pouvons en conclure que la séquence SMER ne permet pas de rendre
compte de la genése et de la constitution des concepts.

Mais alors d’ou viennent-ils? Comment rendre raison de leur acquisition de
la part d’un sujet connaissant qui est considéré comme une sorte de «table rase»?

La réponse est en substance la suivante : aux yeux d’Aristote, I’€tre humain
est doué d’une capacité rationnelle innée, la raison ou I’intelligence (nois), qui
est la capacité de recevoir les formes intelligibles ; cette capacité s’exerce en
méme temps que les autres capacités, c’est-a-dire la perception et la mémoire,
mais elle ne dérive et ne dépend pas de celles-ci. Les formes intelligibles ne
résultent pas d’une sorte de geneése a partir des sensations et des souvenirs :
en somme, les concepts ne dérivent pas des percepts.

Le logos intervient déja, chez les animaux rationnels que sont les étres
humains, au stade de l'expérience, qui est une véritable «connaissance»
(yvwors, 981 a 16), dans laquelle se constitue déja un universel, a savoir un
logos-concept.

Encore une fois, si I’expérience est une connaissance, elle ne peut pas ne
pas présupposer 1’'usage des concepts et des notions de la raison. Mais du méme
coup, et c’est le probléme crucial, la séquence SMER, qui est supposée mener
de la sensation a la connaissance rationnelle, ne peut plus constituer un
véritable schéme d’épistémologie génétique, au motif que, si la pensée
conceptuelle appartient déja a I’expérience, le passage prétendu du stade de
I'expérience a celui de la connaissance n’est plus en mesure de rendre compte
de la constitution de la structure conceptuelle.

Il n’y a pas chez Aristote une genése empirique des concepts de la raison,
une sorte de passage mystérieux de l'expérience a la raison. Mais cette
conclusion ne doit pas nous suggérer I’hypothése d’une genése non empirique
de la raison, car le logos, en tant que capacité rationnelle faisant usage des
concepts, ne dépend ni ne résulte des capacités cognitives inférieures.

Aux yeux d’Aristote, "’homme est un animal rationnel qui, pour ainsi dire,
interpréte déja 1’expérience de maniére rationnelle, car il percoit les choses,
il s’en souvient et il en fait I’expérience, moyennant une structure conceptuelle
qui lui est spécifique et qui correspond & sa capacité innée de recevoir et
d"utiliser les formes intelligibles qui sont I’essence des choses sensibles. Mais,
bien entendu, ces formes ne sont pas engendrées par les sensations et par les
souvenirs.

A la question de savoir s’il y a ou non chez Aristote une véritable genése
du logos, on peut répondre de deux maniéres :



40 CURZIO CHIESA

1. D’une part, et c’est la réponse positive traditionnelle, on dira, avec G. Colle,
que la fixation du concept a partir de la rétention des données de la
sensation est un «état psychologique résultant comme effet de la multitude
des souvenirs» . Dans cette optique, le concept se réduit au fond a une
image générique 7 ;

2. D’autre part, et c’est la réponse négative, sans doute plus raisonnable et
judicieuse, on parlera plutot du logos et de la capacité conceptuelle comme
d’une capacité qui se greffe sur les capacités perceptives et mnémoniques
sans en dépendre quant 4 la nature et a la fonction, comme le prouve du
reste la théorie de 1'intellect du De Anima.

La premiére conséquence cruciale de cette interprétation est la suivante :
s’il n’est pas possible de rendre compte d’une véritable genése du concept a
partir des données de la perception et de la mémoire, autrement dit si on ne
peut pas retracer I’histoire de la constitution des formes intelligibles, alors il
faut en inférer que I’expérience elle-méme est déja une capacité cognitive de
nature rationnelle (logiké). L’ expérience est déja rationnelle, car les capacités
inférieures dont elle résulte, a savoir la perception et la mémoire, appartiennent
de fait & un étre qui est en méme temps doué des capacités supérieures. Du
coup, la perception et la mémoire se trouvent en quelque sorte rationalisées
en ce sens qu’elles sont exercées en méme temps que la capacité conceptuelle.
Autrement dit, la perception et la mémoire, dans 1’exacte mesure ou elles sont
des capacités qui sont exercées par un animal rationnel, sont déja articulées

5 ARISTOTE, La Métaphysique, Livre premier, trad. et commentaire par G. Colle,
Louvain-Paris, 1912.

7 Comme le disait Rodier, «on ne saurait confondre le concept avec I’image qui
I’accompagne». L’image est en effet «une juxtaposition purement empirique d’éléments
sensibles, tandis que le concept est un tout dont les diverses parties sont nécessairement
unies [...] La sensation nous montre que le feu est chaud, mais non pourquoi il I’est;
[...] 1a pensée nous fait connaitre la cause ou la raison nécessaire des choses [...] Par
suite, la connaissance générale qui résulterait de I'accumulation des expériences, ou
I’image composite formée par la liaison des images particuliéres, ne sauraient étre
confondues avec la science et le concept» (G. RODIER, Aristote. Traité de I’ame, Paris,
1900, vol. I, p. 494-496). 11 y a sans doute chez Aristote ce qu’on peut appeler avec
Kant, une «récognition dans le concept», c¢’est-a-dire la reconnaissance d’un universel
qui est inscrit dans I'image générique, et qui se trouve probablement déja dans la
perception sensible. G.-G. Granger utilise ce terme, a propos de I’induction comme visée
originaire de I'universel dans 1’objet de la sensation; la «récognition dans le concept»
est «I’annonce originaire d’une proposition universelle» en méme temps que «la recon-
naissance directe du concept» (La théorie aristotélicienne de la science, Paris, 1976,
p. 159-60). Aristote s’exprime de fagon similaire dans les Premiers Analytiques lorsqu’il
dit que la connaissance des choses particuliéres se réalise en méme temps que leur
reconduction & 'universel dans et par lequel les particuliers sont «reconnus» (IL.21,
67 a 23-4). Cette récognition dans le concept ressortit 4 la capacité intellective, car c’est
le noiis qui voit les formes dans les percepts et les images et qui fait pour ainsi dire
«émerger» le concept universel.



L’EPISTEMOLOGIE GENETIQUE DANS LA PHILOSOPHIE ANCIENNE 41

dans et par des concepts rationnels : la perception et la mémoire humaines sont
rationnelles parce qu’elles sont des capacités d’un étre rationnel.

L’autre conséquence est la suivante : faute de genése, le logos ne peut
qu’étre considéré comme inné, c’est-a-dire naturel d I’espéce des animaux
justement définis en tant que rationnels ; l’intellect, qui est le facteur de la
rationalité humaine, est une capacité naturelle et innée qui permet aux étres
humains de saisir les formes intelligibles des choses réelles : telle est sans doute
la perspective d’Aristote.

Assurément, il n’y a pas chez Aristote d’idées innées qu’on redécouvre par
la réminiscence, comme chez Platon, car le noils est une capacité et une
disposition naturelle et innée qui, avant d’acquérir les formes intelligibles
qu’elle est destinée a s’assimiler, est entiérement vide et en puissance, telle
une tablette dépourvue de caractéres, car, contrairement a Leibniz, Aristote
considére en effet que «I’dme n’a naturellement et originairement que des
facultés nues» (Nouveaux Essais, p. 100).

V.

L’expérience est rationnelle; elle s’articule par I’'intermédiaire des
concepts ; elle est en mesure de saisir I'universel. Mais I’expérience comme
telle n’atteint pas le type de compréhension que seule assure l’explication
causale qui reléve de I’art et de la science. Dans la Métaphysique, Aristote
admet qu’a premiére vue l’expérience parait & peu prés semblable a I’art et
a la science. Mais il précise aussitdt :

En réalité la science et I’art dérivent, chez I’homme, de I’expérience. Car, comme
le dit fort bien Polus, ’expérience produit 1'art, I’inexpérience produit le hasard.
L’art prend naissance lorsque, de multiples observations — il s’agit en fait
d’ennoémata — de 'expérience, il se forme un jugement général sur les cas
semblables [...] Or, au point de vue pratique, I’expérience ne semble pas différer
en rien de 1'art ; méme, nous voyons réussir mieux ceux qui ont l’expérience, que
ceux qui, sans ’expérience, ont la connaissance de raison. Le motif en est, que d’une
part ’expérience est la connaissance des choses particuliéres, et I’art la connaissance
des choses générales, que d’autre part les actions et les productions se rapportent
toutes au particulier [...] Et toutefois, nous estimons que savoir et connaitre,
appartient plutot & l'art qu'a I’expérience [...] Car les hommes d’expérience
connaissent le fait, mais ne connaissent pas le pourquoi. Les autres connaissent le
pourquoi et la cause (Mér. A 1, 981 a 1-30, trad. Colle, p. 2-3).

L’expérience, qui est rationnelle et cognitive, parce qu’elle est celle d’un
animal rationnel, est une connaissance factuelle, limitée et partielle, qui repré-
sente un stade inférieur par rapport a la connaissance scientifique. La techne,
ainsi que la science, jouit d’une priorité épistémique par rapport a I’empeiria,
et les termes par lesquels Aristote explique la primauté de la connaissance
universelle i I’égard du savoir pratique particulier esquissent le type de débat
qui se déroulera entre les sectes médicales. Et dans le texte aristotélicien, il



42 CURZIO CHIESA

y a, en filigrane, tout un systéme d’oppositions qui permet d’expliciter et de
préciser la différence épistémique entre I’expérience et la science, entre le
savoir-faire pratique et la connaissance théorique.

Mais Aristote n’est pas I'inventeur de ce systéme d’oppositions, car il le
reprend, presque mot a mot, du Gorgias, dans lequel Platon avait critiqué la
rhétorique en tant que savoir-faire routinier :

Socrate : J’ai dit en substance que la cuisine, & mon avis, n’est pas un art (7€ yvn),
mais un savoir-faire (€umerpla) ; que la médecine, en revanche, examine la nature
du patient qu’elle doit soigner, qu’elle étudie les causes qui justifient ce qu’elle fait
et peut rendre raison de chacun de ses gestes. Quant a 'autre pratique, celle qui
procure du plaisir, elle consacre au plaisir la totalité de ses soins : c’est toujours
vers le plaisir qu’elle se dirige sans le moindre recours & I’art, elle n’examine ni
la nature ni la cause, et, sans rien calculer, sans articuler la moindre de ses démar-
ches, elle ne doit qu’a la routine et au savoir-faire (7p(37) kat éumetpia) de
conserver le souvenir de ce qui se passe habituellement ; grace a quoi elle arrive
a procurer des plaisirs (Gorgias, 500 e-501 b).

L’expérience, qui est un savoir routinier, n’est qu’un souvenir ; et tel est
déja, avant la lettre, le programme de 1’école médicale empirique.

Mais c’est aussi la thése essentielle de la remarque méthodologique qui se
trouve au début du traité pseudo-hippocratique des Préceptes, un traité
probablement d’époque hellénistique, dans lequel on reconnait une influence
épicurienne, et qui pourrait avoir joué un role d’intermédiaire entre 1’épisté-
mologie des philosophes hellénistiques et celles des écoles médicales. L auteur
de ce traité médical, qui loue le raisonnement conduisant la déduction d’aprés
les phénomeénes, s’exprime ainst :

La guérison se fait dans le temps, parfois aussi dans 1'occasion. Celui qui sait cela
doit, pour pratiquer la médecine, s’attacher non pas d’abord a des raisonnements
convaincants (mt6ava ; Litiré :«probable»), mais a I’expérience raisonnée (70581
peTa Adyouv). Le raisonnement (AoyLouds) est en effet une sorte de mémoire
synthétique de ce qui a été pergu par la perception (ue 7hutofnioios ; Littré : «sen-
sibilité»). La perception, affectée d’abord et messagére des objets pour la pensée,
a une claire représentation ; la raison, recevant souvent (les données sensibles),
observant par quoi, quand et de quelle fagon, et mettant en réserve en elle-méme,
se ressouvient (E. Littré, (Euvres complétes d’Hippocrate, vol. IX, p. 250-253).

Il apparait ainsi qu’entre Platon et Aristote s’articulent conceptuellement
I’opposition et 'alternative qui seront reprises dans la querelle médicale
opposant les partisans de I’expérience aux défenseurs des prérogatives du
logos, Empiristes d’un c6té, Rationalistes de 1’autre.

Chez Platon, il y a opposition et rupture, alors que chez Aristote il y
a séquence et progres, mais sans genese véritable. Or le systéme d’oppositions
esquissé dans le Gorgias et transformé dans la Métaphysique dans une
perspective différente, qui n’est plus au service d’une dévalorisation de 1’expé-
rience, sera repris dans la querelle médicale opposant les partisans de 1’'expé-
rience aux défenseurs des prérogatives du logos.



L’EPISTEMOLOGIE GENETIQUE DANS LA PHILOSOPHIE ANCIENNE 43

Ce que Platon avait rabaissé au rang de simple routine coutumiére, devient
le programme et le manifeste de 1’école empirique. Ce que Platon avait stipulé
a titre de connaissance véritable devient la doctrine de la science médicale des
Rationalistes.

VL

Quels sont, tout d’abord, les traits distinctifs de 1’orientation empiriste par
opposition a celle des médecins rationalistes? Les notions fondamentales et
constitutives de I’empirisme médical sont celles d’«expérience», d’«autopsie»,
d’«histoire» et de «passage du semblable au semblable», auxquels s’ajoute la
notion d’«épilogisme» par opposition a I’«analogisme» des Rationalistes.

Encore une fois, c’est Leibniz qui nous permet de fixer a la fois des repéres
mais aussi I’enjeu philosophique de la querelle des médecins par rapport a la
théorie de la connaissance et au probléme général de la rationalité.

Dans un fragment peu connu, qui est une remarque que Leibniz ajoute a
un extrait de I’article «Rorarius» du Dictionnaire de Bayle et qui concerne la
tentative de «nettoyer le sentiment ordinaire» au sujet de la connaissance des
bétes, Leibniz s’exprime dans les termes suivants :

Dans la médecine il y a la secte des Empiriques et les sectes des Méthodiques et
[des] Raisonnables. La premiére n’admettait point la recherche des causes ou
raisons, elle se contentait uniquement des faits ou expériences [...] Les simples
Méthodiques ne se souciaient guére des observations ou expériences, ils croyaient
d’avoir tout réduit aux causes ou raisons. Mais les Médecins raisonnables ont tiché
de perfectionner I’expérience en y joignant la recherche des causes. J’ai montré qu’il
suffit que les bétes soient seulement empiriques pour pouvoir faire tout ce qu’elles
font et que la mémoire suffit pour les consécutions dont elles se servent, en attendant
d’une expérience nouvelle semblable & des expériences précédentes une suite sem-
blable a la suite des précédentes. Les hommes aussi trés souvent font des consé-
quences semblables et qui réussissent. Mais comme elles ne sont point nécessaires,
elles manquent aussi trés souvent, lorsque la méme raison n’y est point. C’est donc
I"avantage de 1’homme de n’étre pas seulement empirique et doué de mémoire, qui
lui sert a faire des inductions, mais d’étre encore raisonnable et de pouvoir faire
des syllogismes démonstratifs et connaitre les vérités nécessaires, lesquelles donnent
des énonciations absolument universelles, c’est ce qui rend I’homme capable des
sciences démonstratives, dont on ne découvre aucune trace chez les bétes. Au lieu
que les bétes et les hommes en tant qu’empiriques, ne sont susceptibles que des
universalités fondées sur quelque induction ou expérience, mais qui ne sont jamais
parfaitement siires, tant qu’on n’en connait point la raison (Phil. Schriften, éd.
Gerhardt, Vol. 4, p. 525-6).

Voila les termes du débat qui a opposé les trois écoles médicales de
I’ Antiquité : les Empiristes, les Méthodistes et les Rationalistes (ou Dogma-
tiques) : I’expérience et le raisonnement logique, I’observation des phéno-
ménes et la recherche des causes, la mémoire et la science démonstrative, la
consécution empirique (ou conséquence du semblable au semblable) et



44 CURZIO CHIESA

I’indication de la cause cachée, 1’épilogisme empirique par opposition a
I’analogisme des médecins logiques.

Mais on remarque d’emblée que la polémique des sectes médicales
s'articule sur d’autres problémes philosophiques cruciaux, comme par exemple
la question épistémologique du type de connaissance qu’on peut légitimement
attribuer a ’expérience par rapport a celle que suppose I'exercice de la raison,
ainsi que la question proprement anthropologique de la nature de ’homme par
rapport aux autres animaux, qui est en effet la question de la rationalité de I’étre
humain.

L’empirisme et le rationalisme en médecine sont présentés par Galien au
début de son opuscule propédeutique sur les sectes destiné aux étudiants
(De Sectis ingredientibus) de la maniére suivante :

Tous ne s’accordent pas sur la maniére dont on acquiert la science de ce qui est
salubre et de ce qui est morbifique. Les uns prétendent que I'expérience seule suffit
d I’art ; aux autres, il semble que le raisonnement (logos) n’est pas d'une médiocre
utilité. Ceux qui procédent exclusivement de 1’expérience sont appel€s par dériva-
tion empiriques ; ceux qui prennent leur point de départ dans le raisonnement ont
regu de la méme maniére le nom de rationnels (Aoyikol) ; ce sont les deux sectes
premieres de la médecine : 'une n’invoque que l’expérience pour trouver les
moyens thérapeutiques, 1’autre a recours aux indications, et on a coutume aussi
d’appeler la premiére de ces sectes observatrice et mnémonique, et la seconde
dogmatique et analogistique ®.

Galien décrit ensuite dans le détail la manieére dont, aux yeux des Empi-
ristes, se constitue progressivement la science médicale. Il s’agit d’un proces-
sus qui a pour point de départ I’observation et pour terme la constitution d’un
systeme de théorémes. L’objet sur lequel porte 1’observation est un pathos, une
affection corporelle qui peut étre nuisible ou bénéfique. L’affection que 1’on
pergoit peut étre soit naturelle soit due au hasard, fortuite (Tuytk0s’). Mais dans
les deux cas, la premiére perception ou occurrence de I’affection en question
est une «rencontre» (7€p(TTwWOLS), un contact perceptif immédiat, un terme
typique de 1’épistémologie hellénistique qui désigne la saisie des propriétés
sensibles.

Ces observations sont déja des expériences. Il y en a trois types : fortuites,
improvisées et, surtout, celles qui sont constitutives de la connaissance
médicale, a savoir les expériences dites «mimétiques» ; ces demicres consistent
dans la répétition des expériences qui se sont révélées utiles et efficaces du
point de vue thérapeutique dans des situations semblables. De plus, la répétition
fréquente de I’expérience efficace en vient a constituer un «théoréme», qui

8 GaLEN, De sectis ingredientibus, éd. G. Helmreich, in Galeni Pergameni Opera
Minora, vol. 11, Leipzig, 1893, trad. frang. in (Euvres philosophiques et médicales de
Galien, trad. par Ch. Darenberg, Paris, 1856. Cf. GaLEN, Three Treatises on the Nature
of Science (On the Sect for Beginners, An QOutline of Empiricism, On Medical
Experience), transl. by R. Walzer and M. Frede, intr. by M. Frede, Indianapolis, 1985.



L’EPISTEMOLOGIE GENETIQUE DANS LA PHILOSOPHIE ANCIENNE 45

s’articule sur les autres pour constituer une connaissance proprement systéma-
tique. Or ce théoréme, en tant qu’il résulte des expériences passées, est défini
comme un «souvenir» (UVTUn).

Mais est-ce qu’il n’y a pas, dans une procédure méthodique de ce genre,
toute une série d’éléments qui ressortissent a la raison que les Empiristes sont
supposés rejeter? Ne doit-on pas considérer comme proprement rationnelles
la capacité de reconnaissance et d’identification des affections observées, la
faculté de rassembler et de classer les phénomenes identiques ou semblables,
I"aptitude a voir les ressemblances qui permettent de sélectionner les affections
considérées comme homogénes?

Les Empiristes n’ignoraient certainement pas ce genre de présupposés
cognitifs, comme le montre leur définition des trois opérations que nous avons
déja mentionnées et qui sont constitutives de ce que Glaucias de Tarente aurait
qualifié de «tripode empirique», a savoir 1’autopsie, 1'histoire et le passage du
semblable au semblable.

Comme I'explique Galien (De Sectis, ch. 3), 'autopsie est le souvenir des
faits observés souvent de la méme maniére. L’autopsie est aussi un dtpotoua,
c’est-a-dire un rassemblement, une agglomération, une sorte de coagulation
d’observations homogénes qui devient souvenir et théoréme sur la base de la
répétition des observations analogues.

Mais un médecin ne saurait observer tout seul tous les cas pathologiques
dont il doit pouvoir s’occuper en vertu de son art. C’est pourquoi les Empiristes
ont recours a I’«histoire», qui est I’ensemble des comptes rendus d’observa-
tions faites par les autres, autrement dit les protocoles des observations
thérapeutiques.

A son tour, la notion d’histoire souléve une objection, qui a sa source dans
des doctrines anciennes reprises par les Rationalistes, et qui concerne ce qu’on
pourrait appeler la relativité des affections pathologiques. D’apres les Rationa-
listes, le médecin doit connaitre en effet, non seulement la nature du corps,
des €éléments et des facultés qui le constituent, mais aussi les airs, les eaux et
les lieux, ainsi que les habitudes et le genre de vie des malades. En effet, la
déduction rationnelle des remédes les plus appropriés doit tenir compte des
circonstances et des conditions particuliéres et variables des affections a soi-
gner.

Or la relativité des affections particuliéres menace directement, sinon
I’autopsie, du moins 1’histoire, car les protocoles d’observation ne mentionnent
pas toujours et systématiquement 1’ensemble des circonstances supposées
déterminantes.

C’est la raison pour laquelle les Empiristes ont ét€ dans I’obligation d’ima-
giner un expédient, d’inventer un instrument heuristique, c’est-a-dire un moyen
de trouver le reméde efficace, qui pouvait assurer une sorte de généralisation
empirique, abstraction faite des circonstances déterminées. Ce procédé heuris-
tique c’est le passage (1) meTdBaots) du semblable au semblable (70U
ouolov), grice auquel les Empiristes appliquent le méme reméde d’une ma-



46 CURZIO CHIESA

ladie a une autre ou d’une partie du corps a une autre. Encore une fois, ce
moyen suppose manifestement ['usage d’une certaine capacité cognitive et
rationnelle, en I’occurrence celle qui consiste dans le calcul des traits pertinents
semblables, et qui correspond en fait a 1’utilisation d’un procédé par analogie. *

Par opposition aux Empiristes, les médecins logikoi prescrivent de procéder
par le raisonnement, d’€tudier la nature du corps, la force ou la puissance de
toutes les causes, de calculer les rapports des causes aux effets a partir des
propriétés des moyens de traitement, ainsi que d’utiliser les indications sémio-
tiques des causes non évidentes.

VIIL

La polémique entre les deux écoles, ainsi que la défense idéologique des
positions respectives, a souvent pour effet de présenter de maniére caricaturale
les positions doctrinales des adversaires. Mais il arrive également que la
tentative de répondre a des objections ou de les prévenir dans I’énoncé d’une
thése typique permette un progrés théorique véritable et une clarification des
concepts et des théses. Le débat est complexe et il se complique davantage
avec le surgissement de 1'école méthodiste. Galien nous donne toute une
panoplie de théses, d’objections et d’arguments qui ont été utilisés par les trois
sectes, auxquels s’ajoutent ceux qui ont pour but de consolider la position
syncrétique de Galien lui-méme.

Dans le De optima secta du Ps.-Galien, on trouve deux objections parti-
culiérement intéressantes qui visent [’école empiriste. La premiére revient a
dire que, dans le passage du semblable au semblable, le choix sélectif des
phénomeénes pertinents est quelque chose qui n’est pas donné a 1’observation
et qui ne se trouve donc pas dans I’expérience. Ainsi, par exemple, si un
individu, sujet au vertige, qui subit une hé morragie aprés une chute, est guéri
de sa maladie, comment savoir qu’il a été guéri par I’hémorragie plutot que
par la chute ou a cause du choc?

L’ autre objection consiste en ceci que le critére ou la norme de similarité,
c’est-d-dire le degré de similitude que présentent les choses semblables, n’est

? Tout passage du semblable au semblable est en effet une méthode de découverte
qui ne peut pas pour ainsi dire transcender I’expérience possible. Les conjectures
médicales qui résultent de la metabasis tou homoiou ne peuvent pas aller, pour le dire
en termes kantiens, au-dela des limites de I'expérience possible. Celle-ci est en effet
le tribunal de derniére instance. L’analogie est une conjecture qui doit €tre confirmée
ou infirmée par I’expérience. L.’observation empirique est le test de la conjecture basée
sur I’analogie des cas semblables, le phénomeéne qui donne la confiance (7{o7ts) requise
a I’expectation ou a I'expectative (¢€Am{s) que provoque I’hypothése conjecturale. Le
résultat des expériences fondées sur le passage du semblable au semblable consiste dans
la melpa TpifBikt), «expérience pratique» (Daremberg), mais aussi le savoir-faire et
I’habileté routiniére qui a été, 4 proprement parler, soumise et mise a 1’essai (melpa),
a I'épreuve de 1’observation.



L'EPISTEMOLOGIE GENETIQUE DANS LA PHILOSOPHIE ANCIENNE 47

pas une propriété manifeste, apparente, évidente et observable. Le fait de
sélectionner, en les privilégiant, certains phénomeénes considérés comme perti-
nents, n’est pas lui-méme de 1’ordre du phénomeéne.

On pourrait multiplier les exemples, qui constituent I’essentiel des textes
propédeutiques et pédagogiques de Galien. Mais ces deux cas particuliers
suffisent pour fixer I’enjeu du débat et pour marquer précisément 1’opposition
décisive : il s’agit de 1’alternative entre «analogisme» et «épilogisme».

Remarquons d’emblée que les deux termes se rattachent étymologiquement
a logismos, donc a logos. Ce qui veut dire, du c6té des Empiristes surtout,
I'acceptation et la reconnaissance d’un certain usage de la raison. Ce qui
signifie aussi que le rejet du logos de la part des Empiristes concerne un type
spécifique de raison ou d’usage de la raison. Leur rationalité est celle d’un
logos des phénomeénes empiriques, tandis que la rationalit¢ des médecins
logiques est un logos des noumenes inobservables, qui par nature ne font pas
I’objet d’une expérience possible, mais qu’on peut saisir par la puissance du
raisonnement qui suit les normes de la dialectique.

Mais l’expérience des Empiristes n’est pas non rationnelle ; certes, la
polémique philosophique et épistémologique s’articule en termes d’expérience
et de raison, d’expérience sans logos opposée au logos lui-méme ; mais il s’agit
Justement d’une opposition polémique et sectaire, car les Empiristes, de jure
sinon de facto, ne rejettent pas le logos comme tel : ce qu’ils sanctionnent,
d’une maniére d’ailleurs dogmatique, que les méthodistes leur reprocheront,
c’est la prétendue capacité rationnelle de pénétrer le domaine des choses
cachées, des choses qui sont a leurs yeux définitivement inaccessibles. Ce
qu’ils contestent, c’est la méthode d’inférence qui est supposée permettre de
dévoiler les causes des réalités nouménales.

VIIIL

Il n’est évidemment pas question de porter un jugement définitif sur ces
questions complexes et difficiles. Indiquons simplement, de maniére tout a fait
schématique et provisoire, quelques perspectives.

1. Le réquisit empiriste de rester dans les limites des phénoménes observables
favorise certainement la vérification expérimentale des hypothéses
théoriques. En méme temps, il comporte une frustration et méme une
censure qui conceme la possibilité d’imaginer des théories explicatives ;
celles-ci en effet, selon les préceptes empiristes, ne peuvent pas avoir
recours a des entités inobservables. Du méme coup, I’exigence empiriste
devient un véritable obstacle épistémologique qui menace 1’idée méme
d’un progreés scientifique. En méme temps, I’idée de rester dans les limites
de I’expérience observable est incompatible avec le principe capital de la
recherche scientifique et philosophique de 1’ Antiquité qu’illustre la formule



48 CURZIO CHIESA

d’Anaxagore suivant laquelle «les phénomenes sont une vision des choses
non évidentes» (OYic yap Twv adniwy Ta gatvoueva, fr. B 21a Diels-
Kranz).

2. En ce qui concerne l’épistémologie génétique, la séquence SMER est
bouleversée. L’expérience, qui est 4 I’origine des théorémes médicaux, est
une expérience rationnelle, elle n’est pas aveugle, alogos, ce qui implique
que sous les étiquettes 1déologiques s’esquisse une redéfinition des termes
éponymes : d’une part, I’expérience, comme mémoire rationnelle des
phénomeénes, s’oppose a une forme de raison qui est congue comme une
vision des choses non évidentes, c’est-a-dire comme une capacité de
pénétrer dans le monde de I’invisible. La rationalité de 1’épilogisme, en tant
que raisonnement concernant les phénoménes empiriques, est certes
considérée comme une fonction de la perception et de la mémoire
exclusivement, mais constitue en réalité une raison véritable, qui se situe
cependant dans les limites strictes des phénomeénes et de 1’observation
possible : I’empirisme se présente assurément comme un «mémorisme» !0,
c’est-a-dire comme un ensemble de capacités et de dispositions qui ne
doivent rien au logos, mais il s’agit en fait d’un mémorisme rationnel. De
I'autre c6té, la raison de l’analogisme des dogmatiques devient une
rationalit€¢ nouménale qui a pour but de découvrir les causes cachées des
phénoménes.

IX.

Mais alors qu’en est-il des origines du logos dans ses deux formes pos-
sibles? Les capacités cognitives inférieures, qui appartiennent a tous les
animaux, sont a la fois les conditions nécessaires et suffisantes pour la constitu-
tion de la connaissance en général et de la connaissance médicale en particulier.

Comment comprendre alors une rationalit€ qui s’articule déja au niveau de
I’observation et de la mémoire ? Et pourquoi ce type de rationalité doit-il étre
réservé 4 I’homme, alors que, pour reprendre une boutade de Piaget, le chim-
panzé et 1'abeille sont déja si sympathiques? !!

Comme le dit Descartes au premier chapitre du Discours de la méthode,
«le bon sens est la chose du monde la mieux partagée», entendant par «bon
sens» la raison, d savoir la puissance de bien juger, de distinguer le vrai d’avec
le faux. La rationalité aussi est bien partagée.

Et I’empirisme est aussi un rationalisme. Si I’expérience des Empiristes est
rationnelle, alors le logos, & commencer par celui qui s’exerce dans les limites

10" Cf. M. FrepE, «An empiricist view of knowledge: memorism», in Epistemology.
Companions to ancient thought 1, ed. S. Everson, Cambridge, Cambridge University
Press, 1990, p. 225-250.

'V J. PiaceT, Le structuralisme, Paris, P.U.F., 1968, p. 75.



L’EPISTEMOLOGIE GENETIQUE DANS LA PHILOSOPHIE ANCIENNE 49

de I’expérience possible, est une raison naturelle qui ne provient en aucune
maniére de I’expérience, méme s’il se manifeste dans I’expérience. La raison
des Empiristes est une capacité ou une disposition innée.

Etiln’y a pas, dans la philosophie antique, une genése empirique du logos :
il n’y a pas d’épistémologie génétique empirique.

SOCIETE SUISSE DE PHILOSOPHIE
SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE
Assemblée générale conjointe

Samedi 31 mai 1997

Foi et raison : religion et philosophie dans I’ Antiquité tardive
Conférence de M. Jonathan Barnes (Genéve)
11h00

Esquisse d’'une théorie intentionnelle de la douleur
Conférence de M. Jérome Dokic (Oxford et Geneve)
14 h 45

Les séances se dérouleront dans les locaux de I'Université de
Genéve, batiment des Bastions, salle B 101. Pour tout renseignement
complémentaire s’adresser i : Bernard Baertschi, 14, ch. du Trait -

d’Union, CH-1203 Genéve.




	L'épistémologie génétique dans la philosophie ancienne

