Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 46 (1996)

Heft: 1

Artikel: Société romande de philosophie : séance du 20 mai 1995 : le probleme
de la mathématisation du savoir dans I'ceuvre tardive de Husserl

Autor: Célis, Raphaél

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-650476

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-650476
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 128 (1996), P. 1-24

Société romande de philosophie
Séance du 20 mai 1995

LE PROBLEME DE LA MATHEMATISATION
DU SAVOIR
DANS L’(EUVRE TARDIVE DE HUSSERL

RAPHAEL CELIS

Résumé

La distinction établie en 1913 par Husserl entre une ontologie formelle
et une ontologie matérielle constitue la base théorique dont la phénoménologie
a besoin pour rendre raison de la mathématisation du savoir, et de la physique
en particulier. Dans La crise des sciences européennes, cette distinction agit
en sous-ceuvre dans les paragraphes consacrés a Galilée et a la naissance de
la physique moderne. C’est a travers sa reformulation que Husserl s’ est efforcé
de penser la portée fondationnelle d’une éidétique de la nature enracinée dans
la Lebenswelt.

~

En menant a bien cette étude, mon but n’a pas ét¢ de faire ceuvre
d’épistémologue, de logicien ou de philosophe des mathématiques. Le pro-
bléme de la mathématisation du savoir — et tout particuliérement de la physi-
que —, tel que Husserl s’est efforcé de le comprendre, constitue 3 mon sens
’occasion d’un questionnement ontologique: qu’en est-il du sens d’étre mathé-
matique de la nature, et quelle relation ce sens d’étre entretient-il avec le projet
d’une éidétique (on pourrait aussi parler d’une «typique») phénoménologique
de la nature? Vous n’ignorez pas que Husserl en appelle, a plusieurs reprises
dans ses écrits, a une prospection renouvelée du monde pré-galiléen des formes,
un peu a la fagon dont Goethe congut sa Naturphilosophie comme un prolon-
gement et une réforme de la physique d’ Aristote. Le contenu de cette entreprise
nouvelle est entre autres esquissé dans ce texte, & présent bien connu, qui
s’intitule Urarche Erde bewegt sich nicht'. Toutefois, si Husserl, dans son

| 'E. HusserL, La terre ne se meut pas, trad. Didier Franck, Paris, Minuit, 1989.



2 RAPHAEL CELIS

programme, ménage ainsi une place a ce qui devrait devenir une physique
proprement phénoménologique, il n’en reste pas moins soucieux de compren-
dre le sens d’étre de la physique mathématique inaugurée par les modernes,
c’est-a-dire d’expliciter I’enracinement ontologique de celle-ci dans le monde
de la vie. Ce souci a pour motif le fait que I’institution galiléenne de la science
revét une signification décisive pour 1’histoire de I’humanité et pour la pensée
européenne dans son ensemble. En entreprenant cette réflexion, c’est donc le
noyau de cette signification que je voudrais cerner.

J’ai développé mon texte en trois parties. Dans la premiére, je me suis
efforcé de présenter un bref état de la question de la mathématisation, tel qu’il
se dégage des Idées directrices pour une phénoménologie® de 1913. Cette étape
m’est apparue indispensable pour mettre en relief les difficultés que Husserl
a été amené a surmonter, vingt ans plus tard, dans La crise des sciences
européennes’. La deuxiéme partie est consacrée A la conception d’ensemble
de la physique moderne, telle que Husserl la présente dans son dernier ouvrage :
il s’agit essentiellement de méditer le statut transcendantal de 1'Urstiftung
galiléenne et d’en dégager la portée ontologique. Pour soutenir cette médita-
tion, nous ferons surtout référence aux développements philosophiques que
Marc Richir a consacrés a la Krisis, dans son ouvrage La Crise du sens et la
phénoménologie*. La troisiéme partie concerne plus spécialement 1’interpré-
tation que Husserl propose de cette Urstiftung dans ’horizon global d’une
téléologie de la Raison, téléologie dont notre penseur réaffirme le caractére
impérieux tout a la fin de sa vie.

1. Loi mathématique et loi d’essence

Le probléme de la mathématisation reléve au premier chef de ce que
Husserl appelle les sciences pures de 1’essence, telles que la logique pure ou
la mathématique pure. En aucune maniére ces sciences n’ont affaire a des faits,
a des données empiriques, a des expériences, ni encore moins a des théses
d’existence. Ces sciences n’impliquent point I’intervention d’une conscience
qui saisit ou qui pose une réalité (une Daseinsthesis). Elles ont exclusivement
trait au fond éidétique des objets, a leurs possibilités idéales, quels que soient
les états de chose dont ces objets dépendent. Comme Husserl le précise au

2 E. HusserL, Idées directrices pour une phénoménologie, trad. P. Ricceur, Paris,
Gallimard, 1950. Dans la suite du texte, nous utiliserons 1’abréviation Ideen I.

> E. HusserL, La crise des sciences européennes et la phénoménologie transcen-
dantale, trad. G. Granel, Paris, Gallimard, 1976. Dans la suite du texte, nous utiliserons
I’abréviation Krisis.

* M. RICHR, La crise du sens et la phénoménologie, Grenoble, Millon, 1990.



LE PROBLEME DE LA MATHEMATISATION DU SAVOIR 3

§ 7 des Ideen, la nature d’une science pure comme celle des mathématiques
se définit par le fait que sa démarche est aussi purement éidétique: que ce soit
a son point de départ ou dans le cours de son développement, elle ne produit
d’elle-méme aucun état de chose qui puisse comme tel acquérir une validité
€idétique a titre de donnée originaire d’une science matérielle. En d’autres
termes, il ne faut pas confondre la généralité illimitée des lois de la nature (la
généralité de la physique) avec la généralité d’une éidétique formelle. Celle-
ci est par essence supra-régionale. Ce sur quoi elle 1égifére, c’est sur la forme
vide de ces régions. Aussi est-ce une chose toute différente que de s’élever
a la généralité d’une essence, par la méthode de la variation éidétique, que
de soumettre la région matérielle ainsi délimitée & 1'idéalisation formelle de
type logico-mathématique. Inversement, une chose est de spécifier une es-
sence, autre chose est d’abolir la pureté de la forme d’une proposition logique
en déterminant celle-ci par un contenu matériel. La proto-objectivité de 1’on-
tologie formelle, qui vise a établir une forme éidétique vide convenant a toutes
les essences possibles, ne coincide jamais avec 1’eidos spécifique d une région.
Le rapport du formel au matériel souléve a chaque fois la question de 1’ex-
tension (et de ses limites) du formel et du mathématique au régne d’une essence
matérielle précise. C’est la question que pose Husserl lorsqu’il distingue, au
ceeur de toute science mathématisée, les substrats pleins, dotés d’un contenu
matériel irréductible (d’un tode ti), des substrats vides ou formels, avec les
axiomes qui en sont dérivés par voie syntactique. Ainsi, du point de vue
phénoménologique, toute science obéit 4 une double exigence: a) une exigence
éidétique formelle qui fait se conformer les enchainements des propositions
aux principes formels dont traitent la logique et les mathématiques; b) une
exigence €éidétique régionale dominée par le genre matériel supréme qui cir-
conscrit le domaine d’objet considéré. C’est pourquoi Husserl écrit: « Il faut
bien voir que les sciences exactes et les sciences purement descriptives ont
bien entre elles une liaison et que, quel que soit le développement d’une science
exacte, c’est-a-dire opérant avec des infrastructures idéales, cette science ne
peut résoudre les tiches originelles et autorisées d’une description pure»
(Ideen 1, p. 237). Pour clarifier cette distinction, qui est aussi une articulation,
Husserl donne un exemple au § 6 des Ideen: «La proposition ‘tous les corps
sont lourds’ ne pose aucune classe déterminée a I’intérieur de la nature comme
existant. Pourtant, elle ne posséde pas la généralité inconditionnée des pro-
positions dotées de généralité éidétique, dans la mesure ou elle entraine tou-
jours, comme I’exige par son sens méme une loi de la nature elle-méme, celle
de la réalité spatio-temporelle: tous les corps — dans la nature, tous les corps
‘réels’ — sont lourds. Par contre, la proposition ‘toutes les choses matérielles
sont étendues’ posséde une validité éidétique et peut étre entendue en un sens
purement €idétique, dans la mesure ou la position d’existence (Daseinsthesis)
opérée par le sujet est exclue. Elle énonce ce qu’impliquent purement 1’essence
d’une chose matérielle et 1’essence de 1’extension et ce que nous pouvons
porter a I’évidence en tant que validité générale inconditionnée. On y arrive



4 RAPHAEL CELIS

en €levant I’essence de chose matérielle au rang de donnée originaire ...»
(Ideen 1, p. 30). En d’autres termes, seule 1’expérience d’une loi de la nature,
celle de la gravitation universelle, par exemple, peut nous conduire a vouloir
exprimer la chute des corps de fagon phoronomique; mais il ne tient pas a
I’essence de la relation intentionnelle a la chose matérielle que celle-ci soit
pesante. Alors qu’il en va autrement, dit Husserl, si I’on considére la propo-
sition «toutes les choses matérielles sont étendues», proposition dont le sens
peut étre compris en un sens purement éidétique, puisque I’espace est néces-
sairement constituant de toute relation intentionnelle aux corps. Au premier
regard, cet exemple pourrait donner le sentiment que Husserl ne fait que
réinterpréter, a la suite de Kant, la différence entre jugement analytique et
jugement synthétique. Pourtant, la démarche de Husserl est toute différente:
il ne s’agit pas pour lui, comme pour Kant, de mesurer les liens d’implication
du prédicat et du sujet d’'une proposition, telle que «les corps sont étendus»,
mais de discerner ce qui, dans une relation intentionnelle & quelque chose (en
I’occurrence a un corps) sous-tend cette relation a titre de vérité éidétique ou
de nécessité d’ essence. Ce travail de discernement permet, entre autres, de
tracer une frontiére rigoureuse entre la démarche du physicien, pour qui I’ex-
périmentation intervient a titre de validation contraignante, de la démarche du
géométre pour qui ce sont au contraire les variations imaginatives et les
opérations «fictives» du jugement qui conditionnent le développement de sa
discipline. Pour le physicien, il s’agit moins d’expliciter le contenu analytique
d’un concept (le point, la droite, le triangle ...) que de dégager les lois fon-
damentales d’une région de I’étant pour en développer ensuite toutes les
propriétés logiques, et d’en inférer systématiquement toute une série d’éviden-
ces médiates, plus complexes et plus élaborées. C’est pourquoi, comme pour
Descartes, la géométrie interprétée par Husserl a pour tiche de déduire un
maximum de possibilités idéales d’un nombre réduit d’axiomes — ou d’idées
simples — dont 1’évidence, elle, est immédiate et apodictique. Fidéle en cela a
’esprit de la modernité, Husserl définit ainsi 1’idéal pratique qui anime toutes
les sciences visant I’exactitude éidétique. L’idée de ces sciences est de concevoir
leur horizon heuristique selon un modéle rationnel d’inférence qui leur permette,
selon ’expression de Husserl, de réduire «toutes leurs opérations médiates a de
simples subsomptions sous les axiomes du domaine éidétique considéré» (Ideen
I, p. 32) Or, c’est de cet idéal que procéde la mathématisation de la connaissance
elle-méme — idéal qui se distingue toutefois de celui de la logique pure nommée
par Leibniz mathesis universalis — et dont Husserl établit le programme dans
les § 28 & 36 de la Formale und Transzendentale Logik.

Husserl considére donc le probléme de la mathématisation de la connais-
sance comme un probléme qui excéde les disciplines formelles et I’ensemble
des disciplines mathématiques elles-mémes. De toute évidence, le processus
de la «mathématisation» concerne prioritairement les sciences éidétiques
matérielles, pour lesquelles la géométrie, comme science éidétique abstraite
des figures spatiales, a joué le réle de paradigme.



LE PROBLEME DE LA MATHEMATISATION DU SAVOIR 5

Or, qu’est-ce qui motive Husserl a présenter la géométrie comme discipline
paradigmatique pour toute science éidétique mathématisée? Négativement
d’abord: la géométrie n’est pas une science descriptive. Elle ne s’intéresse pas
aux formes de fait qui tombent sous I’intuition, c’est-a-dire aux formes spa-
tiales innombrables que 1’on peut composer dans 1’espace en s’appuyant sur
des intuitions singuliéres. La géométrie ne découpe pas la nature pour en
proposer une morphologie concernant des types vagues de formes ou des
essences typiques, ainsi que le font certaines sciences descriptives de la nature
qui dénombrent des séries ou des familles de configurations empiriques spé-
cifiques. C’est pourquoi, précise Husserl, «la géométrie la plus parfaite et sa
maitrise pratique la plus parfaite ne peuvent aucunement aider le savant qui
veut décrire la nature, a exprimer dans des concepts de géométrie exacts cela
méme qu’il exprime d’une facon si simple, si compréhensible, si pleinement
appropriée par des mots comme dentelé, entaillé, en forme de lentille, d’om-
belle, etc. Ces simples concepts sont inexacts par essence et non par hasard;
pour cette raison également ils sont non mathématiques» (Ideen 1, p. 236). La
géométrie quant a elle s’en tient a un certain nombre de substrats matériels
ultimes que Husserl appelle des catégories-substrats (I/deen I, p. 614), et qui
forment les noyaux de toutes les constructions syntactiques a propos de 1’es-
pace: ainsi du volume, de la surface, du point, de I’angle, etc., autant de
catégories €idétiques primitives au départ desquelles la géométrie est en
mesure de dériver par voie purement déductive toutes les formes spatiales
idéalement possibles ainsi que toutes les opérations éidétiques susceptibles de
les modifier. Je cite encore Husserl au § 72 des Ideen: «L’essence générique
du domaine géométrique ou 1’essence pure de I’espace est de telle nature que
la géométrie peut étre pleinement certaine de pouvoir, en vertu de sa méthode,
maitriser véritablement et avec exactitude toutes ses possibilités. En d’autres
termes, la multiplicité des configurations spatiales en général a une propriété
logique fondamentale remarquable pour laquelle nous introduisons le terme
de multiplicité définie ou de multiplicit¢ mathématique au sens fort. Ce qui
la caractérise, c’est qu'un nombre fini de concepts et de propositions, qu’on
doit dans un cas donné tirer de 1’essence du domaine considéré, détermine
totalement et sans équivoque 1’ensemble de toutes les configurations possibles
du domaine ... Il en résulte que par principe il ne reste plus rien d’ouvert dans
ce domaine» (I/deen I, p. 231-232). Pour reprendre le langage utilisé plus haut,
I’on peut donc affirmer que la multiplicité des propriétés émises par la géo-
métrie peut & chaque fois étre exhaustivement reconduite aux catégories-
substrats qui en délimitent la région et qui en constituent le soubassement
axiomatique. Voila pourquoi il ne reste plus rien d’ouvert, c’est-a-dire d’in-
déterminé, dans le champ de cette discipline et que Husserl peut parler a son
propos de «mathématique au sens fort du mot».

Néanmoins, si ’on s’interroge plus avant, et Husserl s’en rendra progres-
sivement compte, I’exemple de la géométrie contient en lui-méme des diffi-
cultés qui anticipent sur celles que 1’on rencontre dans les sciences de la nature,



6 RAPHAEL CELIS

en physique tout spécialement. Dans les I/deen, Husserl pose la question d’une
fagon encore relativement proche de Kant et de la philosophie transcendantale
avant lui. La spatio-temporalité de la géométrie, explique-t-il, constitue d’em-
blée un domaine d’objets abstraits — c¢’est-a-dire dépendant, dérivé d’un proto-
objet (Urgegenstand) déterminé, celui d’une figure ou d’une forme concrétes
données. C’est 1a la raison de son élévation précoce a la généralité formelle,
élévation qui fut pratiquée par les Anciens, alors qu’ils lui résistérent pour les
choses de la nature. Or, le génie moderne consiste précisément en ceci qu’il
a découvert que toute éidétique matérielle — et surtout celle de la nature
physique — comporte aussi en elle des moments abstraits (des forces, de la
vitesse, de la résistance, etc.) et que les substrats catégoriaux (tel le mouve-
ment) qui régissent ces moments abstraits donnent par eux-mémes acceés a un
champ de mathématisation analogue a celui de la géométrie.

Ecoutons encore Husserl: «Formons 1’'Idée d’une science empirique par-
faitement rationalisée de la nature, c’est-a-dire d’une science si avancée dans
la voie de la théorie que toute proposition particuliére qu’elle contient se
rameéne a ses principes les plus généraux et les plus fondamentaux: il est clair
que la réalisation de cette idée dépend essentiellement de I’élaboration des
sciences éidétiques correspondantes; elle ne dépend donc pas seulement de
la mathesis formelle liée de la méme fagcon a toutes les sciences en général:
elle suppose plus particuliérement 1’élaboration des disciplines ressortissant a
I’ontologie matérielle qui exposent avec une pureté rationnelle absolue, c’est-
a-dire précisément en termes éidétiques, 1’essence de la nature et donc aussi
la distribution par espéces des objectivités de la nature prises en tant que telles.
Il en est de méme bien entendu de n’importe quelle région. Ce point de vue
est confirmé par le développement des sciences rationnelles de la nature, des
sciences de type physique. Leur essor débute dans les temps modernes pré-
cisément au moment ou la géométrie, portée a une grande perfection en tant
qu’éidétique déja dans I’antiquité (et pour l’essentiel dés 1’école platoni-
cienne), a communiqué soudain et sur une grande échelle sa fécondité a la
méthode physique. Comme on le voit clairement, 1’essence de la chose ma-
térielle implique qu’elle soit une res extensa, et ainsi la géométrie est la
discipline ontologique qui se rapporte a un moment éidétique de cette structure
de chose (Dinglichkeit), ¢’est-a-dire a la forme spatiale. Mais on ne voit pas
moins clairement que 1’essence générale de chose (dans notre langage: I’es-
sence régionale) s’étend beaucoup plus loin. On le voit a ceci que 1’évolution
des sciences tend en méme temps a susciter une série de nouvelles disciplines
qu’il est possible de coordonner a la géométrie et qui sont appelées a exercer
la méme action de rationalisation sur le plan empirique. L’épanouissement
magnifique des sciences mathématiques de type formel et matériel procéde de
cette tendance» (Ideen I, p. 36-38).

Dans ce texte, Husserl présuppose en quelque sorte qu’une phénoméno-
logie éidétique de la nature pourrait sans mal rendre compte de la



LE PROBLEME DE LA MATHEMATISATION DU SAVOIR 7

mathématisation de cette derniére. Une seule précaution s’avere indispensable:
ne pas se méprendre sur la nature des substrats catégoriaux. L’objet d’une
région matérielle n’est jamais un objet vide, un quelque chose en général, c’est-
a-dire 'inconnue x de la logique formelle. «Toute essence régionale, écrit
Husserl, détermine des vérités €idétiques de caractére ‘synthétique’, c’est-a-
dire des vérités qui ont leur fondement en elle, en tant qu’elle est telle essence
générique, et qui ne sont pas seulement des formes particuliéres de vérités
empruntées a 1’ontologie formelle.» (Ideen 1, p. 56) En d’autres termes, les
constructions formelles pratiquées dans le cadre d’une ontologie précise, celle
de la physique par exemple, dépendront toujours du contenu catégorial spé-
cifique de cette région, de ses axiomes régionaux, de la généralité éidétique
sous-jacente a ses objets individuels.

Néanmoins, une fois reconnu ce paralléle entre les axiomes de la logique
pure et les axiomes régionaux, et une fois confirmée par 1a-méme la différence
entre la mathesis universalis et le processus de mathématisation singulier de
chaque discipline, la difficulté devant laquelle se trouve la phénoménologie
dés le moment ou elle veut serrer au plus prés le processus de mathématisation
est encore accrue. Au § 73 par exemple, et toujours en référence a la physique
modeme, Husserl se demande comment «dériver» 1’infrastructure d’essence
exacte de ces sciences de la concrétude du vécu intentionnel. Qu’est-ce qui
motive, dans ’appréhension des choses mémes de la nature, leur élévation au
niveau des possibilités idéales de 1’espace ou des déterminations aprioriques
du mouvement telles qu’on les trouve formulées par Newton dans ses Principia
mathematica? Et Husserl de préciser sa pensée: «C’est un probléme épisté-
mologique d’une haute importance [...] d’élucider les conditions nécessaires
auxquelles doit satisfaire une région matérielle, si elle doit pouvoir répondre
a cette idée mathématique de multiplicité définie’. Une des conditions a
remplir est que la ‘formation des concepts’ comporte 1’exactitude; celle-ci ne
dépend nullement de notre libre choix et de notre habileté logique; mais par
rapport aux prétendus concepts axiomatiques qui eux-mémes doivent pouvoir
se fonder dans l'intuition immédiate, elle présuppose [’exactitude dans les
essences mémes qui sont ainsi saisies. Or dans quelle mesure trouve-t-on des
essences ‘exactes’ dans un domaine d’essence? [...] Cela dépend absolument
du type propre au domaine considéré» (Ideen 1, p. 234-235).

La tiche, laissée ouverte, consiste donc pour le phénoménologue a s’in-
terroger sur la nature de I’idéalisation mise en ceuvre par la saisie d’essences
exactes, idéalisation que Husserl différencie d’emblée de 1’abstraction (de
I’aphairesis) sur la base de laquelle se produisent les concepts descriptifs, tels
que le genre ou 1’espéce, qui ont en vue la «typique» ou I’essence morpho-

5 Une multiplicité définie est un ensemble d’objets régi par les mathématiques,
réalisant des connexions définies par des axiomes définis.



8 RAPHAEL CELIS

logique des choses. Par ailleurs, nous ’avons vu, Husserl ne se satisfait pas
d’une mathématique universelle générale des vécus, laquelle autoriserait la
phénoménologie a se comporter elle aussi en théorie déductive et a résoudre
ses problémes de validation au niveau d’une ontologie formelle pure. Husserl
exige, pour chaque région matérielle, un travail d’élucidation qui montre
comment ses essences accédent a 1’état de multiplicité finie que régit 1’exac-
titude. Et ce travail d’élucidation doit étre entrepris pour chaque domaine
considére.

2. La portée ontologique de I'idéalisation mathématique

J’en arrive ainsi a la partie de mon exposé qui a pour but de réfléchir sur
la fondation, sur I’ Urstiftung de la science moderne. Ce n’est qu'une vingtaine
d’années plus tard, autour des années 1934-1936, dans le contexte des écrits
de La crise des sciences européennes, que Husserl remettra le probléme de
la mathématisation du savoir sur le métier, avec pour toile de fond tout I’acquis
de la phénoménologie génétique et transcendantale qui, dans son ceuvre, est
supposé rendre compte de la constitution du monde objectif: «L’existence
géométrique, rappelle-t-il alors, n’est pas existence psychique: c’est-a-dire
qu’elle n’est pas existence de quelque chose de personnel dans la sphére
personnelle de la conscience» (Krisis, p. 406). Autrement dit, son existence
est celle d’une idéalité objective dont la validité s’impose a tout le monde (qui
comprend la géométrie) — «a tous les peuples, a tous les siécles», précise
Husserl. Elle présuppose dés lors la régulation préalable de toutes les couches
intentionnelles responsables de la constitution du monde objectif: les synthéses
passives et les synesthésies, la temporalité et I’intersubjectivité transcendan-
tale, la sphére du langage et des signes qui imprégnent le monde de la vie.
Ce n’est donc qu’en prenant appui sur I’objectivité d’un monde commun, a
la fois monde de langage et monde de culture, que les objets idéaux comme
ceux de la géométrie peuvent étre identifiés, réactivés et redécouverts dans leur
évidence. L’un des enjeux dominants de la Krisis consiste d’ailleurs en ceci
qu’elle montre que ce type d’enracinement dans le sol intentionnel du monde
de la vie vaut pour toutes les idéalités scientifiques connues.

Dans le fameux supplément de la Krisis consacré a I’origine de la géo-
métrie, Husserl opére 4 nouveau le partage entre ce qui revient aux évidences
originaires de la logique pure, lesquelles sous-tendent toutes nos activités
intellectives, et ce qui revient aux concepts fondateurs, aux archi-évidences,
aux proto-idéalités qui commandent 1’extension de la mathesis formelle hors
de ses limites, dans chaque région matérielle correspondant a une science
déductive. En effet, Husserl rappelle que les sciences pareilles a la géométrie
et a la physique ne se présentent pas en la forme d’un héritage de propositions
consignées, mais en 1’espéce de «formations de sens vivantes» qui renvoient
ultimement au «quoi» et au «comment» de leur phénoménalité pré-scientifi-



LE PROBLEME DE LA MATHEMATISATION DU SAVOIR 9

que, et qui présupposent donc la possibilité¢ de réveiller la productivité origi-
naire par laquelle furent formés leurs concepts fondateurs. Sans quoi, si nous
nous contentons d’admettre, sans nous étonner, la formalisation de ces scien-
ces, celles-ci se muent immanquablement en performances intellectuelles
vides de sens dont on cesse d’intuitionner le référent. En effet, le succés
pratique de ces sciences, leur fécondité prodigieuse au niveau technologique,
bien qu’ontologiquement inexpliquées, suffisent & nous convaincre de leur
1égitimité. Or, Husserl dénonce justement le danger d’une vie scientifique
totalement adonnée aux activités pratiques et qui abandonnerait a 1’argumen-
tation de type utilitaire ou instrumentale tous les problémes liés a sa justifi-
cation et a sa fondation. Comme il le souligne & plusieurs reprises, la trans-
mission par héritage des axiomes et de la méthode nécessaire a la construction
de propositions logiques toujours nouvelles peut suivre son cours ininterrompu
a travers le temps «alors que n’ont pas été hérités le pouvoir de réactivation
des archi-commencements et par conséquent les sources de sens pour toute
étape ultérieure» (Krisis, p. 416). Or, sans ce pouvoir de réactivation, nous ne
pouvons que mécomprendre le sens d’étre et le sens de vérité de ces sciences
tant admirées. Voila la pierre d’achoppement des sciences modernes: c’est que
la technicisation de leur praxis formalisante peut s’exercer en I’absence de
toute question en retour sur I’évidence originaire qui les sous-tend. C’est sur
fond de cette absence, précise Husserl, que les mathématiques, tout en €tant
vidées de leur sens, ont pu le plus souvent se propager en une édification
logique continue, comme ce fut le cas, par ailleurs, pour I'ingénierie des
appareillages techniques. Au vu de leurs applications pratiques, la portée
instrumentale des sciences de la nature est devenue d’elle-méme 1’argument
quasi exclusif pour motiver le sens qu’on leur octroie et le prix qu’on leur
attache. C’est pourquoi «il va aussi de soi que le sens de vérité originaire une
fois perdu, il se soit rendu si peu sensible que le besoin méme de la question
en retour correspondante ait d’abord di étre réveillé et, plus encore, que le
sens vrai de cette question ait d’abord di étre découvert» (Krisis, p. 417).
Quelle tiche s’impose dés lors a la phénoménologie? Cette tiche est
double: a la fois historique et génétique. Elle est historique, dans la mesure
ou chaque science est le fruit d’une tradition ou se thématise 1’activité humaine
qui forme son objet, ainsi que le travail par lequel s’est dégagé son horizon
spécifique. Elle est génétique dans la mesure ol I’histoire en cause ne vise
pas a s’interroger seulement sur les causalités externes ou contextuelles qui
ont favorisé le développement de telle ou telle science, mais ou la chose
recherchée est immanente a ce développement et réside dans la théorisation
progressive de ses a priori structurels, de sa certitude d’horizon, de son
apodicticité universelle — théorisation qui consiste en quelque sorte en une
herméneutique de la région éidétique concernée. C’est pourquoi, dit aussi
Husserl, «le probléme de ’explication historique authentique coincide avec
celui de la fondation ou de 1'élucidation épistémologiques» (Krisis, p. 421).
Ce qui témoigne de la part de Husserl d’une conception assez leibnizienne de



10 RAPHAEL CELIS

I’histoire, dont la temporalité coincide avec 1'expression phénoménale d’im-
plications supra-temporelles.

Toutefois, comme il s’agit d’explorer une éidétique concréte en amont, vers
un théme apodictique déterminé, lequel a ouvert sur une certitude d’horizon
déterminée, il s’agit d’aller au-dela des généralités formelles de la mathesis
universalis pour s’interroger sur les données hylétiques® de 1’idéalisation. Pour
la géométrie, en 1’occurrence, il s’agit de questionner ce qui dans la structure
méme des choses spatio-temporelles, chargées de toutes leurs qualités maté-
rielles spécifiques (couleur, chaleur, poids, dureté, etc.) et de leurs contenus
culturels et symboliques, a motivé leur découpage en formes idéalement
privilégiées, d’abord approximatives, puis graduellement de plus en plus
parfaites. Husserl mentionne a ce propos les prestations du charpentier, de
I’arpenteur et de 1’architecte par lesquelles se dégage une série de notions plus
ou moins grossiérement définies: les plans, les droites, les points, les angles,
les surfaces courbes, notions qui sont toutes convertibles en grandeurs et en
unités de mesure. Toutes ces pratiques préparatoires doivent étre disponibles
pour I’imagination de «I’inventeur» de I'univers géométrique, car elles indui-
sent la vision des déterminités précises qui structurent 1’idéalisation de 1'in-
finité spatio-temporelle. Mais I’institution méme de la géométrie n’est pas
encore établie pour autant. De ces pré-données historiques encore utilitaires,
un «saut» doit étre accompli vers un «monde spirituel nouveau» (Krisis,
p. 425). Ce saut se réalise par un acte de réduction qui suspend les intéréts
de la pratique et les sollicitations du monde environnant, pour se concentrer
sur la vision de ces pré-données matérielles en elles-mémes et les convertir
en supports d’une idéalisation qui se déploie en un horizon de significations
purement théorétiques. «Lorsque notre intérét porte sur ces formes idéales,
écrit Husserl, et que nous nous occupons systématiquement a les déterminer,
puis, a partir de celles qui sont déterminées, & en construire de nouvelles,
alors nous sommes ‘géométres’ [...] Au lieu de la praxis réelle, de celle qui
se préoccupe des possibilités empiriques, nous avons maintenant une praxis
idéale, celle d'une ‘pensée pure’ qui s’en tient exclusivement au royaume
des pures Formes-Limites» (Krisis, p. 30-31). Cet acte spirituel de réduction
a donc une portée double: il modifie le regard (la noése) jeté sur I’essence
et son corrélat intentionnel (le noéme). Le regard théorétique thématise le
noyau d’universalité contenu dans la chose contemplée. Il en dégage la forme
reproductible et re-saisissable par-deld toutes les variations empiriques
possibles. Son corrélat devient alors un invariant conceptuel, libre de toute
image, et qui grace a son sens de vérité persistant et indépendant de toute
exemplification factuelle, s’avére transmissible avec un sens intersubjectif
identique.

6 «Hylétique» se dit du matériau encore indéterminé (non circonscrit par une
essence) de 1’acte de conscience.



LE PROBLEME DE LA MATHEMATISATION DU SAVOIR 11

Jusqu’a un certain degré, le modéle de la géométrie permet de comprendre
le travail de mathématisation de la nature opéré par la physique modeme: a
I’'idéalisation de la forme spatio-temporelle doit s’ajouter la possibilité de
concevoir la déformation des figures et du mouvement ainsi que 1’altération
progressive des qualités a I'intérieur d’un pur continuum phoronomique. Par
la se trouve élargie 1’abstraction géométrique qui ne considére dans le plein
de la réalit¢ physique que l’extension spatiale. Néanmoins, pour que les
expériences du mouvement puissent étre traduites par les variables mathéma-
tiques de la cinétique et de la dynamique, il faut au préalable que 1’horizon
d’ensemble de ces processus soit congu comme gouverné par une causalité
universelle inconditionnée dont les lois s’imposent a tous les phénoménes
concemnés par ces expériences. La physique galiléenne qui convertit la nature
infinie en un wuniversum calculable présuppose que l’activité théorétique
correspondante regoive une direction de sens absolument nouvelle, laquelle
doit avoir en vue une «causalité exacte universelle»: «Savoir, écrit Husserl,
comment la méthode procéde pour trouver effectivement les lois causales
exactes en tant que lois idéales de la réalité, en tant, par conséquent, qu’idéa-
lisation des réalités empiriques, c’est-da-dire de réalités qui, dans le monde-
ambiant, ne sont en rien idéalement exactes et restent au contraire soumises
a la relativité ouverte et interminable de 1’empirie, c’est 1a ce qu'il faut
rechercher avec précision, dés lors qu’il ne s’agit pas de dominer de fagon
simplement technique, simplement pratique, la méthode, en tant que ‘tra-
vailleur qualifié’ dans le secteur des activités physiciennes, mais de compren-
dre, par un retour sur leur mode de pensée dans leur changement méme, les
créateurs de la méthode, et par 1a le sens final propre et les limites de droit
de cette méme méthode» (Krisis, p. 387).

Le péril de la technicisation formelle de la science, Husserl le voit poindre
dans une idéologie qui nie 1’opacité foisonnante du réel, dans un naturalisme
qui fait s’évanouir I’effectivité de 1’objet physico-chimique en une objectité
décharnée ou en un pur «caractére de chose en général». C’est ainsi que
Husserl juge 1'idéal de Laplace qui congoit la nature universelle comme un
ensemble parfaitement clos de causalités univoquement prédictibles. Car dans
cet «idéal», aucune place n’est faite au travail de la connaissance, a ce qui,
dans son élaboration, reléve de la visée intentionnelle et de sa téléologie.
D’emblée la nature y est interprétée comme un monde réal’, en soi exact, sans
que ne soit problématisé 1’écart entre cet «en soi exact» et les phénoménes
constituants du monde commun de la vie quotidienne qui forment le sol
d’évidence préalable du physicien.

Certes, nous apprend Husserl, la mathématisation moderne et contempo-
raine de la science resterait incompréhensible sans 1’ontologie formelle qui en

7 «Real» désigne, chez Husserl, ce qui a la consistance d’une chose (res), indé-
pendamment de sa position d’existence (réelle).



12 RAPHAEL CELIS

constitue 1’arriére-plan, c’est-a-dire sans une modification en profondeur de
notre concept naturel de monde. C’est 4 cette modification que nous devons
I'idée d’une causalité universelle exacte qui puisse rendre compte a priori de
tout événement surgissant dans la région de la nature et qui prenne la place
de I’induction subjective relative de notre expérience sensible. Et cette mo-
dification intentionnelle (qui désigne historiquement la «méthode» des moder-
nes) déploie d’entrée de jeu I’horizon mondain universel en la forme d’un
champ d’investigation ouvert in infinitum, et que les procédures empiriques,
dans la finitude de leur progrés, ne peuvent jamais épuiser. La pratique de cette
méthode «modifie» en effet d’emblée la figure des choses données dans
I’expérience. Elle s’acquiert par une attitude de pensée pour laquelle, chaque
chose singuliére valant comme exemplaire pour n’importe quelle chose en
général, la diversité liée des représentations est congue comme provisoirement
déterminée, puisque toujours encore déterminable, et pour laquelle cette di-
versité est considérée a la fois comme déja parcourue et susceptible d’étre
reparcourue un nombre indéfini de fois. Du point de vue transcendantal, ou
se situe Husserl, la méthode (la «mathesis») anticipe sur le vide d’une com-
plétude qui n’est jamais que partiellement accomplie par I’expérience. Et ce
qu’elle dessine en creux, c’est la perfection en tant que série d’une pré-vision
in infinitum de remplissements toujours possibles. «La premiére idée qui surgit
ici, écrit Husserl, est celle d’une progression répétable dans une généralité
inconditionnée, que 1’on peut penser librement dans une évidence propre
comme infinité évidemment possible, qui prend ici la place de ce qui est
simplement interminable; a la place donc d’une itération finie, nous avons
I’itération dans un ‘toujours a nouveau’ inconditionné, renouvelable dans une
liberté idéale» (Krisis, p. 397).

Deux moments sont donc impliqués dans cet horizon. Le premier moment
réside dans I’idéalisation de la chose en tant que chose, en tant que sujet de
propriétés elles-mémes idéales, en tant qu’unité d’une infinité de possibles a
déterminer exactement et grice auxquels son identification idéalement univo-
que peut avoir lieu. Le deuxiéme moment est qu’une fois construites les
objectités idéales, la méthode mathématique nous enseigne a traiter celles-ci
de fagon opératoire et systématique. C’est ici qu’interviennent les lois précises
de la logique et de la mathématique pures.

En d’autres termes, c’est par la saisie de cette identité conceptuelle de la
chose que se crée une connaissance ot la chose n’est pas seulement circonscrite
par les expériences effectives qui ont été faites sur elle, mais ou elle est aussi
pensée en fonction d’expériences idéalement possibles. Cette idéalisation
logique permet de passer outre les limites imposées par le «déja connu», afin
d’articuler celui-ci 4 I'inconnu et convertir ainsi I’horizon du monde en un
champ de prospection pour le perfectionnement infini de la connaissance: «Le
monde idéalisé est donc alors une infinité idéale de choses, dont chacune est
elle-méme I’index d’une infinité idéale de manifestations relatives, dont elle
est — idealiter — I’unité et ’identité univoque» (Krisis, p. 397).



LE PROBLEME DE LA MATHEMATISATION DU SAVOIR 13

Néanmoins, et c’est toujours a la méme difficulté que nous sommes re-
conduits, cette méthode d’idéalisation systématique du monde, qui crée un
ensemble d’objectités constructibles a priori, ne rend pas encore évidente
I’application de ces idéalités constructibles au monde de I’expérience. Le
probléme que Husserl souléve a chaque fois est celui de la possibilité historique
de la science mathématisée dont la teneur de sens fait originairement partie
du monde de la sensibilité. Comment cette couche fondamentale de I’inten-
tionnalité, composée d’expériences pré-scientifiques, a-t-elle pu étre objecti-
vée puis mathématisée ? Selon le fameux § 9 de la Krisis, consacré a Galilée,
cela ne fut possible que sur la base d’une hypothése heuristique propre aux
esprits hardis de la Renaissance et que rien ne pouvait confirmer au départ:
a savoir que toutes les qualités sensibles spécifiques percues dans I’expérience
concréte des corps puissent étre interprétées comme étant les indices d’un
monde objectif et unique, d’une réalité étant-en-soi, perdurant au-deld des
variations perceptives relatives. Dans cette optique, tous les moments de
I’expérience intuitive doivent indiquer quelque chose de cette réalité. Et c’est
par ce processus d’indexation qu’ils font I’objet d’une mathématisation indi-
recte. Celle-ci produit une régle (fonction) d’aprés laquelle tous les moments
intuitifs de 1’expérience sont reli€s au devenir des formes auxquelles ils ap-
partiennent. Il faut donc que soit aussi produite une causalité générale qui
assure un lien de réciprocité entre les diverses phases du concretum et la forme
spatio-temporelle géométrisable de celui-ci. Cette causalité constitue, selon
Husserl, I’idée fondamentalement éfrange de la pensée de Galilée, idée qui
lui a permis d’édifier de nouvelles bases en physique. «Cette idée, explique
encore notre auteur, consiste en ce que tout ce qui s’annonce comme réel dans
les qualités sensibles spécifiques devait avoir son index mathématique dans
les processus de la sphére de la forme, sphére évidemment toujours idéalisée
d’avance, et qu’a partir de 13, une mathématisation indirecte devait étre pos-
sible, et ce dans le plein sens du terme aussi, c’est-a-dire dans ce sens que,
grice a cette mathématique (bien qu’indirectement et par une méthode induc-
tive particuliére), il devait étre possible de construire ex datis tous les processus
du c6té des remplissements, et par conséquent de les déterminer objectivement.
L’ensemble de la nature infinie en tant qu’universum concret de causalité
devenait — c’est ce qu’impliquait cette conception étrange — une mathématique
appliquée d’une espéce particuliére» (Krisis, p. 43).

Ce que dans la vie quotidienne nous éprouvons au contact des choses
comme étant leurs couleurs, leurs sons, leurs chaleurs, leurs poids, tout cela
est devenu pour nous I'index spontané des modifications qu’étudie la physique,
c’est-d-dire des mouvements ondulatoires, de 1’agitation moléculaire, des
ondes calorifiques, etc. Ce type d’indexation des qualités est considéré
aujourd’hui comme une évidence. Ce n’était pas le cas pour Galilée et ses
contemporains. On était encore bien loin du chemin qui eiit conduit a 1’'idée
que tous les processus spécifiquement qualitatifs renvoient, commes des in-
dices, a des événements et des constellations de forme déterminée. Le coup



14 RAPHAEL CELIS

de force de la méthode (de Galilée) consiste dés lors a substituer a 1’inductivité
générale du monde de la vie, ou encore a la typique de son style causal
universel (Krisis, p. 36) une causalité exacte universelle qui, ultimement, sous-
tend et commande elle-méme cette inductivité naturelle. Car cette causalité
universelle idéalisée englobe désormais non seulement les formes de 1’espace-
temps géométrisables, mais aussi tous les remplissements qualitatifs en leur
infinité. Et il est manifeste que si les mesures a accomplir dans la sphére des
formes doivent produire des déterminations réellement objectives et globales,
il faut aussi que ce qui survient du c6té des remplissements soit questionné
méthodiquement — de telle sorte que la méthode puisse expliciter la rationalité
a laquelle formes et remplissements obéissent communément. Ainsi, dés
Galilée, la substitution de la nature idéalisée a la nature pré-scientifique du
monde de la vie se généralise, sans que ne soit compris ce qui, dans la vie
intentionnelle, a pu motiver cette substitution.

Or, par contraste, Husserl ne cesse d’insister sur la portée ontologique de
la science modemne. Dans la deuxiéme annexe a la Krisis, intitulée «Science
de la réalité et idéalisation; la mathématisation de la nature» (Krisis, p. 309),
Husserl énonce explicitement les conditions a priori d’une théorie de la science
de la nature qui soit en mesure de frayer un accés a 1’étre des choses. La
premiére concerne 1’incomplétude de principe de toute connaissance aux prises
avec un phénomeéne réal: «la vérité réale est le corrélat de I’étre réal», explique
Husserl. Cela signifie que les évidences conquises sur la base d’une expérience
sont des évidences, certes légitimes, mais aussi présomptives. L’étre réal d’une
chose est «une idée qui git a I’infini» et qui, de ce fait méme, se déploie en une
multiplicité d’esquisses de sens. Cette idée contient certes I’attente d’une dé-
termination définitive, mais cette attente ne peut étre comblée par la réalisation
d’aucune expérience fermée ou limitée. C’est pourquoi I’'idéal d’exactitude
absolue, ou du remplissement définitif de 1’idée mathématique de nature, cons-
titue avant toute chose un horizon. Il revient donc a 1’ontologie de la nature «en
soi» de mettre au jour cet horizon et de définir par la I’essence idéale de la nature
que projettent les sciences mathématiques de la nature. D’autre part, et nous en
arrivons 4 la deuxiéme condition a priori, c’est a la méthodologie de la physique
qu’il revient de penser la complémentarité de principe entre la théorie et 1'ex-
périence. Cette complémentarité est décisive: car c’est elle qui donne a com-
prendre les corrélations fondamentales qui s’établissent entre le projet d’une
connaissance mathématique du réel et I'interprétation des apparences, la con-
version des variables qualitatives en variables quantitatives, le probléme de la
concordance et de la discordance des expériences, etc. Autrement dit, ce que
la méthode oblige a penser d’emblée, c’est que si la nature doit Etre rencontrée
par la science dans son sens d’étre mathématique, cette rencontre n’est toutefois
pas possible, comme le souligne Marc Richir®, sans un projet de monde ou soit

8 M. RICHIR, La crise du sens et la phénoménologie, p. 33.



LE PROBLEME DE LA MATHEMATISATION DU SAVOIR 15

pensé le statut de l'institution mathématique de la science elle-méme. Car,
d’une part, il n’y a pas de vérité mathématique en physique s’il n’y a point
d’expérience, c’est-a-dire sans la construction d’un dispositif expérimental qui
intervienne activement dans le déroulement des processus étudiés, et auquel
la nature est supposée répondre. D’autre part, le physicien n’entreprend des
expériences qu’a I'intérieur d’un horizon a priori signifiant, et son rapport a
la vérité serait tout autre si n’était la saisie de I’essence idéale de ce qui est.
Cette vérit€, banale en apparence, est toutefois décisive pour la compréhension
du statut ontologique des objets de la physique. Certes, semble nous dire
Husserl, I’attitude expérimentale est une attitude technique, puisqu’elle con-
siste entre autres d «conditionner» les phénomeénes naturels. Mais il n’empéche
que cette technique est elle-méme orientée et gouvernée par une visée théo-
rique: car c’est la forme d’une loi physique, c’est une équation mathématique
entre des variables ayant un sens physique (espace, temps, vitesse, énergie,
etc.) dont le physicien est en quéte a travers le dispositif expérimental qu’il
met en ceuvre. C’est dire, comme le précise bien Marc Richir, «qu’il ne s’agit
pas par la de ‘fabriquer’ I’objet physique, comme I’on fabriquerait une table
ou un ordinateur — mais de le faire objectivement se manifester dans son
essence en droit intrinséquement mathématique»°.

Tout se passe donc chez Husserl comme si I'institution galiléenne de la
science avait produit un écart irréductible entre son horizon de sens métaphy-
sique et 1’état de ses connaissances effectives. L’horizon de sens métaphysique
est celui d’une connaissance absolue et infinie dont nous ne disposons pas,
et dont nous ne disposerons jamais. Or, le projet expérimental, a I’intérieur
duquel se délivre a priori la dimension mathématique du réel, n’est pas un
projet qui prédétermine a priori I’exactitude de la loi recherchée, mais il est
congu de telle sorte qu’il puisse rendre compte de corrélations inattendues,
c’est-a-dire trouvées et non produites. En d’autres termes, la possibilité doit
étre laissée ouverte, au moins en principe, que la loi censée €tre mise en
€vidence se révéle contingente eu égard aux cadres th€oriques qui ont permis
de la découvrir. Nous savons aussi que la découverte fortuite de certaines lois
oblige parfois a revoir I’ensemble des prédictions d’une théorie. Mais il y a
plus: dans 1’ajustement réciproque exigé sans cesse en physique, entre la
théorie et les résultats expérimentaux, les lois en leur contenu présentent
presque toujours une contingence relative. Ainsi, par exemple, aucune évi-
dence a priori ne contraint le physicien a énoncer que la force de gravitation
doive étre inversement proportionnelle au carré de la distance plutdt qu’au
cube de la distance. Et I’on pourrait toujours imaginer que le monde fiit bati
autrement, que le mouvement de la terre autour du soleil ne soit pas elliptique,
que la trajectoire d’Uranus ne soit pas irréguliére, etc. C’est la grande énigme

9 Ibid., p. 33-34.



16 RAPHAEL CELIS

de la physique, dont s’émerveillent les savants, mais aussi les philosophes, et
Husserl parmi eux: «que la nature obéisse le plus souvent aux lois mathéma-
tiques les plus simples, que le projet mathématique du physicien rencontre une
nature mathématiquement réglée dans une simplicité qui parait elle-méme
contingente a ’égard du projet»'°. Or, c’est I’ouverture de la nécessité ma-
thématique a la contingence qui creuse tout I’écart entre 1’ontologie matérielle
et I’ontologie formelle. C’est tout le génie de la science moderne que de se
projeter en sorte que cette contingence ne puisse jamais, au moins en droit,
étre radicale au point de laisser surgir en elle I’absolu désordre et le chaos.

C’est pourquoi, pour Husserl, I'institution moderne de la physique ne
coincide pas purement et simplement avec le projet de la mathesis universalis.
Pour reprendre une expression de Marc Richir, la physique n’est pas une
«tautologie logique»!'! (c’est-a-dire un discours dont la syntaxe formelle serait
celle des phénoménes matériels eux-mémes) — a4 moins d’évacuer la question
ontologique de la correspondance des phénomeénes naturels a 1’exactitude du
langage mathématique comme question. Or, cette question, si ’on en suit le
développement depuis Descartes, Malebranche et Leibniz, a toujours été
explicitement métaphysique: elle présuppose presque toujours la possibilité de
faire recours a la connaissance ultime d’un dieu mathématicien. Que cette
possibilité ait cessé de nous inquiéter aujourd’hui, ou qu’elle soit tout simple-
ment écartée comme absurde, ne témoigne de rien d’autre, pour Husserl, que
de I’absence d’interrogation sur les fondements ultimes des sciences de la
nature. Tout se passe comme si la mathématique, elle-méme déclarée physi-
que, advenait a une autonomie définitive en jouant le réle d’un «automaton
physico-mathématique»'?, qui exclurait toute considération ontologique et,
partant, toute réflexion sur le sens d’étre de ’expérience scientifique de la
nature. Dans le cadre de cette exclusion, I’on oublie de méditer sur le fait que
la mathématicité du réel en soi n’est assurée que par 1’exploration expérimen-
tale ouverte a la contingence des lois physiques. Ce n’est donc que lorsque
la rationalité «en droit» des propositions théoriques est affirmée comme allant
de soi, en occultant par la-méme la contingence des phénomeénes physiques
— lorsque animée par une tendance a se fermer sur soi, la physique se mue
en un systéme mathématique hypothético-déductif clos —, que se produit cette
«crise du sens» que Husserl a remarquablement décrite.

Ainsi, chez Newton, la mathématicité du réel physique est assurée par les
postulats suivants: le principe d’inertie, I’homogénéité et I’isotropie de I’es-
pace, 'unilinéarité et 1’'uniformité du temps, l’exactitude géométrique des

10 Ibid., p. 36.
1 Ibid., p. 31.

12 Ibid., p. 47. Par cette expression, ’auteur vise un discours dont le fonctionne-
ment logique assurerait a lui seul la production de signification.



LE PROBLEME DE LA MATHEMATISATION DU SAVOIR 17

trajectoires des mobiles. Comme le dit Heidegger, la fixation des détermina-
tions de la chose physique n’est pas puisée, chez Newton, «dans la chose méme
par voie d’expérience»; et pourtant cette fixation est «a la base de toute
détermination des choses physiques, elle la rend possible et lui ménage son
espace» 3. Ainsi, le principe d’inertie — I’idée d’un corps ne subissant aucune
force et poursuivant indéfiniment son mouvement — est le fruit d’un «se
représenter en esprit» qu’aucune observation ne permet d’attester. Pourtant,
cette «fiction» a une portée ontologique puisqu’elle prédétermine 1’espace de
jeu a I'intérieur duquel les choses de la nature seront expérimentées en tant
que «faits» physiques. C’est sur fond de cet oubli du caractére fictif de ses
axiomes que la physique a pu connaitre le développement extraordinaire que
I’on sait. Mais cet oubli dut en partie étre surmonté lorsque des physiciens,
tels Einstein et Max Planck, découvrirent I’interaction de 1’observateur et du
monde observé et, partant, la relativité de I’espace galiléen. Non que le mode
de théorisation de Newton soit devenu depuis lors purement et simplement
obsoléte. C’est en considérant le systéme solaire comme localement inertial
que nous continuons encore aujourd’hui de calculer les trajectoires des pla-
netes. De méme, écrit Richir, «le systéme li€ au laboratoire est-il localement
galiléen pour I’étude, en lui, des mouvements localement accélérés, et d’un
systéme galiléen a un autre, les lois de la mécanique gardent la méme forme,
une approximation de ’espace et du temps absolus étant donnée par la classe
de tous les référentiels galiléens: c’est ce qu’exprime le principe de relativité
en vertu duquel les lois physiques sont partout les mémes dans 1'univers,
pourvu qu’elles soient rapportées a des systémes de référence galiléens, ot le
principe d’inertie est localement vérifié»'?,

Ce a quoi Marc Richir veut nous rendre attentif, c’est a I’écart significatif
qui sépare 1’horizon métaphysique de la science — comme I’horizon d’une
mathématicité exhaustive du réel — et |’approximation inévitable a laquelle est
contrainte la connaissance effective. Puisqu’il n’existe pas, en toute rigueur,
de systéme galiléen inertial, une indétermination profonde pése sur la «vérité»
des lois physiques les plus évidentes. De plus, nous sommes a présent suf-
fisamment conscients du caractére partiellement projectif du dispositif expé-
rimental et de ses instruments pour nous rendre compte que la réalité atteinte
par lui ne I’est qu’en fonction des observations qu’il prescrit, dans I’ignorance
d’une foule d’autres données. Mais cette finitude de I’expérience effective —
et par 1a méme de la théorie — n’est pas seulement négative; elle est I’envers
de I'infinité en précision (infinité en droit) recherchée par la mathématisation
du champ physique. De méme, explique Marc Richir, que nous ne découvrons

13 M. HEIDEGGER, Qu’est-ce qu'une chose ?, trad. J. Taminiaux, Paris, Gallimard,
1971, p. 100.

14 M. RICHIR, ibid., p- 48.



18 RAPHAEL CELIS

jamais de figure géométrique exacte dans I’attitude naturelle, de méme, dans
I’attitude du praticien de la méthode, et a fortiori du praticien contemporain,
on ne découvre plus de loi physique exacte, ou supposée définitivement exacte.
«Mais, écrit Richir, cela ne décourage pas le physicien, puisqu’il lui suffit
d’effectuer le passage a la limite, le passage a I’infini, tel qu’il est puissamment
a I’ceuvre dans le calcul différentiel et intégral»'>.

Si, malgré leur approximation, I’observation et I’expérimentation ne sont
pas seulement limitatives, c’est bien parce qu’il nous faut non pas tant produire
que déchiffrer le langage mathématique dans lequel la nature se laisse con-
naitre. Pour la faire parler, il faut I’interroger dans un langage qui est aussi
le sien, méme si le réel ainsi visé demeure toujours, selon I’expression de B.
d’Espagnat, plus ou moins «voilé». Or, au XX° siécle, avec la crise des sciences
européennes, tout se passe comme si la physique n’avait plus besoin ni de
confirmer ni de révoquer en doute son horizon de sens par un postulat mé-
taphysique. Cet horizon de sens contiendrait en lui-méme son propre fonde-
ment: «Il n’y aurait d’autre musique de sens, écrit Marc Richir, que celle, pure,
articulant des entités mathématiques. Sorte de mythe mathématique, n’articu-
lant rien d’autre que du “sens” mathématique, tel serait 1’horizon de sens, en
lui-méme principiellement inaccessible, de la physique moderne»'°. Et Husserl
de souligner, dans la Krisis, que ce platonisme mathématique tend a exclure
toute réflexion sur le lién entre la nature du physicien et la nature du monde
de la vie. Ce qu’il dénonce en conséquence, c’est le risque encouru par les
sciences dites exactes de se dégrader en un pur et simple automaton mathé-
matique, en 1'une de ces figures que Heidegger appelle Gestell, qui non
seulement s’avére inscrutable quant a sa signification existentiale, mais qui
occulte progressivement le sens de notre rencontre vivante avec le monde. Le
physicien se concentre sur des propriétés de 1’objet (mouvement, fréquence,
radioactivité, moment magnétique, etc.) qui mettent entre parenthéses son
unicité, voire son identité générique. Ces propriétés sont abstraites en ceci
qu’elles sont indifférentes a 1’essence des choses, a ce que Thomas d’Aquin
nommait leur quiddité. Ce n’est donc pas seulement la quantification qui est
facteur d’éloignement entre les représentations scientifiques de la nature et
I’expérience de celle-ci dans le monde de la vie. L’éloignement est également
occasionné par I’espace-temps homogene et indifférencié dans lequel travaille
la prédication mathématique — espace-temps dans lequel la substance percep-
tible des choses se dissout en faveur de la formalisation des relations non
apparentes que ces choses entretiennent avec une infinité d’autres choses.
Pourtant, si nous y réfléchissons, la dimension de la phénoménalité n’est
jamais vraiment perdue en physique. On la retrouve dans le projet de langage

15 Ibid., p. 49.
16 Ibid., p. 50.



LE PROBLEME DE LA MATHEMATISATION DU SAVOIR 19

mathématique lui-méme et dans la découverte, par ce langage, de la contin-
gence de telle ou telle loi physique dans son contenu concret. Il convient, en
effet, de ne jamais perdre de vue que la mathématisation de la physique est
avant toute chose le choix d’un langage, dans lequel on se propose de «faire
parler» la nature. Or, un tel choix n’a de sens que si la physique ne sait pas
d’avance ce que ce langage va mettre au jour, que s’il s’agit d’entendre avec
lui un logos qui n’a pas été produit de toutes piéces, mais qu’il faut entendre
et reconnaitre. Le physicien ne sait pas d’avance ce qu’il va lire au terme de
ses expériences, mais il a besoin du projet de langage mathématique pour
décider de ce qui aura sens pour sa lecture. Autrement dit, en physique, la
dimension mathématique du réel interprété est indissociable de la dimension
phénoménale de celui-ci. C’est ce qui explique que la 1égalité mathématique
doit elle-méme pouvoir se manifester dans sa contingence, puisque son con-
tenu n’est déterminé que par les limites d’une expérience partielle et finie.
Mais, d’un autre coté, cette 1égalité qui présuppose un accord ou une harmonie
préétablie entre la connaissance empirique de la «région nature» et la mathé-
matique, exige quant a elle un éclaircissement de type transcendantal. Car le
projet méme de la physique réside dans la possibilité, posée en droit, de lire
et d’entendre les lois exprimées en langage mathématique dans un domaine
de I'étant dont le sens est également accessible dans d’autres langages (esthé-
tique, pratique, phénoménologique). Que cette possibilité ne soit pas coupée
a sa racine comme étant 1’expression d’un non-sens, cela reléve de cette
position en droit qui constitue le noyau de I’institution galiléenne elle-méme.

3. La motivation transcendantale de la science moderne
et son enracinement dans le monde de la vie

La question de la motivation transcendantale de la science modeme,
question que nous venons d’évoquer, fut largement développée par Husserl
dans la Krisis. C’est I’'une des thématiques fondamentales de ce livre qui,
notons-le en passant, a suscité, dans les milieux philosophiques, plus de
scepticisme que d’intérét. L’idée directrice de Husserl est généralement bien
connue: a savoir que la science moderne serait la réalisation d’un intérét enfoui
dans le monde de la vie de I’homme occidental dont le style propre contiendrait
en puissance, c’est-a-dire téléologiquement, 1’exigence d’une vue objective et
rationnelle de ce qui est. Plusieurs aspects de cette thése sont pour le moins
intempestifs. Premier aspect: 1'idée d’une continuité téléologique entre le
monde de ’expérience naturelle et la science d’abord. L’on s’en tient plus
volontiers aujourd’hui, dans le prolongement de Wittgenstein et d’autres, a
I'idée d’un hiatus radical entre science et existence. Deuxiéme aspect: le
primat d’une Raison fondamentalement une avec elle-méme, dans toutes ses
dimensions, théoriques et pratiques. Enfin, last but not least, I’exaltation d’un
projet philosophique propre & I’humanité occidentale, projet qui exigerait, a



20 RAPHAEL CELIS

I’age de la planétarisation des sciences et des techniques, un surcroit de lucidité
et de responsabilité de la part des «fonctionnaires de 1’humanité» que sont pour
Husserl les philosophes et les savants.

Il ne m’est pas possible, bien entendu, de présenter ici une synthése de
ces trois motifs avec la prudence et la rigueur qu’ils réclament. Aussi, je me
contenterai, dans cette partiec nécessairement elliptique, de commenter cet
énoncé de Husserl qui résume bien sa pensée: «C’est une prestation idéalisante
qui réalise la formation de sens et la validité d’étre de degré supérieur qui sont
celles de I’a priori mathématique, et ce sur le fondement de I’ a priori du monde
de la vie» (Krisis, p. 159). Cette thése implique au moins deux présuppositions:
a) La premiére revient a dire que le monde de la vie, dans tous les horizons
relatifs qui sont les siens, posséde malgré tout une structure générale elle-méme
non relative. Autrement dit, le monde de la vie a déja préscientifiquement les
mémes structures aprioriques que celles sur lesquelles s’appuient les sciences
objectives. b) La seconde présupposition conduit & penser que ce que font les
sciences, lorsqu’elles introduisent la substruction d’'un monde étant en soi (un
monde de vérités déterminé par des vérités en soi), c’est modaliser autrement,
c’est-a-dire en l'idéalisant par la méthode, la structure d’étre qui sous-tend
I’horizon universel non-thématique de la Lebenswelt.

Examinons la premiére présupposition. Elle met en cause deux caractéres
essentiels du monde de la vie: d’une part, I’existence en lui de formes typiques,
d’essences vagues ou sauvages, qui permettent d’articuler 1’identique et le
nouveau, le semblable et le dissemblable; d’autre part, le régne en lui d’un
tissu causal inductif qui permette d’en schématiser le temps en fonction d’at-
tentes précises et d’habitudes motivées par la confiance originaire en la con-
tinuité du vécu intentionnel. Des formes stables et reconnaissables balisent
notre itinéraire sur le fleuve du toujours changeant, et les phases de 1’écou-
lement de ce fleuve ne se suivent pas sans ordre, mais ob€issent 4 un style
de causalité qui rend I’historicité de chacun compréhensible, et pour le moins
narrativement formulable. Husserl résume sa pensée ainsi: «C’est un seul et
méme monde que je posséde, dont nous prenons connaissance en commun et
dont la correction est également commune, monde auquel tout étant appartient
toujours en tant qu’inséré pour moi et pour nous dans I’harmonie générale»
(Krisis, p. 385). En effet, précise-t-il aussit6t, le principe d’une causalité
universelle inconditionnée, telle qu’elle sous-tend I’entreprise de la science
moderne, a sa source dans l’expérience communautaire d’une inductivité
omni-englobante, présente dans le monde quotidien, dans la réalisation rare-
ment démentie d’une foule d’«espoirs inductifs», dans le style d’une cohérence
soutenue dans notre rapport aux entours, en un mot, dans la structure d’un
«bien connu universel». Et Husserl de préciser: «Toute détermination qui dans
la vie pratique normale vaut comme identifiable se tient dans I’horizon ouvert
d’une détermination plus précise éventuelle; de plus, toute chose se tient, par-
dela ce qui est pergu et déja bien connu en commun dans les objets d’expé-
rience, dans un nouvel horizon ouvert de choses inconnues a 1'infini [...] a quoi



LE PROBLEME DE LA MATHEMATISATION DU SAVOIR 21

correspondent également, comme appartenant aux choses vagues, les horizons
de causalité qui ne sont que vagues, et laissés par conséquent totalement
indéterminés» (Krisis, p. 395).

Selon la deuxiéme présupposition, c’est sur le fond de cette intelligibilité
pour le moins virtuelle, et qui donne a la notion méme de monde son contenu
originel unique, que la philosophie occidentale s’est peu a peu développée
comme une tiche impérieuse, celle de la science. Pour ce faire, il a bien
entendu fallu que le concept originel de monde, en tant qu’horizon universel
non thématique, soit explicitement théorisé. Il I’a été chez les Grecs qui ont
précisément élevé le tout du monde au statut de pdle cognitif et qui, ce faisant,
ont dégagé de celui-ci des invariants, des formes idéelles, des essences, des
genres et des espéces, comme autant de ses constituants typiques soumis a la
contemplation ou a I’observation. Mais I'institution moderne de la science a
exigé une modification supplémentaire: il lui a fallu homogénéiser 1'espace
et le prédéterminer de fagon absolue, pour qu’il devienne cet horizon mondain
universel que I’expérience effective et finie ne cessera jamais de quantifier.
Tel est le réle joué par la méthode, pour laquelle chaque chose singuliére est
considérée comme 1’exemplaire de n’importe quelle chose en général, et pour
qui la diversité infinie des représentations que ce quelque chose peut engendrer
est précomprise dans I’anticipation a vide d’une complétude possible, bien que
Jamais atteinte. «Ici, écrit Husserl, entre en jeu la prestation idéalisante: la
conception du ‘toujours a nouveau’ — orientée sur la projection préalable vide
de la série, sur I'idée vide de son remplissement pensé comme possible,
remplissement avec lequel une nouvelle série apparaitrait comme projet vide,
et toujours ainsi in infinitum» (Krisis, p. 397).

L’horizon du monde est alors étendu a la fagon d’un réseau d’objectités
idéales, ou chacune est elle-méme I’index d’une infinité conceptuelle de
manifestations relatives. Or, précise Husserl, pour que la méthode soit auto-
risée a procéder a l'idéalisation systématique des choses et a la construction
opératoire de formations idéales elles-mémes déduites d’idées préalables, il
faut qu’elle puisse trouver un matériau stable dans les «apparitions de choses»
et dans les «représentations de choses». Autrement dit, avant que la méthode
ne puisse travailler, il est nécessaire que la perception, avec son flux de
phénomeénes indéterminés, soit d’abord validée comme un mode d’accomplis-
sement intentionnel propre. Car, dans le monde de la vie, les contenus de
perception ne se présentent pas d nous en la forme d’un matériau d’emblée
destiné a la théorisation, mais plutdt en la forme d’un entrelacs synesthésique
possédant ses propres modes de remplissement et de validation. Soumise a la
méthode, c’est-a-dire travaillée par 1'idéalisation, la visée perceptive est pro-
fondément modifiée. Le noéme de cette visée n’est plus une réalité finie, mais
une «perfection» qu’aucune intention effective ne peut remplir. La chose se
mue en paradigme de chose, et le devenir intuitif est polarisé par une progres-
sion qui se profile a vide. «Le monde idéalisé, explique Husserl, est donc une
infinité idéale de choses, dont chacune est I’index d’une infinité idéale de



22 RAPHAEL CELIS

manifestations relatives» (Krisis, p. 397). Mais cette affirmation n’a de sens
que si I’on présuppose une médiation (un pont, dit Husserl) susceptible d’ar-
ticuler ce monde d’idéaux et le monde de I’expérience. C’est la que la typique
du monde de la vie joue un réle déterminant. Car, de la teneur de sens de la
science mathématique fait partie, a titre de fondement, le monde de la sen-
sibilité en tant qu’il fonctionne comme monde commun avec ses invariants.

Toutefois, 1’évidence originaire de la Lebenswelt ne constitue que le sol
(Boden) de fondation ontologique, et non le garant de la validité épistémolo-
gique pour 1'évidence logico-mathématique des sciences. L’éidétique de la
science moderne présuppose un clivage radical d’avec les formes du monde
de la vie, qu’accompagne un halo de potentialités non actualisées et un flou
éidétique réfractaire a I’exactitude logico-mathématique. Dés lors, 1’idée que
la science moderne puisse chercher son fondement, sans rupture, dans 1’évi-
dence originaire d’'un monde de la vie qui, par la réduction, nous serait donné
comme en spectacle, cette idée constitue bien, selon 1’expression de Richir,
I’illusion transcendantale de la phénoménologie. Il est difficile d’évaluer
jusqu’a quel point Husserl y a lui-méme succombé. Une chose est pour le
moins patente dans tous les écrits de la Krisis: c’est le caractére inévitable
de la déperdition de sens qui s’insinue entre la plénitude du présent vivant et
la mort relative du sens a ’ceuvre au sein des propositions logico-mathéma-
tiques. Le systéme des esquisses perceptives, des synthéses passives du temps
et de I’espace phénoménologiques, ne contient rien qui puisse motiver la
délimitation formelle d’un concept ou, pour le dire en langage kantien, rien
qui ne puisse préparer le saut du jugement réfléchissant vers le jugement
déterminant. La chose, en tant qu’elle est le pole d’esquisses profilées selon
des points de vue d’ou nous la percevons au gré de la spontanéité de nos
mouvements autour d’elle, ne se réduit pas encore au schéme d’un concept.
En tant qu’invariant éidétique, la chose n’est rien d’autre que le systeme de
ses apparitions. Elle n’est, comme le dit encore Marc Richir, «que le phéno-
meéne comme rien que phénoméne qui se phénoménalise dans la contingence
radicale de son individuation»!’, ce que Kant appelle un «universel sans
concept». Par contraste, I’objet de la connaissance est téléologiquement cons-
titué par le concept lui-méme. Ou encore, I’eidos de la chose pergue, eidos
qui, précise Husserl, n’est jamais percu comme tel dans la quotidienneté,
différe fondamentalement du concept appartenant au monde des idéalités.
L’horizon des eidé est le monde d’une schématisation non déterminante, le
monde des significations dont Kant parle en termes de symbole, de typique,
d’idées sensibles ou de schéme d’une Idée. Ce monde mouvant d’essences
vivantes fait lui aussi montre d’une téléologie. Tout se passe en lui comme
s’il était, selon le vocabulaire de M. Merleau-Ponty, I’envers charnel d’un

' Ibid, p. 201.



LE PROBLEME DE LA MATHEMATISATION DU SAVOIR 23

chiasme entre lui-méme et notre corps, comme s’il prévenait, sur la base d’une
complicité irréductible, notre demande de sens. C’est sur le terrain de cette
complicité que la phénoménologie se mue en ontologie. Et, si n’était cette
complicité premiére, la question en retour sur I’univers des sciences serait
impraticable, et les sciences elles-mémes manqueraient d’un «sol» sur lequel
s’édifier.

Le retour 4 I’hylémorphisme de la Lebenswelt ne doit donc pas étre compris
comme une entreprise de déduction transcendantale de type kantien: recher-
cher la motivation de la science et la dimension du sens commun ot celle-
ci doit faire retour pour rendre raison d’elle-méme, n’équivaut pas a en définir
le principe de fondation, mais a en dégager I’ethos. La généalogie transcen-
dantale de la science modeme, proposée dans la Krisis, est, & mon sens, moins
une épistémologie qu’une éthique. En effet, la science ne fait pas exception
dans I’ensemble des activités civilisatrices de ’homme. Si elle cessait de se
comprendre comme une contribution aux tentatives que nous faisons pour
aménager notre séjour sur cette terre, elle perdrait aussitot sa raison d’étre.
Mais, et c’est le paradoxe que Husserl n’a cessé de méditer, la science ne peut
s’acquitter de cette contribution que si elle se développe en un premier temps
—celui de la «réduction» qui commande son déploiement théorique — sans autre
but que de comprendre et de dire 1’étre, a 1’abri des injonctions hitives de la
praxis. C’est en quelque sorte le lot de la pensée scientifique de ne pouvoir
étre bienfaisante qu’en proportion de son respect pour I’altérité du réel qu’elle
étudie.

Mais qu’en est-il en définitive de cette typologie du monde de la vie que
Husserl avait appelée de ses veeux ? Existe-t-il encore des modeles de savoir
qui puissent s’installer a la fois dans la fluidité des phénomeénes et procéder,
a la facon d’Aristote, par la fixation en genres et en espéces? Peut-on encore
concevoir une science de la nature dans le prolongement de la botanique ou
de la zoologie? 1l est encore trop tot pour se prononcer de fagon catégorique.
Alain Boutot, dans un livre récent, voit dans la théorie des catastrophes de René
Thom, dans la théorie des fractales de Benoit Mandelbrot, dans celle d'llya
Prigogine sur les structures dissipatives, un regain d’intérét pour le projet d’une
science qualitative du réel'®. Et1’on pourrait considérer les recherches d’ André
Pichot en biologie de la méme maniére. Comme Husserl le pensait, une
réhabilitation du monde de la perception et de ses formes est indispensable
a I’équilibre de notre culture. Ne pouvant développer cette idée ici, je conclurai
par cette page toute goethéenne de J. M. G. Le Clézio: «Ce qui étonne dans
la vie, ce n’est pas son origine, ni sa finalité, c’est qu’elle puisse revétir toutes
ces formes, toutes ces couleurs, qu’elle puisse montrer autant de signes dis-
tinctifs. Pourquoi ces parures, ces pelages, ces taches, ces nervures, ces odeurs,

18 A, Boutor, L’invention des formes, Paris, Odile Jacob, 1993.



24 RAPHAEL CELIS

ces saveurs? Chaque étre porte en lui, plus réel que le mystére de sa naissance,
le secret de son apparence. C’est ce secret qui I’inscrit dans une espéce, une
catégorie, une race. C’est un secret qui doit revenir, génération aprés géné-
ration, se refaire de la méme maniére, comme si les seules raisons de 1’exis-
tence étaient dans cette appartenance a un type [...] Chaque étre, du plus petit
au plus grand, minéral, végétal, animal, posséde une forme, une forme qu’il
n’a pas choisie mais qu’il cherche a accomplir de toutes ses forces, de toute
sa volonté. C’est cette forme, et aucune autre, qu’il doit mener a bien, pour
que puisse se construire I’essentielle taxonomie — I’impossible, I’inimaginable
étant exclu d’embléex»'?. Telle est peut-tre, aujourd’hui comme hier, le sol
d’évidence phénoménologique de toute entreprise de théorisation de la nature.

19 J. M. G. Le CLezio, L’inconnu sur la terre, Paris, Gallimard, 1978, p. 258-259.



	Société romande de philosophie : séance du 20 mai 1995 : le problème de la mathématisation du savoir dans l'œuvre tardive de Husserl

