
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 46 (1996)

Heft: 1

Artikel: Société romande de philosophie : séance du 20 mai 1995 : le problème
de la mathématisation du savoir dans l'œuvre tardive de Husserl

Autor: Célis, Raphaël

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-650476

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-650476
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 128 (1996), P. 1-24

Société romande de philosophie

Séance du 20 mai 1995

LE PROBLÈME DE LA MATHÉMATISATION
DU SAVOIR

DANS L'ŒUVRE TARDIVE DE HUSSERL

Raphaël Célis

Résumé

La distinction établie en 1913 par Husserl entre une ontologie formelle
et une ontologie matérielle constitue la base théorique dont la phénoménologie
a besoin pour rendre raison de la mathématisation du savoir, et de la physique
en particulier. Dans La crise des sciences européennes, cette distinction agit
en sous-œuvre dans les paragraphes consacrés à Galilée et à la naissance de

la physique moderne. C est à travers sa reformulation que Husserl s'est efforcé
de penser la portée fondationnelie d'une eidétique de la nature enracinée dans
la Lebenswelt.

En menant à bien cette étude, mon but n'a pas été de faire œuvre
d'épistémologue, de logicien ou de philosophe des mathématiques. Le
problème de la mathématisation du savoir - et tout particulièrement de la physique

-, tel que Husserl s'est efforcé de le comprendre, constitue à mon sens

l'occasion d'un questionnement ontologique: qu'en est-il du sens d'être
mathématique de la nature, et quelle relation ce sens d'être entretient-il avec le projet
d'une eidétique (on pourrait aussi parler d'une «typique») phénoménologique
de la nature? Vous n'ignorez pas que Husserl en appelle, à plusieurs reprises
dans ses écrits, à une prospection renouvelée du monde pré-galiléen des formes,
un peu à la façon dont Goethe conçut sa Naturphilosophie comme un
prolongement et une réforme de la physique d'Aristote. Le contenu de cette entreprise
nouvelle est entre autres esquissé dans ce texte, à présent bien connu, qui
s'intitule Urarche Erde bewegt sich nicht1. Toutefois, si Husserl, dans son

E Husserl, La terre ne se meut pas, trad. Didier Franck, Paris, Minuit, 1989.



2 RAPHAEL CELIS

programme, ménage ainsi une place à ce qui devrait devenir une physique
proprement phénoménologique, il n'en reste pas moins soucieux de comprendre

le sens d'être de la physique mathématique inaugurée par les modernes,
c'est-à-dire d'expliciter l'enracinement ontologique de celle-ci dans le monde
de la vie. Ce souci a pour motif le fait que l'institution galiléenne de la science
revêt une signification décisive pour l'histoire de l'humanité et pour la pensée

européenne dans son ensemble. En entreprenant cette réflexion, c'est donc le

noyau de cette signification que je voudrais cerner.
J'ai développé mon texte en trois parties. Dans la première, je me suis

efforcé de présenter un bref état de la question de la mathématisation, tel qu'il
se dégage des Idées directricespour une phénoménologie2 de 1913. Cette étape
m'est apparue indispensable pour mettre en relief les difficultés que Husserl
a été amené à surmonter, vingt ans plus tard, dans La crise des sciences
européennes*. La deuxième partie est consacrée à la conception d'ensemble
de la physique moderne, telle que Husserl la présente dans son dernier ouvrage:
il s'agit essentiellement de méditer le statut transcendantal de l'Urstiftung
galiléenne et d'en dégager la portée ontologique. Pour soutenir cette méditation,

nous ferons surtout référence aux développements philosophiques que
Marc Richir a consacrés à la Krisis, dans son ouvrage La Crise du sens et la
phénoménologie4. La troisième partie concerne plus spécialement l'interprétation

que Husserl propose de cette UrStiftung dans l'horizon global d'une
teleologie de la Raison, teleologie dont notre penseur réaffirme le caractère

impérieux tout à la fin de sa vie.

1. Loi mathématique et loi d'essence

Le problème de la mathématisation relève au premier chef de ce que
Husserl appelle les sciences pures de l'essence, telles que la logique pure ou
la mathématique pure. En aucune manière ces sciences n'ont affaire à des faits,
à des données empiriques, à des expériences, ni encore moins à des thèses

d'existence. Ces sciences n'impliquent point l'intervention d'une conscience

qui saisit ou qui pose une réalité (une Daseinsthesis). Elles ont exclusivement
trait au fond eidétique des objets, à leurs possibilités idéales, quels que soient
les états de chose dont ces objets dépendent. Comme Husserl le précise au

E. Husserl, Idées directrices pour une phénoménologie, trad. P. Ricœur, Paris,
Gallimard, 1950. Dans la suite du texte, nous utiliserons l'abréviation Ideen I.

3 E. Husserl, La crise des sciences européennes et la phénoménologie transcendantale,

trad. G. Granel, Paris, Gallimard, 1976. Dans la suite du texte, nous utiliserons
l'abréviation Krisis.

4 M. Richir, La crise du sens et la phénoménologie, Grenoble, Millon, 1990.



LE PROBLEME DE LA MATHEMATISATION DU SAVOIR 3

§ 7 des Ideen, la nature d'une science pure comme celle des mathématiques
se définit par le fait que sa démarche est aussi purement eidétique: que ce soit
à son point de départ ou dans le cours de son développement, elle ne produit
d'elle-même aucun état de chose qui puisse comme tel acquérir une validité
eidétique à titre de donnée originaire d'une science matérielle. En d'autres
termes, il ne faut pas confondre la généralité illimitée des lois de la nature (la
généralité de la physique) avec la généralité d'une eidétique formelle. Celle-
ci est par essence supra-régionale. Ce sur quoi elle légifère, c'est sur la forme
vide de ces régions. Aussi est-ce une chose toute différente que de s'élever
à la généralité d'une essence, par la méthode de la variation eidétique, que
de soumettre la région matérielle ainsi délimitée à l'idéalisation formelle de

type logico-mathématique. Inversement, une chose est de spécifier une
essence, autre chose est d'abolir la pureté de la forme d'une proposition logique
en déterminant celle-ci par un contenu matériel. La proto-objectivité de

l'ontologie formelle, qui vise à établir une forme eidétique vide convenant à toutes
les essences possibles, ne coïncide jamais avec l'eidos spécifique d'une région.
Le rapport du formel au matériel soulève à chaque fois la question de
l'extension (et de ses limites) du formel et du mathématique au règne d'une essence
matérielle précise. C'est la question que pose Husserl lorsqu'il distingue, au

cœur de toute science mathématisée, les substrats pleins, dotés d'un contenu
matériel irréductible (d'un tode ti), des substrats vides ou formels, avec les

axiomes qui en sont dérivés par voie syntactique. Ainsi, du point de vue
phénoménologique, toute science obéit à une double exigence : a) une exigence
eidétique formelle qui fait se conformer les enchaînements des propositions
aux principes formels dont traitent la logique et les mathématiques; b) une

exigence eidétique régionale dominée par le genre matériel suprême qui
circonscrit le domaine d'objet considéré. C'est pourquoi Husserl écrit: « Il faut
bien voir que les sciences exactes et les sciences purement descriptives ont
bien entre elles une liaison et que, quel que soit le développement d'une science

exacte, c'est-à-dire opérant avec des infrastructures idéales, cette science ne

peut résoudre les tâches originelles et autorisées d'une description pure»
(Ideen I, p. 237). Pour clarifier cette distinction, qui est aussi une articulation,
Husserl donne un exemple au § 6 des Ideen: «La proposition 'tous les corps
sont lourds' ne pose aucune classe déterminée à l'intérieur de la nature comme
existant. Pourtant, elle ne possède pas la généralité inconditionnée des

propositions dotées de généralité eidétique, dans la mesure où elle entraîne
toujours, comme l'exige par son sens même une loi de la nature elle-même, celle
de la réalité spatio-temporelle: tous les corps - dans la nature, tous les corps
'réels' - sont lourds. Par contre, la proposition 'toutes les choses matérielles
sont étendues' possède une validité eidétique et peut être entendue en un sens

purement eidétique, dans la mesure où la position d'existence (Daseinsthesis)
opérée par le sujet est exclue. Elle énonce ce qu'impliquent purement l'essence
d'une chose matérielle et l'essence de l'extension et ce que nous pouvons
porter à l'évidence en tant que validité générale inconditionnée. On y arrive



4 RAPHAEL CELIS

en élevant l'essence de chose matérielle au rang de donnée originaire...»
(Ideen I, p. 30). En d'autres termes, seule l'expérience d'une loi de la nature,
celle de la gravitation universelle, par exemple, peut nous conduire à vouloir
exprimer la chute des corps de façon phoronomique ; mais il ne tient pas à

l'essence de la relation intentionnelle à la chose matérielle que celle-ci soit

pesante. Alors qu'il en va autrement, dit Husserl, si l'on considère la proposition

«toutes les choses matérielles sont étendues», proposition dont le sens

peut être compris en un sens purement eidétique, puisque l'espace est
nécessairement constituant de toute relation intentionnelle aux corps. Au premier
regard, cet exemple pourrait donner le sentiment que Husserl ne fait que
réinterpréter, à la suite de Kant, la différence entre jugement analytique et
jugement synthétique. Pourtant, la démarche de Husserl est toute différente:
il ne s'agit pas pour lui, comme pour Kant, de mesurer les liens d'implication
du prédicat et du sujet d'une proposition, telle que «les corps sont étendus»,
mais de discerner ce qui, dans une relation intentionnelle à quelque chose (en
l'occurrence à un corps) sous-tend cette relation à titre de vérité eidétique ou
de nécessité d'essence. Ce travail de discernement permet, entre autres, de

tracer une frontière rigoureuse entre la démarche du physicien, pour qui
l'expérimentation intervient à titre de validation contraignante, de la démarche du

géomètre pour qui ce sont au contraire les variations imaginatives et les

opérations «fictives» du jugement qui conditionnent le développement de sa

discipline. Pour le physicien, il s'agit moins d'expliciter le contenu analytique
d'un concept (le point, la droite, le triangle que de dégager les lois
fondamentales d'une région de l'étant pour en développer ensuite toutes les

propriétés logiques, et d'en inférer systématiquement toute une série d'évidences

médiates, plus complexes et plus élaborées. C'est pourquoi, comme pour
Descartes, la géométrie interprétée par Husserl a pour tâche de déduire un
maximum de possibilités idéales d'un nombre réduit d'axiomes - ou d'idées

simples - dont l'évidence, elle, est immédiate et apodictique. Fidèle en cela à

l'esprit de la modernité, Husserl définit ainsi l'idéal pratique qui anime toutes
les sciences visant l'exactitude eidétique. L'idée de ces sciences est de concevoir
leur horizon heuristique selon un modèle rationnel d'inférence qui leur permette,
selon l'expression de Husserl, de réduire «toutes leurs opérations médiates à de

simples subsomptions sous les axiomes du domaine eidétique considéré» (Ideen

I, p. 32) Or, c'est de cet idéal que procède la mathématisation de la connaissance

elle-même - idéal qui se distingue toutefois de celui de la logique pure nommée

par Leibniz mathesis universalis - et dont Husserl établit le programme dans

les § 28 à 36 de la Formale und Transzendentale Logik.
Husserl considère donc le problème de la mathématisation de la connaissance

comme un problème qui excède les disciplines formelles et l'ensemble
des disciplines mathématiques elles-mêmes. De toute évidence, le processus
de la «mathématisation» concerne prioritairement les sciences éidétiques
matérielles, pour lesquelles la géométrie, comme science eidétique abstraite
des figures spatiales, a joué le rôle de paradigme.



LE PROBLEME DE LA MATHEMATISATION DU SAVOIR 5

Or, qu'est-ce qui motive Husserl à présenter la géométrie comme discipline
paradigmatique pour toute science eidétique mathématisée? Négativement
d'abord: la géométrie n'est pas une science descriptive. Elle ne s'intéresse pas
aux formes de fait qui tombent sous l'intuition, c'est-à-dire aux formes
spatiales innombrables que l'on peut composer dans l'espace en s'appuyant sur
des intuitions singulières. La géométrie ne découpe pas la nature pour en

proposer une morphologie concernant des types vagues de formes ou des

essences typiques, ainsi que le font certaines sciences descriptives de la nature

qui dénombrent des séries ou des familles de configurations empiriques
spécifiques. C'est pourquoi, précise Husserl, «la géométrie la plus parfaite et sa

maîtrise pratique la plus parfaite ne peuvent aucunement aider le savant qui
veut décrire la nature, à exprimer dans des concepts de géométrie exacts cela
même qu'il exprime d'une façon si simple, si compréhensible, si pleinement
appropriée par des mots comme dentelé, entaillé, en forme de lentille, d'ombelle,

etc. Ces simples concepts sont inexacts par essence et non par hasard;

pour cette raison également ils sont non mathématiques» (Ideen I, p. 236). La
géométrie quant à elle s'en tient à un certain nombre de substrats matériels
ultimes que Husserl appelle des catégories-substrats (Ideen I, p. 614), et qui
forment les noyaux de toutes les constructions syntactiques à propos de

l'espace: ainsi du volume, de la surface, du point, de l'angle, etc., autant de

catégories éidétiques primitives au départ desquelles la géométrie est en

mesure de dériver par voie purement deductive toutes les formes spatiales
idéalement possibles ainsi que toutes les opérations éidétiques susceptibles de

les modifier. Je cite encore Husserl au § 72 des Ideen: «L'essence générique
du domaine géométrique ou l'essence pure de l'espace est de telle nature que
la géométrie peut être pleinement certaine de pouvoir, en vertu de sa méthode,
maîtriser véritablement et avec exactitude toutes ses possibilités. En d'autres
termes, la multiplicité des configurations spatiales en général a une propriété
logique fondamentale remarquable pour laquelle nous introduisons le terme
de multiplicité définie ou de multiplicité mathématique au sens fort. Ce qui
la caractérise, c'est qu'un nombre fini de concepts et de propositions, qu'on
doit dans un cas donné tirer de l'essence du domaine considéré, détermine
totalement et sans équivoque l'ensemble de toutes les configurations possibles
du domaine D en résulte que par principe il ne reste plus rien d'ouvert dans

ce domaine» (Ideen I, p. 231-232). Pour reprendre le langage utilisé plus haut,
l'on peut donc affirmer que la multiplicité des propriétés émises par la
géométrie peut à chaque fois être exhaustivement reconduite aux catégories-
substrats qui en délimitent la région et qui en constituent le soubassement

axiomatique. Voilà pourquoi il ne reste plus rien d'ouvert, c'est-à-dire
d'indéterminé, dans le champ de cette discipline et que Husserl peut parler à son

propos de «mathématique au sens fort du mot».
Néanmoins, si l'on s'interroge plus avant, et Husserl s'en rendra

progressivement compte, l'exemple de la géométrie contient en lui-même des
difficultés qui anticipent sur celles que l'on rencontre dans les sciences de la nature,



6 RAPHAEL CELIS

en physique tout spécialement. Dans les Ideen, Husserl pose la question d'une
façon encore relativement proche de Kant et de la philosophie transcendantale

avant lui. La spatio-temporalité de la géométrie, explique-t-il, constitue d'emblée

un domaine d'objets abstraits - c'est-à-dire dépendant, dérivé d'un protoobjet

(Urgegenstand) déterminé, celui d'une figure ou d'une forme concrètes
données. C'est là la raison de son élévation précoce à la généralité formelle,
élévation qui fut pratiquée par les Anciens, alors qu'ils lui résistèrent pour les

choses de la nature. Or, le génie moderne consiste précisément en ceci qu'il
a découvert que toute eidétique matérielle - et surtout celle de la nature

physique - comporte aussi en elle des moments abstraits (des forces, de la
vitesse, de la résistance, etc.) et que les substrats catégoriaux (tel le mouvement)

qui régissent ces moments abstraits donnent par eux-mêmes accès à un

champ de mathématisation analogue à celui de la géométrie.

Ecoutons encore Husserl: «Formons l'Idée d'une science empirique
parfaitement rationalisée de la nature, c'est-à-dire d'une science si avancée dans

la voie de la théorie que toute proposition particulière qu'elle contient se

ramène à ses principes les plus généraux et les plus fondamentaux : il est clair
que la réalisation de cette idée dépend essentiellement de Vélaboration des

sciences éidétiques correspondantes ; elle ne dépend donc pas seulement de

la mathesis formelle liée de la même façon à toutes les sciences en général :

elle suppose plus particulièrement l'élaboration des disciplines ressortissant à

l'ontologie matérielle qui exposent avec une pureté rationnelle absolue, c'est-
à-dire précisément en termes éidétiques, l'essence de la nature et donc aussi

la distribution par espèces des objectivités de la nature prises en tant que telles.

Il en est de même bien entendu de n'importe quelle région. Ce point de vue
est confirmé par le développement des sciences rationnelles de la nature, des

sciences de type physique. Leur essor débute dans les temps modernes
précisément au moment où la géométrie, portée à une grande perfection en tant

qu'éidétique déjà dans l'antiquité (et pour l'essentiel dès l'école
platonicienne), a communiqué soudain et sur une grande échelle sa fécondité à la

méthode physique. Comme on le voit clairement, l'essence de la chose
matérielle implique qu'elle soit une res extensa, et ainsi la géométrie est la

discipline ontologique qui se rapporte à un moment eidétique de cette structure
de chose (Dinglichkeit), c'est-à-dire à la forme spatiale. Mais on ne voit pas
moins clairement que l'essence générale de chose (dans notre langage:
l'essence régionale) s'étend beaucoup plus loin. On le voit à ceci que l'évolution
des sciences tend en même temps à susciter une série de nouvelles disciplines
qu'il est possible de coordonner à la géométrie et qui sont appelées à exercer
la même action de rationalisation sur le plan empirique. L'épanouissement
magnifique des sciences mathématiques de type formel et matériel procède de

cette tendance» (Ideen I, p. 36-38).
Dans ce texte, Husserl présuppose en quelque sorte qu'une phénoménologie

eidétique de la nature pourrait sans mal rendre compte de la



LE PROBLEME DE LA MATHEMATISATION DU SAVOIR 7

mathématisation de cette dernière. Une seule précaution s'avère indispensable:
ne pas se méprendre sur la nature des substrats catégoriaux. L'objet d'une
région matérielle n'est jamais un objet vide, un quelque chose en général, c'est-
à-dire l'inconnue x de la logique formelle. «Toute essence régionale, écrit
Husserl, détermine des vérités éidétiques de caractère 'synthétique', c'est-à-
dire des vérités qui ont leur fondement en elle, en tant qu'elle est telle essence

générique, et qui ne sont pas seulement des formes particulières de vérités
empruntées à l'ontologie formelle.» (Ideen I, p. 56) En d'autres termes, les
constructions formelles pratiquées dans le cadre d'une ontologie précise, celle
de la physique par exemple, dépendront toujours du contenu catégoriàl
spécifique de cette région, de ses axiomes régionaux, de la généralité eidétique
sous-jacente à ses objets individuels.

Néanmoins, une fois reconnu ce parallèle entre les axiomes de la logique
pure et les axiomes régionaux, et une fois confirmée par là-même la différence
entre la mathesis universalis et le processus de mathématisation singulier de

chaque discipline, la difficulté devant laquelle se trouve la phénoménologie
dès le moment où elle veut serrer au plus près le processus de mathématisation
est encore accrue. Au § 73 par exemple, et toujours en référence à la physique
moderne, Husserl se demande comment «dériver» l'infrastructure d'essence
exacte de ces sciences de la concrétude du vécu intentionnel. Qu'est-ce qui
motive, dans l'appréhension des choses mêmes de la nature, leur élévation au
niveau des possibilités idéales de l'espace ou des déterminations aprioriques
du mouvement telles qu'on les trouve formulées par Newton dans ses Principia
mathematica? Et Husserl de préciser sa pensée: «C'est un problème
épistémologique d'une haute importance [...] d'élucider les conditions nécessaires

auxquelles doit satisfaire une région matérielle, si elle doit pouvoir répondre
à cette idée mathématique de multiplicité définie5. Une des conditions à

remplir est que la 'formation des concepts' comporte l'exactitude; celle-ci ne
dépend nullement de notre libre choix et de notre habileté logique; mais par
rapport aux prétendus concepts axiomatiques qui eux-mêmes doivent pouvoir
se fonder dans l'intuition immédiate, elle présuppose l'exactitude dans les

essences mêmes qui sont ainsi saisies. Or dans quelle mesure trouve-t-on des

essences 'exactes' dans un domaine d'essence? [...] Cela dépend absolument
du type propre au domaine considéré» (Ideen I, p. 234-235).

La tâche, laissée ouverte, consiste donc pour le phénoménologue à

s'interroger sur la nature de l'idéalisation mise en œuvre par la saisie d'essences

exactes, idéalisation que Husserl différencie d'emblée de l'abstraction (de
V aphairesis) sur la base de laquelle se produisent les concepts descriptifs, tels

que le genre ou l'espèce, qui ont en vue la «typique» ou l'essence morpho-

5 Une multiplicité définie est un ensemble d'objets régi par les mathématiques,
réalisant des connexions définies par des axiomes définis.



8 RAPHAEL CELIS

logique des choses. Par ailleurs, nous l'avons vu, Husserl ne se satisfait pas
d'une mathématique universelle générale des vécus, laquelle autoriserait la
phénoménologie à se comporter elle aussi en théorie deductive et à résoudre

ses problèmes de validation au niveau d'une ontologie formelle pure. Husserl
exige, pour chaque région matérielle, un travail d'elucidation qui montre
comment ses essences accèdent à l'état de multiplicité finie que régit l'exactitude.

Et ce travail d'élucidation doit être entrepris pour chaque domaine
considéré.

2. La portée ontologique de V idéalisation mathématique

J'en arrive ainsi à la partie de mon exposé qui a pour but de réfléchir sur
la fondation, sur l'Urstiftung de la science moderne. Ce n'est qu'une vingtaine
d'années plus tard, autour des années 1934-1936, dans le contexte des écrits
de La crise des sciences européennes, que Husserl remettra le problème de

la mathématisation du savoir sur le métier, avec pour toile de fond tout l'acquis
de la phénoménologie génétique et transcendantale qui, dans son œuvre, est

supposé rendre compte de la constitution du monde objectif: «L'existence
géométrique, rappelle-t-il alors, n'est pas existence psychique: c'est-à-dire
qu'elle n'est pas existence de quelque chose de personnel dans la sphère

personnelle de la conscience» (Krisis, p. 406). Autrement dit, son existence
est celle d'une idéalité objective dont la validité s'impose à tout le monde (qui
comprend la géométrie) - «à tous les peuples, à tous les siècles», précise
Husserl. Elle présuppose dès lors la régulation préalable de toutes les couches

intentionnelles responsables de la constitution du monde objectif: les synthèses

passives et les synesthésies, la temporalité et l'intersubjectivité transcendantale,

la sphère du langage et des signes qui imprègnent le monde de la vie.
Ce n'est donc qu'en prenant appui sur l'objectivité d'un monde commun, à

la fois monde de langage et monde de culture, que les objets idéaux comme
ceux de la géométrie peuvent être identifiés, réactivés et redécouverts dans leur
évidence. L'un des enjeux dominants de la Krisis consiste d'ailleurs en ceci

qu'elle montre que ce type d'enracinement dans le sol intentionnel du monde
de la vie vaut pour toutes les idéalités scientifiques connues.

Dans le fameux supplément de la Krisis consacré à l'origine de la
géométrie, Husserl opère à nouveau le partage entre ce qui revient aux évidences

originaires de la logique pure, lesquelles sous-tendent toutes nos activités
intellectives, et ce qui revient aux concepts fondateurs, aux archi-évidences,
aux proto-idéalités qui commandent l'extension de la mathesis formelle hors
de ses limites, dans chaque région matérielle correspondant à une science

deductive. En effet, Husserl rappelle que les sciences pareilles à la géométrie
et à la physique ne se présentent pas en la forme d'un héritage de propositions
consignées, mais en l'espèce de «formations de sens vivantes» qui renvoient
ultimement au «quoi» et au «comment» de leur phénoménalité pré-scientifi-



LE PROBLEME DE LA MATHEMATISATION DU SAVOIR 9

que, et qui présupposent donc la possibilité de réveiller la productivité originaire

par laquelle furent formés leurs concepts fondateurs. Sans quoi, si nous

nous contentons d'admettre, sans nous étonner, la formalisation de ces sciences,

celles-ci se muent immanquablement en performances intellectuelles
vides de sens dont on cesse d'intuitionner le réfèrent. En effet, le succès

pratique de ces sciences, leur fécondité prodigieuse au niveau technologique,
bien qu'ontologiquement inexpliquées, suffisent à nous convaincre de leur
légitimité. Or, Husserl dénonce justement le danger d'une vie scientifique
totalement adonnée aux activités pratiques et qui abandonnerait à l'argumentation

de type utilitaire ou instrumentale tous les problèmes liés à sa justification

et à sa fondation. Comme il le souligne à plusieurs reprises, la
transmission par héritage des axiomes et de la méthode nécessaire à la construction
de propositions logiques toujours nouvelles peut suivre son cours ininterrompu
à travers le temps «alors que n'ont pas été hérités le pouvoir de réactivation
des archi-commencements et par conséquent les sources de sens pour toute
étape ultérieure» (Krisis, p. 416). Or, sans ce pouvoir de réactivation, nous ne

pouvons que mécomprendre le sens d'être et le sens de vérité de ces sciences

tant admirées. Voilà la pierre d'achoppement des sciences modernes: c'est que
la technicisation de leur praxis formalisante peut s'exercer en l'absence de

toute question en retour sur l'évidence originaire qui les sous-tend. C'est sur
fond de cette absence, précise Husserl, que les mathématiques, tout en étant
vidées de leur sens, ont pu le plus souvent se propager en une édification
logique continue, comme ce fut le cas, par ailleurs, pour l'ingénierie des

appareillages techniques. Au vu de leurs applications pratiques, la portée
instrumentale des sciences de la nature est devenue d'elle-même l'argument
quasi exclusif pour motiver le sens qu'on leur octroie et le prix qu'on leur
attache. C'est pourquoi «il va aussi de soi que le sens de vérité originaire une
fois perdu, il se soit rendu si peu sensible que le besoin même de la question
en retour correspondante ait d'abord dû être réveillé et, plus encore, que le

sens vrai de cette question ait d'abord dû être découvert» (Krisis, p. 417).
Quelle tâche s'impose dès lors à la phénoménologie? Cette tâche est

double: à la fois historique et génétique. Elle est historique, dans la mesure
où chaque science est le fruit d'une tradition où se thématise l'activité humaine

qui forme son objet, ainsi que le travail par lequel s'est dégagé son horizon

spécifique. Elle est génétique dans la mesure où l'histoire en cause ne vise

pas à s'interroger seulement sur les causalités externes ou contextuelles qui
ont favorisé le développement de telle ou telle science, mais où la chose

recherchée est immanente à ce développement et réside dans la théorisation

progressive de ses a priori structurels, de sa certitude d'horizon, de son

apodicticité universelle - théorisation qui consiste en quelque sorte en une

herméneutique de la région eidétique concernée. C'est pourquoi, dit aussi

Husserl, «le problème de l'explication historique authentique coincide avec

celui de la fondation ou de l'élucidation épistémologiques» (Krisis, p. 421).
Ce qui témoigne de la part de Husserl d'une conception assez leibnizienne de



10 RAPHAEL CELIS

l'histoire, dont la temporalité coïncide avec l'expression phénoménale
d'implications supra-temporelles.

Toutefois, comme il s'agit d'explorer une eidétique concrète en amont, vers
un thème apodictique déterminé, lequel a ouvert sur une certitude d'horizon
déterminée, il s'agit d'aller au-delà des généralités formelles de la mathesis
universalis pour s'interroger sur les données hylétiques6 de l'idéalisation. Pour
la géométrie, en l'occurrence, il s'agit de questionner ce qui dans la structure
même des choses spatio-temporelles, chargées de toutes leurs qualités
matérielles spécifiques (couleur, chaleur, poids, dureté, etc.) et de leurs contenus
culturels et symboliques, a motivé leur découpage en formes idéalement

privilégiées, d'abord approximatives, puis graduellement de plus en plus
parfaites. Husserl mentionne à ce propos les prestations du charpentier, de

l'arpenteur et de l'architecte par lesquelles se dégage une série de notions plus
ou moins grossièrement définies : les plans, les droites, les points, les angles,
les surfaces courbes, notions qui sont toutes convertibles en grandeurs et en
unités de mesure. Toutes ces pratiques préparatoires doivent être disponibles

pour l'imagination de «l'inventeur» de l'univers géométrique, car elles induisent

la vision des déterminités précises qui structurent l'idéalisation de

l'infinité spatio-temporelle. Mais l'institution même de la géométrie n'est pas
encore établie pour autant. De ces pré-données historiques encore utilitaires,
un «saut» doit être accompli vers un «monde spirituel nouveau» (Krisis,
p. 425). Ce saut se réalise par un acte de réduction qui suspend les intérêts
de la pratique et les sollicitations du monde environnant, pour se concentrer
sur la vision de ces pré-données matérielles en elles-mêmes et les convertir
en supports d'une idéalisation qui se déploie en un horizon de significations
purement théorétiques. «Lorsque notre intérêt porte sur ces formes idéales,
écrit Husserl, et que nous nous occupons systématiquement à les déterminer,
puis, à partir de celles qui sont déterminées, à en construire de nouvelles,
alors nous sommes 'géomètres' [...] Au lieu de la praxis réelle, de celle qui
se préoccupe des possibilités empiriques, nous avons maintenant une praxis
idéale, celle d'une 'pensée pure' qui s'en tient exclusivement au royaume
des pures Formes-Limites» (Krisis, p. 30-31). Cet acte spirituel de réduction
a donc une portée double: il modifie le regard (la noèse) jeté sur l'essence
et son corrélat intentionnel (le noème). Le regard théorétique thématise le

noyau d'universalité contenu dans la chose contemplée. Il en dégage la forme
reproductible et re-saisissable par-delà toutes les variations empiriques
possibles. Son corrélat devient alors un invariant conceptuel, libre de toute
image, et qui grâce à son sens de vérité persistant et indépendant de toute
exemplification factuelle, s'avère transmissible avec un sens intersubjectif
identique.

6 «Hylétique» se dit du matériau encore indéterminé (non circonscrit par une
essence) de l'acte de conscience.



LE PROBLEME DE LA MATHEMATISATION DU SAVOIR 11

Jusqu'à un certain degré, le modèle de la géométrie permet de comprendre
le travail de mathématisation de la nature opéré par la physique moderne: à

l'idéalisation de la forme spatio-temporelle doit s'ajouter la possibilité de

concevoir la déformation des figures et du mouvement ainsi que l'altération
progressive des qualités à l'intérieur d'un pur continuum phoronomique. Par
là se trouve élargie l'abstraction géométrique qui ne considère dans le plein
de la réalité physique que l'extension spatiale. Néanmoins, pour que les

expériences du mouvement puissent être traduites par les variables mathématiques

de la cinétique et de la dynamique, il faut au préalable que l'horizon
d'ensemble de ces processus soit conçu comme gouverné par une causalité
universelle inconditionnée dont les lois s'imposent à tous les phénomènes
concernés par ces expériences. La physique galiléenne qui convertit la nature
infinie en un universum calculable présuppose que l'activité théorétique
correspondante reçoive une direction de sens absolument nouvelle, laquelle
doit avoir en vue une «causalité exacte universelle»: «Savoir, écrit Husserl,
comment la méthode procède pour trouver effectivement les lois causales

exactes en tant que lois idéales de la réalité, en tant, par conséquent, qu'idéalisation

des réalités empiriques, c'est-à-dire de réalités qui, dans le monde-
ambiant, ne sont en rien idéalement exactes et restent au contraire soumises
à la relativité ouverte et interminable de l'empirie, c'est là ce qu'il faut
rechercher avec précision, dès lors qu'il ne s'agit pas de dominer de façon
simplement technique, simplement pratique, la méthode, en tant que
'travailleur qualifié' dans le secteur des activités physiciennes, mais de comprendre,

par un retour sur leur mode de pensée dans leur changement même, les

créateurs de la méthode, et par là le sens final propre et les limites de droit
de cette même méthode» (Krisis, p. 387).

Le péril de la technicisation formelle de la science, Husserl le voit poindre
dans une idéologie qui nie l'opacité foisonnante du réel, dans un naturalisme

qui fait s'évanouir l'effectivité de l'objet physico-chimique en une objectité
décharnée ou en un pur «caractère de chose en général». C'est ainsi que
Husserl juge l'idéal de Laplace qui conçoit la nature universelle comme un
ensemble parfaitement clos de causalités univoquement prédictibles. Car dans

cet «idéal», aucune place n'est faite au travail de la connaissance, à ce qui,
dans son élaboration, relève de la visée intentionnelle et de sa teleologie.
D'emblée la nature y est interprétée comme un monde réal7, en soi exact, sans

que ne soit problématise l'écart entre cet «en soi exact» et les phénomènes
constituants du monde commun de la vie quotidienne qui forment le sol

d'évidence préalable du physicien.
Certes, nous apprend Husserl, la mathématisation moderne et contemporaine

de la science resterait incompréhensible sans l'ontologie formelle qui en

7 «Real» désigne, chez Husserl, ce qui a la consistance d'une chose (res),
indépendamment de sa position d'existence (réelle).



12 RAPHAEL CELIS

constitue l'arrière-plan, c'est-à-dire sans une modification en profondeur de

notre concept naturel de monde. C'est à cette modification que nous devons
l'idée d'une causalité universelle exacte qui puisse rendre compte a priori de

tout événement surgissant dans la région de la nature et qui prenne la place
de l'induction subjective relative de notre expérience sensible. Et cette
modification intentionnelle (qui désigne historiquement la «méthode» des modernes)

déploie d'entrée de jeu l'horizon mondain universel en la forme d'un
champ d'investigation ouvert in infinitum, et que les procédures empiriques,
dans la finitude de leur progrès, ne peuvent jamais épuiser. La pratique de cette
méthode «modifie» en effet d'emblée la figure des choses données dans

l'expérience. Elle s'acquiert par une attitude de pensée pour laquelle, chaque
chose singulière valant comme exemplaire pour n'importe quelle chose en
général, la diversité liée des représentations est conçue comme provisoirement
déterminée, puisque toujours encore determinable, et pour laquelle cette
diversité est considérée à la fois comme déjà parcourue et susceptible d'être

reparcourue un nombre indéfini de fois. Du point de vue transcendantal, où

se situe Husserl, la méthode (la «mathesis») anticipe sur le vide d'une
complétude qui n'est jamais que partiellement accomplie par l'expérience. Et ce

qu'elle dessine en creux, c'est la perfection en tant que série d'une pré-vision
in infinitum de. remplissements toujours possibles. «La première idée qui surgit
ici, écrit Husserl, est celle d'une progression répétable dans une généralité
inconditionnée, que l'on peut penser librement dans une évidence propre
comme infinité évidemment possible, qui prend ici la place de ce qui est

simplement interminable; à la place donc d'une itération finie, nous avons
l'itération dans un 'toujours à nouveau' inconditionné, renouvelable dans une
liberté idéale» (Krisis, p. 397).

Deux moments sont donc impliqués dans cet horizon. Le premier moment
réside dans l'idéalisation de la chose en tant que chose, en tant que sujet de

propriétés elles-mêmes idéales, en tant qu'unité d'une infinité de possibles à

déterminer exactement et grâce auxquels son identification idéalement univoque

peut avoir lieu. Le deuxième moment est qu'une fois construites les

objectités idéales, la méthode mathématique nous enseigne à traiter celles-ci
de façon opératoire et systématique. C'est ici qu'interviennent les lois précises
de la logique et de la mathématique pures.

En d'autres termes, c'est par la saisie de cette identité conceptuelle de la
chose que se crée une connaissance où la chose n'est pas seulement circonscrite

par les expériences effectives qui ont été faites sur elle, mais où elle est aussi

pensée en fonction d'expériences idéalement possibles. Cette idéalisation
logique permet de passer outre les limites imposées par le «déjà connu», afin
d'articuler celui-ci à l'inconnu et convertir ainsi l'horizon du monde en un
champ de prospection pour le perfectionnement infini de la connaissance : «Le
monde idéalisé est donc alors une infinité idéale de choses, dont chacune est
elle-même l'index d'une infinité idéale de manifestations relatives, dont elle
est - idealiter - l'unité et l'identité univoque» (Krisis, p. 397).



LE PROBLEME DE LA MATHEMATISATION DU SAVOIR 13

Néanmoins, et c'est toujours à la même difficulté que nous sommes
reconduits, cette méthode d'idéalisation systématique du monde, qui crée un
ensemble d'objectités constructibles a priori, ne rend pas encore évidente

l'application de ces idéalités constructibles au monde de l'expérience. Le
problème que Husserl soulève à chaque fois est celui de la possibilité historique
de la science mathématisée dont la teneur de sens fait originairement partie
du monde de la sensibilité. Comment cette couche fondamentale de

l'intentionnalité, composée d'expériences pré-scientifiques, a-t-elle pu être objectivée

puis mathématisée? Selon le fameux § 9 de la Krisis, consacré à Galilée,
cela ne fut possible que sur la base d'une hypothèse heuristique propre aux
esprits hardis de la Renaissance et que rien ne pouvait confirmer au départ:
à savoir que toutes les qualités sensibles spécifiques perçues dans l'expérience
concrète des corps puissent être interprétées comme étant les indices d'un
monde objectif et unique, d'une réalité étant-en-soi, perdurant au-delà des

variations perceptives relatives. Dans cette optique, tous les moments de

l'expérience intuitive doivent indiquer quelque chose de cette réalité. Et c'est

par ce processus d'indexation qu'ils font l'objet d'une mathématisation
indirecte. Celle-ci produit une règle (fonction) d'après laquelle tous les moments
intuitifs de l'expérience sont reliés au devenir des formes auxquelles ils
appartiennent. Il faut donc que soit aussi produite une causalité générale qui
assure un lien de réciprocité entre les diverses phases du concretum et la forme
spatio-temporelle géométrisable de celui-ci. Cette causalité constitue, selon

Husserl, l'idée fondamentalement étrange de la pensée de Galilée, idée qui
lui a permis d'édifier de nouvelles bases en physique. «Cette idée, explique
encore notre auteur, consiste en ce que tout ce qui s'annonce comme réel dans

les qualités sensibles spécifiques devait avoir son index mathématique dans

les processus de la sphère de la forme, sphère évidemment toujours idéalisée

d'avance, et qu'à partir de là, une mathématisation indirecte devait être
possible, et ce dans le plein sens du terme aussi, c'est-à-dire dans ce sens que,
grâce à cette mathématique (bien qu'indirectement et par une méthode inductive

particulière), il devait être possible de construire ex datis tous les processus
du côté des remplissements, et par conséquent de les déterminer objectivement.
L'ensemble de la nature infinie en tant qu'universum concret de causalité
devenait - c'est ce qu'impliquait cette conception étrange - une mathématique
appliquée d'une espèce particulière» (Krisis, p. 43).

Ce que dans la vie quotidienne nous éprouvons au contact des choses

comme étant leurs couleurs, leurs sons, leurs chaleurs, leurs poids, tout cela

est devenu pour nous l'index spontané des modifications qu'étudie la physique,
c'est-à-dire des mouvements ondulatoires, de l'agitation moléculaire, des

ondes calorifiques, etc. Ce type d'indexation des qualités est considéré

aujourd'hui comme une évidence. Ce n'était pas le cas pour Galilée et ses

contemporains. On était encore bien loin du chemin qui eût conduit à l'idée

que tous les processus spécifiquement qualitatifs renvoient, commes des

indices, à des événements et des constellations de forme déterminée. Le coup



14 RAPHAEL CELIS

de force de la méthode (de Galilée) consiste dès lors à substituer à l'inductivité
générale du monde de la vie, ou encore à la typique de son style causal
universel (Krisis, p. 36) une causalité exacte universelle qui, ultimement, sous-
tend et commande elle-même cette inductivité naturelle. Car cette causalité
universelle idéalisée englobe désormais non seulement les formes de l'espace-
temps géométrisables, mais aussi tous les remplissements qualitatifs en leur
infinité. Et il est manifeste que si les mesures à accomplir dans la sphère des

formes doivent produire des déterminations réellement objectives et globales,
il faut aussi que ce qui survient du côté des remplissements soit questionné
méthodiquement - de telle sorte que la méthode puisse expliciter la rationalité
à laquelle formes et remplissements obéissent communément. Ainsi, dès

Galilée, la substitution de la nature idéalisée à la nature pré-scientifique du

monde de la vie se généralise, sans que ne soit compris ce qui, dans la vie
intentionnelle, a pu motiver cette substitution.

Or, par contraste, Husserl ne cesse d'insister sur la portée ontologique de

la science moderne. Dans la deuxième annexe à la Krisis, intitulée «Science
de la réalité et idéalisation; la mathématisation de la nature» (Krisis, p. 309),
Husserl énonce explicitement les conditions a priori d'une théorie de la science
de la nature qui soit en mesure de frayer un accès à l'être des choses. La
première concerne l'incomplétude de principe de toute connaissance aux prises
avec un phénomène réal: «la vérité reale est le corrélat de l'être réal», explique
Husserl. Cela signifie que les évidences conquises sur la base d'une expérience
sont des évidences, certes légitimes, mais aussi présomptives L'être réal d'une
chose est «une idée qui gît à l'infini» et qui, de ce fait même, se déploie en une

multiplicité d'esquisses de sens. Cette idée contient certes l'attente d'une
détermination définitive, mais cette attente ne peut être comblée par la réalisation
d'aucune expérience fermée ou limitée. C'est pourquoi l'idéal d'exactitude
absolue, ou du remplissement définitif de l'idée mathématique de nature, constitue

avant toute chose un horizon. Il revient donc à l'ontologie de la nature «en
soi» de mettre au jour cet horizon et de définir par là l'essence idéale de la nature

que projettent les sciences mathématiques de la nature. D'autre part, et nous en

arrivons à la deuxième condition a priori, c'est à la méthodologie de la physique

qu'il revient de penser la complémentarité de principe entre la théorie et
l'expérience. Cette complémentarité est décisive: car c'est elle qui donne à

comprendre les corrélations fondamentales qui s'établissent entre le projet d'une
connaissance mathématique du réel et l'interprétation des apparences, la
conversion des variables qualitatives en variables quantitatives, le problème de la

concordance et de la discordance des expériences, etc. Autrement dit, ce que
la méthode oblige à penser d'emblée, c'est que si la nature doit être rencontrée

par la science dans son sens d'être mathématique, cette rencontre n'est toutefois

pas possible, comme le souligne Marc Richir8, sans un projet de monde où soit

M. Richir, La crise du sens et la phénoménologie, p. 33.



LE PROBLEME DE LA MATHÉMATISATION DU SAVOIR 15

pensé le statut de l'institution mathématique de la science elle-même. Car,
d'une part, il n'y a pas de vérité mathématique en physique s'il n'y a point
d'expérience, c'est-à-dire sans la construction d'un dispositif expérimental qui
intervienne activement dans le déroulement des processus étudiés, et auquel
la nature est supposée répondre. D'autre part, le physicien n'entreprend des

expériences qu'à l'intérieur d'un horizon a priori signifiant, et son rapport à

la vérité serait tout autre si n'était la saisie de l'essence idéale de ce qui est.
Cette vérité, banale en apparence, est toutefois décisive pour la compréhension
du statut ontologique des objets de la physique. Certes, semble nous dire
Husserl, l'attitude expérimentale est une attitude technique, puisqu'elle consiste

entre autres à «conditionner» les phénomènes naturels. Mais il n'empêche
que cette technique est elle-même orientée et gouvernée par une visée
théorique: car c'est la forme d'une loi physique, c'est une équation mathématique
entre des variables ayant un sens physique (espace, temps, vitesse, énergie,
etc.) dont le physicien est en quête à travers le dispositif expérimental qu'il
met en œuvre. C'est dire, comme le précise bien Marc Richir, «qu'il ne s'agit
pas par là de 'fabriquer' l'objet physique, comme l'on fabriquerait une table
ou un ordinateur - mais de le faire objectivement se manifester dans son

essence en droit intrinsèquement mathématique»9.

Tout se passe donc chez Husserl comme si l'institution galiléenne de la
science avait produit un écart irréductible entre son horizon de sens métaphysique

et l'état de ses connaissances effectives. L'horizon de sens métaphysique
est celui d'une connaissance absolue et infinie dont nous ne disposons pas,
et dont nous ne disposerons jamais. Or, le projet expérimental, à l'intérieur
duquel se délivre a priori la dimension mathématique du réel, n'est pas un

projet qui prédétermine a priori l'exactitude de la loi recherchée, mais il est

conçu de telle sorte qu'il puisse rendre compte de corrélations inattendues,
c'est-à-dire trouvées et non produites. En d'autres termes, la possibilité doit
être laissée ouverte, au moins en principe, que la loi censée être mise en
évidence se révèle contingente eu égard aux cadres théoriques qui ont permis
de la découvrir. Nous savons aussi que la découverte fortuite de certaines lois

oblige parfois à revoir l'ensemble des prédictions d'une théorie. Mais il y a

plus: dans l'ajustement réciproque exigé sans cesse en physique, entre la

théorie et les résultats expérimentaux, les lois en leur contenu présentent

presque toujours une contingence relative. Ainsi, par exemple, aucune
évidence a priori ne contraint le physicien à énoncer que la force de gravitation
doive être inversement proportionnelle au carré de la distance plutôt qu'au
cube de la distance. Et l'on pourrait toujours imaginer que le monde fût bâti

autrement, que le mouvement de la terre autour du soleil ne soit pas elliptique,
que la trajectoire d'Uranus ne soit pas irrégulière, etc. C'est la grande énigme

Ibid., p. 33-34.



16 RAPHAEL CELIS

de la physique, dont s'émerveillent les savants, mais aussi les philosophes, et
Husserl parmi eux: «que la nature obéisse le plus souvent aux lois mathématiques

les plus simples, que le projet mathématique du physicien rencontre une
nature mathématiquement réglée dans une simplicité qui paraît elle-même

contingente à l'égard du projet»10. Or, c'est l'ouverture de la nécessité

mathématique à la contingence qui creuse tout l'écart entre l'ontologie matérielle
et l'ontologie formelle. C'est tout le géme de la science moderne que de se

projeter en sorte que cette contingence ne puisse jamais, au moins en droit,
être radicale au point de laisser surgir en elle l'absolu désordre et le chaos.

C'est pourquoi, pour Husserl, l'institution moderne de la physique ne
coïncide pas purement et simplement avec le projet de la mathesis universalis.
Pour reprendre une expression de Marc Richir, la physique n'est pas une

«tautologie logique»" (c'est-à-dire un discours dont la syntaxe formelle serait
celle des phénomènes matériels eux-mêmes) - à moins d'évacuer la question
ontologique de la correspondance des phénomènes naturels à F exactitude du

langage mathématique comme question. Or, cette question, si l'on en suit le

développement depuis Descartes, Malebranche et Leibniz, a toujours été

explicitement métaphysique: elle présuppose presque toujours la possibilité de

faire recours à la connaissance ultime d'un dieu mathématicien. Que cette

possibilité ait cessé de nous inquiéter aujourd'hui, ou qu'elle soit tout simplement

écartée comme absurde, ne témoigne de rien d'autre, pour Husserl, que
de l'absence d'interrogation sur les fondements ultimes des sciences de la

nature. Tout se passe comme si la mathématique, elle-même déclarée physique,

advenait à une autonomie définitive en jouant le rôle d'un «automaton
physico-mathématique»12, qui exclurait toute considération ontologique et,

partant, toute réflexion sur le sens d'être de l'expérience scientifique de la

nature. Dans le cadre de cette exclusion, l'on oublie de méditer sur le fait que
la mathématicité du réel en soi n'est assurée que par l'exploration expérimentale

ouverte à la contingence des lois physiques. Ce n'est donc que lorsque
la rationalité «en droit» des propositions théoriques est affirmée comme allant
de soi, en occultant par là-même la contingence des phénomènes physiques

- lorsque animée par une tendance à se fermer sur soi, la physique se mue

en un système mathématique hypothético-déductif clos -, que se produit cette
«crise du sens» que Husserl a remarquablement décrite.

Ainsi, chez Newton, la mathématicité du réel physique est assurée par les

postulats suivants: le principe d'inertie, l'homogénéité et l'isotropie de

l'espace, l'unilinéarité et l'uniformité du temps, l'exactitude géométrique des

Ibid., p. 36.

Ibid., p. 31.

Ibid., p. 47. Par cette expression, l'auteur vise un discours dont le fonctionnement

logique assurerait à lui seul la production de signification.



LE PROBLEME DE LA MATHEMATISATION DU SAVOIR 17

trajectoires des mobiles. Comme le dit Heidegger, la fixation des déterminations

de la chose physique n'est pas puisée, chez Newton, «dans la chose même

par voie d'expérience»; et pourtant cette fixation est «à la base de toute
détermination des choses physiques, elle la rend possible et lui ménage son
espace»13. Ainsi, le principe d'inertie - l'idée d'un corps ne subissant aucune
force et poursuivant indéfiniment son mouvement - est le fruit d'un «se

représenter en esprit» qu'aucune observation ne permet d'attester. Pourtant,
cette «fiction» a une portée ontologique puisqu'elle prédétermine l'espace de

jeu à l'intérieur duquel les choses de la nature seront expérimentées en tant

que «faits» physiques. C'est sur fond de cet oubli du caractère fictif de ses

axiomes que la physique a pu connaître le développement extraordinaire que
l'on sait. Mais cet oubli dut en partie être surmonté lorsque des physiciens,
tels Einstein et Max Planck, découvrirent l'interaction de l'observateur et du

monde observé et, partant, la relativité de l'espace galiléen. Non que le mode
de théorisation de Newton soit devenu depuis lors purement et simplement
obsolète. C'est en considérant le système solaire comme localement inertial

que nous continuons encore aujourd'hui de calculer les trajectoires des
planètes. De même, écrit Richir, «le système lié au laboratoire est-il localement

galiléen pour l'étude, en lui, des mouvements localement accélérés, et d'un
système galiléen à un autre, les lois de la mécanique gardent la même forme,
une approximation de l'espace et du temps absolus étant donnée par la classe
de tous les référentiels galiléens: c'est ce qu'exprime le principe de relativité
en vertu duquel les lois physiques sont partout les mêmes dans l'univers,
pourvu qu'elles soient rapportées à des systèmes de référence galiléens, où le

principe d'inertie est localement vérifié»14.

Ce à quoi Marc Richir veut nous rendre attentif, c'est à l'écart significatif
qui sépare l'horizon métaphysique de la science - comme l'horizon d'une
mathématicité exhaustive du réel - et l'approximation inévitable à laquelle est
contrainte la connaissance effective. Puisqu'il n'existe pas, en toute rigueur,
de système galiléen inertial, une indétermination profonde pèse sur la «vérité»
des lois physiques les plus évidentes. De plus, nous sommes à présent
suffisamment conscients du caractère partiellement projectif du dispositif
expérimental et de ses instruments pour nous rendre compte que la réalité atteinte

par lui ne l'est qu'en fonction des observations qu'il prescrit, dans l'ignorance
d'une foule d'autres données. Mais cette finitude de l'expérience effective -
et par là même de la théorie - n'est pas seulement négative; elle est l'envers
de l'infinité en précision (infinité en droit) recherchée par la mathématisation
du champ physique. De même, explique Marc Richir, que nous ne découvrons

13 M. Heidegger, Qu'est-ce qu'une chose?, trad. J. Taminiaux, Paris, Gallimard,
1971, p. 100.

14 M. Richir, ibid., p. 48.



18 RAPHAEL CELIS

jamais de figure géométrique exacte dans l'attitude naturelle, de même, dans

l'attitude du praticien de la méthode, et a fortiori du praticien contemporain,
on ne découvre plus de loi physique exacte, ou supposée définitivement exacte.

«Mais, écrit Richir, cela ne décourage pas le physicien, puisqu'il lui suffit
d'effectuer le passage à la limite, le passage à l'infini, tel qu'il est puissamment
à l'œuvre dans le calcul différentiel et intégral»15.

Si, malgré leur approximation, l'observation et l'expérimentation ne sont

pas seulement limitatives, c'est bien parce qu'il nous faut non pas tant produire

que déchiffrer le langage mathématique dans lequel la nature se laisse
connaître. Pour la faire parler, il faut l'interroger dans un langage qui est aussi

le sien, même si le réel ainsi visé demeure toujours, selon l'expression de B.

d'Espagnat, plus ou moins «voilé». Or, au XXe siècle, avec la crise des sciences

européennes, tout se passe comme si la physique n'avait plus besoin ni de

confirmer ni de révoquer en doute son horizon de sens par un postulat
métaphysique. Cet horizon de sens contiendrait en lui-même son propre fondement:

«Il n'y aurait d'autre musique de sens, écrit Marc Richir, que celle, pure,
articulant des entités mathématiques. Sorte de mythe mathématique, n'articulant

rien d'autre que du "sens" mathématique, tel serait l'horizon de sens, en

lui-même principiellement inaccessible, de la physique moderne»16. Et Husserl
de souligner, dans la Krisis, que ce platonisme mathématique tend à exclure
toute réflexion sur le lien entre la nature du physicien et la nature du monde
de la vie. Ce qu'il dénonce en conséquence, c'est le risque encouru par les

sciences dites exactes de se dégrader en un pur et simple automaton
mathématique, en l'une de ces figures que Heidegger appelle Gestell, qui non
seulement s'avère inscrutable quant à sa signification existentiale, mais qui
occulte progressivement le sens de notre rencontre vivante avec le monde. Le
physicien se concentre sur des propriétés de l'objet (mouvement, fréquence,
radioactivité, moment magnétique, etc.) qui mettent entre parenthèses son

unicité, voire son identité générique. Ces propriétés sont abstraites en ceci

qu'elles sont indifférentes à l'essence des choses, à ce que Thomas d'Aquin
nommait leur quiddité. Ce n'est donc pas seulement la quantification qui est

facteur d'éloignement entre les représentations scientifiques de la nature et

l'expérience de celle-ci dans le monde de la vie. L'éloignement est également
occasionné par l'espace-temps homogène et indifférencié dans lequel travaille
la prédication mathématique - espace-temps dans lequel la substance perceptible

des choses se dissout en faveur de la formalisation des relations non

apparentes que ces choses entretiennent avec une infinité d'autres choses.

Pourtant, si nous y réfléchissons, la dimension de la phénoménalité n'est

jamais vraiment perdue en physique. On la retrouve dans le projet de langage

15 Ibid., p. 49.
16 Ibid., p. 50.



LE PROBLEME DE LA MATHEMATISATION DU SAVOIR 19

mathématique lui-même et dans la découverte, par ce langage, de la contingence

de telle ou telle loi physique dans son contenu concret. Il convient, en
effet, de ne jamais perdre de vue que la mathématisation de la physique est
avant toute chose le choix d'un langage, dans lequel on se propose de «faire
parler» la nature. Or, un tel choix n'a de sens que si la physique ne sait pas
d'avance ce que ce langage va mettre au jour, que s'il s'agit d'entendre avec
lui un logos qui n'a pas été produit de toutes pièces, mais qu'il faut entendre
et reconnaître. Le physicien ne sait pas d'avance ce qu'il va lire au terme de

ses expériences, mais il a besoin du projet de langage mathématique pour
décider de ce qui aura sens pour sa lecture. Autrement dit, en physique, la
dimension mathématique du réel interprété est indissociable de la dimension
phénoménale de celui-ci. C'est ce qui explique que la légalité mathématique
doit elle-même pouvoir se manifester dans sa contingence, puisque son contenu

n'est déterminé que par les limites d'une expérience partielle et finie.
Mais, d'un autre côté, cette légalité qui présuppose un accord ou une harmonie
préétablie entre la connaissance empirique de la «région nature» et la
mathématique, exige quant à elle un éclaircissement de type transcendantal. Car le

projet même de la physique réside dans la possibilité, posée en droit, de lire
et d'entendre les lois exprimées en langage mathématique dans un domaine
de l'étant dont le sens est également accessible dans d'autres langages (esthétique,

pratique, phénoménologique). Que cette possibilité ne soit pas coupée
à sa racine comme étant l'expression d'un non-sens, cela relève de cette

position en droit qui constitue le noyau de l'institution galiléenne elle-même.

3. La motivation transcendantale de la science moderne
et son enracinement dans le monde de la vie

La question de la motivation transcendantale de la science moderne,
question que nous venons d'évoquer, fut largement développée par Husserl
dans la Krisis. C'est l'une des thématiques fondamentales de ce livre qui,
notons-le en passant, a suscité, dans les milieux philosophiques, plus de

scepticisme que d'intérêt. L'idée directrice de Husserl est généralement bien

connue : à savoir que la science moderne serait la réalisation d'un intérêt enfoui
dans le monde de la vie de l'homme occidental dont le style propre contiendrait
en puissance, c'est-à-dire téléologiquement, l'exigence d'une vue objective et
rationnelle de ce qui est. Plusieurs aspects de cette thèse sont pour le moins
intempestifs. Premier aspect: l'idée d'une continuité téléologique entre le
monde de l'expérience naturelle et la science d'abord. L'on s'en tient plus
volontiers aujourd'hui, dans le prolongement de Wittgenstein et d'autres, à

l'idée d'un hiatus radical entre science et existence. Deuxième aspect: le

primat d'une Raison fondamentalement une avec elle-même, dans toutes ses

dimensions, théoriques et pratiques. Enfin, last but not least, l'exaltation d'un
projet philosophique propre à l'humanité occidentale, projet qui exigerait, à



20 RAPHAEL CELIS

l'âge de la planétarisation des sciences et des techniques, un surcroît de lucidité
et de responsabilité de la part des «fonctionnaires de l'humanité» que sont pour
Husserl les philosophes et les savants.

D ne m'est pas possible, bien entendu, de présenter ici une synthèse de

ces trois motifs avec la prudence et la rigueur qu'ils réclament. Aussi, je me
contenterai, dans cette partie nécessairement elliptique, de commenter cet
énoncé de Husserl qui résume bien sa pensée: «C'est une prestation idéalisante

qui réalise la formation de sens et la validité d'être de degré supérieur qui sont
celles de l'a priori mathématique, et ce sur le fondement de Ta priori du monde
de la vie» (Krisis, p. 159). Cette thèse implique au moins deux présuppositions:
a) La première revient à dire que le monde de la vie, dans tous les horizons
relatifs qui sont les siens, possède malgré tout une structure générale elle-même
non relative. Autrement dit, le monde de la vie a déjà préscientifiquement les
mêmes structures aprioriques que celles sur lesquelles s'appuient les sciences

objectives, b) La seconde présupposition conduit à penser que ce que font les

sciences, lorsqu'elles introduisent la substruction d'un monde étant en soi (un
monde de vérités déterminé par des vérités en soi), c'est modaliser autrement,
c'est-à-dire en l'idéalisant par la méthode, la structure d'être qui sous-tend
l'horizon universel non-thématique de la Lebenswelt.

Examinons la première présupposition. Elle met en cause deux caractères

essentiels du monde de la vie : d'une part, l'existence en lui de formes typiques,
d'essences vagues ou sauvages, qui permettent d'articuler l'identique et le

nouveau, le semblable et le dissemblable; d'autre part, le règne en lui d'un
tissu causal inductif qui permette d'en schématiser le temps en fonction
d'attentes précises et d'habitudes motivées par la confiance originaire en la
continuité du vécu intentionnel. Des formes stables et reconnaissables balisent

notre itinéraire sur le fleuve du toujours changeant, et les phases de l'écoulement

de ce fleuve ne se suivent pas sans ordre, mais obéissent à un style
de causalité qui rend l'historicité de chacun compréhensible, et pour le moins
narrativement formulable. Husserl résume sa pensée ainsi: «C'est un seul et
même monde que je possède, dont nous prenons connaissance en commun et
dont la correction est également commune, monde auquel tout étant appartient
toujours en tant qu'inséré pour moi et pour nous dans l'harmonie générale»

(Krisis, p. 385). En effet, précise-t-il aussitôt, le principe d'une causalité

universelle inconditionnée, telle qu'elle sous-tend l'entreprise de la science

moderne, a sa source dans l'expérience communautaire d'une inductivité
omni-englobante, présente dans le monde quotidien, dans la réalisation
rarement démentie d'une foule d'«espoirs inductifs», dans le style d'une cohérence

soutenue dans notre rapport aux entours, en un mot, dans la structure d'un
«bien connu universel». Et Husserl de préciser: «Toute détermination qui dans

la vie pratique normale vaut comme identifiable se tient dans l'horizon ouvert
d'une détermination plus précise éventuelle; de plus, toute chose se tient, par-
delà ce qui est perçu et déjà bien connu en commun dans les objets d'expérience,

dans un nouvel horizon ouvert de choses inconnues à l'infini [...] à quoi



LE PROBLEME DE LA MATHEMATISATION DU SAVOIR 21

correspondent également, comme appartenant aux choses vagues, les horizons
de causalité qui ne sont que vagues, et laissés par conséquent totalement
indéterminés» (Krisis, p. 395).

Selon la deuxième présupposition, c'est sur le fond de cette intelligibilité
pour le moins virtuelle, et qui donne à la notion même de monde son contenu
originel unique, que la philosophie occidentale s'est peu à peu développée
comme une tâche impérieuse, celle de la science. Pour ce faire, il a bien
entendu fallu que le concept originel de monde, en tant qu'horizon universel
non thématique, soit explicitement théorisé. Il l'a été chez les Grecs qui ont
précisément élevé le tout du monde au statut de pôle cognitif et qui, ce faisant,
ont dégagé de celui-ci des invariants, des formes ideelles, des essences, des

genres et des espèces, comme autant de ses constituants typiques soumis à la

contemplation ou à l'observation. Mais l'institution moderne de la science a

exigé une modification supplémentaire: il lui a fallu homogénéiser l'espace
et le prédéterminer de façon absolue, pour qu'il devienne cet horizon mondain
universel que l'expérience effective et finie ne cessera jamais de quantifier.
Tel est le rôle joué par la méthode, pour laquelle chaque chose singulière est
considérée comme l'exemplaire de n'importe quelle chose en général, et pour
qui la diversité infinie des représentations que ce quelque chose peut engendrer
est précomprise dans l'anticipation à vide d'une complétude possible, bien que
jamais atteinte. «Ici, écrit Husserl, entre en jeu la prestation idéalisante: la

conception du 'toujours à nouveau' - orientée sur la projection préalable vide
de la série, sur l'idée vide de son remplissement pensé comme possible,
remplissement avec lequel une nouvelle série apparaîtrait comme projet vide,
et toujours ainsi in infinitum» (Krisis, p. 397).

L'horizon du monde est alors étendu à la façon d'un réseau d'objectités
idéales, où chacune est elle-même l'index d'une infinité conceptuelle de

manifestations relatives. Or, précise Husserl, pour que la méthode soit autorisée

à procéder à l'idéalisation systématique des choses et à la construction
opératoire de formations idéales elles-mêmes déduites d'idées préalables, il
faut qu'elle puisse trouver un matériau stable dans les «apparitions de choses»

et dans les «représentations de choses». Autrement dit, avant que la méthode

ne puisse travailler, il est nécessaire que la perception, avec son flux de

phénomènes indéterminés, soit d'abord validée comme un mode d'accomplissement

intentionnel propre. Car, dans le monde de la vie, les contenus de

perception ne se présentent pas à nous en la forme d'un matériau d'emblée
destiné à la théorisation, mais plutôt en la forme d'un entrelacs synesthésique
possédant ses propres modes de remplissement et de validation. Soumise à la

méthode, c'est-à-dire travaillée par l'idéalisation, la visée perceptive est
profondément modifiée. Le noème de cette visée n'est plus une réalité finie, mais

une «perfection» qu'aucune intention effective ne peut remplir. La chose se

mue en paradigme de chose, et le devenir intuitif est polarisé par une progression

qui se profile à vide. «Le monde idéalisé, explique Husserl, est donc une
infinité idéale de choses, dont chacune est l'index d'une infinité idéale de



22 RAPHAEL CELIS

manifestations relatives» (Krisis, p. 397). Mais cette affirmation n'a de sens

que si l'on présuppose une médiation (un pont, dit Husserl) susceptible
d'articuler ce monde d'idéaux et le monde de l'expérience. C'est là que la typique
du monde de la vie joue un rôle déterminant. Car, de la teneur de sens de la
science mathématique fait partie, à titre de fondement, le monde de la
sensibilité en tant qu'il fonctionne comme monde commun avec ses invariants.

Toutefois, l'évidence originaire de la Lebenswelt ne constitue que le sol
(Boden) de fondation ontologique, et non le garant de la validité épistémologique

pour l'évidence logico-mathématique des sciences. L'éidétique de la
science moderne présuppose un clivage radical d'avec les formes du monde
de la vie, qu'accompagne un halo de potentialités non actualisées et un flou
eidétique réfractaire à l'exactitude logico-mathématique. Dès lors, l'idée que
la science moderne puisse chercher son fondement, sans rupture, dans
l'évidence originaire d'un monde de la vie qui, par la réduction, nous serait donné

comme en spectacle, cette idée constitue bien, selon l'expression de Richir,
l'illusion transcendantale de la phénoménologie. II est difficile d'évaluer
jusqu'à quel point Husserl y a lui-même succombé. Une chose est pour le

moins patente dans tous les écrits de la Krisis: c'est le caractère inévitable
de la déperdition de sens qui s'insinue entre la plénitude du présent vivant et
la mort relative du sens à l'œuvre au sein des propositions logico-mathéma-
tiques. Le système des esquisses perceptives, des synthèses passives du temps
et de l'espace phénoménologiques, ne contient rien qui puisse motiver la
délimitation formelle d'un concept ou, pour le dire en langage kantien, rien

qui ne puisse préparer le saut du jugement réfléchissant vers le jugement
déterminant. La chose, en tant qu'elle est le pôle d'esquisses profilées selon
des points de vue d'où nous la percevons au gré de la spontanéité de nos
mouvements autour d'elle, ne se réduit pas encore au scheme d'un concept.
En tant qu'invariant eidétique, la chose n'est rien d'autre que le système de

ses apparitions. Elle n'est, comme le dit encore Marc Richir, «que le phénomène

comme rien que phénomène qui se phénoménalise dans la contingence
radicale de son individuation»17, ce que Kant appelle un «universel sans

concept». Par contraste, l'objet de la connaissance est téléologiquement constitué

par le concept lui-même. Ou encore, l'eidos de la chose perçue, eidos

qui, précise Husserl, n'est jamais perçu comme tel dans la quotidienneté,
diffère fondamentalement du concept appartenant au monde des idéalités.
L'horizon des eidè est le monde d'une schématisation non déterminante, le
monde des significations dont Kant parle en termes de symbole, de typique,
d'idées sensibles ou de scheme d'une Idée. Ce monde mouvant d'essences

vivantes fait lui aussi montre d'une teleologie. Tout se passe en lui comme
s'il était, selon le vocabulaire de M. Merleau-Ponty, l'envers charnel d'un

Ibid, p. 201.



LE PROBLEME DE LA MATHÉMATISATION DU SAVOIR 23

chiasme entre lui-même et notre corps, comme s'il prévenait, sur la base d'une
complicité irréductible, notre demande de sens. C'est sur le terrain de cette
complicité que la phénoménologie se mue en ontologie. Et, si n'était cette

complicité première, la question en retour sur l'univers des sciences serait

impraticable, et les sciences elles-mêmes manqueraient d'un «sol» sur lequel
s'édifier.

Le retour à l'hylémorphisme de laLebenswelt ne doit donc pas être compris
comme une entreprise de déduction transcendantale de type kantien: rechercher

la motivation de la science et la dimension du sens commun où celle-
ci doit faire retour pour rendre raison d'elle-même, n'équivaut pas à en définir
le principe de fondation, mais à en dégager l'ethos. La généalogie transcendantale

de la science moderne, proposée dans la Krisis, est, à mon sens, moins
une epistemologie qu'une éthique. En effet, la science ne fait pas exception
dans l'ensemble des activités civilisatrices de l'homme. Si elle cessait de se

comprendre comme une contribution aux tentatives que nous faisons pour
aménager notre séjour sur cette terre, elle perdrait aussitôt sa raison d'être.
Mais, et c'est le paradoxe que Husserl n'a cessé de méditer, la science ne peut
s'acquitter de cette contribution que si elle se développe en un premier temps

- celui de la «réduction» qui commande son déploiement théorique - sans autre
but que de comprendre et de dire l'être, à l'abri des injonctions hâtives de la
praxis. C'est en quelque sorte le lot de la pensée scientifique de ne pouvoir
être bienfaisante qu'en proportion de son respect pour l'altérité du réel qu'elle
étudie.

Mais qu'en est-il en définitive de cette typologie du monde de la vie que
Husserl avait appelée de ses vœux? Existe-t-il encore des modèles de savoir
qui puissent s'installer à la fois dans la fluidité des phénomènes et procéder,
à la façon d'Aristote, par la fixation en genres et en espèces? Peut-on encore
concevoir une science de la nature dans le prolongement de la botanique ou
de la zoologie Il est encore trop tôt pour se prononcer de façon catégorique.
Alain Boutot, dans un livre récent, voit dans la théorie des catastrophes de René

Thom, dans la théorie des fractales de Benoît Mandelbrot, dans celle d'Ilya
Prigogine sur les structures dissipatives, un regain d'intérêt pour le projet d'une
science qualitative du réel18. Et l'on pourrait considérer les recherches d'André
Pichot en biologie de la même manière. Comme Husserl le pensait, une
réhabilitation du monde de la perception et de ses formes est indispensable
à l'équilibre de notre culture. Ne pouvant développer cette idée ici, je conclurai

par cette page toute goethéenne de J. M. G. Le Clézio: «Ce qui étonne dans

la vie, ce n'est pas son origine, ni sa finalité, c'est qu'elle puisse revêtir toutes

ces formes, toutes ces couleurs, qu'elle puisse montrer autant de signes
distinctifs. Pourquoi ces parures, ces pelages, ces taches, ces nervures, ces odeurs,

A Boutot, L'invention des formes, Paris, Odile Jacob, 1993.



24 RAPHAEL CELIS

ces saveurs? Chaque être porte en lui, plus réel que le mystère de sa naissance,
le secret de son apparence. C'est ce secret qui l'inscrit dans une espèce, une
catégorie, une race. C'est un secret qui doit revenir, génération après
génération, se refaire de la même manière, comme si les seules raisons de l'existence

étaient dans cette appartenance à un type [...] Chaque être, du plus petit
au plus grand, minéral, végétal, animal, possède une forme, une forme qu'il
n'a pas choisie mais qu'il cherche à accomplir de toutes ses forces, de toute
sa volonté. C'est cette forme, et aucune autre, qu'il doit mener à bien, pour
que puisse se construire l'essentielle taxonomie - l'impossible, l'inimaginable
étant exclu d'emblée»19. Telle est peut-être, aujourd'hui comme hier, le sol

d'évidence phénoménologique de toute entreprise de théorisation de la nature.

19 J. M. G. Le Clezio, L'inconnu sur la terre, Paris, Gallimard, 1978, p. 258-259.


	Société romande de philosophie : séance du 20 mai 1995 : le problème de la mathématisation du savoir dans l'œuvre tardive de Husserl

