Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 46 (1996)

Heft: 4: Ethique théologique et philosophique

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 128 (1966), P. 377-409

BIBLIOGRAPHIE

Eric SMmiLEvITCH (éd.), Rouah hen. L’ esprit de grdce. Introduction a la philoso- Histoire de
phie de Maimonide. Traduit, présenté et annoté par E. Smilévitch (Les Dix 1a philosophie
Paroles), Lagrasse, Verdier, 1994, 144 p.

Au XII® siécle, Maimonide écrivit aux communautés juives de Provence, les dé-
signant comme seules aptes a conserver et transmettre 1’héritage de la Torah. Celles-
ci se sentirent en conséquence redevables de la garde et de 1’étude de 1’ceuvre méme
de Maimonide. Le Rouah hen est simultanément I’attestation du climat intellectuel qui
s’ensuivit, et I'une des premiéres ceuvres visant  exposer et expliciter ce que le maitre
avait 1égué dans son célébre et difficile ouvrage, Le guide des égarés. Les projets du
disciple sont donc trés proches de ceux du maitre. Adossé a la physique d’Aristote —
qu’il reprend non sans quelques écarts —, il cherche a exposer les principes dégagés de
la connaissance de 1’étant, pour situer les commandements du Créateur dans 1'ordre
méme de la création. Ce traité devient ainsi le résumé d’une époque de la philosophie.
Dans une étude trés classique et des plus solides, Smilévitch fait ceuvre d’exégéte et
d’historien. Une fois I’ouvrage replacé dans son contexte, il étudie minutieusement les
hypothéses d’attribution de ce texte, la progressivité de sa composition, pour résumer
d’un trait la visée de I’ A. : «Dire le réel et son ordre». Il est clair que ce réel est compris
a partir de catégories qui ne sauraient étre ndtres. Toutefois, Smilévitch montre bien
comment la démarche elle-méme, soucieuse d’éviter de plier la nature a I’enseignement
de la Torah, mais cherchant comment celle-ci s’insére dans une physique et une psy-
chologie générales, demeure méritoire jusque dans son échec. Ainsi, ce petit livre, dii
a quelque auteur médiéval a I'identité incertaine, offre un acces facile a toute une époque
de la pensée.

Pierre-YVES RUFF

ALAIN DE LIBERA, Eckhart, Suso, Tauler et la divinisation de I'homme (L’ aven-
ture intérieure), Paris, Bayard, 1996, 245 p.

Cet ouvrage propose une introduction a la mystique rhénane et une anthologie de
textes classés selon des critéres thématiques. L’A., le meilleur spécialiste actuel de la
question, décrit le climat historique conflictuel qui imprégne le monde ecclésiastique,
entre Cologne et Strasbourg, au début du XIV¢ siécle. Un mouvement mystique dissident
inquiéte I’Eglise, I’hérésie du Libre Esprit. Dans ce contexte, maitre Eckhart et ses deux
disciples dominicains, Suso et Tauler, chargés de lutter contre la secte, élaborent une
importante ceuvre de prédication en moyen haut allemand. Nommée aujourd’hui mys-
tigue rhénane, elle est une déprofessionnalisation de la sagesse chrétienne, caractérisée
par «la réunion des deux visages du Christ en I’homme, celui de I’humanité souffrante,
du mystére de la Croix, et celui de la Sagesse éternelle, du Verbe incarné ; I'union de
la pratique et du savoir, du besoin spirituel et de I'effort intellectuel, de la passion et
de la théorie» (p. 25). L’exercice spirituel du chrétien aboutit au détachement et a la
déification de ’homme. Le mystique se déposséde de lui-méme : «c’est le ldzen, le
‘laisser’ et la ‘sortie de soi’, qui libérent une place en I’ame pour Dieu» (p. 39). S opére



378 BIBLIOGRAPHIE

alors I'inhabitation de la Trinité€ dans 1’dme du juste, sur le modéle thomasien (cf. p. 29).
L’A. défend I’orthodoxie de la mystique rhénane et particuliérement de maitre Eckhart,
inquiété par I’Inquisition, puis condamné a titre posthume en 1329. Il propose une
filiation intellectuelle. La pensée d’Eckhart et de ses disciples s’enracine dans la sagesse
du délaissement de Denis le pseudo-Aréopagite, mais aussi dans 1’aristotélisme médié-
val. En effet, I'intellect est le lieu de 'union de I’ame et de Dieu (Aristote), mais, en
conformité avec la doctrine de Proclus, au-dela des puissances. Il existe un fond de 1’dme
(I'abditum mentis de saint Augustin) ot I’homme s’unit a Dieu. L’homme s’y anéantit
en Dieu, qui est «Néant suressentiel» (p. 153). Le discours mystique revét la figure du
paradoxe ; il tente de dire le mystére et s’arréte en face de l'ineffable. Ainsi, chez
Eckhart, le fond de I’dme est un castel : «Ce petit chateau fort si totalement un et simple,
si élevé au dessus de tout mode et de toutes puissances est cet unique Un que jamais
puissance, ni mode, ni Dieu lui-méme ne peuvent y regarder.» (Sermon 2 sur Luc 10,
38 ; p. 142) L’ame du mystique réalise une percée (durchbruch), un retour au-dela de
toute image, qui efface la sortie qu’est la création. Cette ascése philosophique est
diffusée au-deld du XIV® si¢cle grace a Tauler et Suso. En fin de volume, I’A. en décrit
les influences. La théologie de 1’Un culmine avec Nicolas de Cues ; elle influe sur
I’ceuvre de Luther et d’Angelus Silesius ; elle est présente encore dans les philosophies
d’Hegel et d’Heidegger. Ses ramifications atteignent aussi a I’hindouisme et au boud-
dhisme zen : «Si mystique rhénane et bouddhisme zen sont comparables, c’est, peut-
étre, comme déconstruction du sujet dans une topologie du vide. Comme I°écrit Hei-
degger : Vider le verre, cela veut dire : le rassembler, en tant que contenant, dans son
étre devenu libre.» (p. 236).

CATHERINE PRALONG

Luici Firpo, Il processo di Giordano Bruno. A cura di Diego Quaglioni, Roma,
Salerno editrice (Profili — 15), 1993, 378 p.

I1 s’agit de la réédition d'un ouvrage qui avait paru pour la premiére fois en 1949
et qui est vite devenu a la fois classique et introuvable. Depuis lors I’ A. I'a constamment
retravaillé, en I’enrichissant grice a I’apport de nouveaux documents des archives
vaticanes et du Saint-Office. L’ouvrage parait cinq ans aprés la mort de I’A., mais le
texte avait été entiérement revu et corrigé par lui. L’éditeur a revu a son tour les citations
dans le texte et y a ajouté des notes qui facilitent la lecture des documents cités. Ces
derniers constituent la plus grande partie du volume (p. 143-358) et permettent de suivre
pas a pas le déroulement du procés de Bruno, dont une analyse nous est donnée dans
la premiére partie (p. 3-115) depuis le retour du philosophe en Italie au mois d’aofit
1591 jusqu’a sa condamnation au biicher en février 1600. Les longues années du proceés
sont fouillées avec une rare rigueur, historique, philologique et philosophique. La figure
de Bruno en ressort dans toute sa complexité et les interprétations anciennes, positivistes,
idéalistes et catholiques de Spampanato, Caruso, Gentile et Mercati, sont examinées et
critiquées 4 la lumiére des documents d’archive, sans aucun parti pris. Pour Firpo,
comme «pour tous ceux qui pensent que dans le royaume de I’esprit tout acte d’autorité
est arbitraire et violent, et qui reconnaissent dans la libre recherche la vocation humaine
par excellence, Bruno reste la victime d’une intolérance dont la justification ne dépasse
pas I’horizon historique, le défenseur non pas d’opinions philosophiques contingentes
mais du droit de I’homme de croire & ce qu’il pense, au lieu de devoir penser a
contrecceur ce & quoi d’autres voudraient qu’il croie» (p. 114). Ces conclusions sont
malheureusement toujours d’actualité a une époque ou, partout, les fondamentalismes
de tous genres font de plus en plus de ravages.

FaBrizio FRIGERIO



BIBLIOGRAPHIE 379

GABRIEL ALBIAC, La synagogue vide. Les sources marranes du spinozisme
(Pratiques théoriques), Paris, P.U.F., 1994, 482 p.

Voici, enfin disponible en langue frangaise grace au remarquable travail de Marie-
Lucie Copete et Jean-Frédéric Schaub, un ouvrage qui fut légendaire avant méme que
d’étre accessible : heureuse et parfois déconcertante rencontre entre une rédaction de
I’histoire qui la métamorphose en épopée (non sans lui demeurer strictement fidéle),
et une approche de la pensée qui, pour étre rigoureuse et empreinte d’un parti pris de
neutralité, ne s’engage pas moins, d’autant plus peut-étre, en son sujet. A travers un
brillant tableau du contexte philosophique et religieux de 1’ Amsterdam de la premiére
moitié du XVII® siécle, I’A. nous convie a la découverte de ces juifs ibériques, dont
les chrétiens surent si bien détruire I’identité sans pour autant parvenir d les assimiler
et qui, aussitdt qu’ils le purent, tentérent au loin de revenir a des racines désormais aussi
inintelligibles qu’inappropriables. C’est aussi le moment de la rocambolesque aventure
de Sabbatai Tsevi, Messie qui devait instaurer le Royaume mais qui, au terme d’un
parcours qui fut pour tous une réelle faillite, se convertit a I'Islam. Assistant impuissants
a une telle déroute lors de leur arrivée d’Espagne ou du Portugal, découvrant I’'univers
ritualisé et hiérarchisé 4 ’extréme des synagogues de Hollande, nombre de ces «nou-
veaux-chrétiens», accoutumés au judaisme clandestin, n’eurent guére le choix qu’entre
un piétisme absolu (joint 4 une obéissance aveugle qui n’était autre qu’un renoncement
a la raison) et une prise de distance parfois aussi irrémédiable que dramatique d’avec
les instances synagogales. Contrairement a ce que le sous-titre de ce livre pourrait donner
4 penser, Albiac ne cherche pas a établir de précédents a ce qu’on a pu appeler la
révolution spinoziste. Bien plutdt décrit-il un univers marqué par les figures embléma-
tiques d’auteurs qu’il se refuse a intégrer en quelque généalogie. Il s’attache, non sans
succes, a faire revivre devant nous un background culturel, une scéne qui fournit le cadre
de son approche, et dont Spinoza serait une «cristallisation» : «Telle est mon hypothése,
affirme I’A. : Spinoza comme cristallisation théorique d’une perte absolue d’identité,
celle du marrane hispano-portugais, une perte qui sape les fondements de toute con-
ception traditionnelle de la consistance du sujet, et oriente son horizon de pensée vers
une théorie de ’imaginaire désirant» (p. 64). Ce qui ne veut pas dire que la problé-
matique spinozienne ait affaire avec la seule question du judaisme natif de son auteur :
«Le probléme central du Traité théologico-politique, affirme justement Albiac, de toute
I’ceuvre de Spinoza, n’est absolument pas la ‘question juive’. C’est la liquidation
définitive de la plus durable de nos illusions : I'illusion téléologique» (p. 235). On
comprend mieux, dés lors, en quoi le refus de toute téléologie, de toute espérance en
tant qu’elle serait espérance-de, s’éclaire de 1’expérience douloureuse d’une non-origine
(le marranisme) et d'une espérance décue (I’échec du messianisme sabbataiste et 1’hu-
miliation qui ’accompagne). S’éclaire, certes, mais sans s’y réduire : toute la force de
la démonstration d’Albiac sera d’éviter une lecture trop unilatérale, qu’elle soit généa-
logique ou historiciste. Il ne s’agit pas, a strictement parler, d’explorer un contexte, mais
plusieurs, pris en un jeu de forces ruinant toute recherche d’une causalité simple, en
quoi Albiac se montre des plus fideles a la pensée de Spinoza. C’est ainsi que, bien
loin de s’intéresser exclusivement d I’émergence de la pensée spinozienne, Albiac
aborde, avec une acuité jamais démentie, les écrits de ces autres «hérétiques» que furent
pour la synagogue Uriel da Costa et Juan de Prado, comme ceux de leurs nombreux
contradicteurs, des plus médiocres aux plus éblouissants. Mieux que d’autres, Albiac
parvient ainsi a resituer, recomposer en un livre qui est aussi une somme, ce monde
qui nous oblige, certes, @ un immense détour, mais un détour sans lequel la fracture
introduite par Spinoza ne serait ni compréhensible ni concevable (ce qu’elle est, de nos
jours encore, pour nombre de ses détracteurs — & commencer par Lévinas, p. 229 sq. -
comme elle le fut jadis, lorsqu’elle incarna ce qu’Albiac nomme si bien «1’obsession
refoulée du cartésianisme», p. 218). L’ouvrage d’Albiac est un livre-phare, avec lequel



380 BIBLIOGRAPHIE

il faudra compter. Il serait toutefois possible d’adresser a I’ A. une question. A la lecture
de son ouvrage, il semble bien que le recours a I'histoire soit pour lui bien plus
systématique lorsque sont abordées d’autres figures du judaisme d’ Amsterdam, qu’aux
moments ou il y va de la pensée méme de Spinoza. Son texte se fait alors plus
méthodique, plus abstrait, plus rationnel et donc anhistorique. Est-ce pour éviter le
danger que représenterait la réduction de la pensée d l’expérience singuliére d’un
itinéraire, par ailleurs si bien décrit par Albiac? Est-ce, involontairement, pour souligner
la contemporanéité de Spinoza, de Spinoza lu par Albiac? Est-ce enfin pour préserver
la «vérité» d’un systéme tout en sachant qu’il est, toujours-déja, choisi par le désir qui
porte vers lui? Se lit alors la superbe aporie du spinozisme, comme de toute approche
du désir : que le désir soit vrai (i. e. soit), il maintiendra, contre son texte s’il le faut,
le désir de la vérité.

PiErRrRE-YVES RUFF

CHARLES RAMOND, Qualité et quantité dans la philosophie de Spinoza (Philo-
sophie d’aujourd’hui), Paris, P.U.F., 1995, 332 p.

En s’appuyant sur M. Gueroult et A. Matheron, I’A. marque d’emblée 1’importance
qu’il faut accorder aux notions de qualité et de quantité dans I’ceuvre de Spinoza. Ces
notions, dit-il, ne sont pas «l'un des thémes de la philosophie de Spinoza — Spinoza
différant en cela d’Aristote, de Kant, de Hegel, de Bergson ou de Sartre —, mais sa
question, son probléme méme. Telle est du moins la thése que nous soutiendrons ici»
(Introduction, p. 6). Plus encore que Descartes, Malebranche et Leibniz, estime 1’A.
aprés Gueroult, Spinoza pousse a I’extréme le refus de la «qualité occulte» (cf. ibid.,
p. 5) et vise & construire la notion d’une qualité non occulte, «absolument objective et
intégralement accessible a la raison» (ibid., p. 6). Or voici comment la quantité et la
qualité ainsi redéfinie s’appliquent a 1’une des distinctions fondamentales propres a la
substance spinozienne, celle de la «nature naturante» et de la «nature naturée». Spinoza,
affirme 1I’A., fera effort pour repousser la quantité hors de la nature naturante, et a cette
fin, il ira jusqu’a dévaloriser les notions de nombre et de mesure, contrairement a la
tendance de son siécle (cf. ibid., p. 6). En revanche, «par un renversement spectaculaire»,
il considérera la nature naturée du seul point de vue de la quantité. Les choses singuliéres
seront définies par leur «puissance», et pourront se composer comme des forces ; les
passions seront des «augmentations» ou des «diminutions» de la «puissance d’agir» ;
les droits de I’individu et ceux de I’Etat se compareront comme leurs puissances ; et
le salut ne sera obtenu que par la «puissance de I’entendement» (ibid., p. 6). Ce point
de vue, Spinoza ne 1’ aurait cependant pas acquis dés ses premiers textes. C’est I’Ethique,
précise I’A., qui marque un progrés sensible par rapport aux traités antérieurs dans
I’établissement de cette double direction d’'une détermination qualitative de la nature
naturante et d’'une détermination quantitative de la nature naturée (ibid., p. 7, cf. aussi
p. 173-179). De plus, I'effort lié a ce progrés ne semble pas avoir entiérement abouti,
sans doute en raison de la mort précoce de Spinoza (Introd., p. 7), qui I’aurait empéché
de résoudre la difficulté qu’il signale lui-méme en 1676 dans la Lettre 83 a Tschirnhaus,
celle qu’il rencontre dans ses tentatives pour expliquer la «variété des choses singulié-
res» 4 partir de 1’étendue considérée comme «attribut». Comment concevoir sans les
plus grandes difficultés une «grandeur» (quantitas) non quantitative? C’est cette dif-
ficulté qui conduit finalement I’A. 4 1’idée d’une permanence simultanée d’un aspect
quantitatif en Dieu et d’un aspect qualitatif dans les «choses singuliéres», une perma-
nence qui ne tient pas seulement aux circonstances historiques de la composition de



BIBLIOGRAPHIE 381

I’Ethique, mais qui trouve son fondement dans la détermination spinozienne des notions
de qualité et de quantité, et de leurs relations (ibid.). La difficulté de la grandeur non
quantitative trouverait donc sa solution dans le fait que le qualitatif et le quantitatif, au
lieu d’étre rattachés a des ordres hétérogeénes, sont en réalité simultanés, complémen-
taires, indissociables. Selon qu’on met ’accent sur I'un ou sur l'autre, on retrouve
corrélativement les deux grandes visions de la doctrine de Spinoza. Du point de vue
qualitatif, voila le Spinoza néo-platonicien, le sage a I’orientale, le mystique «ivre de
Dieu». Du point de vue quantitatif, voild le Spinoza matérialiste, athée, le philosophe
sobre du régne de la quantité (cf. p. 306-307). En ce sens, on peut donc dire que I’ouvrage
de Ch. Ramond constitue un nouvelle tentative de surmonter les déchirures propres au
systéme spinozien de la substance unique. D’excellente facture, toujours clair et précis,
€quilibré et riche, pourvu d’une bibliographie et d’index, il est également respectueux
du texte de Spinoza, et donc justement irrespectueux a I'égard de certaines interpré-
tations qui lui font violence (cf. par exemple p. 204-205, les «tortures» que Deleuze
doit infliger au systéme dans sa tentative de le «dialectiser», c’est-a-dire d’introduire
trois termes dans un systéme fonciérement binaire).

LEo FREULER

VERONIQUE ZANETTI, La nature a-t-elle une fin? Le probléme de la téléologie
chez Kant, Bruxelles, Ousia, 1994, 296 p.

Dans I’ensemble de questions relatives au statut de la troisiéme Critique de Kant,
I'intérét de I’étude de V. Zanetti consiste d centrer ’analyse sur la téléologie, qu’on
néglige souvent au détriment de I’esthétique, tout en essayant d’articuler par rapport
a elle les domaines fondamentaux de la réflexion kantienne, de la premiére a la troisiéme
Critique, en passant par la théorie de I’histoire et I’esthétique elle-méme. Une critique
de la faculté de juger téléologique était nécessaire, estime 1'A., parce que les «régles
empiriques sont sous-déterminées par les catégories», donc par les principes constitutifs
de la connaissance dégagés dans la premiere Critique. Si on ne suppose pas une
homogénéité entre les €tres de la nature et une unité entre les régles qui les régissent,
aucune connaissance empirique n’est possible. Or cette unité n’est pas garantie par les
catégories et les lois a priori de ’entendement (cf. p. 51-52). Ce qui la garantit, c’est
précisément |’introduction du principe téléologique, qui «remplit le réle que remplissait
I’idée d’unification systématique des connaissances empiriques dans la premiére Cri-
tiqgue» (p. 65). Ce principe téléologique peut étre formulé en deux points: 1) La
systématicité de la nature étant une condition de possibilité de la formation des concepts
empiriques et de la classification des étres entre eux, il faudra supposer une homogénéité
entre les étres de telle sorte que des régles empiriques puissent €tre dégagées. Cela
signifie que la faculté de juger présuppose a priori un accord de la nature avec notre
faculté de connaitre, ce qui donne lieu a une version du principe téléologique similaire
a 1’idée leibnizienne d’une harmonie préétablie. 2) Pour que les lois empiriques puissent
étre des lois, elles doivent étre considérées comme nécessaires a partir d’un principe
d’unité du divers qui ne peut pas étre notre entendement, mais qui doit résider dans
I’entendement divin (cf. p. 65-66). Affinant son analyse, I’A. examine successivement
les différences entre la «nature» dont il est question dans la premiére et dans la troisiéme
Critique (nature au sens formel et au sens matériel, chap. 1), les quatre fonctions
principales du principe téléologique (chap. 2), la structure particulieére de 1'organisme
(finalité interne et finalité externe, antinomie de la faculté de juger tél€ologique),
I’extension du principe téléologique a I’ensemble des €tres ainsi qu’a I’histoire (chap. 4).



Philosophie
contemporaine

382 BIBLIOGRAPHIE

Dans le dernier chapitre, I’A. revient sur la question cruciale de la compatibilité entre
les lois de la nature et la liberté, dont Kant traite dans la troisiéme Critique comme
si, ce qui semble effectivement €tre le cas, ce probléme n’avait pas encore €té résolu
par les deux premiéres Critiques (p. 276). Or la encore, c’est le principe téléologique
qui apporte la solution, puisque c’est a lui «qu’est confiée la tiche d’unification entre
le supra-sensible et le sensible» (p. 277). L’ A. aborde cette question par des analyses
préalables de la troisiéme antinomie de la premicre Critigue et I’antinomie de la raison
pratique, pour en arriver a la difficulté décisive (p. 279) : le postulat de I’existence de
Dieu peut-il étre en méme temps un principe régulateur du jugement réfléchissant
(troisieme Critique) et un postulat nécessaire de la raison pratique auquel celle-ci
attribue une réalité objective (deuxiéme Critique)? L’ A. propose de concilier ces deux
exigences en soulignant que de méme que la raison qui, du point de vue théorique, tend
vers l'inconditionné et cherche a unifier les connaissances en systéme, conduit la faculté
de juger a postuler un principe supra-sensible d’unification du divers empirique, ainsi,
du point de vue pratique, la raison conduit-elle la faculté de juger a postuler une
providence ou une sagesse dans la nature qui seraient I’émanation d’un principe supra-
sensible. Dans les deux cas, «I’exigence est incontournable puisqu’elle a sa source dans
une tendance naturelle de la raison ; le principe qui en résulte est néanmoins subjectif
puisqu’il n’est pas constitutif du réel» (cf. p. 280-281).

Lo FREULER

Eprrn STEIN, La créche et la croix, trad. Genia Catala et Philibert Secretan.
Préface de Philibert Secretan, Genéve, Ad solem, 1995, 90 p.

Ce petit livre rassemble opportunément une série de méditations sur le théme de
Noél. Celles-ci sont précédées d’une préface lumineuse de Ph. Secretan, traducteur une
fois de plus, ici avec G. Catala, de la grande philosophe carmélite (cf. Phénoménologie
et philosophie chrétienne, 1987 ; De I' Etat, 1989). Le lecteur découvre dans le filigrane
d’un texte inspiré par les deux grands mystéres indissolubles de la foi chrétienne,
I’Incarnation et la Passion, la forte charpente théologique qui soutient une pensée a la
fois contemplative et réflexive. Plus profondément encore que I'exigence théologique,
c’est la rigueur philosophique de la brillante €léve et assistante de Husserl a Fribourg-
en-Brisgau qui s’adresse a nous pour tracer et définir dans sa double nécessité humaine
et chrétienne (et divine peut-étre) I’itinéraire qui va de Bethléhem a Gethsémani, €clairé
par le concept et mystére central de la souffrance rédemptrice, mis en évidence & juste
titre par le préfacier. Il s’agit de saisir selon les «connexions surnaturelles des événe-
ments», comme le dit E. Stein, le sens et la raison — le pourquoi — de ’abaissement
du Verbe divin, de sa kénose, de cette «aliénation» (Entfremdung) qui a inspiré¢ aux
théologiens et philosophes de tous les temps une interrogation inépuisable et toujours
suspendue 4 la foi et & 'espérance. La souffrance expiatoire — qui a dicté a saint Jean
de la Croix cette priére incompréhensible au sens commun : «Seigneur, donnez-moi la
souffrance» — nous introduit dans la condition humaine souffrante et mortelle, et dans
celle du Verbe rédempteur, qui a la fois fait justice du mal et fait grice au pécheur.
Le Christ est ici celui qui montre le chemin vers la plénitude, le «chemin de croix»,
que I’A., écrivant entre 1930 et 1941, voyait s’ouvrir devant elle en I’acceptant d’avance
comme la plus grande joie, la joie d’enfanter dans la nuit la lumiére de la grace, qui
est indivisiblement celle de Noél et de Paques.

GABRIELLE DUFOUR-KOWALSKA



BIBLIOGRAPHIE 383

HaNS-GEORG GADAMER, Vérité et méthode. Les grandes lignes d’une hermé-
neutique philosophique. Edition intégrale revue et complétée par Pierre

Fruchon, Jean Grondin et Gilbert Merlio (L’ordre philosophique), Paris,
Seuil, 1996, 540 p.

Il y a des textes — et ce sont souvent les plus importants — qui doivent patienter
avant d’étre accessibles en langue frangaise dans leur version intégrale. C’est le cas de
Sein und Zeit de Heidegger, qui a dii patienter plus de soixante ans. Wahrheit und
Methode n’est resté en attente qu’une trentaine d’années. La présente édition — dont la
lecture n’est pas toujours aisée et la traduction parfois lourde — reprend le texte traduit
en 1976 par Etienne Sacre et revu par Paul Ricceur, dans la méme collection, et se base
sur le premier volume des Gesammelte Werke de Gadamer paru chez Mohr 4 Tiibingen
en 1986. La question de la traductibilité, qui suppose compréhension et capacité d’ex-
plication, est justement au cceur de la réflexion herméneutique que 1’A. a toujours essayé
de préciser. Traduire n’est jamais simplement translater d’une langue dans une autre,
en respectant les régles syntaxiques des deux langues ; c’est toujours déja étre 4 1’écoute
de ce que dit le texte (parole d’homme a homme, ouvrage transmis par ’histoire, texte
technique ou scientifique, ceuvre d’art). La question directrice de la pensée de 1’autre
peut se formuler ainsi : comment la compréhension est-¢lle possible? Vérité et méthode
offre un riche itinéraire de pensée, a la vaste et slire édition. Trois cercles concentriques
constituent ’ouvrage. — L’A. dégage d’abord la question de la vérité a partir de 1’ex-
périence de I'art. De la tradition humaniste deux éléments sont essentiels pour 1’éla-
boration de I’herméneutique : celui de la méthode de compréhension, et celui de certains
concepts directeurs de I’humanisme (formation, sens commun, jugement, goit). La
doctrine kantienne du gofit et du génie occupe une place centrale dans I’analyse de la
question esthétique. Le concept d’Erlebnis, d’expérience vécue, permet a I’A. de
montrer que la conscience esthétique reste problématique et que la question de la vérité
de I'art demeure centrale. La sphére esthétique se dépasse ainsi dans un horizon plus
vaste : I’ceuvre d’art ne reléve pas simplement d’une appréciation esthétique, mais
posséde une dimension ontologique : I’ceuvre d’art est parole de 1'étre ; elle n’est pas
simplement un modeéle pour toute compréhension, ni une simple production qu’il s’agit
de reproduire ou de reconstituer, mais le lieu privilégié d’une rencontre avec quelque
chose qui vient a se dire et qui prétend a la vérité. Comprendre n’est pas une activité
théorique a coté de I’activité d’interprétation, mais consiste dans cette dimension méme
d’interprétation ; comprendre une ceuvre d’art est toujours déja étre en rapport avec
quelque chose qui interpelle et qui veut étre vrai. Dés lors comprendre ne sera jamais
simple restitution des conditions originales ou de la situation historique de I’ceuvre, ni
simple appréciation subjective. — Le deuxiéme cercle de réflexion analyse la question
de la vérité dans les sciences de ’esprit. Dans une préparation historique, 1’A. montre
«le caractére problématique de I’herméneutique romantique et de son application a la
théorie de I'histoire» (p. 191 sq.), insistant sur le projet d’une herméneutique universelle
chez Schleiermacher et les difficultés rencontrées par 1'école historique (Ranke,
Droysen) a fonder une histoire universelle. Méme Dilthey demeure prisonnier des
apories de 1’historicisme, sa distinction entre sciences de 1'esprit et sciences naturelles
ne permettant pas d’élaborer une véritable théorie de la compréhension qui tienne
compte de I'unité de I'expérience humaine du monde. Gadamer voit dans la recherche
phénoménologique inaugurée par Husserl et le comte Yorck, une avancée dans le
dépassement possible du simple questionnement épistémologique ouvrant la voie au
projet heideggerien d’une phénoménologie herméneutique. — L'A. peut alors dégager
les grandes lignes d’une théorie de I’expérience herméneutique. L’historicité de la
compréhension est un principe herméneutique central, dont les principaux éléments
sont : a) la compréhension posséde une structure préalable, une précompréhension, dont
les préjugés forment I’essentiel ; b) les préjugés réhabilitent la tradition, permettant ainsi



384 BIBLIOGRAPHIE

un rapport de la conscience actuelle a ce qui a ét€ et qui vient a se dire ; c) la distance
temporelle contribue a la compréhension ; ¢) toute compréhension est historique, elle
est temporelle et donc li€e a I’histoire de I'efficience ; elle est elle-méme partie d’une
mouvance historique. L’expérience herméneutique ne dira donc rien d’autre que la co-
appartenance temporelle de ce qui est & comprendre et de qui veut comprendre ; elle
révele 1’aspect dialectique indépassable de toute compréhension, ol la question posséde
la primauté sur la réponse, celle-ci étant toujours déja question. — Dans un troisiéme
cercle, la pensée effectue un tournant sous la conduite du langage. Celui-ci — 4 la
différence de ce qu’en a fait une certaine tradition : un simple objet d’étude, un champ
objectif d’analyse qu’il faut clarifier — est le médiateur de I’expérience herméneutique.
Par une analyse du concept dans I’histoire de la pensée occidentale, I’A. montre que
le langage, le logos grec, rendu par «verbe» dans la tradition médiévale, est li€¢ a la
conceptualisation, que toute conceptualisation ne peut se faire que par son intermédiaire.
Le langage, de simple instrument a disposition, que I’on manipulerait, que 1’on pourrait
affiner et disséquer, passe a son véritable rang, ontologique : le langage est celui de
I’étre, avant d’étre celui de I’homme. L’herméneutique consistera dés lors a étre a
I’écoute de ce qui vient a se dire et 4 y correspondre, dans un authentique dialogue.
Vérité et méthode révéle ainsi que comprendre n’est pas une activité parmi d’autres,
mais 1’étre méme de I’homme au monde, un étre qui est avant tout et toujours question.
La pensée herméneutique devrait méme perdre, si I’on voulait étre conséquent, 1’attribut
«herméneutique», tant elle décrit la réalité du «tout de 1'expérience humaine du monde»
(das Ganze der menschlichen Welterfahrung) : toute pensée ne peut qu’étre herméneu-
tique, si elle se veut réaliste, tenant compte des multiples facettes de 1’expérience
humaine.

JACQUES SCHOUWEY

DomiNIQUE JaNIcAUD (€d.), L’ intentionnalité en question entre phénoménologie
et recherches cognitives (Problémes & controverses), Paris, J. Vrin, 1995,

397 p.

En 1992 un colloque était organisé a Nice par le Centre de Recherches d’histoire
des idées sur le théme : «L’intentionnalité en question entre les sciences cognitives et
le renouveau phénoménologique». Le but était alors non seulement d’interroger le
concept d’intentionnalité, central pour la philosophie de Husserl, a partir des nouvelles
conceptions phénoménologiques issues des recherches de Heidegger ou de Merleau-
Ponty mettant en question les bases idéalistes de cette philosophie (le privilége accordé
au sujet dans la constitution de la réalité phénoménale), mais aussi d’ouvrir un dialogue
entre les phénoménologues, les philosophes de tradition analytique et les chercheurs en
sciences cognitives. L’ouvrage est, pour 1’essentiel, un recueil des contributions faites
a ce colloque, avec, en complément, une bréve introduction de Janicaud, la traduction
d’un texte tardif de Husserl («Intentionnalité et étre-au-monde»), ainsi que la traduction
d’un texte du philosophe américain D. Davidson («La mesure du mental»). Trois
ensembles de recherches sont ainsi exposés par rapport 4 1’intentionnalité, entendue soit
au sens husserlien (toute conscience est conscience de..., orientée vers...) soit au sens
usuel (I'intention comme liée aux notions de projet ou de but 2 atteindre), soit enfin
au sens des états mentaux tels que les envisage la tradition de la philosophie analytique
(les croyances, les désirs, etc.). Le deuxiéme et le troisiéme ensembles de recherches
sont rassemblés sous le titre commun «Approches cognitives: le probléme du



BIBLIOGRAPHIE 385

réductionnisme». — Basé sur le dépassement supposé de la philosophie de Husserl par
celles de Heidegger ou de Merleau-Ponty, le premier ensemble explore les remises en
question de I’intentionnalité internes a 1’approche phénoménologique. L’intentionnalité
telle que 1’a décrite de multiples fagons Husserl ne serait pas primitive, mais serait soit
liée a une certaine étape de I’histoire de la pensée humaine (ou plutdt du «Dasein»),
soit basée sur une réalité vitale, plus primitive. — Lié a I’essor des sciences cognitives
et de la modélisation informatique, le second ensemble de recherches est presqu’entié-
rement représenté par le seul exposé d’Henri Atlan, «Projet et signification dans les
réseaux d’automates». L’A. cherche a déterminer les propriétés de plus en plus com-
plexes que devrait manifester un réseau d’automates physiques pour qu’on puisse lui
attribuer la compétence d’établir des projets, telle qu’on la voit a I’oceuvre dans 1'in-
telligence humaine. L’automate devrait, en particulier, étre capable non seulement
d’auto-organisation, comme c’est le cas des machines que I’homme sait créer
aujourd’hui, mais aussi de mémorisation de la succession des événements et de pro-
jection innovatrice du passé mémorisé sur le futur anticipé. On regrettera ici que les
travaux en intelligence artificielle, bien que mentionnés par Atlan, n’aient pas fait I’objet
d’une présentation et d’'un examen critique plus sérieux que ceux esquissés ici ou la
par quelques-uns des participants du colloque. Le titre de I’ouvrage est ainsi un peu
trompeur dans la mesure ou les recherches des sciences cognitives ne trouvent qu’une
place congrue ou sont trop exclusivement représentées a travers le filtre des démarches
propres a la philosophie analytique (ni Davidson ni Dretske, souvent cités dans cette
partie sur «Les approches cognitives», ne sont des auteurs représentatifs des recherches
en sciences cognitives). — Quant au troisiéme ensemble de recherches, il est représenté
par plusieurs interventions, dont celle de P. Livet («L’intentionnalité réduite ou décom-
posée?»), de F. Cayla («Le probléme de la survenance du mental»), de P. Engel
(«Intentionnalité, interprétation et t€léologie») et de J. Proust («Causalité, représentation
et intentionnalité»). Il résulte de ces différentes contributions qu’aucune tentative de
réduction des états mentaux ou de I’explication par les raisons a des états et a la causalité
physiques n’est 4 ce jour réellement satisfaisante et que le projet d’unification des
sciences tel que 1’ont formulé les auteurs attachés au Cercle de Vienne reste un probléme
pour la philosophie analytique. — Si I'ouvrage de Janicaud permet au lecteur de se faire
une idée du statut accordé a 1'intentionnalité sur le terrain des recherches phénoméno-
logiques, sur le plan de la philosophie analytique ainsi que, trés marginalement, sur le
plan des sciences cognitives, il reste a se demander si la réunion des trois démarches,
phénoménologiques, analytiques et scientifiques, a abouti d autre chose qu’a une jux-
taposition. En 1958 déja un colloque avait pour la premiére fois réuni en France les
tenants de la philosophie phénoménologique (principalement attachés a la description
des faits de conscience) et les tenants de la philosophie analytique (principalement
attachés a 1’analyse des concepts, des propositions, des mots ou des phrases). Pour
cordial qu’il fit alors, le dialogue qui s’était engagé entre des chercheurs appartenant
a des traditions philosophiques différentes n’avait pas abouti a une réelle coordination
des théses et des démarches en présence (La philosophie analytique [Quatriéme Cahier
des colloques de Royaumont], Paris, Minuit, 1962). A lire le présent ouvrage, il semble
qu’il en aille de méme pour la réunion de 1992 . Enfin regrettons I’absence a ce colloque
de tout représentant de la psychologie et de I’épistémologie génétiques (ce qui limite
encore davantage le poids accordé aux sciences cognitives dans cet ouvrage). Les
nombreux faits récoltés par ces deux disciplines sur le plan de la psychogenése des
connaissances et de 1'intelligence humaines auraient certainement contribué a enrichir
tant les apports des phénoménologues (qui dédaignent trop les résultats de la psychologie
«mondaine» dans leur analyse de la réalit¢ humaine) que ceux des philosophes héritiers
de la tradition analytique (pour qui la seule psychologie scientifique qui semble exister
est celle provenant de la tradition behavioriste américaine).

JEAN-JACQUES DUCRET



386 BIBLIOGRAPHIE

SiLvano PeTrOSINO, Jacques Derrida et la loi du possible. Traduit de I’italien
par Jacques Rolland (La nuit surveillée), Paris, Cerf, 1994, 220 p.

Ce livre se veut, essenticllement, une présentation de 1’ceuvre de Derrida. L’expo-
sition est bien faite, épousant le plus souvent la pensée de Derrida, en accompagnant
la découverte. On peut s’interroger sur le type de lecteurs auquel il s’adresse : assu-
rément celui qui n’a pas, ou pas assez, lu le texte de Derrida. Ce livre devient ainsi
le résumé précieux d’une ceuvre, mais un résumé dont le principal défaut est de supposer
une familiarit€ déja acquise avec la pratique derridienne du langage. L’essentiel de
I"ouvrage est consacré a une exploration thématique. La premiére partie, intitulée «les
archives de Derrida», présente les points d’ancrage ou les racines de sa pensée ; la
deuxiéme, «Derrida en archives», thématise cette pensée a travers trois cadres concep-
tuels empruntés a I’ceuvre elle-méme : 1’archi-écriture, les indécidables et la différance.
La troisieme, différée durant les 165 premiéres pages du livre, aborde une question des
plus pertinentes, souvent explicitement désignée comme telle par Derrida lui-méme :
celle de la pratique d’écriture, de ce par quoi I'écriture fait ceuvre, jusque dans les
écritures et réécritures qu’elle occasionne. La quatriéme et derniére partie est également
la plus bréve. Elle conduit, au terme du parcours, a voir «se confirmer la pertinence
d’une formulation déja proposée : 1’ceuvre de Derrida est une pratique d’€criture, une
ceuvre d’écriture en tant que continuelle répétition de 1I’événement de la différence et
mise en ceuvre de sa possibilité comme telle : ceuvre de pensée qui imite et pratique
la loi de la pensée et du langage comme événement de la dynamique de 1'événement»
(p. 216). Cette intuition, qui ne va pas sans annoncer la nécessité de minutieux protocoles
de lecture et d’amples développements, marque cependant la cléture de I’ouvrage. C’est
alors que surgit une interrogation : est-il possible de s’en tenir 1a? Le livre de Petrosino
ne se referme-t-il pas au moment méme ou 1’important allait se produire, ou 1’on espérait
que son mouvement nous conduirait vers un inédit que nous n’avons encore que
pressenti? Mais inversement, était-il possible de ne pas s’arréter 1a? Dans le cas inverse,
ne se serait-on pas retrouvé confronté a un mystére sans secret? Petrosino suggere bien
davantage de questions qu’il n’apporte de réponses. Il est juste d’affirmer que «1’ceuvre
de Derrida est une pensée et une pratique de la loi» (p. 206), et de présenter cette
affirmation comme une conséquence de ce qui a été dit du langage. Il est également
juste (c’est notre avis malgré toutes les réserves nécessaires), de caractériser la pensée
de Derrida comme en un certain sens théologique. Il resterait alors a explorer cet autre
versant de 1’ceuvre, qui lui appartient tout en demeurant son autre. Il resterait — mais
est-ce possible? — a entreprendre 1’exploration minutieuse et prudente de telle contrée
théologique.

PiERRE-YVES RUFF

VINCENT DE COOREBYTER (€d.), Rhétoriques de la science (L’interrogation phi-
losophique), Paris, P.U.F., 1994, 253 p.

C’est une palette trés bigarrée qui a été composée pour montrer comment la rhé-
torique est aussi critiquée qu’indispensable en science. Jugez plutot. Dans la premiére
partie intitulée «Les concessions au rhétorique dans le discours scientifique» se c6toient
philologues, philosophes, sociologues, cognitivistes et épistémologues. M. Vegetti ana-
lyse le double discours d’ Aristote qui rabaisse la métaphore dans I’argumentation a un
«parler & vide» alors qu’il en fait un large usage dans sa biologie. F. Hallyn étudie le
processus de comparaison dans 1’optique de Descartes a I’aide de I'exemple de 1’objet
qui transmet sa luminosité 4 I’ceil comme un baton d’aveugle. C. Javeau soutient la thése
que «|’utilisation des statistiques, en tant que productrices de preuves, correspond bien



BIBLIOGRAPHIE 387

a une pratique rhétorique, dans le sens péjoratif que lui avait attribué Platon». Cette thése
massive, donnée a la fin de I'article, ne semblerait pas simplement polémique si elle
€tait €tayée par des arguments autres que ceux que I’A. reproche lui-méme aux séduc-
teurs. P. Oléron nous raméne a I’effet rhétorique de la «révolution» — au sens de Kuhn —
sur les sciences cognitives notamment dans leur opposition au behaviorisme. V. de
Coorebyter propose un titre qu’il faut déchiffrer dans ce qu’il occulte : ¢’est bien entre
Popper qui s’oppose a I'hypothése ad hoc et Feyerabend qui la soutient que se fraie
I’étude de I’hypothése auxiliaire dans les sciences humaines. L’A. délimite la frontiére
entre rhétorique et psychanalyse d’une part, rhétorique et histoire des sciences d’autre
part, grice a deux exemples : la théorie freudienne des réves et la théorie lamarckienne
de I’évolution. G. Thinés se demande si la science pourrait étre imprégnée de rhétorique
au méme point que I’enseignement et définit une rhétorique optimale propre a satisfaire
les spectateurs de la science dans leur demande d’information et de vulgarisation. La
deuxiéme partiec de I’ouvrage collectif a pour titre «Le caractére incontournable du
rhétorique dans les sciences». Mais comment interpréter le rapport entre les titres des
deux parties? N’y a-t-il qu’une différence de degré d’inéluctabilité de la rhétorique, le
second plus marqué que le premier? Et comment comprendre le passage du «discours
scientifique» dans le premier volet aux «sciences» dans le second? A ce propos, au lieu
de nous indiquer les universités de provenance des A., il aurait été utile de préciser la
matiére qu’ils enseignent, voire leur domaine de recherche. Si I’on en juge par les
contributions, 1a encore le panachage reste haut en couleur puisqu’on y lit des textes
sur le langage scientifique, la physique, I’économie, la biologie, la linguistique et les
mathématiques. A. Kremer-Marietti veut repérer la mouvance «du ‘langage figuré’, par
lequel commence la science, au ‘langage littéral’ qu’elle adopte pour le reconnaitre
comme le sien propre». G. Holton détermine les occasions et les nécessités que les
physiciens ont d’employer des métaphores qui leur permettent soit de «transférer du
sens» soit de «restructurer une partie de la vision du monde». D. N. McCloskey soutient
qu’un expert en économie utilise les métaphores non pas décorativement ni seulement
didactiquement mais vraiment scientifiquement, tout comme un poéte ou un romancier.
F. Duchesneau analyse les enjeux épistémologiques de la description et de la justification
du langage téléologique des biologistes dans leurs travaux de ces trois derniéres décen-
nies. J.-C. Chevalier compare le dispositif argumentatif et les stratégies de trois textes
grammaticaux. Enfin J. et M. Dubucs mettent & jour «la couleur des preuves» mathé-
matiques, c’est-a-dire, au sens de Frege, les effets produits par un discours, I’ensemble
des éléments qui affectent 1’auditeur indépendamment de 1a valeur de vérité des phrases
de ce discours. De ces douze exposés se dégage 1'impression qu’une grande majorité
sont de haute tenue. Ils permettent de plus des lectures transversales instructives comme,
par exemple, I’étude de la métaphore en philosophie, en biologie, en science économique
et dans I’histoire de la physique. En bref, c’est un livre dont nous pouvons savourer,
au gré de nos intéréts, un riche choix de facettes interdisciplinaires...

NATHALIE JANZ

GreGORY McCurrocH, The Mind and its Worlds, Londres-New York,
Routledge, 1995, 227 p.

Ce livre présente un double panorama d’une question centrale en philosophie : «ou
placer I'esprit dans le schéma général des choses?» Le premier volet historique retrace
la théorie des idées chez Descartes, Locke, Frege, Wittgenstein ainsi que dans le
comportementalisme et le mentalisme, la seconde partie présente les débats contempo-
rains de la philosophie du langage et de I’esprit ou s’opposent positivistes et réalistes,



388 BIBLIOGRAPHIE

internalistes et externalistes, naturalistes et scientistes. L’A. adopte la position
externaliste en combinant des éléments de Wittgenstein, d’existentialisme, de Frege et
de Putnam, il défend un esprit que 1’on ne peut séparer ni du corps, ni de I’environnement
dans lequel ce corps évolue. Ecrit principalement pour des étudiants n’ayant aucune
connaissance sur la question, cet ouvrage a le mérite de rendre claires et accessibles
des questions que beaucoup d’autres ont contribué¢ a embrouiller...

NATHALIE JaNZ

SHAUN P. HARGREAVES HEAP, YANIS VAROUFAKIS, Game Theory. A Critical
Introduction, Londres-New York, Routledge, 1995, 282 p.

Sil’on en juge par son titre, ce livre est une présentation générale de la théorie des
jeux. On y trouve dés lors un exposé détaillé des exemples canoniques comme le jeu
des faucons et des colombes (chicken ou hawk-dove), les jeux de coordination ou le
fameux dilemme du prisonnier. Le choix s’étend ensuite & des jeux plus complexes
comme les jeux a répétition, les jeux de réputation et les jeux évolutionnistes. Parler
de théorie des jeux d’une fagon globale requiert également une introduction a ses
fondements philosophiques et logiques, ainsi qu’a ses développements dans d’autres
domaines. Le point fort de ce livre tient a ce que la théorie des jeux n’est plus confinée
au strict domaine de I’économie mais étendue aux différents débats en sciences sociales.
La théorie des jeux prétend ainsi représenter «une possibilité d’unifier les sciences
sociales en fournissant le fondement d’une théorie rationnelle de la société». Le premier
chapitre, annoncé comme prémisses philosophiques de la théorie des jeux, s’avére €tre
en fait une introduction aux concepts clés de stratégies de raisonnement et de connais-
sance commune de la rationalité. Dans 1’introduction, on mentionne les origines de la
rationalité instrumentale, la conscience hégélienne se prenant elle-méme pour objet, la
constitution de I’Etat selon Hobbes ou Rousseau, mais ces références, traitées trés
rapidement, ne donnent guére lieu a des développements ultérieurs. La nature humaine
selon Hume, I'impératif catégorique kantien, I’action de Marx ou encore 1’idée de norme
chez Wittgenstein échappent heureusement a ce traitement superficiel. Il ressort que les
A. sont plus convaincants dans I’analyse des €conomistes et des représentants des
sciences sociales et politiques que dans la présentation des théories philosophiques. Est-
ce une nouvelle conséquence de I’éternelle dichotomie entre les «cultures» anglo-
américaine et continentale? C’est bien le probléme de ce livre ou la philosophie, censée
servir de fondement 4 la théorie des jeux, n’en est parfois que le «parent pauvre». Le
sous-titre, A Critical Introduction, renforce cette impression car 1a ot 1’on nous promet
une argumentation serrée, on attendrait une discussion plus soutenue et plus détaillée.
I1 est vrai, par ailleurs, que les autres livres sur la théorie des jeux ne se donnent méme
pas cette peine... Il vaut donc mieux aborder ce livre dans la perspective des sciences
sociales et de 1’économie : la théorie des jeux devient donc trés largement pédagogique
et permet de clarifier les positions fondamentales et les débats en sciences sociales, par
exemple autour de la théorie politique de 1'individualisme libéral. La contribution de
la théorie des jeux a I’individualisme libéral consiste a fournir des modéles de négo-
ciation et des modéles du réle approprié de 1’Etat. C’est I’occasion de découvrir ou de
redécouvrir les stratégies et le concept d’équilibre de Nash, les microfondations d’Elster,
le procédé de négociation de Rubinstein, les tournois d’ Axelrod, les jeux évolutionnistes
de Sudgen, la théorie procédurale de la justice chez Nozick, pour ne citer que les
principaux. Les brefs rappels exposés dans les encadrés (boxes) sont de ce point de vue
trés utiles par leur concision. C’est donc 1’originalité et le mérite de ce livre de ne pas
se limiter a la présentation de la simple théorie des jeux mais de faire intervenir les



BIBLIOGRAPHIE 389

théories politiques, éthiques et économiques pour enrichir ses commentaires. Lisez donc
ce livre dans I’esprit des sciences sociales, car — contrairement a certaines de ses
prétentions philosophiques — il tient 14 toutes ses promesses.

NATHALIE JANZ

BRUNO ACKERMANN, Denis de Rougemont, une biographie intellectuelle,
Genéve, Labor et Fides, 1996, 2 vol., 1278 p.

Préfacée par sa fille Martine, professeur en Sorbonne, cette somme de plus de mille
pages sur Denis de Rougemont est 4 la fois ce que les Anglo-Saxons appellent une
«biographie autorisée» et une thése de doctorat &s lettres de I’Université de Lausanne.
De ces deux genres conjugués elle a tant les défauts que les qualités. Coté défauts, le
ton quelque peu hagiographique de toute «biographie autorisée», qui trahit le manque
de distance de 1I’A. par rapport a son sujet, propre de tout genre d’«histoire officielle»,
ainsi que le jargon de beaucoup de théses (en 1’occurrence celui de ’analyse littéraire
«a la» Genette). Coté qualités, la précision exhaustive dans la reconstruction d’un
parcours intellectuel qui fut multiple, versatile et exemplaire, donc difficile a cerner avec
justesse et exactitude. Le deuxiéme volume retrace d’abord la vie de Denis de Rouge-
mont de 1940 a 1946 (avec un bref excursus jusqu’en 1985), ensuite il est consacré a
I’analyse littéraire des textes et des manuscrits des «journaux non intimes» de 1’écrivain
(Journal d’ Allemagne, Journal d’un intellectuel en chémage, Journal des deux mondes,
Journal d’une époque) et pour finir il comporte une considérable bibliographie générale
et un volumineux index des personnes citées. Mais c’est le premier volume qui nous
intéresse plus particuliérement ici, puisqu’il montre la relation entre la foi protestante
de Denis de Rougemont (avec son adhésion a I’orthodoxie barthienne), sa philosophie
personnaliste et son engagement politique fédéraliste. C’est & Paris, au début des années
1930, que Rougemont s’ouvre au monde et commence sa «carriére» dans les milieux
littéraires des revues, en qualité de secrétaire des Editions «Je Sers» d’abord et aussi
comme collaborateur des Cahiers de Foi et Vie, de la Nouvelle Revue Frangaise et
d’Esprit. En 1932 il fonde la revue Hic et Nunc (dont le nom est a lui seul tout un
programme...), en rupture tant avec la tradition du protestantisme libéral héritée du
XIX¢ siecle qu’avec les positions du christianisme social d’un Wilfred Monod. Comme
I’écrit trés justement Bruno Ackermann: «Le parti pris personnaliste et barthien de
Denis de Rougemont refléte exactement ses positions, qui sont d’ordre spirituel, et le
situe, au sein des mouvements révolutionnaires et parmi d’autres intellectuels, comme
une figure originale : le seul qui revendiqua, avec Emmanuel Mounier, la primauté de
la foi chrétienne comme fondement de toute action révolutionnaire véritable.» (p. 218).
Si la revue Hic et Nunc est consacrée a la diffusion en France de la doctrine barthienne
par Rougemont et par d’autres jeunes disciples de Barth que Mauriac a qualifiés de
«calvinistes d’étroite observance, furieusement antilibéraux» (p. 230), c’est dans une
autre revue, L’'Ordre nouveau, que Rougemont et ses amis publient leurs prises de
positions politiques, qui indiquent dans la tradition proudhonienne et anti-marxiste la
seule voie qui puisse permettre a la France de sortir de la crise dans laquelle elle se
débat. La Seconde Guerre mondiale se chargera de trouver une autre voie de sortie,
certainement plus douloureuse et moins idéale, mais dont on ne saurait dire dans quelle
mesure elle fut plus ou moins efficace. Quoi qu’il en soit, comme le note Denis de
Rougemont, la théologie qui était la sienne et celle de ses amis «transposait exactement
d’une maniére homologue la politique fédéraliste qui était la nétre, commune a tous.»
(p. 249). 1l nous semble que c’est dans 1'analyse des relations entre ces trois domaines
(la théologie, 1a philosophie et la politique) que réside avant tout I'intérét de cet ouvrage.
Pour la premiére fois est mise en évidence toute la complexité et la profondeur de la



390 BIBLIOGRAPHIE

genése de la pensée de celui qui fut sans doute le plus grand intellectuel engagé que
la Suisse ait connu au courant de ce XX¢ siécle, bien qu’il ait été obligé de s’expatrier
en France puis en Amérique pour se faire reconnaitre par ses pairs d’abord et par le
grand public ensuite. Il y a peut-étre 1a aussi de quoi réfléchir aux relations que la Suisse
entretient avec ses intellectuels, mais ceci est un autre sujet, qui nécessiterait sans doute
pour étre traité de fagon exhaustive une autre thése encore plus volumineuse que la
présente.

FaBrizio FRIGERIO

DeNisE SoucHE-DAGUES, Nihilismes (Philosophie d’aujourd’hui), Paris, P.U.F.,
1996, 263 p.

Par le pluriel du titre, I'A. veut marquer a la fois la déterminité flottante de la pensée
nihiliste et #A’incomplétude de I’exposé» (p. 1), plus historiciste que phénoménologique.
Le mobile de la recherche n’est pas étranger & Auschwitz, considéré comme «butée
ultime» (p. 3) de toute réflexion actuelle sur le nihilisme. Le corps de I’ouvrage est divisé
en trois parties, destruction — philosophie — déconstruction. L’ A. commence par débus-
quer une pensée de la destruction dans les «idéologies du déclin» (p. 11) dont Spengler
et Jinger font figure de protagonistes. Elle inclut dans cette exploration préalable les
penseurs de I’Ecole de Francfort et le double aspect de leur critique, philosophique et
sociale. Une sorte de terreau commun nourrit les contenus disparates des nombreux
textes cités : la «réflexion sur I’histoire et plus profondément sur la temporalité», «la
critique de la Raison et de ses ceuvres», la crise de I’ontologie et ses conséquences pour
les délimitations du fini et de I’infini, du «Bien et du Mal» (p. 63-64). Dans la deuxié¢me
partie, I’ A. présente «le débat historique sur le nihilisme» (p. 67). Pour elle, «présenter»
c’est proprement rendre présentes les discussions les plus complexes et notre survol est
indigne d’un tel effort. Dans la «dispute sur 1’athéisme», deux tendances nihilistes se
font jour : 'une dans le repli extréme d’une philosophie de la représentation, 1’autre,
mystique, qui laisse étre le rien et ouvre ’accés a «une ontologie négative, voire a une
mé-ontologie» (p. 76). Adoptant la mort de Dieu comme point focal de son étude, 1’A.
soutient la gageure d’une approche thématique des écrits de Nietzsche. Deux autres
visages du nihilisme s’y révélent indissociables, I'un tourné vers I’ombre et I’autre qui
regarde vers «l’aurore, ou la liberté osera s’affirmer au-dela du bien et du mal» (p. 99).
Un chapitre magistral est réservé a Heidegger. Vu les prémisses de I’ouvrage, la question
des collusions avec le nazisme devait étre envisagée. L’A. y fait d’autant mieux face
que sa réponse — comme celle de Habermas dont elle défend la pertinence — passe par
le rapport qu’entretient le philosophe allemand avec le nihilisme. Si elle admet qu’une
«complicité» (p. 123) n’est méme plus contestable, elle s’efforce de tirer toutes les
conséquences philosophiques du «destinal» heideggerien dans la mouvance duquel le
nihilisme finit par étre banalisé tout autant que le national-socialisme. Dans la Sérénité
du laisser-étre, I’ A. conclut a un nihilisme «confirmé et méme redoublé» (p. 139). Aprés
une bréve confrontation avec «une autre pensée du Néant» (p. 140), celle de Hegel, qui
ne récuse pas I'héritage platonicien et assure le «surpassement du nihilisme» (p. 151)
dans un Absolu intelligible, le romantisme est évoqué pour la solution «qu’on pourrait
dire gracieuse» (p. 153) qu’il a trouvée dans la création poétique mais surtout pour la
problématisation kafkaienne de cette solution. La troisiéme partie est consacrée 4 la mort
de I’art comme symptéme d’une «crise générale de la signification» (p. 176). Quand,
selon le mot de Baudrillard, «I’artifice est au cceur de la réalité» (p. 221), le monde
vacille et perd sa consistance référentielle. De la crise du sens émerge la désespérance
de I'innommable; de la ruine du sujet comme producteur de soi, I’automaticité et I'in-
différence de tout. Le discours de la déconstruction reste tristement théorique et, dans



BIBLIOGRAPHIE 391

son dos, les mythes se gorgent de sang. Le nihilisme a un double lieu, ontologique et
historique. Tout au long de son enquéte, I’A. aura dégagé inlassablement les voies qui
passent de 1’abstraction des discours aux (dé-)réalisations du monde. Dans sa «conclu-
sion impossible» (p. 243), elle se détourne avec concision du vertige auquel elle s’est
exposée dans cette patiente fréquentation de la rhapsodie nihiliste. Son livre s’impose
comme une somme (pessimiste?) dont I’importance requiert la maturité de toute une
carriére.

ELIANE MULLER

RENEE BOUVERESSE, Esthétique, psychologie et musique. L’ esthétique expéri-
mentale et son origine philosophique chez D. Hume, Paris, Vrin, 1995,
648 p.

R. Bouveresse, bien connue pour ses travaux sur K. Popper, Spinoza et Leibniz,
nous offre ici une histoire de ’esthétique expérimentale (A) et une synthése de la
psychologie de la musique (B). Par sa richesse et sa diversité, cet ouvrage défie le
résumé ; nous ticherons pourtant d’en dégager les lignes de force. — A) L’A. nous
apprend que Fechner, par son Introduction a I'esthétique (1876), fut le fondateur de
I’esthétique expérimentale dont la tiche, par opposition & ’esthétique spéculative, est
de parvenir a des résultats positifs, méme s’ils sont partiels. En 1908, Ch. Lalo montra
les limites de la méthode fechnérienne (trop centrée sur 1’individu et manquant le
probléme crucial de la valeur esthétique). Enfin, dans les années soixante, les psycho-
logues expérimentaux purent vérifier I'hypothése humienne de I'universalité du juge-
ment de gofit entre les experts des différentes civilisations. En effet, méme si les
théoriciens du nombre d’Or sont les précurseurs de 1'esthétique expérimentale (cf.
deuxiéme partie), celle-ci trouve son fondement dans la philosophie humienne (cf.
troisiéme partie). Selon I’A., les travaux des psychologues modernes confirment la
théorie humienne de la norme du gofit : ¢’est dire, selon elle, que les Essais esthétiques
esquissent, dés le X'VIII® siécle, I’«esthétique intégrale» que Ch. Lalo appelait de ses
veeux. — B) Comme I'A. ne peut présenter toute 1’esthétique expérimentale, elle nous
montre dans les trois chapitres de sa quatricme partie 1’apport conceptuel et méthodo-
logique de la psychologie de la musique : le premier chapitre, consacré a Ch. Lalo, nous
présente une €étude de la musique sous deux de ses aspects : psycho-physiologique (par
la sensation) et psychologique (par la perception), ainsi qu’une synthése des spéculations
de K. Popper sur la naissance de la polyphonie. Le deuxiéme chapitre concerne les
travaux de R. Francés sur la perception de la musique, subdivisés en trois parties :
1. syntaxe, II. rhétorique, III. expression et signification. Francés y traite de la syntaxe
tonale opposée a la syntaxe atonale, montre que 'unité sérielle est d’ordre conceptuel
plutdt que perceptif et que la musique jouit d’une conceptualisation trés poussée grice
a I'utilisation de la notation musicale. Il traite aussi du discours musical, des problémes
perceptifs d’organisation linéaire et d’organisation simultanée. Enfin, il montre que toute
musique est a la fois un arrangement formel et une virtualité d’expression conceptuelle
plus ou moins adéquate a la forme musicale. — Le troisiéme chapitre, consacré a la
sémantique psychologique de la musique, révéle combien M. Imberty sait allier I'in-
terprétation (la psychanalyse) et I’explication (les techniques expérimentales de la
psychologie). Pour Imberty, la signification musicale, a la différence de la signification
langagiére, n’est ni lexicale ni dénotative mais immanente a la forme de I'ceuvre.
L’espace sémantique est tridimensionnel (tension-détente cinétique, résonance émotion-
nelle, schémes de spatialité) et psychologiquement fondé sur les assimilations des
formes sonores a des schémes de la vie affective et sensori-motrice. Imberty redéfinit



392 BIBLIOGRAPHIE

le style musical de maniére a pouvoir lui donner une interprétation psychanalytique et
souligne que la sémantique musicale est aussi une sémantique du temps (élément
essentiel a I’expressivité musicale car mettant en jeu les pulsions de vie et de mort).
Par sa double perspective (historique et synthétique), I’ouvrage de Renée Bouveresse
nous parait susceptible d’intéresser aussi bien le psychologue que le philosophe ou le
musicien ; il démontre également, preuves a 1’appui, toute 1’actualité de la pensée de
Hume dans les sciences humaines.

DANIEL BOURQUIN

CENTRE D’ANALYSE ET DE DOCUMENTATION PATRISTIQUES, Biblia Patristica. Index
des citations et allusions bibliques dans la littérature patristique, V1:
Hilaire de Poitiers, Ambroise de Milan, Ambrosiaster, Paris, C.N.R.S.,
1995, 374 p.

Aprés s’étre consacré depuis plusieurs années au dépouillement d’ceuvres écrites
en grec (les volumes 3 a 5 de cette collection d’index sont consacrés a Origéne, Eusébe
de Césarée, Cyrille de Jérusalem, Epiphane de Salamine et les Péres de Cappadoce, a
quoi il faut ajouter un index philonien), le Centre d’analyse et de documentation
patristiques fait maintenant une belle incursion dans le monde latin du IV® siécle, a
travers trois €crivains majeurs qui ont été au cceur des controverses ariennes et qui ont
consacré d’amples traités a I'interprétation de la Bible : Hilaire de Poitiers (mort peu
avant 370), Ambroise de Milan (337/339-397) et I’Ambrosiaster — un énigmatique
auteur contemporain d’ Ambroise qui a particuliérement commenté les épitres paulinien-
nes. La plupart des références renvoient d 1’énorme production d’Ambroise, dont les
ceuvres, authentiques ou douteuses, commentent sans cesse les Ecritures. Ce nouveau
volume des index des citations et allusions bibliques promet donc d’étre d’une grande
utilité pour I’étude de I’exégese du I'V® siécle et devrait permettre d’approfondir 1'étude
de 'utilisation du matériau biblique dans les controverses christologiques et éthiques
en monde latin.

REMY GOUNELLE

Francors HEM, La théologie de la victoire de Constantin a Théodose (Théo-
logie historique — 89), Paris, Beauchesne, 1992, XV + 347 p.

Il est des livres dont le sujet attire le regard. Celui de F. Heim en fait partie. Dans
cet épais volume, qui correspond a la deuxiéme partie d’une thése de doctorat soutenue
en 1985, I’A. étudie en effet le lien effectué dans I’ Antiquité paienne et chrétienne entre
un triomphe militaire et la présence de la divinité aux c6tés du camp vainqueur, tel que
I’exprima par exemple 1’historien Eusébe de Césarée : «Provenant du seul et unique Dieu
de l'univers, la victoire fut accordée au souverain d’alors» (cité p. 64). Une telle
croyance, qui associait intrinséquement la puissance politique avec la religion, fut
fortement mise 4 mal par I'implantation de la foi chrétienne dans I’empire romain et
par les importantes invasions barbares subies au I'V® siécle. Les défaites de Rome ont
en effet surpris et ont conduit & se demander pourquoi la victoire n’était plus du coté
des Romains, mais des barbares. Ces revers étaient-ils dus & 1’abandon de la religion
paienne au profit du christianisme, ou, au contraire, a la poursuite des cultes paiens
malgré le christianisme, ou encore & la débauche de la gent militaire? Répondre a ces
questions impliquait d’expliquer les succés d’antan : étaient-ils dus a la pi€t€ exemplaire

Histoire de
la théologie



BIBLIOGRAPHIE 393

des anciens romains, a la présence bienfaisante de la Fortune a leurs c6tés, ou a leur
valeur militaire au faite de sa grandeur? Plus profondément, il fallait réfléchir a la place
occupée par le divin dans la réalisation du destin des hommes : est-ce la divinité qui
fait la victoire (ou la défaite), ou bien la vaillance (ou la déchéance) des soldats, ou
bien les deux, qu’ils dirigent ou non le destin dans le méme sens? Telles sont les
questions que prétend traiter I’ouvrage de F. Heim. Mais il en est des livres comme
de certaines patisseries : ce n’est pas parce qu’ils attirent 1’ceil qu’ils répondent vraiment
aux attentes du consommateur. — Cet ouvrage nous parait en effet poser plusieurs
problémes méthodologiques sérieux. En premier lieu, I’ A. affirme, sans réellement s’en
expliquer, ne pas vouloir traiter ni de 1’iconographie, ni des inscriptions (p. 34). Ce parti
pris regrettable améne F. Heim & ne prendre en compte, non pas sculement des «textes
littéraires» (p. 34), mais uniquement des écrits d’auteurs importants. On est d’autant
plus surpris (mais heureux) de voir apparaitre, dans la conclusion, le «peuple» (p. 325),
«le milieu des moines et des conuersi» et des écrivains comme Paulin de Bella et Paulin
de Béziers (p. 327), dont I'ouvrage n’a pas fait mention précédemment, se contentant
de rester dans les milieux intellectuels, souvent proches de la Cour impériale. D’autre
part, la terminologie conceptuelle employée par 1I’A. ne semble pas trés claire : qu’en-
tend-il réellement par «mystique» et surtout par «politique», deux termes souvent
employés en tension (par exemple p. 178, le «calcul ‘mystique’» a-t-il réellement pesé
plus que le «calcul politique» dans la décision de «rendre aux paiens les biens confisqués
aux temples»? A lire I’exposé méme de F. Heim, on peut en douter, tellement les deux
plans paraissent imbriqués). En troisiéme lieu, I’interprétation des textes menée par
F. Heim parait parfois légérement tendancieuse, particuliérement dans le chapitre con-
sacré & Ambroise de Milan ; elle I'améne en outre ici ou 12 a formuler des jugements
a I’emporte-piéce dont la pertinence ne nous a pas toujours paru évidente (cf. particu-
lierement p. 51 : «position parfaitement illogique» ; p. 63 : «contradiction interne»,
«cette conception se marie mal» ; p. 263 : «il faut entendre 1’expression dans un sens
exclusivement spirituel»). Enfin, on aurait aimé ici ou la plus de développements
théologiques expliquant les fondements religieux (en particulier christologiques) de la
théologie de la victoire, tel celui, exceptionnel, consacré a Eusébe de Césarée, p. 84-
87. — Dans son ensemble, cet ouvrage manque en outre de clarté. Certes A. Mandouze,
dans son élogieuse préface, avertit le lecteur de ce que F. Heim est «un auteur qui n’est
pas facile» (p. vi). Mais ce n’est pas que I’argumentation soit extrémement technique
ou trop érudite. Il en va plutét de plusieurs défauts d’exposition : le cheminement est
parfois confus (cf. par exemple p. 127-134) ; I’exposé, ici ou la non linéaire, est dilué,
et’A. n’épargne pas 4 son lecteur de longs détours dont nous n’avons pas toujours pergu
I'utilité (cf. par exemple p. 67-74, 204-211) ; souvent des motifs ou des citations sont
répétés quasiment a I’identique a plusieurs pages d’intervalle, sans forcément de renvoi
aux premicres mentions (cf. par exemple 'affaire de la synagogue de Callinicon dans
le chapitre sur Ambroise) ; parfois méme des développements se trouvent en double dans
le livre (comparer par exemple la n. 122, p. 67 et les p. 73-74) ; I’ A. ne donne en outre
pas toujours les éléments nécessaires d son lecteur pour suivre son argumentation (nous
n’avons pas vu qu’il donne le texte de I'inscription qu’il discute au début du livre, sinon
sous sa forme latine, confidentiellement citée dans la n. 20, p. 40 ; les premiéres phases
de I’évolution d’Eusébe, citées p. 105, sont insuffisamment présentées dans le déve-
loppement qui précéde) ; les citations ne sont souvent pas traduites, et lorsque des
traductions sont données, elles sont émaillées de mots grecs et latins méme lorsque ceux-
‘ci ne posent pas de probléme particulier de compréhension (cf. ainsi p. 204 ou I’ A. met
dans la citation une série de termes grecs qu’il ne commente pas, pour analyser ensuite
une expression dont il ne donne pas le texte original dans la traduction!). L absence
de sous-titres dans la quasi-totalité de I’ouvrage (quelques salutaires exceptions se
trouvent aux p. 92-98 et dans les chapitres sur Ambroise, Prudence et Paulin) ne facilite
pas la compréhension d’un exposé qui se déroule auteur par auteur, et qui, dés lors,



394 BIBLIOGRAPHIE

n’hésite pas a se répéter : €tait-il par exemple vraiment judicieux de distinguer Ammien
Marcellin et Claudien, dont I’A. reconnait la parenté de pensée au terme de deux
chapitres répétitifs (p. 254)?7 — L’ouvrage est enfin entaché par le manque de clarté de
plusieurs renvois en notes (par exemple, ou est le chapitre consacré a «Enthousiasme
de I’armée...» signalé n. 76, p. 557), par le fait que, ponctuellement, une citation est
faite sans que la référence en soit donnée (par exemple p. 191), et par la présence de
plusieurs fautes typographiques parfois génantes (cf. par exemple p. 147, le début de
la citation d’Ez 3,17-18 [et non 17-19 comme indiqué] est incompréhensible & moins
de corriger «tu» an «je»). Quant aux deux index, ils sont malheureusement incomplets.

REMy GOUNELLE

MARIE-ODILE BouLnois, Le paradoxe trinitaire chez Cyrille d’Alexandrie.
Herméneutique, analyses philosophiques et argumentations théologiques
(Collection des Etudes augustiniennes, Série Antiquité — 143), Paris, Ins-
titut d’Etudes Augustiniennes, 1995, 681 p.

L.’ouvrage de Marie-Odile Boulnois vient 4 son heure pour combler la pauvreté de
la bibliographie cyrillienne. Celle-ci ne compte guére qu’une dizaine d’études et une
quarantaine d’articles, présentations générales des grands dictionnaires y comprises.
Quant 4 la triadologie de Cyrille d’Alexandrie, dont on sait qu’elle occupe une place
importante dans 1’histoire des dogmes, parce qu’elle représente un point de jonction
entre la patristique et la scolastique, c’est la premiére fois qu’elle fait 1’objet d’une
recherche pour elle-méme. «Pour rester fidéle a la méthode de Cyrille, dit I'A. dans son
introduction, et & la maniére dont il aborde les questions trinitaires, c’est-d-dire d’une
fagon non systématisée, mais en laissant toujours la place aux difficultés soulevées par
les adversaires, nous n’avons pas voulu reconstruire sa pensée sous forme d’un traité
dogmatique. Mais nous avons plutét cherché a mettre en évidence les multiples points
de vue de sa réflexion et les différents outils d’investigation qui lui ont permis de
synthétiser les recherches de ses prédécesseurs». Pour Cyrille, comme pour la plupart
des premiers auteurs chrétiens, la lecture de la Bible est premiére pour apprendre a
connaitre Dieu. C’est la source privilégiée ou se nourrit son effort contemplatif. Dans
une premiére partie, Marie-Odile Boulnois montre comment la multiplicité d’approches
partielles que cette lecture suscite chez Cyrille, par la double attention qu’il accorde
aux différents ensembles dans lesquels sont insérés tel ou tel mot important pour lui
et 4 la recherche systématique du ckomos, but ultime que vise le texte scripturaire,
constitue une méthode exégétique propre. Mais cette méthode exégétique se mue en une
méthode théologique réfléchie, car Cyrille d’Alexandrie sait bien que 1’approfondisse-
ment de la connaissance de la Trinité de Dieu exige 1’élaboration d’un langage qui ne
peut pas s’en tenir aux formules bibliques seulement, puisque c¢’est dans leur interpré-
tation qu’a justement été congue la notion méme de «Trinité». Dans une deuxiéme partie,
I’A. aborde donc les principales images clés auxquelles Cyrille aime a se rapporter dans
ses argumentations, qu’elles soient d’inspiration biblique ou inventées par lui-méme,
pour tenter de mettre toujours mieux en lumiére la nécessité de 1’équilibre parfait qu’il
doit y avoir entre les trois Personnes divines, unies dans la distinction et distinctes dans
I’'union. Cependant, dans la contrainte des discussions théologiques qui opposent les
champions de I’orthodoxie et les hérétiques, le besoin se fait de plus en plus sentir d’un
recours aux concepts philosophiques pour pouvoir serrer de plus prés les problémes,
ce que la rhétorique des images et la Bible ne permettaient pas de faire. La crise arienne



BIBLIOGRAPHIE 395

a poussé Cyrille, comme déja d’autres avant lui, 4 utiliser les termes de consubstantialité,
substance, hypostase, unité et distinction. Tel est le contenu de la troisiéme partie, dans
laquelle I’A. analyse les réserves et les audaces de Cyrille vis-a-vis de I’héritage
philosophique et de la terminologie qu’avaient déja empruntée Athanase et les Cappa-
dociens. C’est a partir de tous ces fondements herméneutiques, rhétoriques et concep-
tuels qu’il devient possible d’exposer enfin la structure méme de la triadologie
cyrillienne, le déploiement de la Trinité en trois Hypostases, les caracteres _propres a
chacune d’elles (le Pére comme avopyos, sans principe, inengendré, et Otp)m principe
des deux autres hypostases du Fils et de I’Esprit), les relations de génération et de
procession qui les unissent entre elles, et les modeles qui permettent d’articuler les trois
hypostases en une unique divinité (co-immanence et périchorése). Ces quelques apergus
suffisent 4 donner une idée de I’importance de ce travail, qui nous initie aussi bien a
I’ceuvre et au cheminement intérieur de celui qu’Athanase a appelé le Sceau des Péres,
qu’a I'histoire des difficultés que la genése du dogme trinitaire a connues.

JEan BOREL

SimoN CLAauDE Mimount, Dormition et Assomption de Marie (Théologie his-
torique — 98), Paris, Beauchesne, 1995, 716 p.

Le magnifique ouvrage de réflexion mariologique que nous offre Simon Claude
Mimouni ouvre, pour la premiére fois, aux lecteurs de langue frangaise, le vaste dossier
des traditions anciennes, antérieures au X VIII® siécle, sur le sort final de la Vierge Marie.
La complexité de ce dossier tient d’abord au fait que les soixante-deux textes actuel-
lement connus de I’histoire de la dormition appartiennent & huit traditions linguistiques
différentes, syriaque, grecque, latine, arménienne, copte, géorgienne, arabe, éthiopienne,
sans compter les innombrables ramifications en langues vernaculaires auxquelles ces
traditions ont donné lieu au Moyen Age. D’autre part, et c¢’est la une approche abso-
lument neuve de la question mariologique, I’A. s’est attaché & montrer comment les
préoccupations spirituelles, liturgiques, théologiques et dogmatiques concernant la
dormition et I’assomption de la Mére de Dieu ont toujours ét€ liées aux préoccupations
topologiques de sa mort, de sa maison, de son tombeau et de ses reliques — Jérusalem,
Bethléhem et Ephése. Toutes ces précieuses et méticuleuses recherches, que 1’ A. pour-
suit dans ce travail, nous immergent progressivenmient dans I’ambiance mystique et
dogmatique dans laquelle les premiéres générations chrétiennes ont grandi, et elles nous
introduisent aussi a la compréhension des controverses et des confessions de foi
christologiques, qui ont été autant de moments privilégiés pour le développement des
croyances mariologiques. Jésus, vrai Dieu et vrai homme, tels sont bien les deux axes
essentiels autour desquels évolue la doctrine concernant la mére de Dieu, sa dormition,
avec préservation et ascension de son corps pour certains textes témoins ; sa dormition
suivie de 1’assomption pour d’autres témoins ; pour d’autres encore, son ascension
seulement, avec ou sans résurrection explicitement ou implicitement indiquée. C’est dire
’intérét de ce travail séricux, mené de main de maitre, et qui, pour nous, prend valeur
cecuménique. Nous sommes 13 dans la grande mouvance de foi du tronc commun de
I’Eglise, qui a toujours reconnu et affirmé les priviléges uniques dévolus a la bienheu-
reuse Vierge Marie, Mére de Jésus. Ce livre est donc un nouvel appel a une réflexion
fondamentale, ancrée dans les sources indubitables auxquelles croyants de tous les temps
et de toutes les confessions ont désiré se soumettre, dans un souci de vérité et de fidélité
a la tradition des Péres.

JEAN BOREL



Théologie
contemporaine

396 BIBLIOGRAPHIE

J. LAMBERT et al., Pardonner (Théologie — 65), Bruxelles, Publications des
Facultés Universitaires Saint-Louis, 1994, 106 p.

Cet ouvrage collectif est issu d’une session théologique tenue en 1994 a I’Ecole
des sciences philosophiques et religieuses de Bruxelles. La diversité des points de vue
montre bien la complexité de la question du pardon. J. Lambert cherche des équivalents
non chrétiens du pardon en esquissant une anthropologie religieuse et une anthropologie
politique du pardon. Il considére le pardon comme «un mythe sans voix puisqu'’il refait
de I'origine» (p. 34) et il repére, dans la demande du Notre Pére relative au pardon,
la «fécondité» et la «libéralité» du pardon humain : le pardon crée une situation de ni
fils ni pere, il céde la place a l'autre, il est contagion. F. Smyth-Florentin évoque
I’originalité du Dieu un d’Israél qui est d’abord un Dieu pardonné : un Dieu qui répond
aussi du mal qu’il fait ou laisse faire. Jourdain, Yabboq, désert, Mer des Joncs, autant
de «traversées du pardon», ol offenseur et offensé ne cessent de transgresser leurs
propres limites a la rencontre de l'autre. P. Secréran voit dans le pardon «la réponse
du ceeur a I'offense» (p. 57), qui suppose intelligence et volonté. Partant de quelques
éléments de la pensée de V. Jankélévitch, il distingue, quant a lui, «1’offense» person-
nelle de «l’outrage» fait aux valeurs, et développe I'idée que le pardon « place hors-
histoire ce que I’histoire menace d’envahir tout entier» (p. 66). J. Zumstein insiste
beaucoup sur 'asymétrie du pardon divin: a travers Jésus, Dieu recrée la personne
abattue et libére la personne aliénée — en cela consiste le pardon. Et si ni Paul ni Jean
n’utilisent le vocabulaire du «pardon des péchés», c’est qu’il s’agit avant tout du
rétablissement d’une relation rompue. Mais ma question est la suivante : puisqu’il s’agit
de relation entre Dieu et I’humain, ne faut-il pas parler de réciprocité plutét que
d’asymétrie? La réciprocité, qui interdit la passivité humaine, n’est-elle pas constitutive
du pouvoir transformateur du pardon divin? J. Moingt, quant a lui, insiste sur la gratuité
du pardon instauré par Jésus: «elle seule accomplit la perfection des relations humaines,
la perfection de la liberté libérée de ses entraves du fait méme de délier autrui de ses
liens» (p. 92). Parce qu’en Jésus, Dieu abandonne tous ses droits, la réconciliation entre
Dieu et les humains est «bilatérale», «totale et réciproque» (en Jésus criant son abandon
sur la croix, Dieu regoit le pardon de tout humain qui se sent abandonné et livré a sa
vengeance) ; le pardon est «inextricablement divin et humain», et si ’Eglise s’est muée
ianouveau en religion de type sacrificiel alors qu’en Jésus, Dieu avait une fois pour toutes
substitué le pardon a la violence, c’est qu’il faut du temps pour prendre la mesure
incalculable de 1’abandon par Dieu de tous ses droits «afin que les hommes deviennent
les uns pour les autres codispensateurs de son pardon» (p. 99). On le voit, cet ouvrage
donne beaucoup a réfléchir!

LyTtTA BASSET

FRANCOISE MIES, Faust ou I’ Autre en question. Dieu, la femme et le mal, Namur,
Presses Universitaires de Namur, 1994, 477 p.

[’analyse du mythe de Faust, au fil des ceuvres littéraires choisies par I’A., porte
essentiellement sur le statut de ’autre/Autre. Le terme «altérité» est réservé a «autrui
en tant qu’il m’échappe (transcendance), me résiste et m’interpelle, tel qu’il se révéle
dans I’entre-deux» de la relation (p. 21). C’est le rapport de Faust 4 la double réalité
du mal subi et commis qui semble a chaque fois déterminer le déroulement du récit.
Dans le Volksbuch (premiére version écrite du mythe, en 1587), Faust succombe a la
tentation de la connaissance du Bien et du Mal: «spéculateur», il croit maitriser le
savoir ; «magicien», il croit maitriser le monde ; mais il n’y a pas d’issue hors de ce
monde du Méme. Chez N. Lenau (deux siécles plus tard), Faust succombe i la tentation



BIBLIOGRAPHIE 397

de I’auto-destruction — s’anéantir dans I’indifférencié plutét que n’étre pas Tout... mais
il n’y a pas d’issue hors de ce monde ol 1’on refuse la séparation féconde d’avec autrui.
Chez Ch. Marlowe (fin du X VI¢ siécle), Faust succombe a la tentation de Iintériorisation
du mal en s’enfermant dans le désespoir d’une souffrance autarcique... et il est toujours
«trop tard» : il n’y a pas d’issue hors de ce monde ot I’absence de 1’altérité se vit comme
un enfer. Chez F. Klinger (fin du XVIII® siécle), Faust succombe i la tentation de la
réparation du mal, et de la vengeance ; en dénongant le mal injuste, il reste contre-
dépendant de la rationalité de la rétribution : malgré son auto-disculpation ou a cause
d’elle, il reste enfermé dans sa culpabilité et il n’y a pas d’issue hors de ce monde qui
anesthésie I’excés du mal et son «hétérité» — la résistance, la transcendance, 1’appel qui
sont en lui. C’est Goethe qui a introduit la femme au cceur de la tragédie de Faust :
ici, la tentation d’échapper au réel, par le fantasme de la possession et la négation de
I’autre (de la femme), fait place a la conviction qu’ Autrui seul (ou plutét 1’entre-deux)
peut sauver. P. Valéry, a travers un Faust inachevé, crie le malheur de la fermeture sur
soi : I’évocation du surgissement d’autrui, par dela le «savoir» auquel on le réduit, ne
suffit pas a montrer I'issue hors d’un monde qui méconnait pratiquement 1’altérité.
Enfin, chez Th. Mann, la tentation de Faust consiste a s’enfermer dans un destin sans
issue qui est culpabilité sans rémission ; I’excés du mal se confond avec une condam-
nation totale de 1’Allemagne nazie ; mais dans ce monde de l’interdit d’aimer et de
I’incapacité a reconnaitre 1’altérité, «affleure 1’excés de la grice» (p. 411), grdce a
I’évocation de I’ altérité d’un Dieu souffrant qui seul «opére une bréche dans I'isolement
de la créature» (p. 415). Le plus grand mérite de 1'A. est d’avoir vu dans I’altérité —
la présence de ’autre/Autre — le point d’arrét 4 I’emprise du mal sur le «je» : «c’est
I’ Autre qui me ‘sauve’, c’est dans la rencontre de 1’ Autre que je suis sauvée» (p. 433).
Enfin, parmi les pistes qu’ouvre cette riche réflexion, signalons ceci : le «pacte» faustien
étant une caricature de 1’ Alliance biblique sur laquelle aucune maitrise n’est possible,
I’étude du mythe de Faust pourrait inviter a un approfondissement de I’«entre-deux»
de la relation, a une évocation de ce qui est susceptible d’attirer 1’étre humain vers cette
seule issue hors de I’enfer du mal.

LytTA BASSET

GEORGES TAVARD, L’ aecuménisme (Que sais-je?), Paris, P.U.F., 1994, 125 p.

Il s’agit d’une bonne présentation du développement du mouvement cecuménique
au XX° siecle. Celui-ci est étudié tant dans la perspective des «grandes assemblées»
liées a la préhistoire et a 1’histoire du C.O.E. que dans la perspective catholique, que
I’A. n’entend pas résumer & Vatican II, mais qu’il étudie déja a partir de la théologie
«unioniste» du début du si¢cle. Ce livre, méme s’il n’entend pas formuler des théses
nouvelles, sera utile aux historiens et aux étudiants.

BERNARD HORT

JouN GOLDINGAY, Models for Interpretation of Scripture, Grand Rapids, Sgie_nces
Michigan, Eerdmans, 1995, 328 p. bibliques

Cet ouvrage propose quatre regards sur I’Ecriture : la Bible comprise comme
témoignage sous la forme de récits, comme autorité canonique, comme parole inspirée
et comme expérience de révélation. La premiére partie est consacrée aux méthodes



398 BIBLIOGRAPHIE

d’analyse textuelle, au réle du lecteur dans I’interprétation et a la fonction prédicative
des récits. La deuxiéme partie concerne I'interprétation de la Torah et la fonction
normative de I’Ecriture ; il en va du statut du canon et du processus herméneutique qu’il
engendre. La troisiéme partie concerne 1’interprétation des prophéties de 1’Ancien
Testament dans I’évangile de Matthieu et dans ’exégése moderne. L’A. discute les
vertus respectives des approches figuratives (allégorique, édifiante, émancipatrice,
millénariste) et de la méthode historico-critique, pour proner une lecture qui dépasse
le sens historique en vue d’une compréhension existentielle du message biblique. La
quatrieme partie porte sur 1’apocalyptique, les Psaumes et la sagesse, qui reflétent
I’expérience humaine et qui en sont des lectures croyantes. La fin de I’ouvrage souligne
I’interdépendance de la subjectivité et de I’objectivité dans le travail d’interprétation,
ce qui est une maniere d’exprimer la circularit€é herméneutique. L’A. termine en attirant
I"attention sur la communication des textes bibliques et sur leur appropriation par le
lecteur. — Cet ouvrage présente de nombreuses théories interprétatives, dont il discute
les mérites, les présupposés et les limites. C’est un panorama fort complet des approches
possibles de I’Ecriture, accompagné du souci que le texte déploie ses effets chez les
destinataires et qu’il nourrisse leur foi.

CLAIRETTE KARAKASH

HaNs-RUEDI WEBER, The Book that Reads Me, Genéve, WWC Publications,
1995, 61 p.

Ce petit ouvrage est un guide pratique pour la lecture de la Bible ; il contient des
suggestions pour I’animation d’€tudes bibliques. Les cinq chapitres qui le composent
offrent chacun une perspective différente sur I’Ecriture : précédée d’une tradition orale,
la Bible se présente comme une collection de textes qui se prétent a la narration, a
I’analyse littéraire et historique, a la mise en scéne et au psychodrame, a la reprise
artistique, a la célébration et a la méditation. Le lecteur est invité a faire ’expérience
d’un retournement herméneutique : la parole biblique «lit» & son tour, atteint, guide et
comprend son lecteur mieux qu’il ne le fait lui-méme. Voild donc un petit traité stimulant
et facile d’acceés.

CLAIRETTE KARAKASH

ThoMmas ROMER, JEAN-DANIEL MAcCHI, Guide de la Bible hébraique. La critique
textuelle dans la Biblia Hebraica Stuttgartensia, Geneve, Labor et Fides,

1994, 78 p.

Le texte hébreu servant de base a toute recherche biblique est celui du codex de
Leningrad de 1008, tel qu’il est repris dans 1’édition de référence, la Biblia Hebraica
Stuttgartensia (BHS). Ce codex, le plus ancien manuscrit contenant I’intégralité de la
Bible hébraique, est déja annoté par une premiere forme de critique textuelle, les
«massores». A celles-ci s’ajoute dans la BHS un apparat critique moderne, en abrévia-
tions latines. Pour I'étudiant francophone, pourtant, ces informations restaient souvent
inaccessibles, faute d’un manuel adéquat. Cette lacune est désormais comblée par ce
guide, grandeur poche, d’utilisation aisée qui, en plus des listes des sigles, signes et
abréviations traduits et expliqués, contient de bréves introductions sur les massores et
la critique textuelle. On peut recommander sans hésiter cet outil de référence.

BEATRICE A. PERREGAUX



BIBLIOGRAPHIE 399

Giovannt Garsing, Olivier DURAND, Introduzione alle lingue semitiche (Studi
sul Vicino Oriente antico — 2), Brescia, Paideia, 1994, 198 p.

Cet ouvrage constitue une introduction aux langues sémitiques. La premiére partie
présente bri¢vement ces langues, notamment 1’accadien, 1’éblaite, I’amorréen, les ins-
criptions protosinaitiques, 1'ugaritique, le cananéen (dans lequel les A. comptent I’hé-
breu), ’araméen, I'inscription de Deir Alla, I’arabe. La deuxiéme partie est consacrée
aux caractéristiques grammaticales des langues sémitiques. Les parties trois et quatre
(moins importantes) traitent du probléme de la classification de ces langues et de la thése
d’un fonds commun hamito-sémitique que les A. jugent nécessaire de maintenir. — C’est
une introduction a conseiller aux lecteurs maitrisant 1’italien. Le livre n’est néanmoins
pas destin€ au grand public, mais s’adresse en premier lieu aux étudiants en langues
orientales.

THoMas ROMER

RupoLr SMEND, La formazione dell’ Antico Testamento (Letture bibliche — 8),
Brescia, Paideia, 1993, 332 p.

I1 s’agit de la traduction italienne d’un grand classique allemand de I’introduction
a I’Ancien Testament, dont la premiére édition a été publiée en 1978. Cette traduction,
qui se base sur la quatrieme édition (1989), rendra peut-étre 1’ouvrage magistral de
Smend plus accessible au public francophone. Rappelons deux points forts du livre :
sa conception pédagogique trés réussie et une présentation claire quoique quelque peu
partiale de la théorie de I’historiographie deutéronomiste, dont Smend est un excellent
connaisseur. Contrairement a [’édition allemande, toutes les indications bibliographi-
ques ont €té€ rejetées a la fin du livre. ;

TaomMas ROMER

LAura Borro, Iscrizioni greche e latine per lo studio della Bibbia. Premessa
e introduzione di Emilio Gabbia (Biblioteca di storia e storiografia dei
tempi biblici), Brescia, Paideia, 1994, 459 p.

Ce livre, remaniement et mise a jour d’un recueil préparé auparavant par E. Gabba,
est un véritable trésor. Il se distingue de nombre d’autres anthologies de sources par
I'inclusion des textes originaux et par la précision des informations. Les 46 inscriptions
(numérotées de 1 a 45, le n°® 30 incluant un bis) sont présentées de la fagon suivante :
une bibliographie, ordonnée alphabétiquement, des commentaires et articles relatifs a
la pi¢ce en question, est suivie d’une bibliographie chronologique des éditions précé-
dentes, du texte (grec ou latin) avec un apparat critique, d’une discussion détaillée et,
en fin de parcours, d’une traduction italienne. Il y a un certain inconvénient d ce que
I’emplacement exact et la date ne figurent pas dans ’en-t€te. Il faut les chercher dans
le commentaire, ce qui peut étre difficile, du moins pour la localisation (par exemple,
du n® 22). L'arrangement des numéros se fait par ordre chronologique. — Signalons les
piéces les plus célébres : la dédicace de la mpooeuyrj (synagogue) de Schédia (n° 1,
III¢ s. av. J.-C.) et d’autres inscriptions de mpooeuvyai égyptiennes (n° 10, 12) ; deux



400 BIBLIOGRAPHIE

inscriptions samaritaines de Délos (n°® 2-3); une inscription de Malte qui illustre
Ac 28,7 en confirmant I'identité de MeAi{Tn avec Malte, contre certaines rumeurs
récentes (n° 22) ; 'inscription de Ponce Pilate a Césarée (n° 25), par laquelle on sait
que Pilate portait le titre de praefectus Iudaeae ; I'inscription de Gallion (n°® 29), pivot
de la chronologie absolue de la vie de Paul ; la dédicace de la synagogue de Théodote,
a Jérusalem (n° 31) ; I'inscription du mur du Temple d’Hérode qui menace de mort tout
paien qui ose y pénétrer (n° 32) ; enfin I’inscription de 1’arc de Tite (n° 37), celle des
juifs au thédtre de Milet (n® 44) et celle du linteau de la «synagogue des Hébreux» a
Corinthe (n°® 45). — En ce qui concerne la seule inscription citée dans le NT,
VAINQ2TQI ©EQI de Ac 17,23, on s’est refusé a citer les paralléles douteux discutés
dans les commentaires (Introduzione, p. 20). On aurait quand méme pu mentionner les
dédicaces romaines, d’époque républicaine et impériale, qui sont du type suivant : SIVE
DEO SIVE DEAE C. TER. DEXTER EX VOTO POSUIT; voir P. Dessau,
Inscriptiones Latinae selectae, t. 2 (1906), n® 4015-4018 (peut-étre y a-t-il aussi des
pendants grecs). Elles traduisent une profonde incertitude vis-a-vis de ce qu’on prend
pour une manifestation du divin. — Les inscriptions de la synagogue d’Aphrodisias ne
sont pas incluses, étant trop tardives pour appartenir a I’époque biblique. Leur évidence
lexicale en faveur de fcooepns = «craignant Dieu» (les goBolueror ou oeBduevor Tov
Oedr des sources littéraires) serait quand méme intéressante. Elle est citée a propos du
n° 44, mais rejetée, ce que le présent lecteur regrette un peu : on s’est trop fi€ a son
article de 1974 qui, il est vrai, ne veut pas admettre cette équation. Cependant, il se
pourrait que 1'usage des inscriptions soit un peu différent de celui des livres, ne fiit-
ce que par souci de briéveté «lapidaire». Cette hypothése justifierait aussi 1’ interprétation
selon laquelle I'inscription n° 44 (au théitre de Milet: 76mos ElovSéwy Twv kal
OeooeBiov [sic]) juxtapose, de fait, les juifs et les «craignant Dieu» tout en commettant
la maladresse (qui ne serait pas la seule) d’un Twv kal au lieu de kai Twv entre les deux
termes. Sur une pierre, on ne peut corriger. — Quoi qu’il en soit, tout chercheur quelque
peu initié sait que les inscriptions, tout en résolvant des énigmes historiques, peuvent
toujours en poser d’autres. Au sujet d’une inscription de Quirinius, gouverneur de Syrie
(n® 23), le commentaire admet honnétement un non liquet par rapport a Luc 2,2. — Le
recueil de M™¢ Boffo, muni d’excellents index (p. 367-459), fait honneur a la philologie
classique italienne qui nous a déja valu, par exemple, un recueil de papyrus a peu prés
comparable (quoique plus restreint) : Mario Naldini, /I Cristianesimo in Egitto. Lettere
private nei papiri dei secoli II-IV, Firenze, Le Monnier, 1968. — Le nostre
congratulazioni!

FOLKER SIEGERT

EMILE NicoLE, PHILLIP JOHNSON, THOMAS BLANCHARD, Les Psaumes. Aide a la
lecture cursive du texte hébreu, Villeurbanne, Editions CLE, 1995, 175 p.

Ce petit ouvrage vise d encourager la lecture des Psaumes dans leur langue originale.
On y trouve, analysées verset par verset, toutes les formes difficiles et traduits tous les
mots n’appartenant pas au vocabulaire de base. Figure en annexe la liste des termes
hébreux apparaissant plus de 70 fois dans I’ Ancien Testament. Ce guide peut certes
rendre quelques services. Cependant, on lui reprochera 1’absence de notes sur les
questions liées 4 I’apparat critique et plus grave, une traduction univoque donc fortement
réductrice. En effet, si I'utilisation de ce livre évitera au débutant d’avoir sans cesse
a ouvrir son dictionnaire, elle entretiendra en méme temps I’illusion qu’un mot hébreu
est le simple équivalent d’un terme frangais. Ainsi ce guide n’aidera guére a accéder
aux subtilités, aux nuances et a la poésie de la langue vétéro-testamentaire.

JeEAN-DANIEL MACCHI



BIBLIOGRAPHIE 401

ANDRE CAQUOT, PHILIPPE DE ROBERT, Les Livres de Samuel (Commentaire de
I’Ancien Testament — VI), Genéve, Labor et Fides, 1994, 656 p.

Cet ouvrage est le fruit d’une collaboration entre les professeurs A. Caquot et Ph. de
Robert. II est digne de remarque que le dernier commentaire historico-critique de 1-
2 Sam en langue frangaise remonte 4 1910 (Dhorme). Et qu’il était donc assez nécessaire,
urgent, d’en refaire un en tenant compte des progrés que la critique avait accomplis
entretemps. Le schéma de la présentation est simple : aprés une introduction — hélas
trop bréve! — et une bibliographie générales, chaque chapitre est considéré séparément,
traduction, critique textuelle, puis commentaire. Dans notre ouvrage, ce schéma est
scrupuleusement respecté. D’aprés ce qui est dit dans I’introduction, les livres de Samuel
refléteraient les événements historiques eux-mémes. C’est pourquoi les A. parlent de
«saveur d’authenticité». Cette contemporanéité entre le récit et I’événement serait si
nette par endroits (2 Sam 9-20 + IR 1-2) que ces textes témoigneraient de la naissance
de I'histoire «plusieurs siécles avant Hérodote». De 1a une théorie des sources assez
classique. Le livre de Samuel, tel qu’il se présente dans sa forme finale, canonique, aurait
connu trois phases de composition. Le récit de base serait I’ceuvre d'un proche de David.
Les A. reprennent ici la vieille hypothése selon laquelle il s’agirait d’Ebyatar, le prétre
silonien compagnon de David, ou alors d’un «Ebyataride». Ce premier historien de
I’épopée davidique admire le roi «dont il connait la vie errante», mais se montre hostile
envers Saiil. Il est convaincu que c’est Dieu (un Dieu guerrier) qui dirige 1’histoire des
hommes. Son récit aurait été repris et augmenté quelques décennies plus tard par I’auteur
«Sadocide», dans lequel les A. percoivent Sadoq, du clergé de Jérusalem. C’est la
deuxiéme phase, qu’on nous situe peu apres le schisme des deux royaumes. Sadoq aurait,
lui aussi, des souvenirs encore trés «vivaces» des événements historiques, notamment
de I'intrigue de la succession de David. Son style est aisément repérable a 1’emploi de
constructions verbales paronomastiques. Cette seconde rédaction se distingue par la
tension qu’elle, c’est-a-dire en définitive le clergé de Jérusalem, semble manifester a
I’égard du clergé de Silo. La théologie du Sadocide est d’ailleurs plus politique, plus
institutionnelle que celle de I'Ebyataride. Les A. congoivent enfin une troisi¢éme étape
rédactionnelle par le Deutéronomiste (authorship unique). Elle est de loin la plus récente
et se manifeste surtout dans des «retouches» (par exemple 1 Sam 13,1 et 2 Sam 2,10,
5,4s sont des notices chronologiques typiquement deutéronomistes ; cf. aussi l'inter-
mede d’Ein-Dor en 1 Sam 28,7-14). Mais certains remaniements plus importants, tels
que 1 Sam 8-12 et 2 Sam 21-24, peuvent lui étre attribués. On la reconnait facilement
national). Le livre 1-2 Sam aurait été édité juste aprés la destruction de Jérusalem, par
le Deutéronomiste (ou un cerle deutéronomiste), témoin de celle-ci. — Il nous est difficile
de souscrire a la plupart des présupposés exégétiques tels qu’ils viennent d’€tre énoncés.
Personne ne contestera que 1-2 Sam contiennent beaucoup de textes pré-
deutéronomistes, donc antérieurs a 1’exil du VI® siécle ; mais peut-on, comme le font
Caquot et de Robert, remonter d’emblée aux X® et IX¢ siécles pour y domicilier ces
textes? Ces derniéres années, plusieurs études ont cherché 4 situer les débuts de la grande
narration littéraire vétérotestamentaire au VIII® et au VII® siécle, et & comprendre
I'historiographie davidique comme relevant plutét du «roman historique» que de la
consignation d’événements avérés (cf. O. Kaiser, Beobachtungen zur sogenannten
Thronnachfolgeerzihlung Davids, EThL 64 [1988], p. 15 sq.). Indépendamment du
probléme de la datation des récits, se pose donc celui de I’historicité des événements
qui y sont rapportés. Le rapport entre récit et événement est une question délicate, méme
lorsque les récits sont anciens. — Ces quelques réserves n’enlévent rien au fait que ce
commentaire est un monument. En dépit de leur érudition immense, les A. ont livré
12 un commentaire qui va a I’essentiel et qui reste d'une lecture aisée : il introduit le
lecteur 4 une approche philologique et théologique de ce qui demeure un des livres les



402 BIBLIOGRAPHIE

plus fascinants de la Bible hébraique. Les biblistes francophones, en particulier, ne
peuvent que se féliciter d’une lacune enfin comblée.

ALAIN BUHLMANN

SANDRO PAOLE CARBONE, Glovannt Rizzi, Osea (Lettura ebraica, greca e
aramaica — 1), Bologna, Dehoniano, 1992, 295 p.

SanDrRO PAOLE CARBONE, GIOVANNI Rizzi, Amos (Lettura ebraica, greca e
aramaica — 2), Bologna, Dehoniano, 1993, 176 p.

Ces volumes dus a deux biblistes de I’ordre des Franciscains inaugurent une nou-
velle série qui propose pour les livres prophétiques de la Bible hébraique une synopse
en langue italienne du texte massorétique (selon I’édition de la BHS), de la traduction
grecque de la «Septante» (selon 1'édition de Ziegler) et du Targum araméen (selon
I’édition de Sperber). La présentation de ces témoins textuels en trois colonnes est
accompagnée par un «apparat critique», signalant les problémes de traduction, des
lectures variantes d’autres manuscrits, etc. Les deux volumes s’ouvrent par une intro-
duction qui consiste en une introduction générale concernant les textes hébreux, grecs
et araméens des livres d’Osée et d’ Amos. — C’est une excellente idée d’avoir congu cette
nouvelle collection qui donne a I’exégéte, & condition qu’il sache 1’italien, une orien-
tation rapide sur les témoins les plus importants du texte vétérotestamentaire. Les deux
volumes se terminent par plusieurs index qui augmentent leur utilité.

TrHoMas ROMER

JEAN-DANIEL MAccHI, Les Samaritains. Histoire d'une légende. Israél et la
province de Samarie (Le Monde de la Bible — 30), Genéve, Labor et Fides,

1994, 194 p.

«Histoire» et «légende» sont les deux mots clés qui résument bien les préoccupa-
tions de ce travail cherchant d’une part a faire le tri entre 1’histoire et son interprétation
et d’autre part a comprendre la naissance d’une idéologie. I s’agit d’un ouvrage
remarquable, d’un trés haut niveau, mais qui reste, chose rare, tout a fait lisible pour
le non-spécialiste. L’A. traite d’un sujet qui dépasse les seuls intéréts des historiens et
des biblistes. Si I’on passe en revue les publications récentes sur les Samaritains, on
constate que celles-ci se contentent de brosser un tableau plus au moins fantaisiste de
leur devenir & partir de 1’époque chrétienne jusqu’a nos jours. En ce qui concerne la
«préhistoire» samaritaine, ainsi que la date et les raisons du fameux «schisme» d’avec
les Juifs, les auteurs modernes reprennent, selon leurs options, 1’idéologie biblique
(judéenne) ou I'idéologie samaritaine. J.-D. Macchi a le mérite d’avoir examiné atten-
tivement ces mythes d’origine. Il réussit ainsi & démontrer que ceux-ci dérivent d’une
certaine vision de I’histoire. La premiére partie de 1’ouvrage (p. 9-46) contient une
excellente présentation des différentes chroniques samaritaines, chroniques qui sont
difficilement accessibles. L.’A. montre qu’elles datent toutes d’une €poque tardive
(Moyen Age, ou plus tard). Elles nous renseignent donc sur I’évolution interne de
I'identité samaritaine, mais n’ont guére de valeur quant a 1'origine de la séparation
d’avec les Juifs, origine que ces chroniques font remonter a I’époque du grand-prétre
Eli. A cette vision samaritaine des choses, I’A. confronte au deuxiéme chapitre le mythe



BIBLIOGRAPHIE 403

d’origine des Samaritains selon la perspective judéenne, ce qui le conduit 4 une exégése
fouillée de 2 Rois 17 (p. 47-72). Ce texte, suivant cette exégése, est le résultat d’une
rédaction deutéronomiste a I’époque de I’exil, a laquelle sont venus s’ajouter, & 1’époque
perse, quelques élargissements (v. 24-33 et 41, ensuite : v. 34-40). Ce sont les versets
appartenant aux derni€res couches rédactionnelles qui ont souvent été interprétés comme
décrivant I’origine des Samaritains. Or, selon I’A., ces versets reflétent plutét la polé-
mique des anciens exilés face a la population juive non exilée, considérée par les
premiers comme n’appartenant plus au «vrai Israél». 2 Rois 17,24 sq. ne sont donc pas
a lire comme un compte rendu de la situation qui a prévalu dans le royaume d’Israél
apres la chute de Samarie en 722 avant notre ére. Cette thése est confirmée au troisiéme
chapitre (p. 73-136), ou I’ A. présente la période de la domination néo-assyrienne dans
le Proche Orient ancien. Derechef, on est impressionné par la qualité de la présentation
des documents assyriens (iconographie comprise), documents encore trop peu connus
par nombre de biblistes. L’ A. insiste sur le fait que la politique de déportation constituait
I’épine dorsale de la politique assyrienne. Mais le nombre des déportés ayant toujours
€t€ trés restreint, cette politique, en Israél comme ailleurs, n’a jamais changé fondamen-
talement la structure ethnique des populations autochtones. Les «futurs samaritains» ne
proviennent donc pas des nations polythéistes importées par les Assyriens. Leur mo-
nothéisme strict rend cette interprétation de 2 Rois 17 également impossible. C’est
justement I’émergence du monothéisme judéo-samaritain qui fait 1’objet du dernier
chapitre (p. 138-171). Cette partie va sans doute provoquer quelques remous dans les
milieux exégétiques de tendance conservatrice. L’A. souscrit (avec de bons arguments)
a la thése qui situe a I’époque perse seulement I’émergence d’une pensée radicalement
monothéiste dans le judaisme. C’est cette pensée qui est a la base des idéologies juive
et samaritaine. Et ce sont finalement les Samaritains qui, au cours de 1’évolution du
judaisme aux époques grecque, puis romaine, vont rester les plus proches du mono-
théisme fondateur tel qu’il s’exprime dans le Pentateuque, ne reconnaissant ni d’autres
écrits saints ni le «modernisme» des Pharisiens. Ainsi, le judaisme ne peut se compren-
dre sans le samaritanisme, comme c’est le cas pour le christianisme par rapport au
judaisme. Le livre contient en annexe un tableau chronologique, trois cartes, une liste
d’abréviations et une autre des auteurs cités. La bibliographie n’est pas donnée en fin
d’ouvrage, ce que certains regretteront peut-€tre. L’A. a choisi de faire suivre chaque
chapitre par une bibliographie commentée des publications les plus importantes. Méme
si le style de I’A. a ici et 1a quelques caractéristiques propres a la langue parlée, on ne
peut que conseiller la lecture de ce stimulant essai qui est susceptible de changer
certaines idées regues.

Tuomas ROMER

KARL P. DoNFrIED, I. HOWARD MARSHALL, The Theology of the Shorter Pauline
Letters (New Testament Theology), Cambridge, Cambridge University

Press, 1993, 208 p.

On s’étonnera peut-étre a la lecture du titre de 1’ouvrage. Y aurait-il une théologie
de Paul propre a ses lettres les plus bréves? Pour comprendre I'intitulé, il faut se référer
a I’ambition de la collection ici inaugurée. Dans sa préface, I'éditeur général, J. D. G.
Dunn, annonce une série qui doit couvrir I’ensemble du Nouveau Testament en pré-
sentant les enjeux théologiques de chaque livre. Il souhaite remplir une lacune entre
les théologies plus globales et les commentaires détaillés. Ce premier ouvrage ne
présente donc pas une théologie paulinienne, mais s’attache 4 mettre en relief des
éléments théologiques propres a quelques lettres de Paul. K. P. Donfried analyse les
deux épitres aux Thessaloniciens. Les deux études sont présentées selon le méme plan.



404 BIBLIOGRAPHIE

Aprés un chapitre introductif, le chapitre principal présente les thémes développés par
la lettre, puis 1’A. met en relation ces éléments avec le contexte néotestamentaire, Le
chapitre conclusif est une esquisse d’actualisation. L.’ A. est particuliérement attentif aux
résultats de 1’analyse rhétorique. Il est également sensible a I’approche socio-historique.
I. H. Marshall présente quant a Iui 1’épitre aux Philippiens et celle a Philémon. Sur
I’image de I’architecte et de la construction, il s’arréte sur le fondement christologique,
puis sur la relation du croyant a ce fondement et sur ’ecclésiologie de 1’épitre, pour
finir par quelques notes sur I’apdtre et sur la vie chrétienne, avec en conclusion éga-
lement une tentative d’actualisation. La bréve étude sur Philémon met en évidence la
problématique de I’Evangile confronté a la pratique de 'esclavage. L’ouvrage est
complété par une série d’index et par une courte bibliographie annotée.

NicoLas CoCHAND

Y anN REDALIE, Paul aprés Paul. Le temps, le salut, la morale selon les épitres
a Timothée et a Tite (Le Monde de la Bible — 31), Genéve, Labor et Fides,

1994, 518 p.

L’ouvrage est la version 1égérement abrégée d’une thése de doctorat soutenue a
Genéve, sous la direction de Frangois Bovon, qui signe la préface. Aprés une introduc-
tion retragant 1’histoire de la recherche récente, trois parties étudient respectivement les
ouvertures des €pitres pastorales, leur discours théologique et les exhortations qu’elles
contiennent. La conclusion est suivie d’une bibliographie (23 p.) et des index de
circonstance (biblique, d’auteurs anciens et modernes, analytique). La structure et la
présentation sont claires et précises. On se demandera toutefois si I’édition commerciale
d’une thése ne devrait pas renoncer aux volumineuses notes, ce qui réduirait la longueur
d’un tiers. La volonté affichée est de réhabiliter les épitres pastorales dans le débat
protestant, en faisant apparaitre leur enracinement dans la tradition chrétienne déja
existante et I’intention dévoilée par I'articulation entre la théologie et 1a parénése : gérer
I'intendance du quotidien, habiter le monde dans la durée et dans I’espace social. Pour
I’A., la force principale des épitres pastorales tient dans I’intensité de la foi, dont la tiche
est I’équilibre entre la fidélité et la pertinence. Pour les pastorales, «1’énoncé théologique
[...] doit étre utile & 1’exercice quotidien du ministére» (p. 45). L’A. défend une
cohérence entre la forme rédactionnelle et le contenu théologique. Les pastorales
développent le cadre temporel de 1a manifestation de la grace de Dieu, par un «calendrier
sotériologique», o Paul est a la charniére des temps, comme manifestation du salut
offert au pécheur. Les exhortations ont pour cadre la métaphore de la maison. Certes,
le programme éthique des pastorales ne différe pas de celui de la culture ambiante. Cela
témoigne justement de la volonté de s’inscrire dans le monde. «L’effort moral est
désormais une conséquence de la manifestation de la grace de Dieu venue pour éduquer
les humains, et pour rendre 1’idéal possible» (p. 451 sq.).

NicoLAas MONNIER

BARNABAS LINDARS, La teologia della lettera agli Ebrei, trad. par P. Bernadini
et E. Perrera (Teologia del Nuovo Testamento), Brescia, Paideia, 1993,

317 p.

La monographie du regretté Franciscain anglican consacrée a I’épitre aux Hébreux
vient de paraitre en traduction italienne, ce qui pourra convaincre de nouveaux lecteurs



BIBLIOGRAPHIE 405

de son utilité. Elle remplace presque un commentaire, car les questions d’introduction
ne sont nullement €ludées (ch. 1 : «I’ambiente storico», p. 15-42). La partie centrale,
cent pages, dont le titre est identique a celui du livre, débute par un paragraphe trés
bien fait sur «il fondamento nel kerygma primitivo». Suivent les thémes majeurs de
I’épitre ; I’A. les traite a la maniére d’une théologie biblique au meilleur sens du terme.
On lira par exemple p. 63 sq., 4 propos de la «teleiopesis» du Christ et des croyants :
elle a un rapport plut6t faible aux religions & mystére, mais un enracinement d’autant
plus profond dans une conception globale de I’histoire du salut. C’est pourquoi il revient
aussi au Christ, et 4 lui d’abord, de se «perfectionner» (He 2,10). Deux courts chapitres
finals ouvrent I’horizon sur I’épitre aux Hébreux et le N.T. (p. 145-154) et sur I’actualité
de I’épitre (p. 155-170). Comme son original anglais, le livre comprend des index de
mots clés (2 p.), de références (6 p., dont 2 sur I’épitre aux Hébreux) et d’auteurs
modernes (2 p.).

FOLKER SIEGERT

SAMUEL NGAYIHEMBAKO, Les temps de la fin (Le Monde de la Bible — 29),
Geneve, Labor et Fides, 1994, 430 p.

Le sous-titre de 1'ouvrage précise son intention et son contenu: «approche
exégétique de 1’eschatologie du Nouveau Testament». Il s’agit en fait de 1’édition un
peu allégée d’une thése de doctorat soutenue 4 Genéve, sous la direction de Frangois
Bovon, qui préface le livre. L' A. est un théologien zairois, aujourd’hui professeur de
Nouveau Testament dans son pays. L’ambition avouée est une analyse sémantique du
mot «fin» (télos) et des termes qui lui sont associés ou qui recouvrent un champ similaire,
a travers les livres néotestamentaires. En dehors des épitres deutéro-pauliniennes, qui
étaient traitées en excursus dans la thése et qui ne sont pas reprises, |’ensemble du
Nouveau Testament est abordé. La démarche se veut diachronique, suivant 1’ordre
chronologique vraisemblable de rédaction des documents. Douze chapitres vont de
1 Thessaloniciens & I’Apocalypse. Dans chaque chapitre, I'A. justifie le choix du ou
des textes présentés, opére une exégése, généralement verset par verset, puis reprend
quelques éléments dans une synthése, avec en outre une conclusion dans les sections
qui recouvrent plusieurs livres bibliques. Les quatre premiers chapitres étudient 1’es-
chatologie paulinienne. L’A. nous montre une évolution de Paul, allant d’une escha-
tologie héritiére de I’apocalyptique juive, essenticllement orientée vers 1’avenir et vers
un jugement universel, dont les chrétiens seraient préservés, vers une compréhension
christologique du théme, centrée sur la croix comme événement ultime. Pour I'A,, la
premiére serait pré-paulinienne, alors que la seconde serait plus spécifiquement formulée
par Paul. Le chapitre suivant traite les livres synoptiques et les Actes, en tichant de
montrer a la fois les proximités et les nuances entre les auteurs. Ce sont ensuite le
johannisme, Hébreux, les Pastorales, 1 Pierre, Jacques, Jude et 2 Pierre, et finalement
I’ Apocalypse qui font I’objet d’un chapitre, toujours sur le méme modéle. L’oscillation
entre apocalyptique (future) et eschatologie (orientée sur le préBsent) est mise en
évidence, ainsi que les particularités de chaque livre pour Iinterprétation du théme. Dans
une bréve conclusion, I’A. souligne les points forts de chaque chapitre, en faisant de
1 Pierre la croisée des chemins des diverses tendances relevées. Il termine en affirmant
qu’eu égard A son caractére essentiellement théophanique ou christophanique, le dis-
cours eschatologique néotestamentaire est un discours théologique, et ne saurait donc
étre écart€ du discours chrétien.

NicoLas COCHAND



	Bibliographie

