
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 46 (1996)

Heft: 4: Éthique théologique et philosophique

Artikel: Une guerre juste est-elle possible?

Autor: Loetscher, Catherine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-650489

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-650489
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 128 (1996), P. 339-356

UNE GUERRE JUSTE EST-ELLE POSSIBLE?

Catherine Loetscher '

Résumé

La doctrine de la guerre juste semble être une voie raisonnable entre
l'amoralisme des belliqueux et la naïveté des pacifistes. Cette doctrine repose
sur une analogie : le droit que les individus ont de recourir, sous certaines
conditions, à l'usage de la violence vaut également pour les Etats. Cependant,
non seulement cette analogie est discutable en elle-même mais encore
l'acceptation de la doctrine de la guerre juste entraîne une série de conséquences
des plus problématiques. Il convient dès lors de nuancer T enthousiasme
immédiat que nous pouvons avoir pour la doctrine de la guerre juste.

Voltaire, dans son Dictionnaire philosophique, écrivait sous la rubrique
«guerre» :

Philosophes moralistes, brûlez tous vos livres! Tant que le caprice de quelques
hommes fera loyalement égorger des milliers de nos frères, la partie du genre humain
consacrée à l'héroïsme sera ce qu'il y a de plus affreux dans la nature entière 2.

Les livres, en tant qu'expression de la raison du philosophe moraliste,
seraient inutiles devant cet horrible défaut de la nature humaine qu'est
l'héroïsme des Princes. Depuis, bien des Princes ont disparu, remplacés pour
certains par des Etats démocratiques. Mais, malheureusement, force est de

constater que ceux qui pensaient que les guerres étaient liées à des structures
de pouvoir autoritaires se sont trompés 3.

De plus, la nature et la diversité des causes des guerres semblent interdire
tout optimisme quant à la possibilité de voir ces dernières éradiquées 4. Ne
faudrait-il pas, dès lors que notre monde est devenu trop petit pour offrir des

1 Ce texte a été élaboré à partir de trois conférences données à Neuchâtel, Lausanne
et Vienne sur cette question. Je remercie l'Université de Neuchâtel, et particulièrement
D. Schulthess, pour l'aide intellectuelle et financière qui m'a été fournie.

2 Paris, Gamier-Flammarion, 1964, p. 220.
3 C'est notamment le cas de Kant, Projet de paix perpétuelle, «Premier article

définitif en vue de la paix perpétuelle».
4 Voir, par exemple, les p. 35-37 de La paix demain? de Federico Mayor, Paris,

Flammarion, 1995. L'auteur y présente les facteurs qui sont le plus souvent présents
lors de l'apparition des guerres.



340 CATHERINE LOETSCHER

îlots de paix sûrs, s'entraîner au combat plutôt que de continuer à réfléchir sur
les questions morales que soulèvent les guerres? Voltaire aurait-il raison de

nous recommander de brûler les livres de philosophie morale?

La vision pessimiste de la nature humaine qui serait ainsi accordée ne
saurait convaincre entièrement. Elle ne laisse en effet aucun poids à la faculté
de raisonner, laquelle- comme l'a par exemple montré Kant dans le Projet
de paix perpétuelle - nous indique que l'idée d'une paix mondiale et perpétuelle

est un impératif de la raison, quelque chose que nous devons vouloir
en tant qu'être rationnel et moral5.

C'est dans une optique anthropologique et philosophique moins pessimiste

que celle de Voltaire et qui prend au sérieux les capacités rationnelles et
morales des êtres humains que je voudrais essayer d'éclairer certains points
concernant les rapports entre la guerre et la morale.

J'entendrai par «guerre» uniquement des conflits entre Etats assez
démocratiques 6 (presque justes, dirait J. Rawls 7, républicains, dirait I. Kant 8) et
entraînant nécessairement de la violence physique directe. J'exclurai donc du
cadre de mes réflexions toute une série d'actes pour lesquels on utilise parfois
également le terme de guerre, tels les blocus, les violences au sein d'un Etat
et les phénomènes de guerre psychologique 9, commerciale, etc.

Ces restrictions ont pour unique finalité de simplifier le cadre de travail
et de permettre d'isoler certaines questions conceptuelles importantes concernant

la guerre. Ces questions touchent d'une part la possibilité de légitimer la

violence et d'autre part les règles de comportement à adopter en temps de paix
aussi bien qu'en temps de guerre. La question que je voudrais éclairer plus
précisément peut s'énoncer ainsi : si on refuse la doctrine de la non-violence,
n'est-on pas obligé d'admettre celle de la guerre juste? Et si l'on accepte la
doctrine de la guerre juste, n'est-on pas obligé d'admettre qu'il est légitime
de préparer la défense militaire de l'Etat?

La doctrine de la guerre juste est traditionnelle en philosophie. Elle a été

développée au moins dès Cicéron 10 et elle recouvre l'idée qu'il vaut mieux

5 Voir le début de la Première adjonction.
6 II faut entendre par là des Etats dans lesquels les citoyens et citoyennes ont le

droit de choisir leur gouvernement. Les critères précis qui doivent être remplis pour
satisfaire cette clause ne seront pas discutés ici.

7 Théorie de la justice, trad. C. Audard, Paris, Seuil, 1987, p. 375.
8 Projet de paix perpétuelle, «Premier article définitif en vue de la paix perpétuelle».
9 La question de la guerre psychologique est assurément d'une extrême importance

à l'heure actuelle. Elle est le revers sombre de la progression de notre savoir concernant
le comportement humain et des techniques de communication.

10 De Officiis, I, XI, 34-41 et I, XXIII, 79-84. Selon certains historiens de la
philosophie, il n'y aurait pas de théorie de la guerre juste chez les Grecs. C'est notamment

l'avis de Jonathan Barnes qui défend cette thèse dans le Bulletin de la Société

française de philosophie, avril-juin 1986, p. 44-45. On doit nuancer cette opinion à la
lecture, par exemple, de Platon, Alcibiade, 109 a-c, Aristote, Politique, VII.2, VII. 14,

Anaximène de Lampsaque, Rhétorique à Alexandre, 1425a.



UNE GUERRE JUSTE EST-ELLE POSSIBLE? 341

faire la guerre - même si cela implique l'usage de la violence - que «subir»
une paix injuste. La doctrine de la guerre juste considère ainsi que la justice
est une valeur plus importante que la non-violence et que si ces valeurs entrent
en conflit, il faut opter pour la justice. Le cas typique d'une guerre juste est
celui dans lequel un Etat se fait injustement agresser par un autre et répond
à cette agression au nom de lajustice. Les conditions qui doivent être respectées

pour qu'une guerre soit dite juste sont énoncées dans deux ensembles de règles,
le jus ad bellum (conditions à respecter avant d'entrer en guerre) et le jus in
bello (conditions à respecter lors de la guerre).

Je voudrais montrer que si on recourt à ce que Michael Walzer appelle
l'analogie domestique, on peut tirer une autre conclusion ".Le principe de

l'analogie domestique est le suivant : ce que l'individu peut faire, l'Etat le peut
également ; ce que l'individu ne peut pas faire, l'Etat ne peut pas non plus le
faire. Ce que l'individu doit faire, l'Etat doit le faire ; ce que l'individu ne doit
pas faire, l'Etat ne doit pas le faire non plus.

Cicéron utilise déjà cette analogie au livre 1 du chapitre XI de Des devoirs
où il aborde ainsi la question de la guerre :

11 y a certaines règles morales à observer même envers ceux qui nous ont fait du
tort ; il y a une mesure à garder dans la vengeance et le châtiment et je ne sais s'il
ne suffit pas d'amener le coupable à regretter l'injustice qu'il a commise de telle
façon qu'il n'y retombe pas et que les autres y soient moins enclins. Quand il s'agit
des affaires de l'Etat, il faut observer très rigoureusement les lois de la guerre 12.

Outre le fait que Cicéron pose une analogie entre le devoir de l'Etat et celui
de l'individu, nous pouvons remarquer que le contenu de ce devoir, à savoir
une limitation de ce qu'il est permis de faire à ses ennemis, est précisément
une idée fondamentale de la morale en général, et de la morale concernant la

guerre en particulier. La justification de ce devoir, bien que Cicéron ne la
mentionne pas explicitement, est identique pour l'individu et pour l'Etat et

repose sur au moins deux points. Le premier- le plus important selon la morale

- est que ce n'est pas parce que nos ennemis sont injustes que tout ce que nous
leur faisons est juste. Le second - plus pragmatique - est que sans une limite
qui détermine ce qu'il est permis de faire à ses ennemis, la société, que ce soit
entre les individus ou entre les Etats, est impossible. Car si l'injustice d'autrui
justifiait toutes mes actions ayant une visée compensatoire par rapport à

l'injustice que j'estime avoir subie, y compris le meurtre, alors je pourrais tuer
sans autre mes ennemis et leurs proches. Les proches de ces derniers pourraient
alors à bon droit se considérer comme victimes d'injustice, et donc répondre
à leur tour par la violence, et ainsi de suite.

Le recours à l'analogie domestique est, à ma connaissance, nécessaire pour
fonder la doctrine de la guerre juste. Il a été présenté comme tel au cours de

l'histoire de la philosophie, et il est encore à la base de la légitimation actuelle

" Just and Unjust Wars, New York, Basic Books, 1992, p. 58.
12 Paris, Les Belles-Lettres, 1974, p. 121. Trad. M. Testard.



342 CATHERINE LOETSCHER

de la doctrine de la guerre juste. Mais si cette analogie est nécessaire pour
légitimer la doctrine de la guerre juste, elle n'est toutefois pas suffisamment
évidente pour permettre réellement de légitimer le recours à la violence de la

part d'un Etat. En effet, cette analogie souffre de tels défauts qu'on peut très
bien accepter l'idée que les individus ont le droit de se défendre sans pour
autant en conclure qu'il en va de même pour les Etats. Si mon argumentation
est acceptée, alors la question habituelle que posent en Suisse les juges
militaires aux jeunes gens qui refusent d'accomplir leur service militaire, à

savoir : «Que ferez-vous le jour où vous et votre famille serez menacés de

mort? Resterez-vous inactif ou bien défendrez-vous votre vie et celle de vos
proches par la violence?» a une réponse rationnelle possible, qui est : «Je

défendrai peut-être ma vie et celle de mes proches par la violence, mais cela

n'implique pas que je doive accepter la conscription.»
Mon article sera divisé en quatre parties :

1. La doctrine de la non-violence individuelle est acceptable mais il est

possible de la refuser pour des motifs valables.
2. Si on accepte la violence individuelle sous conditions, on doit, en vertu

de l'analogie domestique, accepter la violence sous conditions de l'Etat.
3. Ce n'est pas la pluralité des êtres qui forment l'«Etat» qui met en cause

l'analogie, mais la diversité des conditions qui doivent être respectées lors
du recours à la violence.

4. Une guerre juste peut certes exister, mais la possibilité que cet événement
se produise est si faible - et les inconvénients de la prise en considération
de cette possibilité sont si grands - qu'on ne doit pas se comporter comme
si cette possibilité comptait réellement.

I. Exposé des arguments pour et contre l'utilisation
de la violence individuelle

Le concept d'«utilisation de la violence» n'est pas très bien délimité, et

nous le comprendrons ici de façon très intuitive : frapper, donner un coup de

pied, griffer, gifler, etc. sont des actes de violence, comme l'est l'utilisation
d'armes provoquant des dommages physiques graves.

Les philosophes ont en général condamné la violence. La raison de cette
condamnation repose sur l'hypothèse qu'il y a toujours une solution rationnelle
non violente possible pour résoudre un conflit, et que la violence fait prévaloir
la force et non nécessairement la justice. La solution non violente idéale est

la discussion qui permet d'atteindre un consensus à propos d'une solution juste.
Si le consensus n'est pas possible, on peut alors recourir à l'arbitrage, qui fixe
la solution après avoir entendu les parties qui sont en conflit.

La violence, dans le sens restreint où je l'emploie ici, est également
condamnée parce que, outre qu'elle n'est pas garante de la justice et qu'elle ne

mobilise pas les facultés rationnelles de l'homme, elle porte atteinte à l'inté-



UNE GUERRE JUSTE EST-ELLE POSSIBLE? 343

grité physique. Cette dernière est un bien dans la mesure où elle est nécessaire
à la poursuite de l'existence, et la poursuite de l'existence est le besoin naturel
fondamental par excellence de l'homme et de tous les êtres vivants, ou, au
moins, la condition nécessaire à la satisfaction des besoins des êtres vivants.

Dans la mesure où l'homme vit dans un état de société, et c'est le cadre
dans lequel nous réfléchissons ici, il y a des institutions qui s'occupent de régler
les différends qui surgissent entre les hommes et qui, ce faisant, tentent
d'empêcher que les individus ne règlent leurs conflits par la violence privée. Mais,
comme le remarque par exemple Hugo Grotius dans son ouvrage Le droit de

la guerre et de la paix, il y a des circonstances dans lesquelles un individu
peut légitimement recourir à la violence parce que les agents des institutions
chargées de régler les différends ne sont pas présents, ce que Grotius exprime
en disant que «la voie de la justice n'est point ouverte».

Or la voie de la justice peut manquer ou pour quelque temps, ou absolument. Elle
manque seulement pour quelque temps, lorsque l'on se trouve dans un tel état, que
si l'on attendait le secours du juge, on serait exposé à un péril ou un dommage
certain. Elle manque absolument, ou de droit, ou de fait. De droit, lorsque quelqu'un
se trouve dans des lieux qui n'ont point de maître, comme sur mer, dans un désert,
ou dans une île non habitée, et dans tout autre endroit où il n'y a point de
Gouvernement Civil. De fait, quand les sujets ne veulent pas se soumettre au juge, ou

que le juge refuse manifestement de prendre connaissance des affaires que l'on a

à démêler 13.

Deux questions se posent alors. La première concerne la pertinence de cette
violence conditionnelle. Cette permission, même assortie de conditions, est-
elle vraiment valide? Si la violence est un mal, ne l'est-elle pas de telle sorte

que nous ne devons jamais y recourir? La seconde question concerne les

conditions sous lesquelles la violence est permise, et elle ne se posera, bien
évidemment, que si nous arrivons à la conclusion que le recours à la violence
est parfois légitime.

La première question touche donc au bien-fondé de l'idée que nous
pouvons, dans certaines circonstances et sous certaines conditions, être en droit
de recourir à la violence. Au cours de notre histoire, ce sont sans doute les

premiers chrétiens qui ont le plus réfléchi à l'interdiction absolue du recours
à la violence. Le passage biblique qui fait écho à ces réflexions se trouve dans

l'Evangile de Matthieu. Jésus y dit : «Vous avez appris qu'il a été dit : œil pour
œil et dent pour dent. Et moi je vous dis de ne pas résister au méchant. Au
contraire, si quelqu'un te gifle sur la joue droite, tends-lui aussi l'autre» 14. Il
n'en va peut-être pas ici, essentiellement, de l'interdiction de la violence, mais

13 Le droit de la guerre et de la paix, 1625, trad. J. Barbeyrac, Liv. I, ch. III, § II, 2,
Presses Universitaires de Caen, 1994. Les italiques sont dans le texte.

14 Matthieu 5,38-39. Idem Luc 6,27-29 : «Mais je vous dis, à vous qui m'écoutez :

Aimez vos ennemis, faites du bien à ceux qui vous haïssent ; bénissez ceux qui vous
maudissent et priez pour ceux qui vous outragent ; et à celui qui te frappe à une joue,
présente-lui aussi l'autre; et si quelqu'un t'ôte ton manteau, ne l'empêche point de



344 CATHERINE LOETSCHER

plutôt de l'interdiction d'une réponse injustifiée à une injustice. On peut
cependant considérer que c'est l'utilisation de la violence qui rend cette
réponse injustifiable.

Certains auteurs ont proposé une défense de la non-violence sans recourir
à l'autorité de la Bible. C'est également ce que nous ferons ici en utilisant les

travaux de deux philosophes contemporains, Jan Narveson et Tom Regan. Le
premier a essayé dans plusieurs textes de montrer que la position de non-
violence absolue mène à une contradiction logique '5, le second, H.T. Regan 16,

a défendu la légitimité logique de cette position, en considérant cependant que
la non-violence est trop difficile à défendre pour qu'il s'y rallie. Nous avons
donc avec eux un partisan et un adversaire de la doctrine de la non-violence.

Afin d'étudier leurs arguments nous allons utiliser une situation de conflit
de devoirs telle que l'expose T. Regan. Cette situation place un non-violent
devant un choix difficile : doit-il accepter d'accomplir une certaine violence
afin d'éviter qu'une violence supposée plus grande n'intervienne? L'exemple
proposée est le suivant : un tyran fou exige que le non-violent casse le bras

d'un enfant. Si le non-violent ne s'exécute pas, alors le tyran dévastera le

pays 17. Pour résoudre ce conflit de valeurs, le non-violent peut recourir au

moins à trois argumentations.

1. La position non violente est incohérente (version J. Narveson)

C'est le diagnostic de J. Narveson. Ce dernier considère que le non-violent
réfléchit dans un cadre conceptuel qui comporte au moins deux principes. Le
premier est un principe utilitariste qui dit : «entre deux maux il faut choisir
le moindre», le second est un principe de non-violence qui dit : «on ne doit
jamais recourir à la violence».

Or, pour J. Narveson, il y a des situations dans lesquelles le non-violent
ne peut pas respecter simultanément ces deux principes. C'est ce qui lui permet
de dire que le non-violent a une position incohérente.

prendre aussi l'habit de dessous.» On trouve, également dans le premier Evangile, une
argumentation conséquentialiste célèbre contre la violence. La scène a lieu lors de

l'arrestation de Jésus. «Et voici un de ceux qui étaient avec Jésus portant la main à son
épée, la tira, frappa le serviteur du grand prêtre et lui emporta l'oreille. Alors Jésus lui
dit: Remets ton épée à sa place, car tous ceux qui prennent l'épée périront par l'épée.»
(Mt 26,52).

15 J'utiliserai ici l'article «Violence and War», dans T. Regan (ed.), Matters ofLife
and Death, New York, Random House, 1980, p. 109-147.

16 «A Defense of Pacifism», Canadian Journal ofPhilosophy, 2 (1972), p. 73-86.
17 Ce qu'il exprime ainsi : «A desert island case where, say, the pacifist has the

choice of either breaking a small child's arm or, choosing not to do this, of seeing his

captor, a mad tyrant, destroy the pacifist's homeland...», art. cit., p. 83. Le caractère

désertique de l'île permet sans doute d'écarter l'idée que le non-violent pourrait attendre
de l'aide d'autrui.



UNE GUERRE JUSTE EST-ELLE POSSIBLE? 345

En effet, selon lui, si le non-violent casse le bras de l'enfant, il enfreint
le principe qui interdit le recours à la violence, et s'il ne casse pas le bras de

l'enfant, il enfreint le principe qui oblige à choisir l'action dont la conséquence
est le moindre mal. Comme il n'y a pas de solution cohérente, pour un non-
violent placé dans cette situation, J. Narveson en conclut qu'il faut abandonner
le principe qui interdit tout recours à la violence. C'est là une argumentation
typiquement conséquentialiste, argumentation selon laquelle il n'y a pas de

biens ou de maux en soi autres que la somme des différents biens et maux
impliqués par une action. La violence, dans cette optique, n'est pas un mal en

soi, elle l'est uniquement en fonction des conséquences qu'elle produit.

2. La position non violente n'est pas incohérente (version T. Regan)

T. Regan relève que l'argument de J. Narveson présenté ci-dessus ne tient
pas compte du fait que, pour un non-violent, l'usage de la violence provoque,
ou est en soi, un mal toujours si grand qu'il n'est plus quantifiable. Si l'usage
de la violence est un mal infini, alors toute situation qui l'implique sera pire
qu'une situation ne l'impliquant pas. Le non-violent ne doit donc pas casser
le bras de l'enfant, et ce faisant il respecte les deux principes énoncés par
J. Narveson. En fait ces deux principes n'en font alors plus qu'un, qu'on
pourrait formuler ainsi : «Entre deux maux il faut choisir le moindre, et ce

choix, par définition, évite la violence.»
Yehuda Melzer a commenté cette position d'une façon intéressante dans

son livre Concepts of Just War l8. Pour lui, le non-violent qui suit la ligne
argumentative selon laquelle la violence est toujours un mal infini endosse une
version extrême du principe dit du double effet. Ce principe distingue l'effet
intentionnel du (ou des) effet(s) non intentionnel(s) d'une action. Ce principe
est très fréquemment utilisé dans la vie courante. Par exemple lorsqu'on prend
un bus sans prendre de billet parce qu'on n'a pas de monnaie, on peut distinguer
l'effet intentionnel (je veux prendre le bus) des effets non intentionnels et

pourtant prévisibles (je ne paie pas de billet donc je peux avoir une amende).
Mais je ne cherche ni à léser la compagnie de bus, ni à avoir une amende, etc.
Ce que je veux, c'est seulement prendre le bus. Si nous appliquons ce principe
à notre situation, nous dirons, selon Y. Melzer, que l'effet intentionnel du non-
violent est son choix de casser ou non le bras de l'enfant, alors que l'effet non
intentionnel est de laisser, ou non, la voie libre au tyran. Nous pouvons dire

que la proposition : «C'est un plus grand mal d'user de la force que de rendre

possible un plus grand usage de la force en refusant d'en user», distingue le

mal que l'on cause intentionnellement (en recourant à la violence) du mal que
l'on n'empêche pas (en ne recourant pas à la violence).

'Leyden, Sijthoff, 1975.



346 CATHERINE LOETSCHER

Y. Melzer fait ensuite remarquer que la doctrine du double effet a, cependant,

un statut moral et épistémologique particulier. Selon lui, l'intention y
compte plus que le résultat des actions ; en effet le non-violent qui refuse de

casser le bras de l'enfant ne prend en considération «que» ce qu'il veut et ne
veut pas de façon intentionnelle, et il ne s'intéresse pas aux conséquences
prévisibles de son action pour les comparer aux conséquences prévisibles d'une
autre action qu'il pourrait accomplir. Un autre défaut de cette doctrine du
double effet, toujours selon Y. Melzer, est qu'elle implique que nous sommes
au clair sur nos intentions, que nous savons toujours distinguer les effets
intentionnels des effets non intentionnels de nos actions. Or cette hypothèse
est très discutable.

3. La position non violente n'est pas incohérente (seconde version)

On peut envisager un autre non-violent, qui, à la différence du précédent,
prend en compte la violence que son «inaction» autorise. Le non-violent que
T. Regan présente ne considère pas qu'il y ait eu violence de sa part s'il n'a
pas cassé lui-même, de façon intentionnelle, le bras de l'enfant. Et pourtant,
dans notre exemple, si le non-violent ne casse pas le bras de l'enfant, il
provoque l'action dévastatrice du tyran. Cependant rien n'interdit qu'un non-
violent, tout aussi convaincu du mal infini qu'entraîne la violence que le

premier, tienne compte de la violence qui survient parce qu'il ne l'a pas
empêchée alors qu'il aurait pu le faire. Cette violence est certes commise par
le tyran dans notre exemple, mais le non-violent pourrait la prendre en compte
lorsqu'il réfléchit aux conséquences de son choix. Un tel non-violent se
trouverait alors dans une situation d'indécision, puisque, quel que soit son choix,
celui-ci implique de la violence et mène donc à un mal infini. Cette
indécidabilité ne violant aucun des deux principes donnés par J. Narveson,
cette position échappe à son accusation d'incohérence, même si elle ne permet
pas au non-violent d'agir.

Le tableau suivant résume les trois réponses que nous avons examinées :

Si le non-violent
casse le bras de

l'enfant,

Si le non-violent
ne casse pas le
bras de l'enfant,

Donc le non-violent

Première
position

il enfreint le principe

de priorité
il enfreint le principe

suprême
ne peut pas agir sous peine
d'incohérence

Deuxième
position

il cause un mal
infini

il ne cause aucun
mal

ne doit pas casser le bras
de l'enfant

Troisième
position

il cause un mal
infini

il cause un mal
infini

ne peut pas agir. Il lui faut
chercher un autre principe
ou avouer son impuissance



UNE GUERRE JUSTE EST-ELLE POSSIBLE? 347

T. Regan esquisse en outre deux autres voies que le non-violent peut
emprunter pour échapper à l'accusation de J. Narveson et pour sauver ainsi la
position de la non-violence, mais toutes deux sont peu convaincantes. La
première consiste à dire que l'avenir est toujours susceptible de rendre notre
violence inutile : le tyran peut, par exemple, avoir une crise cardiaque.
L'argument est logiquement valide, mais il n'est sans doute pas très raisonnable
de bâtir sa vie sur des principes aussi providentiels.

La seconde consiste à refuser l'alternative, et à dire qu'il y a toujours une
tierce voie possible. Il s'agit d'une question factuelle qui, à première vue, ne
me semble pas très prometteuse dans la mesure où il n'est pas impossible de

se trouver dans une telle situation, même si ces situations sont, heureusement,

plutôt rares.
T. Regan conclut ses réflexions en remarquant que le non-violent - tel qu'il

l'a envisagé - ne semble pas doté d'une sensibilité morale entièrement
développée par rapport aux bizarreries et complexités de l'existence humaine, et

je partage son avis sur ce point 19. Seul, peut-être, un non-violent qui prendrait
en considération - mais comment? - la violence que sa non-violence entraîne

échapperait à ce jugement sévère.

On peut présenter sous un autre angle la difficulté de la position non
violente. Si cette position était tout à fait justifiable, alors un innocent, victime
d'injustes violences, ne pourrait pas adresser de reproches justifiés au non-
violent qui aurait assisté «passivement» à la scène pendant laquelle la victime
a été violentée (pour peu, bien sûr, que le non-violent ait utilisé tous les moyens
non violents à disposition). Autrement dit, il faudrait accepter de moduler le

devoir que nous avons d'éviter toute violence injuste en fonction des convictions

de chacun. Or, s'il est clair que nous n'avons pas le devoir, mais
seulement la permission 20, de nous défendre nous-mêmes, il n'est pas si clair que
nous n'avons qu'une permission de défendre autrui injustement menacé, et non
un devoir de le faire.

Tout cela montre qu'il est très difficile de défendre une position qui interdit
totalement l'usage de la violence, même si une telle position n'est pas réfutée,
contrairement à ce que prétend J. Narveson, par les difficultés qu'elle implique.

19 «A person committed to an extreme pacifism, though he need make no logical
mistake, yet lacks a fully developed moral sensitivity to the vagaries and complexities
of human existence. To regard the pacifist's belief as 'bizarre and vaguely ludicrous'
is, perhaps, to put it mildly», art. cit., p. 86. Pour T. Regan, 'pacifist' équivaut ici à

«non-violent».
20 On pourrait faire remarquer que dans la mesure où chaque individu fait partie

ou devrait faire partie d'une société dans laquelle il a une place, au sein d'un réseau

familial, d'activités professionnelles, de loisirs, etc., il a peut-être un devoir de se

défendre, parce que les autres ont besoin de lui. Mais le fait que nous sommes mortels
enlève une grande partie de sa pertinence à un tel devoir d'auto-défense. Il reste bien
sûr tous les arguments de nature religieuse, qui font de la vie un cadeau des dieux. Dans

ce cas notre vie ne nous appartient pas, et c'est pourquoi nous devons la protéger.



348 CATHERINE LOETSCHER

Nous devons maintenant aborder la question, déjà évoquée, des conditions
sous lesquelles l'usage de la violence est permise.

La limitation des conditions valides, si on veut se référer à des cas concrets,
est presque impossible à établir. Quelle que soit la limite que nous fixons pour
autoriser le recours à la violence (atteinte à la vie, atteinte grave à l'intégrité
physique, toute atteinte à l'intégrité de la personne, etc.), nous ne pouvons que
très rarement évaluer précisément l'importance du dommage que s'apprête à

causer un agresseur. Par exemple, nous ne pouvons pas savoir s'il cache
d'autres armes, si celle qu'il exhibe est vraiment dangereuse, si ce qu'il dit
(de «je ne vous ferai pas de mal» à «je vais vous tuer») est fiable, etc. Il n'est
donc pas raisonnable de penser que nous pourrions établir une liste de
conditions qui nous permettrait toujours de savoir, dans des cas concrets, ce que
nous sommes en droit de faire. La seule option que nous avons est conceptuelle

: nous pouvons choisir de dire que les cas de défense nécessitant le

recours à la violence sont plutôt rares ou plutôt fréquents. Dans la mesure où

cette décision influencera notre propre recours à la violence, il vaut mieux

essayer d'assumer le risque de dire qu'ils sont plutôt rares, mais cela reste une

description très vague et surtout très relative au genre de vie que nous menons
(vivre à Neuchâtel ou dans un pays en guerre, par exemple).

II. L'analogie entre l'individu et l'Etat

Cette analogie pose que si l'on accepte que les individus recourent à la
violence sous certaines conditions, on doit alors accepter la violence, elle aussi

conditionnelle, de l'Etat. Cette analogie est très puissante puisqu'elle a réussi
à subsister malgré toutes les modifications intervenues dans les conceptions
de l'individu et de l'Etat depuis le début de notre ère. Le Dictionnaire de

théologie catholique la présente, très classiquement, de la façon suivante :

Or, de même que, dans le droit naturel, il est permis à un individu de repousser,
même par la violence, un injuste agresseur ; de même, et à plus forte raison, cela
est permis à une nation, qui, constituée en corps politique, forme une personne
morale et publique 2I.

Dans un horizon politique plus moderne, on légitimera l'analogie entre
l'individu et l'Etat en considérant que si la guerre est une action décidée et

menée par un Etat plutôt démocratique, alors ce sont les citoyens qui en dernier
lieu la décident (et généralement la font). Les institutions démocratiques ont
en effet pour particularité, entre autres, que les actions de l'Etat dépendent plus

21 Rubrique «guerre», par C. Ortolan, Paris, 1951, p. 1908. On trouve, par exemple,
une équivalence de cette idée chez I. Kant : «Les peuples, en tant qu'Etats, peuvent être
assimilés à des individus...» (Projet de paix perpétuelle, début du «Deuxième article
définitif»).



UNE GUERRE JUSTE EST-ELLE POSSIBLE? 349

fortement de la volonté de ses citoyens que dans les autres régimes politiques.
L'analogie repose sur l'évidence que ce qui est raisonnable pour l'individu,
à savoir une permission de recourir à la violence dans des cas précis, doit
également être accordé à l'Etat.

Mais, pourrait-on objecter, un Etat ne peut pas être comparé à un individu
pour la simple raison qu'un Etat est constitué d'une pluralité d'individus qui
peuvent avoir - et qui, selon notre expérience, ont effectivement - des

conceptions diverses concernant la violence et la morale.
Ici se dessine tout naturellement la figure de l'objecteur de conscience.

L'objecteur de conscience est un individu qui pense que le recours à la violence
lors d'une guerre est moralement incorrect et qui vit dans un Etat où la majorité
des citoyens pense autrement22. Que doit faire ce minoritaire si une guerre
se prépare ou est en train d'avoir lieu? Est-il en droit de se prévaloir de ses

croyances au sujet de la non-violence pour ne pas participer à la guerre comme
il le devrait? Ou bien doit-il respecter ses obligations de citoyen, notamment
celle de protéger ceux avec qui il vit et qui forment sa communauté?

Ces questions sont celles qui se posent habituellement à propos des

objecteurs. Mais ce que nous devons examiner est différent. Nous devons nous
demander si le fait qu'il existe des objecteurs de conscience - au moins

potentiellement, même si ces derniers ne font pas actuellement défaut - est un
obstacle à l'utilisation de l'analogie domestique. La réponse dépend de

l'importance de la protestation de l'objecteur de conscience. Si sa protestation ne
dénonce pas une contradiction insupportable au sein de l'Etat qui accepte la
théorie de la guerre juste, alors elle n'est pas un obstacle à l'utilisation de

l'analogie domestique. Dans le cas contraire, nous devrons peut-être renoncer
à l'analogie domestique.

Pour placer un repère connu dans cette discussion nous nous appuierons
sur ce qu'en dit J. Rawls dans sa Théorie de la justice 23, bien que la position
de ce dernier ne soit pas exempte de difficultés.

Pour J. Rawls, certaines guerres sont légitimes ou, pour employer
l'ancienne terminologie, elles sont justes. Il parvient à ce résultat en appliquant
le même principe au niveau des Etats que celui qu'il a utilisé au niveau des

22 II existe un autre cas de minoritaire, c'est celui qui admet que le recours à la

violence est parfois légitime, et qui vit dans un Etat où la majorité pense autrement,
c'est-à-dire où la majorité est non violente. Souhaitons qu'il soit un jour d'actualité!

23 Op. cit. La traduction intègre des corrections faites par l'auteur en 1975 et est

donc, à cet égard, meilleure que l'édition anglaise originale (1971). La question de

l'objection de conscience est traitée dans les paragraphes 53-59, et elle fait partie de
la théorie de l'obéissance partielle dans la théorie non idéale de la justice. Une théorie
non idéale de la justice est celle qui résulte de l'observation de l'organisation et du
fonctionnement des démocraties existantes. Or ces dernières ne sont pas idéales parce
que les citoyens n'agissent pas comme des agents purement rationnels, mais comme
des humains, c'est-à-dire de façon plus ou moins rationnelle.



350 CATHERINE LOETSCHER

individus, c'est-à-dire le voile d'ignorance 24. Nous retrouvons donc ici l'analogie

domestique utilisée à un niveau méthodologique fondamental. J. Rawls
présente ainsi son recours à la fiction méthodologique du voile d'ignorance :

Nous pouvons étendre l'interprétation de la position originelle et considérer les

partenaires comme les représentants des différentes nations qui doivent choisir
ensemble les principes fondamentaux pour arbitrer les revendications conflictuelles
des Etats. Reprenant la conception de la situation initiale, je suppose que ces
représentants sont privés de diverses catégories d'information [...] ils ne savent
cependant rien des conditions particulières de leur propre société, de sa puissance
et de sa force par rapport aux autres nations; [...] de même les partenaires, ici les

représentants des Etats, n'ont droit qu'à l'information suffisante pour faire un choix
rationnel qui protège leurs intérêts, mais pas à celle qui permettrait aux plus favorisés
de tirer avantage de leur situation particulière, (p. 417-418)

Parmi ces principes fondamentaux se trouvent les suivants :

Ces principes définissent une juste raison de faire la guerre ou, selon l'expression
traditionnelle, le jus ad bellum d'une nation. Mais il y a aussi des principes qui
gouvernent les moyens qu'une nation peut utiliser pour faire la guerre, son jus in
bello, (p. 418)

Une objection de conscience basée sur la violation des règles que l'Etat
s'est données est une objection de conscience éminemment juste. Mais le non-
violent de principe, celui qui dit de toutes les guerres qu'on ne doit pas y
participer, adopte, selon J. Rawls, «une vue irréaliste, condamnée à rester une
doctrine sectaire» (p. 421). Malgré cette critique pour le moins virulente du

non-violent de principe, J. Rawls considère que ce dernier doit être plus que
toléré dans une société et ce parce qu'il partage deux convictions communes
avec les principes politiques d'un Etat plutôt juste. Ils ont en commun l'horreur
de la guerre et la croyance dans l'égalité des êtres humains comme personnes
morales 25. A ce titre, le non-violent renforce en quelque sorte les principes
politiques, et il sert d'exemple.

Cependant, en fin de compte, J. Rawls considère qu'un tel non-violent
«s'écarte de façon naturelle de la doctrine correcte» (p. 411). En effet, le non-
violent (sous-entendu celui qui vit au sein d'un Etat plutôt juste acceptant la

doctrine de la guerre juste) exerce une influence positive parce que ses idéaux

sont identiques à ceux de la constitution d'un Etat presque juste. Mais il n'en

24 Ce qui est juste, pour J. Rawls, ce sont les principes d'association politique et
sociale que des individus libres et rationnels choisiraient derrière un voile d'ignorance
qui cacherait certaines données de leur existence personnelle, telles leur place dans la
société, leurs dons naturels ainsi que leur conception du bien et leurs tendances

psychologiques particulières (paragraphes 3 et 4).
25 «Les principes politiques reconnus par la communauté ont une certaine affinité

avec le pacifisme. Il y a une horreur commune de la guerre et de l'usage de la force,
et une croyance dans le statut égal des êtres humains comme personnes morales.»

(p. 410)



UNE GUERRE JUSTE EST-ELLE POSSIBLE? 351

reste pas moins inférieur, au niveau de la moralité politique, au citoyen qui
accepte de participer à la guerre lorsque les règles du jus ad bellum et celles
du jus in bello sont respectées, du moins selon J. Rawls.

Ce dernier réfléchit dans un cadre qui conserve l'analogie concernant la
violence individuelle et celle de l'Etat. La légitimité de la violence par l'Etat
repose sur la légitimité de la violence par les individus ; elle est donc envisagée
comme étant une sorte de droit naturel ; tout comme l'individu, l'Etat veut
continuer de vivre et c'est ce qui légitime son recours à la violence.

Dans les deux cas, le recours à la violence est conditionnel, et la base

principale de la condition est la défense. Tout comme l'individu, l'Etat aurait
donc la permission, mais pas forcément le devoir, de se défendre si sa vie est

en jeu. L'Etat pourrait ne pas se défendre si la majorité de ses citoyens le
souhaitait. La vie et la mort de l'Etat sont des notions très difficiles que nous

pouvons comprendre très intuitivement en entendant par elles la vie et la mort
d'une grande partie des habitants de cet Etat. La remarque que nous avons faite
ci-dessus, concernant la difficulté de déterminer précisément quelles sont les

intentions et les possibilités d'action réelles d'un agresseur dans un cadre
interindividuel, vaut bien sûr également dans le cas de l'Etat.

Nous nous demandions, au début de cette partie, si le fait que l'Etat est

un ensemble d'individus ayant des opinions divergentes concernant la morale
et la guerre constitue une limite à l'emploi de l'analogie domestique. Nous

avons vu que, selon J. Rawls, cela n'est pas le cas dès que l'on accepte, comme
il le propose, que l)les décisions qui sont prises de façon neutre - c'est-
à-dire sous le voile d'ignorance - sont les meilleures (ou plus exactement les

moins mauvaises) qui puissent être prises, que 2) les Etats peuvent être pour
ainsi dire réduits à des individus capables de discuter rationnellement entre eux
sous un tel voile d'ignorance, et que 3) le résultat d'une telle discussion serait,
entre autres, l'adoption de la doctrine de la guerre juste.

On peut ne pas être tout à fait satisfait de cette argumentation. En effet,
comment la concilier avec le principe politique que l'Etat plutôt juste, tout
comme le non-violent, ont «horreur de la guerre»? Il est difficile de déterminer

ce qui est réellement le plus fondamental entre cette horreur de la guerre et

l'adoption de la doctrine de la guerre juste, parce que J. Rawls ne précise pas

pourquoi les Etats ont horreur de la guerre, alors qu'il donne une explication
de la genèse de l'adoption de la doctrine de la guerre juste. Dans la mesure
où l'expression «avoir horreur de» exprime un rejet extrêmement fort, on

pourrait, me semble-t-il, mettre en cause que l'on puisse simultanément avoir
horreur de la guerre et adopter la doctrine de la guerre juste. Il se pourrait ainsi

que la protestation de l'objecteur de conscience soit tout à fait pertinente, et

qu'elle atteigne ainsi une sorte de contradiction au sein de l'Etat plutôt juste
tel que le présente J. Rawls.

Etant donné que cet argument est loin d'être décisif, nous allons examiner

d'autres limites, susceptibles, elles aussi, de remettre en question le principe
de l'analogie domestique.



352 CATHERINE LOETSCHER

III. Les différences entre l'individu et l'Etat qui concernent
l'utilisation de la violence

Il y a bien des façons d'aborder ce point. Je n'en mentionnerai que trois,
qui me paraissent particulièrement aisées à défendre. La première soulève les

difficultés qu'il y a à appliquer le jus ad bellum et le jus in bello, la deuxième
montre que les conséquences négatives de l'adoption de la doctrine de la guerre
juste sont importantes et la troisième souligne une difficulté de cette doctrine.

On trouve plusieurs listes distinctes des conditions qui doivent être respectées

lors d'une guerre juste. Je vais ici me contenter d'examiner deux conditions,

une qui appartient au jus ad bellum et une qui appartient au jus in bello,
et qui sont, à ma connaissance, très communes.

Le jus ad bellum exige qu'une guerre juste soit précédée de tous les efforts
non violents possibles pour éviter la guerre. Or si la violence entre individus
est souvent soudaine, du moins en ce qui concerne celui qui est agressé, il y
a généralement un certain laps de temps qui s'écoule entre la montée du péril
de guerre et le début des hostilités. La durée pendant laquelle on peut espérer

prévenir la guerre étant plus longue que dans des cas de violence individuelle,
on doit mettre cet avantage à profit et il en suit donc, naturellement, un plus
grand devoir.

Ce plus grand devoir de prévention des guerres, dû à la durée qui s'écoule
entre la montée du péril de guerre et le début des hostilités, est renforcé par
la très longue et très riche expérience du déclenchement des guerres que nous
avons. Cette expérience nous enseigne que les conflits sont presque toujours
précédés d'une augmentation de l'armement, de l'entraînement militaire et des

discours belliqueux. Il n'y a pas d'équivalent de ces faits dans la violence entre
individus.

Par ailleurs, si on ne peut pas mettre un policier derrière chaque citoyen

pour protéger ce dernier, il devrait y avoir derrière et devant chaque Etat une

police internationale qui soit toujours prête à agir. En vertu de la bonne
connaissance que les experts ont de ce que l'on appelle les points chauds de

la planète et en vertu du temps nécessaire pour mettre en place une agression,
il est tout simplement condamnable d'envisager qu'un Etat puisse recourir à

la guerre sans qu'aucun frein puissant ne soit immédiatement mis au travers
de sa route. Pour dire cela autrement, si on accepte que l'individu puisse
recourir à la violence lorsque la voie de la justice n'est pas ouverte, il faut,
au plan international, que la voie de la justice soit toujours ouverte. Cela ne

ruine pas la possibilité d'une guerre juste26, mais souligne qu'une des

conditions traditionnelles et fondamentales du jus ad bellum est vraiment difficile
à satisfaire.

26 Si la plupart des guerres sont prévisibles, l'histoire fournit cependant des cas de

guerres relativement imprévisibles, comme, par exemple, celle qui éclata en octobre
1956 entre Israël et l'Egypte.



UNE GUERRE JUSTE EST-ELLE POSSIBLE? 353

Une autre condition de la doctrine de la guerre juste, qui concerne le jus
in bello, est l'idée que seuls des moyens corrects peuvent légitimement être

utilisés lors d'un conflit. Il y a de grandes difficultés à voir ce que cela signifie
précisément. Est-ce que l'Etat injustement agressé ne doit ni blesser ni tuer
des innocents, ne doit pas donner de fausses informations, n'est pas en droit
d'utiliser des armes ayant des effets aléatoires et/ou collectifs comme les mines

ou les bombes? Ou bien pouvons-nous comprendre cela comme une incitation
à ne pas trop dépasser une certaine mesure d'horreur? Il est clair que poser
la question ainsi revient à y répondre. Or ce que nous savons de la conduite
des Etats en temps de paix ne peut pas nous inciter à être très optimiste quant
à leur capacité à respecter strictement les conditions du jus in bello en temps
de guerre. Dans ces conditions, croire que notre Etat saura respecter les lois
de la guerre ne peut pas se résumer à être optimiste.

Une autre façon de considérer les limites de l'analogie domestique en ce

qui concerne l'usage de la violence consiste à montrer que les conséquences
de l'adoption de la doctrine de la guerre juste sont telles qu'elles nous incitent
à être plutôt sceptique quant aux avantages globaux qui résultent de son

adoption. Quelles sont ces conséquences? La première, qui s'impose, est que
l'Etat doit être prêt à répondre à une injustice. Or, pour ce faire, le moyen le

plus communément utilisé est le recours à l'institution de l'armée. L'armée,
quelle que soit sa forme, sa taille, etc., possède toujours un certain nombre de

caractéristiques qui sont très problématiques. Nous pouvons rapidement citer
les suivantes : elle privilégie le secret au détriment de la libre discussion,
l'obéissance aux ordres au détriment de l'esprit critique, elle coûte de l'argent
qui ne peut ainsi plus être mobilisé ailleurs, elle cause des dégâts
environnementaux lors des indispensables entraînements, etc. Dans ces conditions,
l'adoption de la doctrine de la guerre juste n'est plus simplement l'adoption
d'une tierce voie entre le pacifisme et le bellicisme. C'est également l'acceptation

d'une institution très problématique aux niveaux politique, social et
moral. Une deuxième conséquence négative résultant de l'acceptation de la

doctrine de la guerre juste est qu'elle fait de la guerre un instrument de la

justice. Or, outre l'aspect pragmatiquement incertain de cet instrument - qui,

par exemple, pourrait aujourd'hui châtier justement l'Etat le plus puissant de

la terre s'il le fallait? - la guerre, qui est une méthode sauvage et cruelle, est

présentée dans la doctrine de la guerre juste comme l'ultime moyen qui permet
d'atteindre la justice. Il y a là, à n'en pas douter, une sorte de disproportion
et d'incohérence de la pensée. La doctrine de la guerre juste n'accepte pas des

adages tels que «la fin autorise les moyens», puisqu'elle a pour fin de fixer
quels sont les moyens que l'on peut à bon droit utiliser lors d'une guerre, mais,

dans le même temps, elle autorise l'utilisation du pire moyen, à savoir celui
de la guerre. Nous pouvons en troisième lieu faire remarquer que l'acceptation
de la doctrine de la guerre juste équivaut à reconnaître que les Etats ont le droit
de décider eux-mêmes s'ils sont lésés ; s'ils s'estiment lésés, la doctrine de

la guerre juste les autorise à recourir à la violence. Il serait bien plus satisfaisant



354 CATHERINE LOETSCHER

que les Etats, tout comme les individus, puissent bénéficier d'une instance
neutre qui détermine s'il y a eu un tort, et qui, le cas échéant, fixe la peine.
Or, dans la mesure où celui qui défend la doctrine de la guerre juste accepte
de fait la souveraineté des Etats sur ce point, il s'expose à cautionner cette

pratique, pour le moins discutable, de la justice.
La troisième façon de mettre en cause l'analogie domestique revient à se

rendre compte que la même raison qui nous pousse à accepter la violence
individuelle devrait nous pousser à refuser la doctrine de la guerre juste.
J. Rawls considère que le non-violent de principe adopte «une vue irréaliste,
condamnée à rester une doctrine sectaire». Ce jugement est explicitement lié
au fait que, pour J. Rawls, une guerre juste est possible. Mais le droit de recourir
à la violence est lié, au minimum, à ce que l'on peut appeler un droit à la

poursuite de la vie ; c'est parce que je veux continuer de vivre que je peux
faire violence à la personne qui veut me frustrer de cette continuation d'existence.

Or si je tiens à la vie de telle manière que je m'autorise à user de violence

pour la défendre, vais-je, sous le voile d'ignorance, donner à mon Etat la

possibilité, certes restreinte, mais néanmoins existante, de m'envoyer à la

guerre? Vais-je, comme le suggère J. Barnes 27, échanger mon droit de ne pas
être tué et mon devoir de ne pas tuer contre la perte de mon droit de ne pas
être tué et l'acquisition du droit de tuer autrui si ce dernier se présente sous
les traits du soldat ennemi? Il n'est pas évident, à mes yeux, que les individus
placés sous le voile d'ignorance, s'ils sont rationnels, admettent que l'Etat
puisse avoir un tel droit sur leur vie et sur leur mort.

Cela n'implique pas qu'aucune guerre juste n'est possible, mais que l'Etat
ne pourrait pas recourir à la conscription en temps de guerre, et qu'il devrait
se contenter de volontaires.

Précisons encore, avant de conclure, que la violence guerrière possède ceci
de spécifique qu'elle n'est pas exercée par un individu, mais par un Etat. A
ce titre, elle bénéficie d'une appellation particulière, celle de force publique,
appellation qui recouvre non seulement la violence exercée par l'Etat lors d'une

guerre, mais aussi la violence exercée par l'Etat à l'intérieur de ses frontières,

par exemple lors d'opérations policières. Le monopole de la violence par l'Etat
dans ces deux cas de figure a été - et est toujours - l'objet d'intenses
polémiques. Il est évident que qui ne concède pas le monopole de la force extérieure
à l'Etat ne peut pas accepter la doctrine de la guerre juste.

IV. Conclusion

Nous avons vu que la défense des individus par la violence se justifie sous

certaines conditions, et qu'en vertu de l'analogie domestique, la guerre peut
aussi être justifiée sous certaines conditions. Il y a pourtant des différences

27 «Mademoiselle Anscombe et Monsieur Truman», in Pu. Soûlez (éd.), La guerre
et les philosophes, Paris, Presses Universitaires de Vincennes, 1992.



UNE GUERRE JUSTE EST-ELLE POSSIBLE? 355

entre les conditions qui permettent la violence de l'individu et celles qui
permettent la violence de l'Etat lors d'une guerre, de même qu'il y a de forts
inconvénients à accepter la doctrine de la guerre juste. Que faut-il conclure
de tout cela? Je pense que nous pouvons mentionner au moins deux points,
l'un d'ordre plutôt théorique, l'autre plutôt pratique.

Le premier point a trait à l'importance de la localisation de la raison de
la permissibilité - au moins au niveau conceptuel - de l'emploi de la violence

par l'Etat lors des guerres. On peut bien sûr se demander si une telle
légitimation - même accompagnée de très fortes réserves - est quelque chose qu'il
importe d'établir à l'heure actuelle. Je pense que nous devons répondre
positivement à cette question. Car une telle réponse est nécessaire pour
délimiter ensuite les limites de l'usage de la violence. Si nous disons : «aucune
violence de l'Etat lors d'une guerre n'est jamais acceptable» ou «toute violence
de l'Etat lors d'une guerre est acceptable», nous ne satisfaisons pas les intuitions

morales fondamentales que nous avons au sujet de la guerre.
A quoi nous avance la possession d'un tel cadre conceptuel, qui ne dit pas

si tel ou tel conflit réel ou possible est juste ou non? C'est que, avant de disposer
d'une bonne casuistique concernant le jus ad bellum et le jus in bello, nous
devons absolument disposer d'un cadre général indiquant si et pourquoi l'Etat
peut, théoriquement, recourir légitimement à la violence. Une fois ce cadre

posé, qui nous dit donc, à l'issue de notre examen, d'une part que l'Etat peut
théoriquement recourir à la violence de façon légitime et d'autre part que ce

qui légitime cette réponse, c'est le fait que dans un Etat démocratique ce sont
les conceptions individuelles majoritaires en matière de violence qui sont la

source de cette permission, nous pouvons alors examiner les diverses propositions

qui ont été élaborées concernant les conditions d'une guerre juste.
Le second point est qu'après avoir défini les conditions de possibilité d'une

guerre juste, nous serions alors en droit de travailler aux conditions qu'une telle

guerre doit respecter.
La philosophe catholique E. Anscombe a réfléchi à cette question dans une

série d'articles fort intéressants. Elle a, par exemple, élaboré une liste de sept
conditions qui doivent être respectées pour qu'une guerre soit juste28. Ces

conditions, comme l'a montré J. Barnes, ne sont pas liées de façon contraignante

à des positions religieuses 29 et elles sont placées sous le signe de la

considération que faisait déjà Cicéron et selon laquelle ce n'est pas parce que

28 «The Justice of the Present War Examined» (1939), in Collected Philosophical
Papers of G.E.M. Anscombe, Oxford, Blackwell, Vol. 3, 1981. C'est aussi dans ce
volume que l'on trouvera deux autres articles très intéressants au sujet de la guerre, «War
and Murder» et «Mr Truman's Degree».

29 «On peut logiquement séparer la doctrine de la guerre juste de la théologie morale
catholique avec laquelle elle est historiquement et psychologiquement liée [...]. Cela

implique que la position de Mademoiselle Anscombe peut être comprise et peut-être
même partagée par ceux qui n'ont pas les mêmes convictions morales et religieuses
qu'elle.» Art. cit., p. 260.



356 CATHERINE LOETSCHER

nos ennemis agissent mal à notre égard que tout ce que nous leur faisons est

légitime.

Ces sept conditions sont les suivantes :

1. Il doit y avoir une juste occasion ; c'est-à-dire : il doit y avoir une violation
ou une attaque des droits stricts.

2. La guerre doit être menée par une autorité juridiquement légitime, c'est-
à-dire, lorsqu'il n'y a pas d'autorité supérieure, par un Etat souverain.

3. L'Etat en guerre doit avoir une intention droite en faisant la guerre ; il ne
doit pas déclarer la guerre pour obtenir ou pour infliger quelque chose

d'injuste.
4. Seuls des moyens corrects peuvent légitimement être utilisés lors d'une

guerre.
5. La guerre doit être le seul moyen possible de redresser le tort commis.
6. Il doit y avoir un espoir raisonnable de victoire.
7. Les bons effets probables doivent surpasser les mauvais effets probables.

Chacune de ces conditions mériterait un examen détaillé. Mais au vu de

ce que nous avons avancé dans la partie précédente, nous avons immédiatement
le soupçon qu'aucun Etat ne saura, le cas échéant, les respecter toutes durant
toute une guerre. Elles sont si contraignantes que nous ne pouvons pas nous
contenter de dire, surtout en temps de paix, que notre Etat saura être moral
le moment venu. En effet, dans la mesure où une telle ligne de pensée implique
actuellement l'acceptation de l'institution de l'armée avec tous les défauts que
l'on connaît d'elle et dans la mesure où elle nous prédispose à la paresse en

ce qui concerne la recherche d'actions et de réflexions non violentes, nous
devons agir, surtout en temps de paix, comme si aucune guerre juste n'était
possible.

Il y a donc place pour une nuance dans la réponse que nous apportons à

la question de la légitimité de la guerre, par rapport à la réponse que nous

apportons à la question de la légitimité de la violence individuelle, lorsque nous

passons de l'examen conceptuel à celui des applications.
Je n'ai pas montré l'impossibilité d'une guerre juste, mais j'espère avoir

montré que l'on a de bonnes raisons d'être très réservé sur la possibilité réelle

d'une guerre juste. A vrai dire, je crois que cette réserve est telle que l'on doit
agir comme si toutes les guerres n'étaient que de vastes crimes.


	Une guerre juste est-elle possible?

