Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 46 (1996)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 128 (1996), P. 283-319

BIBLIOGRAPHIE

SOLANGE VERGINERES, Ethique et politique chez Aristote. Physis, ethos, nomos
(Fondements de la politique), Paris, P.U.F, 1995, 308 p.

Lecture d’ensemble de la philosophie pratique d’Aristote centrée sur la notion
d’ethos, cette étude offre, a défaut d’une perspective véritablement originale, une syn-
thése éclairante de la pensée éthique et politique du Stagirite. Elle se divise en trois
parties. Dans la premiére, 1’A. retrace bri¢vement 1’histoire du concept d’ethos dans ses
rapports avec la loi et le logos de Homére a Platon en passant par les poétes épiques
et tragiques ainsi que par les sophistes. Dans la seconde, elle s’attache a cemner le lieu
exact de la naissance de 1’éthique dans la pensée d’ Aristote, celle-ci ne survenant qu’a
la faveur d’une réélaboration du rapport entre habitude et proairesis (choix intentionnel).
La troisiéme se concentre sur la pertinence du concept d’ethos dans la vie de la cité,
I’éthos d’une communauté pouvant étre vu comme le produit de la loi. Le cceur de
I’ouvrage, cependant, est constitué par la réflexion sur la naissance de I’éthique, plus
précisément sur la possibilité de la vertu éthique comprise comme disposition a agir
droitement. L’ A. montre que le probléme d’ Aristote est de concevoir une éthique d égale
distance d’une pensée d’inspiration homérique pour laquelle la maniére d’étre (1’ ethos)
d’un individu ou d’un groupe se confond avec sa nature (physis) et d’un intellectualisme
(qu’il soit sophistique ou platonicien) pour lequel I’acquisition d’un comportement juste
est purement affaire de persuasion ou d’intelligence. Pour I’A., la grande originalité
d’ Aristote est d’avoir tenté d’articuler habitude et responsabilité, seule maniére d’échap-
per d’un c6té a4 un déterminisme du caractére acquis et de l'autre a la tentation
intellectualiste. Dans cette optique, la difficulté centrale est de comprendre comment
Aristote parvient a faire naitre 1’idée d’une responsabilité de I’homme par rapport 2 ses
actes sur le fond d’une disposition (hexis) résultant de 1’éducation. La réponse a cette
question, montre I’A., réside dans le fait que I’homme, en vertu de ce qu’il posséde
le logos, est le seul étre A agir véritablement de plein gré, c’est-a-dire en fonction d’un
choix intentionnel. Pleinement engagé dans ses actes, I’homme peut alors étre dit
responsable de son caractére en tant que celui-ci est la consolidation progressive de ses
actes en dispositions. L’homme vertueux est celui qui choisit d’agir droitement parce
que c’est beau — et non pas parce que la loi I’exige — et qui s’est tellement habitué a
agir conformément 2 la droite régle qu’il n’est méme plus tenté de la violer ou de la
contourner et ce, i la différence du continent qui ne suit la loi ou le bien que par crainte
de la punition ou par désir des honneurs. Toutes ces pages ol I’A. distingue le tempérant
(le vertueux) du continent, de I'incontinent et de l’'intempérant (le vicieux, figure
inversée du vertueux en tant qu’il fait le mal selon un choix intentionnel alors que le
second choisit de faire le bien) et ou elle confronte la psychologie morale d’Aristote
et de Kant, sont particuliérement riches et stimulantes (ch. 2 de la 2° partie). Intéressante
également, la partie consacrée a la politique est cependant moins riche. Deux points
cependant méritent mention. S’agissant d’abord de la fonction de la loi, I’A. montre
que sa nécessité provient de ce que la grande masse du peuple ne peut, en raison de
son genre de vie, parvenir a la vie vertueuse et qu’elle doit donc étre contenue par une
contrainte extérieure, ce rdle étant assumé par la loi. Alors que dans 1’éducation a la
vertu, la loi ne doit jouer un réle que transitoire, I’homme vertueux étant celui qui choisit
d’agir bien, dans la cité au contraire, la fonction coercitive de la loi ne pourra jamais

Histoire de
la philosophie



284 BIBLIOGRAPHIE

étre surmontée. Concernant ensuite la fameuse notion de «juste naturel politique va-
riable», I’A. montre qu’il faut la comprendre comme la norme, immanente 4 chaque
cité et définissant son ordre constitutionnel juste. En raison de la contingence du monde
sublunaire, cette norme varie de cité a cité. La particularit¢ du juste naturel politique
aristotélicien, montre alors trés bien I’A., est de n’étre ni une simple convention dé-
pendant des opinions humaines, ni une loi universelle. Les deux demiers chapitres
s’arrétent 4 la question de la stabilité des cités et a 1’ethos du citoyen d’'une démocratie
dont la vertu cardinale est la capacité 4 exercer un jugement avisé, vertu sans laquelle
le risque est grand que la cité ne succombe aux charmes des démagogues.

HuGues POLTIER

HorsT SEiDL, Beitrdge zu Aristoteles’ Naturphilosophie (Elementa — Bd. 65),
Amsterdam, Rodopi, 1995, 151 p.

Ce petit ouvrage, dont I’ampleur du propos ne manque pas de retenir I’attention, est
le fruit des longues années d’études que I’A. a consacrées aux traités aristotéliciens sur
la nature et plus particuliérement & la Physique, au De generatione et corruptione, au De
generatione animalium et au De anima. Au fil des six chapitres qui constituent cet ouvrage,
I’A. se livre & I’examen des concepts fondamentaux de la philosophie de la nature, a
commencer par le concept méme de «philosophie de la nature» auquel les quelques pages
d’introduction sont consacrées, par le biais d 'une bréve synthése des travaux de I. Craemer-
Ruegenberg et de G. A. Seeck. Procédant tant6t de fagon synthétique — en ne présentant
que ses résultats — tant6t analytiquement, par I’interprétation des textes-clés, I’A. examine
dans un premier chapitre la notion de matiére, telle qu’elle est définie en Physique 1,9
(cause déterminée) et en Métaphysique VII,3 et VIII,1 (cause indéterminée, pure puis-
sance) : prenant le contre-pied des critiques modernes C. Baeumker, J. de Vries et J.
Owens, il tente, par le recours a la doctrine aristotélicienne des €léments, de surmonter
les dissonances qu’engendrent ces deux conceptions apparemment contradictoires de la
mati€re. Puis il aborde dans les chapitres successifs 1’étude des autres notions fondamen-
tales telles que causalité (Physique 1,1-3, 11,1 et I1,3, Métaphysique VI1,17), mouvement
et temps (Physique 1II), Premier Moteur non mii (Physique VII-VIII et Métaphysique
XI1,6-7) et enfin dme humaine (De anima) et finalité dans la nature (De generatione
animalium 1-IV). Par la confrontation des différentes définitions de ces concepts-clés qui
jalonnent 1’ceuvre du Stagirite, I’A. entend mettre en évidence leur évolution, non dans
la perspective de fournir quelque éclaircissement nouveau sur la genése ou la chronologie
des écrits aristotéliciens, mais afin d’envisager ces notions dans leur rapport interne et,
par 13, d’en expliciter aussi exactement que possible le contenu. Dans le prolongement
de cette approche comparative, il propose aussi de jeter un coup d’ceil rapide sur les
diverses interprétations dont certains aspects de la pensée aristotélicienne ont fait I’objet
au cours des siécles. C’est ainsi par exemple que sont passés en revue les commentaires
du De anima 111,4-5 sur le concept d’intellect effectués par Thémistius, par Thomas
d’Aquin et par Hegel. Enfin, abordant dans le dernier chapitre 1’étude de la finalité dans
la nature et analysant la doctrine aristotélicienne du développement de I’embryon humain
telle qu’elle apparait dans le De generatione animalium, I’ouvrage amorce un débat avec
I’embryologie actuelle (chap. VI,2), soulevant ainsi la question plus générale de 1’apport
d’ Aristote dans les différentes disciplines qui constituent les sciences naturelles modemes.
Derniére remarque : on déplore ’absence, en fin de volume, d’une récapitulation des
indications bibliographiques. Fournies uniquement dans I’appareil de notes, elles sont peu
aisément repérables.

SyLvie WEBER



BIBLIOGRAPHIE 285

BArRBARA FaEs DE MotToNI, Bonaventura e la scala di Giacobbe. Letture di
angelologia, Napoli, Bibliopolis, 1995, 329 p.

On assiste, ces toutes derniéres années, a I’émergence d’un intérét croissant pour
les anges, qui figurent désormais au premier plan des présentoirs des librairies — que
I’on pense 4 la Légende des anges de Michel Serres — et qui font leur apparition méme
au cinéma, par exemple dans «Les ailes du désir» de Wim Wenders. Cet intérét fait
appel 4 un imaginaire religieux et iconographique le plus souvent ignorant de ses
sources : d’ou 1’utilité et I’importance d’études angélologiques soucieuses de rendre
la vérité historique de ces entités sui generis, dont 1’ambiguité préte sans doute a
confusion et & méprise. Reconstituer une portion de 1’histoire, aussi riche que com-
plexe, des angélologies médiévales : tel est le propos du trés beau livre de B. Faes
de Mottoni sur la conception angélologique de Saint Bonaventure. L’A. justifie son
entreprise par rapport 4 la théologie contemporaine d’une part, et par rapport i
I’historiographie des doctrines philosophiques et théologiques médiévales de 1’autre :
a cet égard elle s’éloigne délibérément des sentiers battus en choisissant des thémes
— la hiérarchie angélique, le corps, 1a ministérialité et le langage des anges — qui ont
été largement négligés par les historiens de la pensée médiévale. Ce choix répond par
ailleurs a I’intérét de I’A. pour une conception «plus humaine» de 1’ange, envisagé
dans sa fonction d’aide, de secours, de présence consolatrice pour I’homme, de
compagnon partageant ’histoire humaine, par opposition & une autre conception
médiévale, plus abstraite et de dérivation gréco-arabe, de I’ange comme entité mé-
taphysique, impersonnelle, insouciante de 1’histoire et du destin des hommes. Dans
le premier chapitre la conception bonaventurienne des hi€rarchies angéliques est
analysée avec finesse, de maniére a expliciter par la méme occasion ce qu’elle doit
et ce qui la distingue de ses sources — notamment du Pseudo-Denys 1’ Aréopagite,
autorité incontestée en la matiére — et de toute une tradition que le Franciscain
sauvegarde et synthétise dans sa réflexion. Par la discussion de la problématique du
corps de 1'ange, I’A. réussit un des défis majeurs qui se posent d 1’historien de la
pensée médiévale : celui de restituer leur sens philosophique et historique aux nom-
breux thémes qui paraissent désormais vains et sans intérét aux yeux de I’homme
moderne. Pour les médiévaux en effet, poser la question du corps des anges signifiait
a la fois clarifier leur rapport avec les hommes, la modalité de ce rapport, ainsi que
la différence de statut entre les anges et les ames humaines (p. 120) ; a partir de 13,
I’attribution d’un corps aux anges s’avére étre fonction de leur relation a 1’égard des
hommes : pour les aider et les secourir, les anges partagent la condition humaine, dont
ils assument la corporéité ; de la sorte, le sens de I'interrogation sur le corps angélique
revient a celui de 1'«<humanisation» de ’ange (p. 131) ou de la possibilité pour
I’homme de bénéficier d’une présence qui, dans sa nature purement spirituelle, lui
serait inaccessible. L’analyse du théme de la ministérialité (ch. 4) précise et accentue
I’idée de la fonction de service et d’auxiliaires que les anges, par ordre de Dieu,
exercent 4 1’égard des étres humains : Bonaventure congoit ce réle de maniére a
exclure catégoriquement toute forme d’intervention causale de 1’ange dans I’ceuvre
divine de création et de salut ; de 1a la rude polémique contre 1’angélologie arabe et
son role de médiation nécessaire dans le processus de constitution et de gouvernement
de I'univers. Toujours fonctionnel pour son ministére est le langage dont I’ange est
pourvu : ’analyse de ce théme suggestif (ch. 5) met au jour toute la richesse de
I’approche médiévale de la réalité angélique, qui s’avére nécessaire d une saisie
correcte et exhaustive de la réalité humaine. Telle est en effet une des legons majeures
qui se dégage de I’ensemble de ces «lectures angélologiques» que le livre de B. Faes
nous offre avec autant de compétence historique que de finesse dans 1’analyse phi-
losophique : sans prise en compte de 1’angélologie, notre compréhension de I'ensem-
ble de la réflexion philosophique et théologique du Moyen Age ne pourra étre que



286 BIBLIOGRAPHIE

partielle et obscure, car pour les médiévaux — selon I’heureuse formule de T. Gregory
— «sans les anges le monde s’écroule».

TiziANA SUAREZ-NANI

MARGUERITE CHAPPUIS, Le Traité de Pierre d’ Ailly sur la Consolation de Boéce,
Qu. 1 (Bochumer Studien zur Philosophie — Band 20) Amsterdam/

Philadelphia, B.R. Griiner, 1993, XLI + 188* + 236 p.

M. Chappuis présente, pour la premiére fois, dans cette thése de doctorat élaborée
sous la direction de Ruedi Imbach, une édition critique d’une partie du Tractatus super
de consolatione philosophiae Boethii de Pierre d’Ailly (1351-1420). Ce traité, qui est
un commentaire en forme de questions, contient deux questions, dont la premiére,
composée d’un principium et huit articles, est éditée ici et porte le titre utrum aliquis
philosophus per inquisitionem philosophicam in naturali lumine ad veram humanae
beatitudinis notitiam valeat pervenire. La deuxiéme question, inédite a ce jour, a pour
sujet la prescience divine. L’édition de la seule premiére question est justifiée par I’A.
parce que son théme, la détermination philosophique du vrai bonheur humain, constitue
«un tout suffisamment autonome» (p. 4). M. Chappuis démontre I’authenticité du traité
et le date entre 1377 et 1381, plus tard qu’on ne le date ordinairement (1372). L’édition
soignée est basée sur deux autographes dont les variantes sont notées dans 1’apparat
critique, et dans 1'apparat des sources 1’éditrice mentionne les sources explicites et
implicites ou muettes. L’indication de ces sources muettes, par exemple Duns Scot,
Grégoire de Rimini, Guillaume d’Ockham, Jean Buridan et Thomas Bradwardine
(cf. p. 131), est trés importante si I’on songe que récemment Zénon Kaluza a jugé Pierre
d’Ailly dépourvu d’esprit créateur (cf. p. 151). Les sujets abordés par le traité débordent
le texte de Boéce. Pierre présente une discussion des théses boéciennes dans la pers-
pective de I’ Ethique a Nicomaque d’ Aristote et ses explications sont dirigées contre Jean
de Ripa. Les sujets discutés ne proviennent pas seulement de la philosophie morale, mais
concernent parfois aussi la philosophie théorique. Ainsi le premier article, qui comprend
plus que la moitié de toute la question, n’expose pas seulement le probléme de la
béatitude, mais aussi un probléme central du XIII® siécle, a savoir 1’éternité du monde,
etun sujet important pour la philosophie théorique du XIV® siécle, celui de la probabilité
(p. 20 sq.). Les autres articles traitent des biens extérieurs (2), du souverain bien dans
le cadre de la philosophie antique (3), de la fortune (4), des vertus (5), du bien dans
différents ceuvres d’ Aristote (6), la relation de I’homme au bien sous 1’optique plato-
nicienne (7) et finalement I’union de I’homme a Dieu, la question des idées en Dieu
et des universaux (8). La deuxiéme partie de 1’ouvrage contient une étude critique et
comporte une analyse du traité avec des analyses structurelles des différents articles,
une étude des sources et une explication de la position philosophique de Pierre d’Ailly.
Suivent des chapitres sur le probléme de 1’autorité et I'indépendance d’esprit (ch. II),
sur la foi et la raison (ch. III), et des perspectives conclusives (ch. IV). Malheureusement
un index des noms et des sujets fait défaut, ce qu’on peut regretter d’autant plus que
I’A. dit que «la diversité des interlocuteurs confrontés, parmi lesquels des philosophes
plus ou moins bien connus du Moyen Age tardif, ne manquera pas d’éveiller I'intérét
du lecteur moderne» (p. 3). Il serait également intéressant de pouvoir contrdler, combien
de fois Ockham, par exemple, est cité puisque Pierre dit de lui : cuius pauca dicta plus
reputo quam multos codices quorundam aliorum (132*%). En somme, cette édition
précieuse, résultat d’'un effort immense, avec sa découverte des sources, est trés impor-
tante pour notre connaissance non seulement de 1’ceuvre de Pierre d’ Ailly, mais aussi



BIBLIOGRAPHIE 287

pour la réception d’Ockham et de Buridan dans 1'université de Paris et pour 1’étude de
la philosophie de son éléve Jean Gerson.

PETER SCHULTHESS

MICHEL SENELLART, Les arts de gouverner. Du regimen médiéval au concept
de gouvernement (Des travaux), Paris, Seuil, 1995, 316 p.

Dans cette étude, inspirée d’une problématique empruntée 4 M. Foucault et s’ins-
crivant également dans le prolongement des travaux de E. Kantorowicz, I’A. propose
une généalogie de la gouvernementalité dans 1’Occident chrétien a partir de la concep-
tion pastorale du haut Moyen Age qui identifie le gouvernement des hommes i celui
des Ames. Son propos directeur consiste 2 montrer comment, par quelles transformations
(déplacements, glissements), s’est petit 4 petit constituée, & partir de cet héritage, la
notion d’un regimen politique recourant a la force pour maintenir 1’ordre dans la société
chrétienne. La thése générale que souhaite défendre 1I’A. est que le christianisme a été
I’agent d’une transformation de 1’économie temporelle dont est issue, au milieu du
second millénaire, une figure absolument neuve du gouvernement. Pour étayer son
propos, I’A. se livre a4 une relecture des grands textes politiques chrétiens de saint
Augustin & Naudé (XVII® siécle) en passant par Grégoire le Grand, le Policraticus de
Jean de Salisbury, le De regno de Thomas d’Aquin, Gilles de Rome, Juste Lipse, etc.
S’inspirant de la méthode généalogique de Foucault, I'A. s’efforce de restituer le fil
narratif des transformations qui relient le point de départ augustinien du gouvernement
des ames au point d’arrivée chez Juste Lipse et ses contemporains (XVI*-XVII® s.) qui
congoivent le regimen essentiellement comme une technologie de 1’autorité. Aussi
s’attache-t-il systématiquement a montrer en quoi les nouvelles réflexions s’inscrivent
dans le prolongement de la pensée politique chrétienne dont elles héritent et ce, de
maniére 4 mieux mettre en lumicre les inflexions et les déplacements, parfois insen-
sibles, qui conduisent peu a peu au quasi renversement du point de départ. Il est
évidemment impossible de donner ici une idée satisfaisante de la richesse et de la
subtilité des analyses de I’A. Trés grossiérement cependant, sa thése se laisse résumer
de la maniére suivante. En simplifiant 4 ’extréme, on peut distinguer trois périodes.
Le haut Moyen Age, dominé par la chute de I’Empire romain, peut se caractériser par
I’idée d’un regimen sans Etat. Suppléant a cette absence, I’Eglise se congoit essentiel-
lement comme ayant la mission de conduire les &mes vers leur salut. Dans ce cadre,
I’apport décisif de saint Augustin est de 1égitimer la coercition a partir de son analyse
du péché originel, la fonction royale — en fait épiscopale — s’identifiant dans cette
perspective a la nécessité de corriger le pécheur. Quant au roi, il n’est que le bras armé
de I’Eglise, auquel elle ne fait appel que lorsque 1’exhortation ne suffit pas. Au second
la discipline des corps alors qu’est réservée a la premiére la direction des dmes. Ce-
pendant, la nécessité pour ’Eglise de s’assurer la sujétion des chefs temporels va la
conduire 3 sanctionner leur autorité par le biais de 1’onction — dimension centrale de
la deuxiéme période. En sacralisant ainsi le pouvoir royal et la personne du roi dans
son corps, I’Eglise se fait I’agent d’un transfert du symbolisme religieux sur le roi et,
du coup, sur le royaume. C’est au travers de cette sacralisation de I’Etat que se cons-
tituent, aux alentours du XII¢ siécle, et aux dépens des féodaux, les Etats monarchiques.
Thomas d’ Aquin ne fera en quelque sorte qu’accomplir ce mouvement lorsque, intégrant
la perspective aristotélicienne dans la vision chrétienne, il définira le regimen comme
le gouvernement de la multitude d’une cité en vue du bien commun. A I’opposé de I'idée
augustinienne du regere comme corrigere, Thomas impute au gouvernement royal la
fonction directive de conduire la cité vers le bien. Mais bientdt — et ce sera la troisiéme
période —, 1’accent est mis sur la perpétuité du corps politique exposé a la menace



288 BIBLIOGRAPHIE

d’autres Etats. Dans le méme mouvement s’opére le renversement des rapports entre
le regnum et le regimen, le second n’ayant plus pour finalit€¢ de conduire les citoyens
ou les sujets vers le bien, mais uniquement de protéger la société en prenant appui sur
le dénombrement de ces forces, 1’accomplissement de cette mission requérant que,
désormais, le pouvoir se fasse invisible, secret.

Hucuges POLTIER

NicoLE MORGAN, Le sixiéme continent, L’Utopie de Thomas More. Nouvel
espace épistémologique (De Pétrarque a Descartes — Tome LIX), Paris,
Vrin, 1995, 172 p.

Dans la belle collection fondée par Pierre Mesnard et dirigée par J. C. Margolin,
I’A. nous propose une lecture attentive et érudite de I’Utopie de Thomas More. Les
conditions d’écriture de 1’ceuvre sont soigneusement retracées, les différentes éditions
et traductions, étudiées et comparées. Un examen méthodique et critique est fait des
lectures déja proposées : augustinienne, thomiste, chrétienne, platonicienne, aristotéli-
cienne, humaniste, moderne. .. Toutes ces approches du texte semblent réductrices. More
peut, certes, passer pour un théoricien politique moderne, voire un précurseur du so-
cialisme, par sa critique du féodalisme, mais cette interprétation oublie la morale
contenue dans I’ceuvre. La lecture chrétienne fait I’impasse sur I’analyse économique...
L’interprétation humaniste, quant a elle, pose probléme: & quel humanisme avons-nous
affaire? Pour I’A., il s’agit plutdt d'un texte anti-scolastique, & maints égards
précartésien, reprenant le débat cicéronien et stoicien sur le negotium et I’ otium, sur la
vita activa et la vita contemplativa. Subtile synthése de platonisme (par sa recherche
de la Cité€ idéale), d’aristotélisme (par sa hiérarchie des plaisirs), de stoicisme (par son
souci de vivre selon la nature), d’humanisme chrétien et d’épicurisme (par le choix du
plaisir) et de la santé comme biens suprémes), I’Utopie est une synthése qui opére dans
un cadre épistémologique. C’est, en effet, 4 une véritable révolution épistémologique
que nous convie More avec «ce petit travail de rien»! La raison humaine y regoit un
statut premier, au service du bonheur de la communauté civile et de 1’efficacité. Le savoir
y devient expérimental, cumulable et exotérique. Le meilleur y est spatialisé et I’avenir
devient le «référent éthique». More alors ne mériterait-il pas le titre de penseur, de
philosophe? La question est d’importance. Il y va, non seulement de T. More, mais de
la valeur philosophique du genre utopique et de I’existence d’une (ou des) philosophie(s)
de la Renaissance. L’A. en est bien consciente. La Renaissance serait, encore pour
beaucoup, incapable d’un discours philosophique fondé, cohérent, nouveau et logique.
Pour ceux, en tout cas, qui donnent leur adhésion hitive i la présentation foucaldienne
du seiziéme siécle, «univers magique des correspondances»... C’est pourtant, comme
le disait Keckermann, un «siécle logique» et des travaux récents publiés dans la méme
collection «De Pétrarque & Descartes» en donnent la démonstration. La thése de I’A.
va dans le méme sens : I’Utopie, malgré sa forme narrative et ludique, est un texte
logique qui a une cohérence, non pleinement explicitée, il est vrai. Ce n’est certes pas
un essai qui affirme, qui présente une thése, un fondement métaphysique, mais
I«itinérance» y est mode de réflexion qui déborde le politique et inaugure une vision
nouvelle du monde, par son anthropocentrisme et son dédoublement entre raison spé-
culative et raison instrumentale. Avec lui, nait la «temporalité historique rationnelle»,
I’'idée de progrés, la quéte de maitrise du temps, le souci d’efficacité et d’utilité po-
litique... Avec I'Utopie, la logique se fait instrument. Une philosophie de la connais-
sance et méme une ontologie moderne «cachée», un pouvoir de métamorphose, s’y
trouvent contenus. S’ouvrent alors les possibilités de la modernité. .. Le texte de More



BIBLIOGRAPHIE 289

suit les lois de la rhétorique, méme sous une forme quelque peu décousue et sous
I’apparence peu sérieuse des jeux de mots, des négations perpétuelles et de I’ironie. 1
y 12 des mentions tout a fait intéressantes. Peut-étre aurions-nous apprécié de plus amples
développements sur I’'utopie comme genre rhétorique et le rapport de ce dernier aux
dialectiques du temps. .. Faut-il, enfin, malgré la riche bibliographie sur les utopies qui
clot ’ouvrage, s’en remettre a la définition qu’en donne J. Serviez et insister davantage
sur leur cl6ture que sur leur ouverture au possible? Les analyses de N. Mordant laissent
pourtant penser que I'utopie est tournée vers I'ailleurs et 1’altérité...

NELLY ROBINET-BRUYERE

Francis HUTCHESON, Recherche sur I’ origine de nos idées de la beauté et de
la vertu (Bibliothéque des textes philosophiques). Avant-propos, traduction

et notes d’Anne-Dominique Balmeés, Paris, Vrin, 1991, 288 p.

Montrer qu’en matiére de vertu, la nature humaine n’a pas été laissée tout a fait
indifférente pour ce qui est de former ses observations quant a 1’avantage ou au dé-
savantage des actions, et, par suite, de régler sa conduite, tel est le dessein qu’expose
en ces termes Francis Hutcheson dans la préface de son Enquiry, dont A.-D. Balmés
donne ici la premiére traduction frangaise depuis le milieu du XVIII® siécle. Curieu-
sement en effet, ce texte qui valut une gloire immédiate a son auteur et qui bénéficia
de la plus large audience dans I’Europe d’alors (sortant par 13, avant Hume, Adam Smith
ou Thomas Reid, la philosophie écossaise de la confidentialité de ses universités) n’avait
pas été retraduit depuis 1’édition, devenue évidemment totalement introuvable, d’Eidous
et Laget parue & Amsterdam en 1750. C’est ainsi une réelle lacune que vient combler
ce volume. Si I’ouvrage de Hutcheson a pour visée essentielle d’échapper au relativisme
ou au scepticisme moral par la détermination d’un fondement naturel des distinctions
morales, il se compose en fait de deux traités distincts : 1a Recherche sur I’ origine de
nos idées du bien et du mal, ol réside 1’essentiel du projet philosophique de 1’auteur,
est précédée par le traité De la beauté, de I’harmonie, de I'ordre et du dessein. Une
telle disposition est nettement stratégique : la possibilité d’une bienveillance désinté-
ressée reposant sur un sens moral naturel devra apparaitre plus aisément compréhensible
une fois admise 1’existence de jugements esthétiques désintéressés et d’une faculté
naturelle apte a les produire. L’esthétique de Hutcheson prépare donc ses théses morales.
C’est ainsi que le premier traité se centre sur la fameuse notion de sens interne, définie
comme «la faculté de recevoir les perceptions qui viennent de la beauté et de I’harmo-
nie». Soigneusement distingué de 1a raison comme des sens & proprement parler (le beau
est éprouvé indépendamment de toute connaissance quant a la nature ou a la composition
de I’objet pergu, et il existe une beauté formelle — celle du théoréme par exemple — que
nous discernons en des occasion oll nos sens externes sont peu concernés), le sens
interne, faculté autonome et universelle, est également «antérieur aux perspectives
intéressées, et distinct d’elles». Irréductible aux fins particuliéres, le beau tel qu’il est
donné au sens interne rend donc possible des jugements esthétiques universels et méme
une maniére d’arithmétique. Or ¢’est au méme déni de I’intérét que Hutcheson vise pour
ce qui est de la morale. Le second traité s’attache donc 4 invalider les morales de
I’égoisme en montrant 1’impuissance de la théorie de 1’intérét privé a rendre compte
de sentiments tels 1’amitié, la compassion ou la générosit€é qu’il nous est pourtant
réguliérement donné d’éprouver ou d’observer. Séparant en outre le bien moral (la vertu)
du bien naturel, opposant 1I’approbation désintéressée que peut susciter le premier au
caractére strictement hédoniste commandant la recherche du second, il remarque que
cette distinction méme suppose un sens moral «sans lequel nous devrions ressentir la



290 BIBLIOGRAPHIE

méme humble soumission devant 1’infamie, la trahison et la cruauté que devant une
rafale de vent [...] ou le débordement d’un fleuve». Autonome 13 encore, «détermination
de I'esprit a recevoir une idée [...] indépendamment de notre volonté», le sens moral
est indépendant de la raison méme si celle-ci peut concourir a 1’approbation d’une action
ou a la bienveillance envers autrui. Cognitif (il est un sens), il est aussi un principe de
motivation, qui culmine dans le désir désintéressé du bonheur d’autrui et qui permet
a Hutcheson de formuler la régle de son fameux «calcul moral», dont se réclamera
expressément 1’utilitarisme : I’action la meilleure est celle qui procure le plus grand
bonheur au plus grand nombre. Régle qui a pu embarrasser certains commentateurs (pour
lesquels introduire une telle «mécanique des résultantes» dans la sphére du sentiment
semble contredire les précédents efforts de Hutcheson visant a distinguer le sens moral
de la raison), mais qui est révélatrice de la maniére dont le philosophe se soucie
d’articuler, a fin de son texte, le bien de 1’individu et celui de la société : la bienveillance
pourrait étre la forme naturelle que prend la société en nous, comme le suggére
A.-D. Balmeés. L’ Adam Smith des Sentiments moraux s’annonce alors tout proche. Une
remarque encore : si la traductrice rappelle dans son avant-propos que Hutcheson se
concevait (et s’est inscrit dans I’histoire de la philosophie) d’abord comme moraliste
et si, conséquente, elle évoque surtout 1’influence qu’exercérent les réflexions morales
de I’A. sur sa postérité (Hume et Kant essentiellement), on eflit pourtant désiré voir
développées les bréves remarques qu’elle consacre a la réception des théses esthétiques
du philosophe, héritage qui ne s’est certainement pas avéré moins fertile (pensons
simplement a Diderot).

Francors FELIX

JoceLyYN BENoIsT, Kant et les limites de la synthése. Le sujet sensible (Epimé-
thée), Paris, P.U.F., 1996, 343 p.

Dans une lettre & Reinhold, Fichte déclare que «la grande découverte de Kant, c’est
la subjectivité» (cit. par I’A.). Mais s’il est clair que Kant est /e penseur de la subjectivité,
on lui a souvent reproché d’avoir dépouillé le sujet de tout contenu en le haussant au
statut de sujet transcendantal. S’il pense, le sujet «n’a pas I’air de ‘douter’, de ‘con-
cevoir’, de ‘vouloir’, et assurément pas de ‘sentir’» (p. 116-117). Le rapport entre 1’étre
et le sujet se situe-t-il dans I’aporie classique qui contraint a choisir entre un sujet congu
comme objet du sens interne, sujet devenu ainsi objet, et un sujet transcendantal qui
est un sujet vide? Ou, au contraire, les accents «substantialistes» manifestes a travers
les propos relatifs au sens interne et a I’ame mettent-ils en danger la fonction trans-
cendantale du sujet? Pour examiner ces questions, I’A. fait le tour des problémes
fondamentaux de la premiére Critique: la question de I’objet, de la sensation, du
schématisme, du sujet transcendantal et sensible et de 1’dme. Pour I’A., Kant ouvre la
voie & Heidegger et & Sartre en définissant un sujet toujours déja «dehors», ouvert au
monde. Le sujet se mesure dans son rapport a 1’objet, lequel est une unité de sens, dans
un ensemble signifiant. Et, dés lors, poser la question du sujet revient d interroger I’objet
et inversement. Mais, 1’analyse le montrera, de méme que 1’objet transcendantal, en
n’étant qu’un objet en général tel que le déterminent les catégories, n’a pas de consis-
tance phénoménologique propre (p. 70), de méme, avec le sujet transcendantal qui lui
fait écho, il est a craindre que nous ayons perdu le sujet (p. 90). On peut alors s’attendre
a ce que la théorie du sens interne restitue un «donné» au sujet qui en a €té privé. En
réalité, le sens interne n’équivaut pas a un accés direct & un en-soi qui serait le moi.
Il ne peut s’agir d’une «intuition immédiate», d’une perception et donc, par conséquent,
d’une connaissance. S’il y a un donné phénoménologique du sujet, ce ne peut étre par



BIBLIOGRAPHIE 291

I’intermédiaire de la représentation. On éprouve donc les «limites de la synthése».
Montrer les «limites de la synthése», revient d tenter d’échapper a 1’«objectivation»
critique, a trouver ce qui apparait de la subjectivité, le «surgissement» premier, la
«thése» — par opposition & la «synthése» — que I’A. nomme «subjectivation».
L’«existentialité» du «je pense» précéde I’expérience en la fondant, et posséde en cela
un sens pré-catégorial. Il s’agit d’un nouveau sens de ’existence, un «sentiment».
«Comme telle, cette existence se tient dés lors radicalement hors I'étre, dans cette
fragilité d’apparence extréme que I’on nomme ‘la subjectivité’» (p. 319). — L’analyse,
claire et précise, est souvent brillante, surtout dans sa maitrise de la complexité des
enjeux soulevés. Elle souffre toutefois d’étre placée dans le sillon d’une lecture souvent
trop heideggérienne dans laquelle foisonnent les expressions «horizons», «ouvertures,
«lieu d’apparaitre» qui, malgré le questionnement de bout en bout sensé qui les améne,
font perdre a I’analyse sa précision.

VERONIQUE ZANETTI

FERNAND BRUNNER, Introduction a la philosophie, Zurich, Editions du Grand
Midi, 1995, 509 p.

Comme le dit le préfacier, G. Boss, Fernand Brunner, qui était bien connu pour ses
ouvrages (notamment sur Leibniz, Ibn Gabirol, Maitre Eckhart), se révéle ici remar-
quable pédagogue et professeur rigoureux. Cette introduction a la philosophie 1’est &
la fois & quelques grandes pensées, des Présocratiques a Locke, et & la réflexion
philosophique comme capacité de lecture et d’interprétation. La méthode est originale :
initier au travail et a la culture philosophiques en évoquant ’essentiel de quelques
grandes doctrines, proposant a chaque fois une présentation de I’auteur et des lignes
de force de sa pensée, puis un extrait particuliérement bien choisi, suivi d’'un commen-
taire situant, analysant, montrant les liens a la présentation introductrice, critiquant,
signalant sources et influences. Ainsi sont abordés les Présocratiques avec étude du
fragment 8 de Parménide ; les Sophistes et Socrate avec étude d'un passage de I'Apo-
logie (28a - 31c) ; Platon et Phédon (78b - 80c) ; Aristote et Catégories (ch. V) ; Epicure
et Lettre a Hérodote (35-46); le stoicisme avec Epictéte et Entretiens (1,12); le
néoplatonisme avec Plotin et Ennéades (V, 1,1-6) ; Saint-Augustin et Confessions (VII,
9-17) ; Saint-Anselme et Monologium (1-VI) ; Thomas d’Aquin et Somme de théologie
(I, q. 45, a. 1 et 2); Descartes et Discours de la méthode (IV, § 1-4) ; Malebranche
et Entretiens sur la métaphysique (1, 4-7) ; Spinoza et Ethique (I, prop. 16-18) ; Leibniz
et Discours de métaphysique (§ 8-13) ; Locke et Essai sur I’ entendement humain (livre
I, ch. 1, § 1-8 et ch. II). Impossible a résumer sans perdre aussitdt 1’originalité des
accents mis par I’A., qui vise cependant une constante objectivité au milieu des ten-
dances et des interprétations, I’ouvrage se termine par une bibliographie (22 p.) et un
index des noms (5 p.).

CrLaupe Droz

HaNs-GEORG GADAMER, La philosophie herméneutique. Avant-propos, traduc-
tion et notes par Jean Grondin (Epiméthée), Paris, P.U.F., 1996, 295 p.

En dépit d’un titre ambitieux — qui oserait en effet résumer en quelques articles la
philosophie herméneutique? — le recueil de textes de Gadamer que nous propose

Philosophie
contemporaine



292 BIBLIOGRAPHIE

J. Grondin suscite un triple intérét : a) il tente de cerner les grandes thématiques de
I’herméneutique gadamérienne a partir des contributions récentes du philosophe, en
général postérieures a Vérité et Méthode ; b) il permet de distinguer I’enjeu de ce chemin
de pensée dans le monde contemporain et sa relation avec les grands courants de pensée
en dialogue actuellement ; c) il offre un glossaire bilingue, ce qui est fort judicieux pour
une pensée qui voit dans la langue et le travail de la langue I’essentiel de I’activité
philosophique. — Une autoprésentation philosophique ouvre I’ouvrage (p. 11-62) ou I’A.
explique que s’il s’est orienté vers la philosophie, c’est en raison de la situation his-
torique du début du siécle ou régnait la désorientation. Trés t6t il a compris que 1’activité
du philosophe ne pouvait étre travail de synthése, mais qu’elle est toujours écoute de
«toute la puissance des mot» (p. 30). La rencontre de Heidegger lui a fait saisir que
la philosophie est «aux prises avec une pénurie de langage (Sprachnot)» (p. 59) A la
fin de son cursus académique, Gadamer devient «philosophe itinérant» (p. 33), découvre
la pensée anglo-saxonne et concrétise ce que signifie «penser avec le langage». Cette
intuition de la place exceptionnelle du langage dans 1’économie de 1’étre, en direction
de laquelle Heidegger a déja pointé l'index, conduit I’A. d reconnaitre que «toute
connaissance humaine du monde se trouve médiatisée par le langage» (p. 111). Cette
médiation ne va cependant pas sans autre, elle est exigeante ; «faire de la philosophie,
c’est souffrir sans cesse d’une pénurie de langage» (p. 128). Deés lors penser, c’est
participer a cette pénurie et cela sans répit, en acceptant que ce dialogue ait lieu dans
le parler concret qui est le seul langage, «celui que nous parlons avec autrui et que nous
lui adressons.» (p. 163) — Parmi les études réunies ici, signalons-en deux d’un intérét
particulier, en ce qu’elles ouvrent un dialogue avec le contexte actuel de la philosophie.
Dans «Déconstruction et herméneutique» (p. 155-167), I’A. amorce un dialogue avec
Derrida, se demandant si la déconstruction de la tradition occidentale caractérisée par
le logocentrisme peut échapper au pathos des logoi, se passer de la voie de 1’argumen-
tation logique et dialectique, et donc demeurer hors de la ligne de la rationalité occi-
dentale. L’inflation du signe langage dans le monde philosophique actuel améne
Gadamer 4 se poser aussi la question des «limites du langage» (p. 169-184). Le dialogue
prélangagier détecté entre autre dans le «jeu du nourrisson avec ses propres doigts»
(p. 178) montre que cet ordre est «toujours-déja en route vers I’ ordre langagier» (p. 179).
L’ordre paralangagier que 1’on découvre dans le rire par exemple, et qu’ Aristote utilise
pour sa définition de 1’homme, est également orienté vers le monde langagier de la
communication, du dialogue. Quant a I’ordre supralangagier, il renvoie a I’indicible,
au non-dit que renferme tout énoncé et qui le rend possible. Ces trois limites révélent
la force et la place centrale et inaliénable du langage comme dialogue infini. La
philosophie herméneutique est-elle autre chose que cet incessant essai de comprendre,
de se comprendre, dans les limites du langage, dans l'insécurité du savoir?

JACQUES SCHOUWEY

BocoLiue  Suakovic, Amicus Hermes. Aufsdtze zur Hermeneutik der
griechischen Philosophie, Podgorica, Oktoih, 1996, 224 p.

Professeur de philosophie grecque a I’Université du Montenegro, I’ A. propose dans
son opuscule quelques articles de synthése, présentés en différentes langues. Si, a
premiére vue, I'unité de 1’ouvrage peut faire probléme, une lecture attentive des articles
permet de voir le souci de compréhension de I’ A. De I’ensemble ressort clairement que
I"activité philosophique ne saurait étre autre chose que tentative de compréhension.
Débutant par une réflexion sur I’étymologie du terme «herméneutique», dont la parenté
avec Hermés est souvent remise en question, I’A. en vient 4 une analyse de «la lecture



BIBLIOGRAPHIE 293

en tant que Dialogue», ou celle-ci est le plaisir de constituer le sens (p. 23). Si «au
commencement était le Verbe», cela suppose qu’il y ait quelqu’un pour I’entendre, que
I’entente soit antérieure a la mésentente et qu’il y ait donc dans 1’acte de lecture une
certaine sympathie, un certain amour. Une étude particuliérement intéressante est celle
consacrée au caractére ontologique de la pensée présocratique ; 1I’A. y montre en effet que
si la mythologie est déja une rationalisation, et donc une sorte de démythologisation, la
recherche du principe par les premiers penseurs grecs sort de I’ordre chronologique pour
détecter 1’ordre ontologique. L’article central de I’ouvrage «Le faisceau de problémes de
la métaphysique de la lumiére» présente quatre dimensions de la métaphysique de la
lumiére, mettant 1’accent sur I’omniprésence de la lumiére dans la tradition occidentale :
que I’on parle de 1’étre, du savoir, du bien ou du beau, on a toujours affaire a un discours
se référant 4 la lumiére. La pensée a pour tiche de voir clair... Relevons encore deux
études fort documentées : la premiére concerne la signification anthropologique de la
connaissance de soi chez les penseurs grecs et chez les Péres de I'Eglise. La sentence
delphique dit et redit, sous de multiples explicitations, la tiche de I’homme : le «connais-
toi toi-méme» appelle a apprendre a devenir humain, a devenir une personne. La seconde
est consacrée au paradoxe de la connaissance mystique de Dieu. L’A. montre que le
paradoxe du Dieu ineffable dont I’homme parle pourtant n’est pas une simple forme
logique de paradoxe, mais posséde une valeur positive, en ce qu’il s’oppose a la dogma-
tique et a I’entendement qui ne saurait étre le dernier juge de la vérité. Le paradoxe ici
révele le droit inaliénable a ce qui est irréductible au monde du calcul. Et I’A. de citer
le passage de I’Evangile de Jean sur la vie éternelle (17,3) pour étayer le droit a la vie
et au paradoxe a c6té du droit de la raison. Nous signalerons enfin une trés belle étude
sur la guerre et la rationalité, dans laquelle I’A. critique les tentatives de justification et
de condamnation de la guerre, qui se font toujours a I’abri de la réalit€ concréte des
souffrances qu’engendre toute guerre. Face a une situation faussée par des arguments aussi
probants les uns que les autres, il affirme que la vraie philosophie premiére est 1’éthique
et la politique et que «les intellectuels doivent préserver la responsabilité». (p. 207) Malgré
quelques difficultés de lecture d’un texte présenté avec des moyens de fortune — présen-
tation parfois brouillonne, multiplicité des langues n’aidant pas a la diffusion du message,
notes trés nombreuses, références innombrables mais pas toujours trés précises —, le mérite
de ce livre est de poser des questions, d’ouvrir un champ de dialogue.

JACQUES SCHOUWEY

EmMANUEL LEVINAS, Transcendance et intelligibilité, Genéve, Labor et Fides,
1996 2, 69 p.

Ce petit opuscule contient le texte d’une conférence, donnée a Genéve en 1983, suivi
de I’entretien qu’elle a suscité. L’ A. part de I’esprit entendu comme savoir puis comme
conscience intentionnelle, pour méditer sur 1’idée de ’infini et définir ce qu’il entend
par «intelligibilité du transcendant».

CLAIRETTE KARAKASH

PAUL RICEUR, Le mal. Un défi a la philosophie et a la théologie, Genéve, Labor
et Fides, 1996 2, 45 p.

11 s’agit du texte d’une conférence donnée a Lausanne en 1985. L’A. présente les
différents types de discours sur le mal (mythe, sagesse, gnose, théodicée, dialectique



204 BIBLIOGRAPHIE

barthienne) pour souligner le caractére aporétique de la pensée qui cherche a résoudre
I’énigme du mal. C’est vers ’action et le sentiment qu’il faut se tourner pour trouver
des réponses — non la solution — au mal souffert ou commis.

CLAIRETTE KARAKASH

PHiLIPPE DE ROUILHAN, Russel et le cercle des paradoxes (Epiméthée), Paris,
P.U.F., 1996, 319 p.

SiRussel a bien «lancé le vingtiéme siécle» par la découverte du paradoxe qui porte
son nom, il est peu probable que les travaux d'analyse et d'interprétation qui ont suivi
s'achévent avant le deuxiéme millénaire. Les paradoxes perturbent, provoquent et fas-
cinent aujourd'hui plus que jamais, cela malgré les progrés fulgurants de la logique
mathématique moderne (que nous devons justement en grande partie a la découverte
de ces mémes paradoxes!) Certes, différents systémes de logique permettent actuelle-
ment d'éviter le piége de «la classe des classes qui ne sont pas éléments d'elles-mémes»,
mais il n'est pas certain que cela nous rapproche d'une meilleure compréhension intuitive
de la chose. Il est bien clair que la logique ne constituera jamais une science achevée.
— Ce livre présente la succession de théories proposées par Russell comme solutions
au probléme du paradoxe, dont la derniére — sa théorie des types ramifiée — a finalement
€t€ retenue. Les théories russelliennes de la dénotation ainsi que les théories dites
«substitutionnelles» y sont notamment développées. De précieuses indications sur les
origines de la théorie de la quantification moderne y figurent également. Mais c'est la
formalisation des théories substitutionnelles ainsi que des différentes théories des types
qui constitue la contribution la plus importante de 1'ouvrage. Proposés a des fins de
clarification, ces travaux de formalisation permettent d'associer un haut degré de pré-
cision technique aux exigences de lisibilité. La clarté et la rigueur qui en résultent sont
d'autant plus nécessaires que nos connaissances de 1'histoire de la question sont souvent
erronées. En effet, retracer cette histoire avec exactitude, c'est d'abord démythifier
I'«histoire» couramment acceptée. Le «principe du cercle vicieux», par exemple, n'est
pas le seul qui soit «non tout a fait inconnu, mais de quelque fagon méconnu». La mise
en évidence des ambiguités de terminologie, des mauvaises traductions, etc. & l'origine
de ces méconnaissances fait un récit captivant. Pour le reste, les excellents index et une
bibliographie abondante permettront d'utiliser ce livre comme ouvrage de référence.

JAMES GASSER

JEAN-GERARD Ross1, Le probléme ontologique dans la philosophie analytique,
Paris, Kimé, 1995, 288 p.

L’A. de cet ouvrage se propose de décrire I’émergence et le développement de
«I’ontologie analytique», une problématique thématisée en fait dés 1’avénement de la
philosophie analytique. Celle-ci est en effet 4 I’origine d’un «renouveau» du probléme
ontologique, au sens ou c’est 4 partir des catégories du discours que sont dégagées les
catégories de I’étre, sans qu’il soit forcément question de «réduire» les secondes aux
premiéres. L’ontologie analytique est donc simplement I’ontologie traitée selon une
méthode particuliére, caractéristique de la philosophie analytique, qui se fonde sur
I’analyse (au sens large) de la logique et du langage. L. ouvrage est divisé en deux parties
principales. Dans la premiére, I’ A. examine la thése du «dualisme ontologique», selon
laguelle il existe une distinction catégorielle entre particuliers et universels. Aprés une



BIBLIOGRAPHIE 295

discussion critique des arguments les plus connus en faveur et contre cette thése, I’A.
parvient a deux conclusions majeures : 1) le dualisme ontologique est plausible (il survit
en particulier aux objections de Ramsey contre la distinction entre sujet et prédicat, et
donc contre une interprétation ontologique de cette distinction), et 2) lorsque cette thése
est rapportée a I’analyse logique de la proposition, la distinction entre particuliers et
universels correspond naturellement a celle entre substances et qualités. Dans la seconde
partie, I’A. s’attache a «éprouver la pertinence de 1’ontologie 4 d’autres domaines que
celui de Ia logique» (p. 162). Or lorsque le domaine en question est celui de la nouvelle
physique, il semble que les notions de substance et de qualité cédent la place 4 une notion
plus fondamentale, celle «d’événement», qui ne suppose pas la séparation de I’espace
et du temps. Contrairement aux apparences, le terme «d’événement» ne désigne pas
quelque chose qui se déroule dans le temps, mais plutét une «entité momentanée»,
€lément d’un univers considéré comme quadri-dimensionnel. L’A. conclut cette derniére
partie en affirmant que méme si la distinction traditionnelle entre substances et qualités
n’est plus fondamentale dans ce «nouveau schéme conceptuel», le dualisme ontologique
peut étre maintenu : en dehors des événements qui sont des particuliers non substantiels,
on doit admettre des universels qui nous servent a les caractériser. — Le lecteur trouvera
dans cet ouvrage une présentation claire et informée d’auteurs majeurs de la tradition
analytique (tels que Frege, Russell, Ramsey, Wittgenstein, Quine, Whitehead, Geach,
Ayer, D.C. Williams, Strawson, Kripke). Il regrettera peut-étre 1’absence de discussion
approfondie sur les fondements de la réflexion ontologique. Pour ne citer qu’un exemple,
I’A. est plutdt laconique sur les rapports entre 1’ontologie des événements et celle des
substances et des qualités, entre le statut du discours scientifique et celui du langage
ordinaire. Ainsi, en quel sens y a-t-il rivalité entre les deux? Qu’en est-il du point de
vue selon lequel la notion de substance est ancrée tellement au ceeur de notre schéme
ordinaire d’appréhension du réel (et pas seulement au cceur du langage ordinaire) que
notre compréhension de la notion «d’événement» en dépend, au moins indirectement?
(On trouvera une défense de ce point de vue dans le livre désormais classique de David
Wiggins, Sameness and Substance, Blackwell, Oxford, 1980, non mentionné dans la
bibliographie de 1’A.) Malgré I’intérét général de cet ouvrage, une réponse un peu plus
détaillée a ce type de questions, comme a certains autres, aurait ét€ bienvenue.

JErROME Dokic

STANLEY L. JAk1, Is There a Universe? The Forwood Lectures for 1992, Li-
verpool, Liverpool University Press, 1993, 137 p.

Le présent ouvrage constitue I’édition augmentée de trois exposés donnés par
S. L. Jaki en novembre 1992 a Liverpool, et traite de la totalité des choses dans I'univers.
Physicien et théologien catholique, I’A. étudie ce théme principalement du point de vue
de I'histoire des sciences et de I’histoire de la philosophie. La question la plus importante
qui le préoccupe par conséquent est celle de savoir comment on peut €tre assuré€, somme
toute, que la totalité des choses existe. Sans une réponse positive a cette question, la
cosmologie, en tant que branche relativement récente de la physique, serait en effet
dépourvue d’objet propre. Il commence par montrer comment, au début de notre siécle,
s’est fait jour la conception révolutionnaire selon laquelle I'univers, pour étre illimité,
n’en est pas moins fini. Cette fagon de voir, que seule la théorie de la relativité générale
d’Einstein a rendu concevable, 18ve les paradoxes qui découlent de I’hypothése d’un
univers infiniment grand. A partir d’'un examen des représentations historiques de
I'univers, Jaki démontre ensuite que les physiciens ne se sont guére posés la question
de I'existence d’une totalité de toutes choses, mais qu’ils partent au contraire toujours



296 BIBLIOGRAPHIE

de I'idée qu’'un univers existe. Comme Jaki le montre, ce probléme n’est méme pas
thématisé dans les théories cosmologiques plus récentes, que ce soit dans la cosmologie
dite du Steady State (Sciami et Bondi), dans celle des Many Worlds (Davies), ou dans
la cosmologie inflationnaire (Gut, Hartle et Hawking). L’A., a ce propos, fait la critique
de I'interprétation de Copenhague de la théorie quantique, qui joue un role déterminant
dans les deux derniéres conceptions cosmologiques citées plus haut. S’appuyant sur
I’examen de quelques €coles philosophiques du passé récent (en particulier I’empirisme
et le rationalisme), Jaki montre enfin que, méme en philosophie, la question de I'exis-
tence de 1’'univers a été abandonnée. Partant de ce constat essentiellement négatif de
I’histoire des sciences et de la philosophie, Jaki avance finalement sa propre proposition
en vue d'une preuve de 1’existence de 1'univers. Elle s’origine dans la seule tradition,
aux yeux de Jaki, 4 n’étre ni purement empiriste, ni purement rationaliste, a savoir celle
de I'aristotélisme et du thomisme. Se fondant sur une analyse de certains passages de
la Somme théologique, Jaki argue qu’une telle preuve ne peut étre donnée qu’en choi-
sissant le bon point de départ. Ce dernier ne doit étre cherché ni dans I’expérience
subjective concréte, ni dans I’abstraction rationnelle de la réalité, mais uniquement dans
I’affirmation de 1’existence d’une réalité concréte et matérielle. Il s’agit de considérer
cette matiére comme dénombrable, si 1’on veut pouvoir conclure, de sa réalité, a
I’existence d’un univers qui, tout en étant illimité, n’en est pas moins fini. Dans son
dernier chapitre, Jaki cherche a défendre la justesse de ce point de départ face a
d’éventuelles critiques. En somme, la démarche de Jaki peut €tre interprétée comme une
tentative de réconciliation d’Albert Einstein et Thomas d’Aquin. Toutefois, lorsqu’on
considére le traitement des problémes philosophiques, lequel, du point de vue systé-
matique, s’avére trés inégal, on peut émettre certaines réserves sur les développements
trés savants de I’A. Celui-ci ne se demande pas comment il se fait que, d’'une maniére
générale, dans un univers a la réalité matérielle concréte et dénombrable, on puisse poser
la question de I’existence de cette totalité. Le fait qu’il passe sous silence la différence
entre 1’esprit qui connait réellement et la matiére réellement dénombrable, ainsi que la
différence entre la réalité de Dieu et celle du monde, nous interdit de voir dans les
développements de Jaki une réponse définitive a la question de I'univers et doit nous
conduire a nous interroger, par exemple, sur le pourquoi des jugements négatifs qu’il
porte sur la cosmologie philosophique la plus éminente de notre temps, la philosophie
du process de A. N. Whitehead.

CHRISTOPH WASSERMANN

H. HoLzHEY, J.-P. LEYVRAZ (€ds), Die Philosophie und das Bose/La philosophie
et le mal (Studia philosophica — Vol. 52/1993), Bemne, Haupt, 1993, 264 p.

Dans cet important numéro des Studia, les rédacteurs nous proposent une série
d’études de haute qualité sur la philosophie devant la terrible question du mal.
H. Holzhey et P. Strasser ouvrent le recueil en envisageant la philosophie face au défi
du mal. Le premier esquisse un survol historique du probléme du mal, allant du discours
éthique au discours critique, en sollicitant les grands noms, de 1’ Antiquité & nous, pour
remarquer qu’inconstituable intellectuellement, le mal surgit brusquement indépassable.
Le second tente de clarifier «le mal» par I’étude du cas d’un enfant qui a vol€ un couteau
pour «étre Tarzan». L’A. envisage successivement les points de vue psychologique,
psychanalytique, théologique, pathologique, et met en évidence I’inexplicabilité du mal
absolu, rappelant les camps de concentration. Cing études analysent ensuite le mal dans
I’ histoire de la pensée philosophique. C. Chiesa examine avec grande rigueur la position
des Stoiciens, étudiant notamment la thése de Chrysippe. Entre les propositions extré-



BIBLIOGRAPHIE 297

mes : «le mal est illusion» et «le mal est un principe spécifique» est évoquée une
conception plus complexe : «le mal comme concomitant nécessaire», thése proche de
celle de Leibniz. G. Kohler propose une intéressante lecture de la théorie augustinienne
du mal in De civitate Dei XII, tandis que H.P. Lichtenberger livre une analyse factuelle
de la conception kantienne ol 1’on constate I’impossibilité de retrouver la source du
mal. A. de Libera, étudiant la question du mal au Moyen-Age, montre que le mal y
est congu comme cause par accident, fondé dans le bien et ne pouvant en consumer
la totalité. Le Moyen-Age apparait ici comme un prolongement du néoplatonisme
proclien doublé de la morale chrétienne d’intention (Abélard). C. Chalier envisage une
conciliation de Spinoza et de Maimonide : ne demandent-ils pas tous deux de dépas-
sionner la question en considérant le mal comme ignorance et comme inexistant
ontologiquement? I’A. évoque la shoah, ou méme le simple malheur, pour se demander
si I’admirable «comprendre» spinozien suffit. Trois études sont consacrées aux aspects
moraux du mal. J. Bouveresse, avec toute sa finesse analytique, s’attaque a la difficile
question de I’acrasie ou le mal se trouve li€é au manque de volonté. Une fois de plus,
en wittgensteinien averti, il démasque, sollicitant d’ailleurs Wiggins et Davidson no-
tamment, une indigence de vocabulaire qui fait confondre aspect cognitif et aspect
énergétique. A. Hiigli pose la question: «Y a-t-il une morale de la condamnation
morale?» Comment, en effet, allier le respect fondamental dicté par I’impératif caté-
gorique et une condamnation morale sans toucher au mépris? Enfin D. Schulthess
examine avec précision quelles conditions doivent étre satisfaites pour qu’un jugement
moral puisse étre dit juste ; et I’A. en voit au moins quatre : le jugement doit étre exempt
d’erreur, approprié, correspondre a la pratique de son auteur, tenir compte des consé-
quences. — Fermant le recueil, un article regu, U. Schillibaum : Reflexivitit als Motor
von Philosophie am Beispiel von Dialogstrukturen (Platon, Leone Ebreo, Spinoza) ; et
une étude critique, D. Brithlmeier : Carl Schmitt und die Philosophie.

CrLAuDE Droz

Dennis J. BiLLy, TERRENCE KENNEDY (€ds), Some Philosophical Issues in Moral
Matters. The Collected Ethical Writings of Joseph Owens, Roma, Editiones
Academiae Alphonsianae, 1996, 500 p.

Ce volume réunit vingt-sept études publiées par J. Owens entre 1965 et 1994 et
il est complété par un index des noms d’auteurs. Une majorité d’entre elles est consacrée
a divers aspects de la philosophie morale d’Aristote. Dans un langage clair, dénué de
toute technicité, I’ A., tout en relevant les difficultés que souléve la traduction des termes
grecs et en fournissant d’amples repéres bibliographiques, analyse quelques idées fon-
damentales de 1’éthique aristotélicienne telles que le kalon (le bien moral), la raison
juste, le libre choix, la sagesse et bien d’autres, notoirement difficiles & comprendre.
Dans quelques autres études, 1’A. montre comment Thomas d’Aquin transforme et
développe les conceptions aristotéliciennes. Ainsi I’ouvrage de I’A. se lit-il avec profit
comme une contribution a I'histoire des idées, tout en étant plus que cela. Dans son
introduction, 1’A. reléve que la philosophie a un réle important a jouer dans les questions
morales. S’il est possible d’étre bon, moralement, sans formation philosophique, on ne
saurait par contre comprendre la morale sans philosophie. Les études traitant de divers
cas dans lesquels la philosophie, a cet égard, joue un réle important, constituent éga-
lement une étude systématique du rapport entre philosophie et conduite morale.
L’ouvrage n’en recéle pas moins d’autres richesses encore. Il peut se lire comme une
défense de 1I’éthique aristotélicienne et de sa version thomiste ainsi que comme une
compréhension convaincante de la moralité que nous pouvons difficilement nous



208 BIBLIOGRAPHIE

permettre d’ignorer de nos jours ; il fournit en effet une bonne approche des problémes
auxquels les théories éthiques et axiologiques contemporaines ne trouvent pas de solution.
A partir des analyses d’Aristote, affirme I’A., le kalon, le bien moral, apparait comme
un objet d’action exercant une attirance irrésistible sur 1’étre humain ; il est la seule fin
de I’action qui se justifie d’elle-méme et, en tant que «chose juste a faire», par le fait méme
qu’il est juste, devient intrinséquement obligatoire. Ainsi, le probléme humien du passage
du «est» au «devrait» ne se pose méme pas. Nous ne devons pas non plus nous efforcer
de rapprocher «faits» et «valeurs». Le kalon, le bien moral, n’est pas une valeur abstraite
ou un idéal qui n’existe pas. Il existe et est connu, au méme titre que tout autre «étre»,
grice aux exemples réellement existants d'une conduite humaine vertueuse. Car 1’origine
du kalon, c’est le libre arbitre de I’homme exercé en accord avec une habituation correcte.
L’objectif de I’éducation morale consiste a apprendre comment reconnaitre le kalon dans
les actions humaines et 4 prendre des décisions correctes quant & «la bonne chose a faire»
dans des circonstances données. Bien entendu, puisque aussi bien les objets auxquels nous
avons affaire que les circonstances dans lesquelles nous nous trouvons varient de cas en
cas, «la bonne chose», «le juste milieu» sera chaque fois différent. Cela ne rend pas pour
autant 1’éthique aristotélicienne subjectiviste et relativiste. La distinction entre subjectif
et objectif, insiste I'A., n’a pas de pertinence pour le mode de penser aristotélicien. Si
je confére un commencement absolu a un élément nouveau dans le monde, j’en porte pour
cette raison la responsabilité. C’est par le libre choix qu’un exemple du kalon, ou de son
contraire, apparait dans le monde quand je choisis d’agir en accord ou en désaccord avec
mon jugement fondé sur des raisons justes. C’est ici qu’apparait la différence entre vérité
pratique et théorique : la seconde est la conformité d’un jugement a la réalité ; la premiére
celle de la réalité, c’est-a-dire d'une action, 4 un jugement moralement correct. Et pourtant
je ne saurais décréter ce que serait un jugement moralement correct dans une situation
donnée — il est universel dans le sens ou toute personne correctement habituée porterait
le méme jugement. Le meurtre et I’adultére, moralement, sont toujours mauvais ; ce qu’il
s’agit de déterminer c’est de savoir si un ensemble consistant en un acte physique et
certaines circonstances est un cas de meurtre ou bien un acte de d’autodéfense, un accident
ou bien une conséquence non intentionnelle d’un éclat de colére. On rencontre ici a
I’évidence un cercle vicieux, car la reconnaissance des «raisons justes» présuppose une
«habituation correcte», qui présuppose elle-méme que les raisons justes ont €t€ reconnues
d’une maniére ou d’une autre. Méme si ce probléme n’en est pas un aux yeux d’Aristote,
Owens propose 1a maniére qu’a Saint Thomas de I’éviter. Il nous est impossible d’indiquer
ici la portée des analyses de 1'éthique aristotélicienne et de son prolongement thomiste
qu’Owen effectue. Toutefois, 4 le lire, cette tradition apparait comme une explication riche,
puissante et cohérente de la moralité qui évite un grand nombre de défauts des théories
contemporaines, méme si elle ne manque pas de poser des problémes. L’ouvrage de I’A.
est important et précieux en ce qu’il nous met au défi de pratiquer une bonne philosophie
morale, ce dont nous semblons avoir besoin de nos jours. Car, comme I’A. le reléve, la
philosophie devient importante et utile lorsque les valeurs et les normes sur lesquelles une
société repose sont mises a 1’épreuve, ridiculisées ou remises en cause par des dévelop-
pements nouveaux. Et il n'y a guére de doute que nous vivons a une époque oil tel est
bien le cas.

AcGNIEZ LEKKA-KOWALIK

Francois JULLIEN, Fonder la morale. Dialogue de Mencius avec un philosophe
des Lumiéres, Paris, Grasset, 1995, 219 p.

Contrairement a4 ce que suggére le sous-titre, ce n’est pas d’un philosophe des
Lumiéres qu’il s’agit dans ce nouvel essai de F. Jullien, sinologue, mais de deux,



BIBLIOGRAPHIE 299

Rousseau et Kant ; et ce n’est pas vraiment 4 un dialogue entre eux et Mencius, auteur
confucianiste du I'V® siécle avant notre ére, que 1’auteur nous convie : nous ne trouvons
dans cet ouvrage ni forme dialoguée, ni arguments opposés par les uns aux objections
des autres ; rien sur les difficultés de compréhension que ces grands esprits auraient di
surmonter s’ils s’étaient rencontrés, sur les legons qu’ils auraient tirées de leurs entre-
tiens, etc. L’A. se contente d’exposer, parfois trés sommairement, certaines de leurs
théses les plus connues et de montrer tant6t la proximité, tantdt I'éloignement de leurs
idées respectives. Par le biais de ces rapprochements, il aurait pu se proposer de nous
initier 4 la pensée de Mencius, mais il aurait alors dii prendre la peine de nous présenter
ce personnage hautement problématique et les dialogues qu’il a écrits sur le tard pour
compenser I’échec cuisant de sa carriére de conseiller des princes de son temps ; il aurait
di nous instruire sur sa fagon d’argumenter, sur les notions dont il s’est servi et sur
les difficultés que 1’on rencontre quand on tente de les transposer en frangais. L’A. a
négligé ses tiches parce que son ambition était autre : «désenliser» la question du
fondement de la morale, telle qu’elle a été posée en Occident selon lui, la «remettre
en mouvement» en se servant a cette fin de la Chine, «représentée par Mencius», comme
d’un moyen (p. 8). C’était un projet ambitieux. Pour lui donner quelque consistance,
il lui eiit fallu, me semble-t-il, réélaborer les intuitions et la réflexion de Mencius en
un langage philosophique qui les efit rendues comparables, en toute rigueur, avec les
positions de Rousseau, de Kant ou d’autres. Il montre qu’il y a matiére a cela chez
Mencius, et je dirais que ce sera sans doute 1a I’intérét principal de son livre. Mais 1’effort
d’élaboration tourne court, de sorte que la confrontation avec les conceptions de Rous-
seau et de Kant reste des plus incertaines. Il semble en outre que la pensée de Mencius
aurait pu étre utilement rapprochée de telle réflexion plus actuelle sur les fondements
de la morale (Kant et Rousseau ne représentent aprés tout pas le dernier mot en la
matiére), mais L’A. ne semble pas y avoir songé. La faiblesse la plus criante de son
ouvrage est cependant 1’absence compléte de réflexion sur I’histoire. F. Jullien traite
des problémes philosophiques comme s’ils se ramenaient a des choix arbitraires entre
diverses possibilités abstraites, face 4 des problémes eux-mémes intemporels. On se
croirait aux beaux jours de la philosophie universitaire sous la III° République. Ce retour
en arriére serait-il dans 1'air du temps? L’ouvrage a été couronné du Prix J.J. Rousseau
au Salon du livre de Geneve de cette année.

JEAN FrRANGOIS BILLETER

GeEMMA CorrADI FluMARA, The Metaphoric Process. Connections between
Language and Life, London-New York, Routledge, 1995, 196 p.

Il y a bien des paradoxes autour de la métaphore : Aristote considérait comme un
trait de génie que d’étre un maitre en métaphores et pourtant ce trope a été systéma-
tiquement ignoré des philosophes pendant des siécles. L’A. tente de combler ce manque
en faisant une étude des fonctions de notre pensée et de notre imagination métapho-
riques, étude qui fait particuliérement défaut dans les théories contemporaines de la
signification et de la rationalité. Une double formation de philosophe et de psychiatre
est mise au service de ce travail de pionnier, métissage subtil et enrichissant. Il n’en
faut pas moins pour réaliser la «transition du narcissisme culturel des épistémologies
intracommensurables isolées vers un tissage de circuits interépistémiques tentant de
relier des domaines non homogénes» (p. 3). Cette position tourne le dos aux conceptions
dualistes et représentationalistes de la connaissance restées prisonniéres de la métaphore
de I’esprit-miroir-de-la-nature. Il n’est plus possible de parler du langage philosophique
sans prendre en compte les conditions de la vie bio-culturelle, tout comme on peut se



300 BIBLIOGRAPHIE

satisfaire de théories épistémologiques «désincarnées» (disembodied) dans lesquelles
prévaut une «rationalité immatérielle». L’alternative consiste a explorer les différents
niveaux de notre linguisticité manifestés par la métaphore, des obscures profondeurs
de notre vie affective jusqu’a nos compétences intellectuelles et formelles les plus
accomplies. La philosophie incarnée (embodied philosophy) brise donc les dualismes
traditionnels esprit/corps, sujet/objet ou encore matérialisme/idéalisme. L’A. est con-
vaincu que I’évolution de la connaissance — elle parle méme de maturité intellectuelle —
dépend du lien que les métaphores peuvent tisser entre les différentes cultures
épistémiques. Le processus métaphorique est abordé sous différents angles complémen-
taires : tout d’abord mis en contraste puis en relation avec la littéralité, il est ensuite
associé au style analogique ou continu par opposition au style digital ou discret. Le
chapitre des projections métaphoriques est particuli¢rement intéressant et prépare les
exemples sur le développement de 1’identité, sur 1’acquisition des pronoms personnels
et sur notre expérience corporelle. On peut presque regretter qu’il n’y ait pas plus
d’exemples de ce type pour illustrer le propos théorique trés dense. Cette densité est
accentuée par le fait que le texte ne compte ni introduction, ‘ni conclusion, ni plan de
chapitre, ni résumé qui aideraient le lecteur & mieux assimiler les informations de qualité
qui sont livrées de fagon continue. Les notes, trés abondantes, contiennent parfois des
développements qui gagneraient a étre introduits dans le corps du texte. La bibliographie
qui favorise les auteurs anglo-américains est fort documentée et I'index des auteurs et
des termes principaux est trés intelligemment fait. En bref, cet ouvrage est un complé-
ment indispensable aux études philosophiques sur la métaphore et constitue une réfé-
rence pour tous ceux qui attendaient le retour du corps et d’un «psychologisme non naif>»
en philosophie.

NATHALIE JANZ

Jack Goopy, Entre I'oralité et Iécriture (Ethnologies), Paris, P.U.F., 1994,
323 p.

Cette analyse ethnographique étudie trois niveaux de relation entre I'oralité et
I’écriture: la confrontation entre les cultures qui possédent I’écriture et celles qui ne la
possédent pas, la co-présence des traditions orales et écrites dans les sociétés qui
connaissent 1'écriture et la place de I’écriture et du discours dans la vie linguistique de
I’homme. Le livre commence par retracer les principales étapes historiques du déve-
loppement de 1’écriture: des diverses formes de proto-écriture comme les arts graphiques
du Paléolithique, les palettes de Namer en Egypte, les rouleaux Ojibway, les churinga
australiens, on passe aux calendriers mayas et aztéques, puis a la constitution des
alphabets en Egypte, en Chine, en Inde et en Créte. On apprend comment I’essor du
commerce, la nécessité d’écrire les mythes, le besoin d’établir des calendriers pour les
crues ou encore le développement de la religion ont favorisé 1’adoption des différents
systémes alphabétiques. Les conséquences cognitives du passage a I’écriture ne sont
malheureusement abordées que trés rapidement. La deuxiéme partie du livre est con-
sacrée a I’impact de 1’écriture sur la culture. L’ A. aborde cette question a 1’aide de trois
exemples: les épopées de 1’ Antiquité grecque, le mythe du Bagre chez les LoDagaa du
Ghana et les Védas, textes sacrés indous. La troisiéme partie de 1’ouvrage est consacrée
a I'interaction des cultures orales et écrites en Afrique occidentale. Une opposition nette
est établie entre I’acquisition du savoir en Europe qui se fait presque uniquement par
le biais de livres et la multiplicité des formes d’acquisition du savoir en Afrique ou la
parole des anciens, la récitation des mythes, les voyages ou le séjour dans les bois sont
des sources d’information aussi importantes que les cérémonies rituelles et I’expérience.



BIBLIOGRAPHIE 301

Dans la partie finale, c’est I'influence de I'écriture sur les individus de la société qui
est étudiée. Si la connaissance de I’écriture est un élément moteur dans le changement
culturel, ce changement s’observe principalement dans ses effets sur les procédés
cognitifs: une culture qui passe d’une tradition orale & une tradition orale et écrite
modifie nécessairement ses procédés mnémotechniques, ses méthodes de classement,
ses types de raisonnement logique et méme son systéme scolaire. Tout au long de son
étude, I’ A. enrichit ses propres réflexions grace aux recherches de ses collégues — par
exemple sur I’écriture Vai dans la tradition musulmane de I’ Afrique occidentale — et
par des travaux en archéologie, en psychologie et en logique. Sur I’ensemble du livre
seuls le troisiéme et le dixiéme chapitres sont inédits, portant, entre autres, sur le mythe
du Bagre, étude de terrain de I’A. ces trente derni€éres années, et le raisonnement
syllogistique. Les autres chapitres, déja publi€s et pour la plupart traduits en francais,
peuvent se lire comme des travaux indépendants. Le lecteur se laissera guider a travers
les méandres spatiaux et temporels des cultures orales et écrites, peut-étre au risque de
se perdre, tout au moins de se disperser. Il faut en effet une grande plasticit¢ mentale
et une érudition d toute épreuve pour suivre I’A. dans ses sauts du Paléolithique a
I’époque contemporaine, de 1’école égyptienne a la logique aristotélicienne ou encore
de 1’épopée homérique au mythe africain.

NATHALIE JANZ

PaoLo VIrnO, Miracle, Virtuosité et «Déja vu». Trois essais sur l'idée de
«Monde». Trad. de I'italien par M. Valensi, Paris, L’Eclat, 1996, 152 p.

Sous un titre assez énigmatique, ce livre réunit trois essais, parus d’abord séparé-
ment, mais qui s’enchainent «comme autant de chapitres complémentaires» (p. 7). Du
méme auteur, M. Valensi a déja traduit «Opportunisme, cynisme et peur» (paru aux
Editions de I’Eclat en 1991) qui traitait également de philosophie politique au sens large
du terme. Si le style de 1I’A. peut paraitre parfois agacant par son co6té rhétorique, le
lecteur trouvera néanmoins ici des analyses conceptuelles riches et souvent perspicaces.
Dans le premier essai intitulé «Le phénomeéne du ‘déja vu’ et la fin de I'Histoire» (p. 11-
52), I’A. s’attaque au «rapport entre théorie de la mémoire et philosophie de 1’histoire»
(p. 11). S’il existe différents phénoménes mnémoniques, celui du «déja vu» est expli-
citement relié au sentiment répandu de «l’arrét de 1’histoire ou, plus radicalement, de
la fin de I’histoire» (p. 13). «Le sentiment 1ié au déja vu est typique de celui qui se
regarde vivre» (p. 14) et caractéristique, selon 1’ A., d’une certaine attitude moderne faite
a la fois d’apathie et de cynisme, marquée également par le déclin du «gofit de I’action»
(p. 17), qui résulterait de la croyance en la fin de I'histoire. En convoquant a la fois
Bergson, Kojéve et Nietzsche, I’A. tresse un réseau serré de remarques critiques contre
cette croyance. Des analyses de Bergson, I’A. retient le lien du passé i I’avenir, via
le possible : ainsi, «le futur antérieur» apparait-il comme «la mémoire de 1’avenir»
(p. 22). 11 critique ensuite la conception nietzschéenne selon laquelle I’historiographie
«antiquaire», qui collectionne et vénére les faits du passé, parce qu’ils appartiennent
au passé, entraine 1’idée de la fin de I'histoire. Pour I'A., en effet, «1’idée dune ‘fin de
I’histoire’ n’est pas la conséquence du ‘trop d’histoire’, comme Nietzsche en fait
’hypothése, mais de son obscurcissement» (p. 42), marqué surtout par le fait «d’ap-
prendre A vivre le souvenir du présent» (p. 43). L’A. dénonce une attitude faite de
«nostalgie pour I'instant en cours» et appelle «<modemnariat le développement systéma-
tique d’une sensibilité antiquaire a 1’égard du hic et nunc que nous sommes en train
de vivre» (p. 45). Cette «histoire antiquaire du présent [...] se confond avec la société
de spectacle» qui congoit «I’actualité comme une ‘exposition universelle’» (p. 46) que



302 BIBLIOGRAPHIE

I’individu visite avec des yeux de collectionneur plutdt que d’y participer comme
véritable acteur. Le second essai, intitulée «L’idée de ‘monde’ entre expérience sensible
et sphére publique» (p. 53-122), aborde le théme du monde a partir des motifs du miracle
de son existence, du «sublime» chez Kant et du role de 1'éthique chez Wittgenstein.
D’aprés ce dernier, quand nous pensons a I’existence du monde, nous sommes émer-
veillés par le simple fait de son existence, et ce sentiment entraine a son tour celui de
la sécurité «fondée sur la considération tautologique selon laquelle il y a un monde»
(p. 55). L’expérience du miracle que décrit Wittgenstein «ne différe pas tellement du
sentiment du sublime tel que Kant I’analyse dans la Critique de la faculté de juger»
(p. 56). «Miracle et sublime [...] renvoient & la méme idée de monde» (p. 57). Dans
la derniére partie de son essai, I’ A. insiste sur le caractére commun du monde, impliquant
qu’il fasse I’objet d’un partage politique indispensable au «bien-étre»: «nous appelons
bien-étre la spatialisation du general intellect : 1a conversion de son caractére commun
en une communauté politique» (p. 119). Le dernier essai, intitulé «Virtuosité et révo-
lution. Théorie politique de 1’exode» (p. 123-150) constitue un bref «traité politique».
L’A. y développe en particulier le théme de I’intellect général, esquissé dans le précédent
texte. Deux théses conduisent sa réflexion : «a) le Travail a intégré les traits distinctifs
de ’action politique ; b) une telle intégration a été rendue possible par la connivence
entre la production contemporaine et un Intellect devenu public» (p. 124). Cet intellect
général constitue «le fondement d’une coopération sociale plus ample que celle spé-
cifique au champ du travail» (p. 130) et est «largement hétérogéne par rapport a I’Etat»,
produisant un «pouvoir réfractaire a 1’'idée de devenir gouvernement» (p. 138) pris en
charge par la «Multitude». Cette derniére adopte une stratégie de «démocratie non
représentative et extraparlementaire» (p. 139) caractérisée par la fuite devant 1’autorité
étatique. Cette fuite ne s’exprime pas par une opposition violente, mais par «les ceuvres
de I’amitié» qui constituent donc une «violence conservatrice» (p. 143).

STEFAN IMHOOF

ROBERT BRISART, RAPHAEL CELIs (€ds), La voix des phénoménes. Contributions
a une phénoménologie du sens et des affects, Bruxelles, Facultés Univer-
sitaires Saint-Louis, 1995, 461 p.

La plupart des contributions 4 ce volume publié en hommage 4 Ghislaine Florival
font référence a ce monde de la vie, «un pour tous les hommes en général qui, s’il n’est
jamais définitivement constitué, n’en fournit pas moins le systéme normal d’aperception
ol toute expérience humaine trouve sa condition de possibilité quelle que soit la facticité
culturelle et historique de son engagement» (p. 450). C’est dire que les différents auteurs
empruntent la voie d’une philosophie de I’incarnation que Merleau-Ponty a cru trouver
dans le Nachlass de Husserl et que Ghislaine Florival a développée. Aux dires de ses
amis, elle a, pendant les presque quarante ans passés a 1'Institut supérieur de philosophie
de Louvain, voulu «rendre compte de la dimension incarnée de 1’existence humaine
selon sa logique propre», s’efforcant de montrer, ce faisant, «que 1’on pense aussi avec
son corps, que la vie affective sous-tend la pensée et que celle-ci ne peut se déployer
dans I’espace quintessencié d’une raison affranchi de toute épreuve pathique» (p. 9).
Car si I’homme est «originairement dans un rapport de familiarité et de confiance en
un monde organisé et structuré qui seul peut fonctionner comme un véritable horizon
de sens corrélatif de toute visée intentionnelle» (p. 87), ce rapport présuppose 1’affec-
tivité, les émotions, le désir. Quand nous oublions ce rapport nous sommes tentés de
donner I’avantage a «la perspective de la découpe des choses sur celle de la continuité



BIBLIOGRAPHIE 303

d’une réalité qui se donne sur I’horizon d’un méme monde» (p. 381), 4 I’esthétique
narcissique d’un Joseph Beuys sur celle d’'une Cézanne qui veut revenir «a la source
impalpable des sensations», & 1’affirmation d’un droit a la différence sur la convivialité
avec autrui. On trouvera donc dans les dix-huit contributions de cet ouvrage la preuve
de la vitalité d’une phénoménologie existentielle et de quoi alimenter sa propre réflexion
dans les champs de I’ontologie, de la philosophie de I’art et du langage, de 1’éthique.

DomMmiNIQUE REY

MicHeL MarresoLl, Eloge de la raison sensible, Paris, Grasset, 1996, 288 p.

L’A., professeur de sociologie a la Sorbonne, soutient une conception globale de
I’homme dans son environnement naturel et social. A son avis, les sciences humaines
sont au service de la vision normative et utilitariste qui a prévalu pendant la modernité.
En fait, la perfection de leurs structures logiques et la nécessité de leurs enchainements
trace la frontiére entre ce qui est scientifique et donc recevable et ce qui est du commun
et qu’on doit corriger. Cette distinction marque déja le début de la «pétrification» de
la raison. A ce schéma rationaliste animé par le réve de maitrise, il oppose 1’«hérésie»
jungienne ou I’inconscient présente la condition indispensable pour attribuer le «sens».
L’inconscient collectif forme ainsi I’ossature du sens commun, en tant que substrat
mythique qui, servant de pivot entre passé et futur, assure la continuité de la vie sociale.
Un regard neuf est alors nécessaire. La procédure d’analyse doit venir «du bas»,
s’appuyer sur I’empirie, progresser pas 4 pas a partir d’inductions et relativiser la
prétention scientifique en face du vivant. Pour ce faire, I’A. introduit la définition de
sociologie «formiste», oll le sensible devient un élément central dans 1’acte de connais-
sance et de cela découle la «sensualisation» de la pensée. Le chercheur se limitera ainsi
a dresser un cadre d’analyse (forme, idéal type, structure, etc.) destiné a manifester la
complexité du vécu existant au-deld de 1’appréhension intellectuelle. Ce vécu est peut-
étre 1’archétype essentiel autour duquel chaque société se structure. En fait, des carnages
tribaux aux manifestations sportives, ce qui prime, c’est de ressentir des sensations
communes. Ainsi on incorpore le monde et 1’on s’incorpore au monde, en devenant un
corps social animé par le sensible et I’intelligible. Dans sa perspective épistémologique,
I’A. établit une liaison étroite entre un concept caractérisant un peuple, une civilisation
donnée et la vie qui I’exprime. Cela implique que chaque identité trouve alors en elle
méme son fondement et, a partir de cela, elle peut se diffuser infiniment. Il y a ainsi
«cristallisation», car dans une histoire ou une culture spécifique, c’est I’histoire, la
culture en son entier qui s’exprime. Autrement dit, nous sommes faits d’une matiére
qui est transfigurée par la raison interne qui I’habite. La métaphore est ici présentée
comme outil méthodologique susceptible de décrire le réel, en recherchant la logique
interne qui anime les choses et en reconnaissant leur part archaique et imaginaire. Ce
faisant, on rend a 1'«intelligence du social» sa propre dimension, en respectant la
synergie de la matiére et de I’esprit et cela va enfin permettre d’élaborer une véritable
«raison sensible». — A notre avis, cette approche est anticipatrice et intéressante, mais
sa méthodologie et ses outils apparaissent pour 1’instant nébuleux. Il est vrai que les
masses sont avides d’émotions, de réves copieusement fournis par des industries de plus
en plus florissantes — et il s’agit 13 d’un nouveau «principe de réalité» duquel tenir
compte — mais nous ne sommes pas encore préte a conférer a I’affect une place centrale
dans I’acte de connaissance, 12 o les secteurs qui assurent la continuité matérielle de
la société ne semblent pas encore suffisamment animés par ce souci.

EsTHER RESTA



Histoire de
la théologie

304 BIBLIOGRAPHIE

JacqQues Lison, L’Esprit répandu. La pneumatologie de Grégoire Palamas
(Patrimoines), Paris, Cerf, 1994, 305 p.

Comme son titre I’indique, cette étude se limite a I’approche de la pneumatologie
de Grégoire de Palamas. Aprés un premier chapitre de caractére assez général sur
I’économie de I’Esprit, I’A. souligne, dans un deuxiéme chapitre consacré aux dons de
I’Esprit, que 1’enseignement de Palamas sur I’Esprit Saint est inséparable de sa doctrine
des énergies divines incréées. Par cette doctrine, Palamas entend résoudre ce qui cons-
titue peut-étre le probléme central de toute théologie : comment Dieu peut-il se com-
muniquer vraiment sans que cette communication porte, aux yeux de I’homme, atteinte
a sa transcendance? Comment peut-on penser en méme temps 1’immanence et la trans-
cendance de Dieu? La distinction entre 1’essence de Dieu qui reste incommunicable et
ses énergies incréées par lesquelles Dieu se communique a I’homme en le déifiant,
permet de répondre a la question: les énergies, inséparables de Dieu, le sont par
conséquent du Saint Esprit lui-méme qui se manifeste et se donne en elles sans que cette
communication dévoile le mystére de son hypostase méme, dont la transcendance est
ainsi préservée. L’étude de Lison n’envisage pas seulement cet aspect «théorique» de
I’ceuvre du grand théologien byzantin — elle passe méme un peu trop rapidement, nous
semble-t-il, sur les présupposés et les implications philosophiques de cette
pneumatologie ; mais 1’examen porte sur I’ceuvre de I’Esprit dans ses aspects multiples :
la «participation», I’«approche de la lumiére du Christ», «les effets de la déification de
I’Esprit». Ce livre est une bonne introduction de genre descriptif a I’étude de Grégoire
Palamas.

STEFAN ViANU

JEAN-MARIE BAGUENARD (éd.), Dans la tradition basilienne. Les constitutions
ascétiques, I’admonitions a un fils spirituel et autres écrits. Présentation,
traduction et notes par J.-M. Baguenard (Spiritualit¢ Orientale — 58),
Abbaye de Bellefontaine, 1995, 409 p.

Cet ouvrage sera trés utile 4 ceux qui s’intéressent aux pratiques spirituelles et aux
usages disciplinaires des communautés monastiques cappadociennes du IV¢ siécle. Il
rassemble, en effet, les textes les plus importants de la tradition post-basilienne qui, trés
tot, furent ajoutés au corpus des écrits ascétiques de Basile, dont 1’autorité était incon-
testée dans les milieux monastiques. Du fait qu’ils furent spontanément attribués au
Maitre de Césarée, ces textes, dont on sait qu’ils sont issus de communautés formées
ou naguére dirigées par lui, acquirent une notoriété semblable a celle dont jouissaient
les textes qui avaient été rédigés de sa propre main, et ils eurent par conséquent une
influence décisive sur I'histoire postérieure du monachisme. Il s’agit du Prologue V
(Clavis Patrum Graecorum, cura M. Geerard, vol. 2, Turnhout, 1974, n°® 2883), du
pénitentiel ou Epitimies 24-25 (C.P.G. n°® 2897), des Constitutions ascétiques (C.P.G.
n°® 2805), ainsi que des Discours 10,12 et 13 que les critiques ont I’habitude de
répertorier sous les titres suivants : Discours 10, Esquisse préalable a la vie ascétique
ou Discours au soldat du Christ (C.P.G. n° 2888) ; Discours 12, Discours sur I’ ascése
ou Sur la discipline ascétique, ou encore Discours sur I'équipement du moine (C.P.G.
n® 2890) ; Discours 13, Discours ascétique I, ou Discours sur I'image de Dieu (C.P.G.
n° 2891). L ouvrage contient encore trois autres textes qui proviennent d’autres courants
spirituels et qui ne sont pas issus du milieu cappadocien : les Epitimies 26 (C.P.G.
n® 2897), le Discours 11, Exhortation au renoncement au monde et a la perfection
spirituelle (C.P.G. n° 2889) et la fameuse Admonitio ad filium spiritualem, transmise



BIBLIOGRAPHIE 305

sous le nom de Basile dans le courant du IV¢ siécle (Clavis Patrum Latinorum, cura
E. Dekkers, Steenbrugge, 1961, n°® 1155 A). Une introduction replace 1’ensemble de
ces €crits dans le contexte historique qui précéde et qui suit la composition du corpus
basilien. L’objectif essentiellement pratique de Jean Marie Baguenard est de rendre ces
piéces accessibles dans une traduction aussi proche que possible de 1’original, et dans
laquelle il a veillé a I’harmonie du vocabulaire, ce qui n’était pas chose aisée. Pour les
lecteurs qui désireraient approfondir tel ou tel point, I'éditeur a pris le soin d’indiquer
en note les références aux études plus spécialisées. Enfin, les tables des citations
scripturaires, des personnages et des lieux bibliques, des principaux thémes et des mots
importants de la vie ascétique, des mots latins et des noms d’auteurs, facilitent la
consultation et, surtout, permettent une approche systématique des thémes.

JEAN BOREL

EpHREM, Célébrons la Pdque. Hymne sur les Azymes, sur la Cruxifixion, sur
la Résurrection. Introduction et traduction du syriaque par Dominique
Cerbelaud, o. p. Guide thématique par A.-G. Hamman (Les Péres dans la
Foi - 58), Paris, Migne, 1995, 205 p.

La traduction des hymnes d’Ephrem le syrien sur le cycle pascal dans une collection
accessible au grand public est une heureuse initiative, et ce d’autant plus que 1’intro-
duction et les remarques de D. Cerbelaud en téte de chaque hymne devraient permettre
au lecteur d’accéder sans trop de difficulté a cet univers un peu déroutant qu’est Ia Syrie
du IV siécle. La plongée dans cet univers vaut en effet assurément la peine : outre un
sens poétique qui se manifeste notamment par une grande richesse de métaphores, le
lecteur trouvera dans ces hymnes une intéressante réflexion théologique — particuli¢-
rement sur le salut apporté aux humains, saisi grice a une vision globale de I'histoire
(menant des origines du monde a son achévement). Mais le lecteur devra accepter d’étre
parfois choqué par la violence verbale qu’Ephrem déverse sur ses ennemis. La traduction
est claire, mais nous sommes surpris des différences parfois importantes qu’elle présente
avec celle proposée en 1989 par G. A. M. Rouwhorst dans la collection «Supplements
to Vigiliae Christianae». La compréhension globale des hymnes ne parait cependant pas
patir de ces divergences que nous ne sommes pas & méme d’apprécier, n’étant pas nous-
mémes syriacisant.

REMY GOUNELLE

GABRIELLE SED-RAINA (€d.), Rashi (1040-1990). Hommage a Ephraim
E. Urbach, Paris, Cerf, 1993, 833 p.

Voici dignement honorée, par cet excellent recueil, la mémoire du savant historien
de la pensée juive Ephraim E. Urbach (1912-1991), dont I’essentiel de 1'ceuvre fut de
faire connaitre 1’enseignement des Rabbins de la France médiévale. Comme le IV*®
Congrés de 1’ Association Européenne des Etudes juives devait, selon ses statuts, siéger
dans le courant de 1’année 1990, c’est heureusement dans la ville de Troyes qu’il put
avoir lieu pour commémorer le 950° anniversaire de la naissance de celui que, par
acrynomie, 1’on désigne comme Rashi, Rabbi Salomon Ben Isaac de son vrai nom.
L’ouvrage s’ouvre d’abord sur les quatre communications scientifiques prononcées lors
de la séance inaugurale qui s’est déroulée a Paris, 4 I’Académie des Inscriptions et



306 BIBLIOGRAPHIE

Belles-Lettres, sous la présidence de J. Laclant et A. Caquot. M. Banitt, E. Touitou,
Ch. Touati et G. Nahon y évoquent alors la double importance de I’ceuvre de Rashi,
en tant qu’il fut le plus classique des commentateurs de la Bible et I’interpréte toujours
indispensable du Talmud. Les soixante-dix contributions qui suivent forment les Actes
du Congrés de Troyes proprement dit et sont réparties en sept chapitres. Le premier
regroupe onze articles traitant de la littérature de la période gréco-romaine et de la
version des Septante, le deuxiéme, sept autres ayant pour sujet un aspect de la littérature
mystique du Haut Moyen Age (Sepher Yetsira, Hekhalot, Markaba), et, dans le troi-
siéme, onze spécialistes font ’analyse de textes tirés du Targoum, des Midrashim et
de la liturgie juive. Treize études réabordent ensuite directement 1’ceuvre de Rashi et
élargissent 1’éventail des derniéres recherches sur les critéres et la mise en ceuvre de
son herméneutique du Pentateuque, 'utilisation de la langue vernaculaire dans ses
commentaires, la tradition grammaticales dont il a hérité, son ceuvre de grammarien et
de lexicographe et, enfin, les échos de sa postérité. Les exposés rassemblés dans les
trois derniers chapitres mettent tour a tour en lumiére la culture et la civilisation des
juifs de France, la pensée des juifs d’Espagne et de Provence, et les traditions des juifs
ashkénazes. Ces mélanges témoignent de 1’essor considérable que connaissent en cette
fin de XX* siécle les Etudes juives et il faut ici remercier les directeurs du Cerf d’y
contribuer par la publication d’excellents ouvrages comme celui-ci.

JEAN BOREL

JacqQues ELADAN, Penseurs juifs de langue frangaise, Paris, L’Harmattan, 1995,
243 p.

Le livre de Jacques Eladan est la premiére étude d’ensemble sur les principaux
courants de pensée juive apparus dans la culture frangaise depuis la Révolution de 1789
jusqu’a nos jours. L’interprétation rationaliste et démocratique du mosaisme, le retour
aux textes et la science du judaisme, le rapport entre la Tradition et la science, 1’op-
position entre Athénes et Jérusalem, le nationalisme juif, le dialogue judéo-chrétien,
I’ontologie et 1’éthique, 1’ Alliance et I'histoire, la blessure d’ Auschwitz et le messia-
nisme, tels sont les thémes autour desquels I’ A. regroupe et présente la spécificité des
ceuvres de cent dix-huit penseurs, théologiens, exégétes, historiens et philosophes juifs.
A Yintérieur de chacun des chapitres, la chronologie est respectée, et I'importance que
I’A. accorde aux maitres, par rapport aux disciples, ne provient pas d’une tentative de
hiérarchisation arbitraire, mais s’explique par le simple fait qu’il est plus facile d’ana-
lyser une ceuvre achevée qu’une ceuvre en cours d’élaboration. Les notices bio-biblio-
graphiques classées par ordre alphabétique en fin de volume sont aussi trés précieuses
et elles achévent de faire de cet essai un excellent ouvrage de référence sur un sujet
encore bien mal connu et travaillé.

Jean BOREL

Massmvo Firro, Riforma Protestante e eresie nell’Italia del Cinquecento. Un
profilo storico (Quadrante — 59), Bari, Laterza, 1993, 206 p.

Comme I'indique le sous-titre (Un profilo storico), ce livre est un ouvrage de
synthése. L’A. qui enseigne I’histoire moderne a 1’Université de Turin, a publié des



BIBLIOGRAPHIE 307

€tudes monographiques sur Juan de Valdés et les «alumbrados» ainsi que sur le procés
pour hérésie du cardinal Giovanni Morone. Nous les retrouvons ici dans un contexte
plus large, qui est celui de I'Italie du XVI® siécle, oi I'Eglise catholique en crise
d’autorité assiste médusée au déferlement de I’hérésie protestante sous toutes ses formes.
Les premiers chapitres nous montrent les progrés de la propagande hétérodoxe dans les
différentes régions italiennes. A partir de Venise, véritable «porte» de la Réforme en
Italie, avec ses typographes et ses marchands allemands (qui, dans le «Fondaco dei
Tedeschi», cachent des ouvrages luthériens parmi les sacs de poivre et les ballots de
laine), 1’hérésie se propage partout dans la péninsule. Elle atteint méme les «colonies»,
puisqu’en 1544 a Chypre — ile sous la domination vénitienne —, Bernardo Pesaro défend
le prédicateur Ambrogio de Milano, accusé d’étre luthérien, et qu’en 1559 1’évéque de
Limassol Andrea Zantani est arrété et livré au Saint-Office sous la méme accusation.
En Italie méme, pas une seule ville ne semble échapper a cette contagion. En 1539 toute
la Lombardie paraissait menacée de protestantisation, tant il y avait d’hérétiques dans
ses contrées. La proximité des Alpes et des cols permettait d’ailleurs aisément aux
suspects de s’enfuir en Suisse, tout particuliérement dans les Grisons protestants. Dés
que le danger se fait trop grand, des villes entiéres se vident ainsi de leurs classes
dirigeantes, le patriciat citadin composé de riches marchands étant passé en grande partie
d la Réforme. L’exemple le plus connu est sans doute celui de Lucques, dont les familles
patriciennes des Amolfini, Balbani, Burlamacchi, Calandrini, Cenami, Diodati, Mei,
Micheli, Minutoli et Turrettini se transférent toutes a Genéve. Dans cette ville, I’'im-
portante communauté d’exilés italiens pour cause de religion représente vers 1668 le
5% de la population totale. Firpo résume en sept points les caractéristiques principales
de cette «protestantisation» de la péninsule (p. 50-52): 1) il s’agit d’un phénomeéne
répandu dans toute 1’Italie, dans une proportion inquiétante pour les autorités de I'Eglise
catholique ; 2) il s’agit d’'un phénoméne presque exclusivement urbain ; 3) il est li€ a
la crise des Communes et a la défense des libertés communales ; 4) il est véhiculé par
le clergé, et spécialement par les moines précheurs itinérants (augustins et franciscains
en particulier) ; 5) il est caractérisé par la revendication — de la part des laics — d’un
nouveau role dans 1’examen des questions théologiques ; il s’agit d’'un mouvement
complexe et éclectique dans ses formes ; 7) ce qui permet a ses représentants d’opérer
des choix personnels trés différents, et parfois méme tout a fait opposés. — Aprés avoir
ainsi résumé les caractéres principaux de ce mouvement, I’A. passe a I’examen de
quelques cas particuliers et donne des exemples de la mobilité des hommes et des idées.
Cet ouvrage a la fois synthétique et trés varié€ se termine par une riche bibliographie,
qui permet de suivre les progrés de la Réforme et des idées hétérodoxes dans les villes
italiennes. Quelques-uns parmi les personnages principaux de cette période ont aussi
droit & une bibliographie particuliére.

FaBrizio FRIGERIO

JEAN-FRANCGOIS ZORN, Le grand siécle d’une mission protestante. La Mission
de Paris de 1822 a 1914, Paris, Karthala Les Bergers et les Mages, 1993,

791 p.

Cette imposante monographie, la plus compléte qui soit sur le premier siécle
d’existence de la Mission de Paris (MP), a pour premier mérite de montrer avec brio
toute la valeur du phénoméne missionnaire en tant que sujet d’étude socio-historique,
sans pour autant jamais sombrer dans I’apologétique missionnaire. Se basant sur le
dépouillement habile d’une multitude de sources originales, I’A. jette en effet un regard



308 BIBLIOGRAPHIE

critique autant qu’exhaustif sur les origines et les premiers développements de la
principale société missionnaire protestante de France. Alors que d’autres études de ce
type — ainsi que les ouvrages publiés par la MP elle-méme — ont eu tendance a se
concentrer sur I’aval des sociétés missionnaires (leurs activités sur le champ mission-
naire proprement dit), celle-ci nous permet également d’en découvrir I’amont, puisqu’on
y voit la MP naitre des principaux débats théologiques du XIX¢ siécle. D’ailleurs, la
question implicite autour de laquelle s’articule tout 1’ouvrage concerne finalement le
paysage confessionnel frangais autant que le phénoméne missionnaire : comment 1’ac-
tivitt dans le champ missionnaire, encore trés largement anglo-saxon, pourrait-elle
renforcer le protestantisme francais en France? En d’autres termes, comment ce dernier
pourrait-il «passer de I’héroisme du martyre a I’héroisme de 1’apostolat» (p. 14)? Dans
son analyse de I’aval de la MP, ce sont les diverses facettes du rapport ambigu entre
ceuvre missionnaire et essor colonial que 1’A. met en exergue, montrant qu’il n’y a entre
les deux phénoménes ni correspondance exacte, ni distinction fondamentale. Et, de
maniére fort originale, c’est par une étude approfondie de 1’amont de la MP que se
termine le livre. Véritable colonne vertébrale de son propos, cette derniére partie permet
a I'A. de montrer que le «dynamisme extérieur [de la MP] est également le signe et
le prolongement d’un dynamisme intérieur au christianisme métropolitain : le réveil
religieux qui traverse toutes les familles spirituelles de 1I’Occident» (p. 551). C’est ce
qui explique que, issue d’un courant théologique minoritaire, la MP se trouve un peu
en marge de I’Eglise protestante «traditionnelle» et que, partant, elle ait mis sur pied
une «double stratégie d’entrisme» (p. 565) consistant tout d’abord a prendre place au
sein méme des édifices des Eglises, puis a investir les Conférences pastorales et les
institutions synodales. Un ouvrage remarquable, donc, tant par le caractére nuancé de
son propos que parce que son A. a le mérite de présenter la mission comme un événement
socio-religieux dont les dimensions externes et internes ont un rapport de continuité
dialectique, et 2 ne pas se contenter d’en étudier la face la plus visible — I’action
apostolique proprement dite. Toutefois, on peut peut-étre regretter qu’aucun effort de
systématisation théorique ne permette, a la fin du livre, de faire le lien entre les
conclusions faites séparément sur ’aval et ’amont de la mission. I eit été utile par
exemple de voir dans quelle mesure 1’ambiguité de la relation entre fait missionnaire
et événement colonial n’est pas la conséquence de la position, politique autant que
théologique, des missionnaires par rapport a leur propre société : si, comme le montre
avec soin I’A., mission ne rime de loin pas toujours avec colonisation, c’est peut-étre
aussi parce que les missionnaires eux-mémes voulaient se distancer du «modéle de
civilisation» dont I’essor colonial assurait I’exportation. De méme, on peut regretter que
I’A. ne systématise pas non plus ses réflexions sur le réle joué par les évangélistes
«autochtones» dans le développement de 1’ceuvre missionnaire. Méme s’il reléve fort
habilement I’'importance de ces derniers dans le «groupe des iles» (p. 299-315), ou
lorsqu’il fait état de la «crise éthiopienne» (p. 493-496) dans la mission du Zambéze,
c’est au lecteur d’ordonner un puzzle dont les piéces constituent I’'un des enjeux fon-
damentaux du fait missionnaire : I’émancipation progressive des Eglises fondées par les
diverses sociétés missionnaires. Certes, son analyse de la conférence missionnaire
d’Edimbourg en 1910, par exemple, nous révéle que cette derniére a inauguré 1’ére du
«partenariat» entre Eglises de métropole et Eglises «autochtones», contrairement a une
vision encore trés courante selon laquelle ce n’est que sous la contrainte et dans la
mouvance des guerres de libération nationale que les sociétés missionnaires ont été
contraintes de «ldcher du lest». Il n’en demeure pas moins qu’un élément si important
aurait mérité une mise en perspective théorique et historique plus claire. Mais cela ne
retranche rien a la qualité d’un ouvrage qui nous prouve que, par le rayonnement de
son activité missionnaire, le protestantisme est un acteur incontournable du paysage
religieux francais.

Dmier PECLARD



BIBLIOGRAPHIE 309

JEAN-DENIs KRAEGE, L’Ecriture seule. Pour une lecture dogmatique de la Théologie
Bible: I'exemple de Luther et de Barth (Lieux théologiques — 27), Genéve, contemporaine
Labor et Fides, 1995, 304 p.

Dans cet ouvrage, qui est la reprise de sa thése, Jean-Denis Kraege s’interroge sur
la bonne marche  suivre pour faire une lecture correcte de I’Ecriture. L’ A. caractérise
une telle lecture de «naive» et de «neutre» ; il entend par 13 une lecture qui soit le plus
a I’abri possible des diverses projections (idéologiques, théologiques, dogmatiques, etc.)
que chaque lecteur est tenté de transposer sur le texte. L’ouvrage s’articule autour de
quatre parties. Dans la premiére, I’A. définit successivement le statut de 1’Ecriture, le
fonctionnement de la dogmatique et finalement la relation entre vérité et histoire. Tout
au long de cette partie, I’A. démontre a la suite de Kierkegaard que le Dieu qui s’est
paradoxalement donné a connaitre en s’incarnant en Jésus de Nazareth n’est dicible
qu’au moyen d’une dialectique paradoxale. Il apparait donc que seule une compréhen-
sion dialectique de la foi chrétienne permet un juste accés aux Ecritures. En effet, seule
la logique dialectique permet au langage doctrinal d’éviter a la fois la réduction d’une
lecture purement historique qui néglige la dimension absolue de la vérité et la réduction
d’une lecture doctrinaire qui objectivise la vérité et nie son ancrage historique. La
deuxiéme partie présente 1’herméneutique de Luther a partir de son commentaire de
1I’épitre aux Romains. Il ressort de I’analyse de cette herméneutique qu’elle se caractérise
avant tout par un christocentrisme paradoxal (c’est le théme du sub contrario, du Dieu
vivant qui se révéle dans 1’incarnation et sur la croix) =t par une méthode de corrélation
qui met sans cesse en relation le Christ et la foi. La troisiéme partie étudie 1’hermé-
neutique du deuxiéme commentaire de 1’épitre aux Romains de Barth. La thése défendue
par Kraege a propos de I’herméneutique de Barth peut se résumer ainsi : la véritable
interprétation de I’Ecriture consiste a retrouver au travers de 1’histoire la Parole du texte
et a la redire pour le croyant d’aujourd’hui ; cela implique une juste dialectique entre
vérité et histoire, c’est-a-dire une dialectique qui respecte les deux pdles de maniére
€quilibrée. Par son commentaire, Barth vise a rendre son lecteur contemporain de la
Sache du texte, c’est-a-dire Jésus-Christ et met donc en ceuvre les conséquences her-
méneutiques de la contemporanéité kierkegaardienne (cf. p. 189). De méme que Luther,
Barth centre son discours théologique sur le paradoxe «Jésus-Christ» et en particulier
sur I’événement de la croix. Or, comme 1’ A. I’avait déja montré dans la premiére partie
de son livre, seule la dialectique est adéquate pour dire le paradoxe absolu. Viennent
alors plusieurs chapitres qui décrivent les différentes étapes de la dialectique et qui
mettent en €vidence les rapprochements entre 1’herméneutique de Luther et celle de
Barth. Dans la quatriéme partie, I’A. définit les principes et les exigences d’une lecture
dogmatique de I’Ecriture qui compléte la lecture historico-critique. Dans un premier
temps, I’A. rappelle, notamment a partir de Schleiermacher, quelques principes essen-
tiels de I’herméneutique ; dans un second temps, il donne quelques lignes directrices
personnelles quant a la lecture dogmatique de I'Ecriture. Celle-ci est tout d’abord une
lecture réceptive qui laisse parler le texte en mettant de coté le plus d’a priori possibles
et en ’interrogeant sur ce qu’il nous dit de la relation de I’homme a Dieu, 4 lui-méme
et au monde. Le second moment de la lecture structure le texte regu et I’articule avec
d’autres lieux théologiques. Le fondement & partir duquel se fait cette lecture
«structuratrice» est le «centre ‘clair’ et ‘éclairant’ des Ecritures qu’est le paradoxe absolu
du Dieu pendu au bois» (p. 267). Mettre en relation le lieu théologique et/ou anthro-
pologique du texte avec le fondement du Dieu révélé sub contrario, telle est la tiche
essentielle de la lecture dogmatique. — Dense et clair, cet ouvrage de J.-D. Kraege offre
une réflexion intéressante sur un sujet inépuisable et il peut se montrer d’une utilité
certaine pour tout lecteur qui tend a appréhender I’Ecriture au moyen d’une compré-
hension critique et disponible. Certaines questions demeurent toutefois en suspens : le
critére du fondement tel que I'A. le décrit est-il vraiment adéquat pour la lecture des



310 BIBLIOGRAPHIE

textes de 1’Ancien Testament? D’autre part, la lecture structuratrice proposée ne risque-
t-elle pas de se refermer en un systéme de lecture uniforme? Que la mise en pratique
de cette lecture dogmatique de I’Ecriture en juge!

SiLke CorNU

EpmunD AREeNs (éd.), Habermas et la théologie. Traduction de 1’allemand de
D. Trierweiler (Cogitatio Fidei — 178), Paris, Cerf, 1993, 158 p.

Sous la direction d’Edmund Arens, cet ouvrage rassemble cinq contributions de
théologiens centrées principalement autour de la théorie habermassienne de 1’agir
communicationnel (TAC). 1l s’agit de la traduction frangaise partielle de Habermas und
die Theologie qui contient, en allemand, six contributions supplémentaires. Dans une
premicre étude, E. Arens lui-méme fait le catalogue et la présentation des prises de
position d’Habermas a I’égard de la religion et du christianisme en particulier. Il survole
ensuite quelques-unes des tentatives théologiques d’intégrer en Allemagne et aux Etats-
Unis les réflexions habermassiennes sur la TAC. Aprés ce survol informatif, Helmut
Peukert propose un modéle théorique devant a ses yeux permettre toute convergence
future de la TAC et de la théologie. Il croit le découvrir dans un effort consistant a faire
converger ’histoire de la religion et la théologie critique du sujet, de la société, de
I’histoire, au moyen d’une réduction du théologique a 1’éthique (ou a la théorie de 1’agir
pratique), avec élimination du rite et de toute (existence face a une) transcendance. Peter
Eicher part d’une théologie de la parole de Dieu pour critiquer 1’explication qu’Haber-
mas donne de I’histoire de la religion. Le tort d’Habermas est a ses yeux d’avoir oublié
qu’il pouvait y avoir un «agir parlant de Dieu». Quant a Giinther Wenz, il part, lui, de
Schleiermacher et de la théologie herméneutique pour critiquer la critique haber-
massienne. Il propose que les théologiens soient beaucoup plus attentifs que ne le permet
la TAC aux potentalitiés religieuses de ce qu’il nomme 1’«intercompréhension» ou
«intersubjectivité communicationnelle». Enfin, Matthew L. Lamb cherche 4 montrer la
possible collaboration de la religion et de la dialectique de 1'Aufkldrung qui, se cor-
rigeant mutuellement, pourraient mener une lutte commune aussi bien contre les dog-
matismes de la modernité et de la postmodernité. — Cet ouvrage présente clairement
les enjeux du débat. Les deux contributions les plus critiques de Eicher et Wenz ont
un caractére tout particuliérement stimulant. On regrettera le langage dans lequel il est
écrit. S’il est difficile en allemand, il devient trop souvent trés peu lisible, voire illisible
en francais.

JEAN-DENIS KRAEGE

Hans KUNG, Credo. La confession de foi des apdtres expliquée aux hommes
d’aujourd’ hui, Paris, Seuil, 1996, 247 p.

Dans la ligne méme de Vatican II, I’A. s’est fixé pour but de présenter la doctrine
de I’Eglise en répondant aux exigences de notre époque. Six parties permettent une
traversée du Credo qui prend en compte les objections courantes, sans renoncer a poser,
pour chaque article de foi, un «acte de confiance raisonnable». Il s’agit de traduire le
symbole des Apdtres dans notre monde postcopernicien, postkantien, postdarwinien et
posteinsteinien. Dieu le Pére : méme si la théorie du big bang semble confirmer la vérité
d’une création du monde, et qu’aucune science ne vienne a bout de 1’énigme des
origines, Dieu n’est pas un bouche-trou et la Bible n’est pas factuelle mais interpré-



BIBLIOGRAPHIE 311

tative ; elle atteste que le monde ne doit son existence qu’a la bienveillante initiative
de Dieu. Quant a la vie sur terre, le fait méme de 1’évolution, son fondement et sa fin,
demeurent dans le mystére. Concernant les attributs de Dieu, on évitera le «tout-
puissant» a la suite du NT lui-méme, et 1’on retiendra Dieu «Amour» et «notre Pére»
— dans une perspective postpatriarcale qui inclut I’étre — «mére» de Dieu. Jésus-Christ :
la naissance virginale, mythe trés répandu a 1’époque, est loin d’étre centrale dans le
message chrétien. Elle signifie un commencement vraiment nouveau dans I’histoire et
méme dans I'histoire politique du monde. Il n’est pas indifférent que Jésus ait histo-
riquement existé ou non. «Il s’est incarné» signifie (dans un langage propre au monde
hellénistique) : il est, sous la forme humaine, la «parole» de Dieu, sa «volonté», son
«image», son «fils». La croix : alors que pendant prés de mille ans, on n’a pas osé
représenter avec réalisme le Christ souffrant, le Credo ne parle que de sa souffrance,
de sa mort et de sa résurrection, et non de son message, marqué par une liberté d’esprit,
voire un laxisme incomparable. C’est bien ce Jésus, ce Fils ne prétendant 4 aucune
autorité qui a été crucifié. Il s’agit non de comprendre mais de surmonter la souffrance,
1a encore dans un acte de confiance non rationnelle mais raisonnable. Ici plus encore
qu’au sujet des autres articles de foi, I’expression «confiance raisonnable» me parait
discutable : faire confiance suppose un renoncement a la maitrise qui n’est précisément
pas le propre de la raison ; faire confiance «en dépit de tout» semble au contraire
déraisonnable, c’est faire appel 4 un autre registre qui ne soupése pas le pour et le contre :
I’acte de confiance évoque quelque chose d’inconditionnel qui me parait incompatible
avec cette adhésion apparentée au fameux pari de Pascal. Enfers, résurrection et montée
au ciel : I'A. ne considére pas la descente aux enfers comme un article de foi important.
Pourtant, Luther et Calvin y voyaient I’expression des tourments du Christ et de sa
tentation d’un désespoir définitif. Dans cette ligne, le sheol étant, dans la tradition juive,
le lieu ou 1’on est oublié de Dieu, cet article du Credo pourrait & mes yeux signifier
que Jésus a connu de I’intérieur I’absence de Dieu — cet exil désespérant loin de sa Face —
et que son incarnation est allée jusque 1a! L’A. rappelle ensuite que ce n’est pas le
tombeau vide mais le message «il est ressuscité» qui est déterminant. A 1’époque de
Jésus, on croyait en un Dieu qui ressuscite, mais la foi dans la résurrection de tous s’est
érigée sur la conviction que Jésus n’avait pas sombré dans le néant : ils I’ont vu «assis
a la droite du Pére», ce qui justifie & nouveau une «confiance raisonnable» en un Dieu
qui-va-jusqu’au-bout. Le Saint Esprit, la communion des saints et le pardon des péchés.
A mon grand étonnement, I’A. ne dit presque rien de I’Esprit sinon que croire en lui
c’est reconnaitre que Dieu peut prendre possession de notre cceur ambivalent! En
revanche, il est longuement question de I’Eglise, que I’A. désire «apostolique», c’est-
a-dire a la fois «catholique» (ou universelle), et «évangélique» (ou ancrée dans I’Evan-
gile) : 1a «sainteté» se vit alors comme la conformité de tout 1’étre personnel a la volonté
du Dieu «saint» — étre choisi par et pour Dieu, vivre réconcilié avec Dieu ne se congoit
pas sans étre réconcilié avec les autres. La résurrection des morts et la vie éternelle :
on retrouve ici le méme message que pour I’origine du monde : a la fin se situe Dieu,
et le jugement appartient & Jésus seul, qui n’a jamais préché I’enfer. L’A. ne renonce
ni 4 la responsabilité personnelle ni 4 Ia toute-miséricorde de Dieu : la vie éternelle est
de toutes fagons impensable et indicible. C’est encore dans la «confiance raisonnable»
que I’on confessera : je crois en un royaume de Dieu. Cet ouvrage est vivant : il vit
d’une foi traditionnelle en dialogue constant avec les données de I’existence ; il vit de
son approche respectueuse des autres religions et de toutes les confessions chrétiennes ;
il vit de son ouverture aux expressions artistiques des grandes vérités de la foi ; il vit
de sa sensibilité 4 des lectures de la Bible et de la tradition autres que masculines et
occidentales. Mais si I’on sent 1’Esprit a I’ceuvre dans cet ouvrage, on se demande
pourquoi I’A., i la suite de la tradition chrétienne occidentale, continue & lui accorder

si peu de place!

LyrTa BASSET



312 BIBLIOGRAPHIE

CoLiN E. GunTON, A Brief Theology of Revelation, Ediburgh, T&T Clark, 1995,
134 p.

Donnant les Warfield lectures, le professeur de dogmatique du King’s College a
Londres reprend le probléme de la révélation. Critiquant, d’une part, le post-libéralisme
des Lindbeck, Thiemann et autres, qui selon 1’ A. remplaceraient la quéte des fondements
(«foundationalism» de 1I’Aufkldrung) par une ontologisation du récit de Jésus, Gunton
veut rétablir, d’autre part, le déséquilibre résultant du fait que le discours sur la révélation
a quitté peu a peu le terrain de I'ceuvre divine du salut au profit d’une connaissance
quasi gnostique de Dieu, encore perceptible par exemple chez Barth. Notre connaissance
de la révélation, méme générale, est toujours le fruit de I’Evangile. La doctrine de la
révélation générale est en effet dérivée de la révélation biblique et non inversement.
Se réclamant de Calvin, Gunton pose que la révélation provient d’un Dieu qui crée,
conserve, sauve et appelle dans une communauté de louange, bref, de son action
salvatrice. Voila ce qui demeure fondation a proprement parler et sans quoi le monde
est 4 la merci de la fragmentation postmoderniste. Hypothése qui me parait nécessaire
méme si je ne suis pas I’A. dans sa thése de I'inversion du rapport entre révélation
générale et révélation biblique ainsi que dans sa lecture de Calvin.

KLAUSPETER BLASER

HANS-PETER DURR, WALTHER CH. ZIMMERLI (Hrsg.), Geist und Natur. Uber den
Widerspruch zwischen naturwissenschaftlicher Erkenntnis und philoso-

phischer Welterfahrung, Bem, Scherz, 1989, 436 p.

Ce recueil peu habituel rassemble vingt-six conférences prononcées a 1'occasion
d’un congrés international de la fondation Niedersachsen qui s’est tenu du 21 au 27 mai
1988 a Hanovre. L’objectif était de favoriser «la rencontre de la pensée occidentale et
orientale, de la rationalité technico-scientifique et de la religiosité mystique, du discours
théorique et des pratiques méditatives». De ce fait, les participants comptaient non
seulement des scientifiques (entre autres les prix Nobel J.C. Eccles et 1. Prigogine) et
des philosophes (par exemple C.F. von Weizsicker et K. R. Popper), mais aussi des
maitres de méditation (par exemple H.M. Enomiya-Lassalle), des ecclésiastiques (par
exemple le cardinal F. Konig) et des historiens de la religion (R. Panikkar). Parmi les
auteurs, nombreux sont ceux qui passent d’'un monde i 1’autre et se sentent chez eux
dans différentes cultures. Font défaut en revanche, dans ce volume, les contributions
traitant principalement des théologies des religions monothéistes (judaisme, christia-
nisme et islam). Les thémes des conférences peuvent étre résumés de la maniére
suivante : esprit et nature dans la perspective de la rationalité technico-scientifique
occidentale (I° et VII® parties) ; 1’esprit humain entre les fondements de la biologie
évolutionniste et la réalit€ esthétique (II° partie) ; environnement, industrie et économie
(III° partie) ; approches proche-orientales et extréme-orientales du probléme du rapport
entre esprit et nature (IV® partie) ; essais de synthése entre spiritualité extréme-orientale
et responsabilité chrétienne (V¢ partie) ; ainsi qu’une critique ésotérique (New Age!)
d’une synthése prématurée entre christianisme et religiosité orientale (VI® partie). La
pluralité thématique de ce recueil, difficile a embrasser d’un seul regard, nous interdit
d’y voir autre chose que le document d’un premier «rendez-vous de dialogue» (Wei-
zsicker) entre les cultures et les religions représentées. Méme si cette rencontre a pris
la forme d’un congrés philosophique, elle ne pouvait ni ne devait avoir la structure d’un
processus académico-scientifique. C’est pourquoi, dans certaines contributions, la fron-
tiére entre approche scientifique de la religion et propagande religieuse n’est plus guére



BIBLIOGRAPHIE 313

reconnaissable (cela vaut encore plus pour bon nombre de réunions paralléles du con-
gres).

CHRISTOPHE WASSERMANN

CHARLES TALIAFERRO, Consciousness and the Mind of God, Cambridge, Cam-
bridge University Press, 1994, 349 p.

L’A., professeur de philosophie a4 Northfield (Minnesota) reprend le débat avec le
théisme pour en proposer une forme modifiée. Il aborde la question de la relation entre
Dieu et le monde 4 partir d’une réflexion sur la conscience et sur le dualisme corps-
esprit. Renvoyant dos a dos I’idéalisme platonicien et le cartésianisme, il plaide en faveur
d’une conception holiste de I’homme (dualisme intégrateur) et d’une conception non
physicaliste de Dieu, tout en le pensant comme pleinement présent a sa création (théisme
intégrateur). Cet ouvrage intéressera surtout les amateurs de philosophie de la religion.

CLAIRETTE KARAKASH

SABINE BOBERT-STUTZEL, Dietrich Bonhoeffers Pastoraltheologie, Giitersloh,
Chr. Kaiser-Giitersloher Verlagshaus, 1995, 384 p.

Cet ouvrage spécialisé est le fruit d’une thése de doctorat soutenue par I'A. 2 la
Faculté de théologie de 1'Université de Humboldt & Berlin, sous la direction du pro-
fesseur Jirgen Henkys. Cette thése se veut une contribution a une meilleure compré-
hension de la théologie pratique en général 4 partir de I’exemple particulier du Bon-
hoeffer théologien pastoral au Séminaire de Finkenwalde. On «redécouvre» en effet
actuellement la théologie dite pastorale de Bonhoeffer, que 1’on essaie de reconstruire
en se fondant sur les cours d’homilétique, de cure d’ame et de catéchétique qu’il donna
a cette époque (1935-1937). De multiples travaux récents sur la discipline de 1’arcane,
la priére, la confession, les sacrements et la formation pastorale signalent cet intérét
renouvelé pour de tels thémes en un temps ot I'on se lasse quelque peu des interpré-
tations unilatéralement centrées sur le «christianisme non religieux» des Lettres de
captivité et ou 1’on revient a la question de 1’Eglise, des formes de la piété et de
I’expérience de Dieu. La thése de Sabine Bobert-Stiitzel se situe donc dans ce cadre.
Construit en trois parties («Ministére et communauté» ; «Les pasteurs» — au pluriel! ;
«Prédication, cure d’adme et catéchétique»), I’ouvrage a I’avantage de nous faire sortir
de I’hagiographie et présente la matiére de maniére rigoureuse. En ce qui concerne
I’homilitique en particulier, I’A. montre qu’il y a une contradiction chez Bonhoeffer
entre son enseignement théorique et sa pratique. Alors qu’il défendait dans ses cours
une conception massive de I’autonomie du mouvement de la Parole de Dieu
(Eigenbewegung des Wortes) vers nous, sa pratique était en fait toute différente :
préférence pour une prédication a théme, trés forte thématisation personnelle du texte
dont il faut «voir» le centre, exégése plus piétiste que scientifique, option pour le libre
choix du texte contre les lectionnaires, prédication donc plutét situationnelle ou «con-
textuelle», A vrai dire, on s’en serait douté! — Remarque intéressante d’Albrecht
Schénherr, qui avait essayé sans succés de réinstaurer aprés la guerre une vie commu-
nautaire pour les candidats au pastorat sur le modéle de Finkenwalde : notre temps se
montrerait critique envers toute institutionnalisation, quelle qu’elle soit, de la spiritualité,
envers la ritualité aussi, et surtout ne partagerait plus I’autoritarisme caractéristique des



314 LIVRES RECUS

milieux de I’Eglise confessante des années 30. Certes, mais 1’idéal d’une vita communis
n’en est pas mort pour autant. Ce livre en témoigne a sa maniére.

Henry MoTTU

RENE DeviscH, CHARLES PERROT, LILIANE VOYE, Louis-MARIE CHAUVET, Le rite,
source et ressources (Publications des Facultés universitaires Saint-Louis —
69), Bruxelles, Facultés Universitaires de Saint-Louis, 1995, 164 p.

La ritualité est un théme a la mode et donc trés discuté. Ce volume collectif en
apporte une fois de plus la preuve. On aurait pu craindre a premiére vue un manque
d’unité vu la diversité des thémes abordés. Mais la problématique de fond est trés claire
et pourrait s’énoncer comme suit : comment fonder une anthropologie du rite qui tienne
compte de la diversité des cultures et des situations, sans émousser la critique du rite
dans la révélation judéo-chrétienne? — René Devisch, anthropologue et psychanalyste,
entreprend d’abord une minutieuse analyse d’un rite de guérison chez les Yaka du Zaire.
Sa contribution («Des forces aux symboles dans le rite bantou : I’interanimation entre
corps, groupe et monde») veut montrer que le rite est «un tissage de symboles» visant
a relier, 4 «interanimer» divers ordres de réalité. Contre Victor Turner, pour qui le rite
est plutdt un drame social et liturgique (dans la ligne de Durkheim), Devisch défend
«la capacité authentiquement créative du rituel» a partir du corps comme «source
autogénératrice du rite». — De 1’ethnologie, on passe alors a I’exégése biblique avec la
contribution de Charles Perrot («Paroles et gestes rituels dans le Nouveau Testament»)
qui rappelle I’arriére-plan hellénistique anti-ritualiste des textes chrétiens. Ceux-ci si-
tuent les gestes rituels dans un nouveau contexte : la résurrection, «1’événement méme
d’une radicale non répétitivité», 1’histoire (anamnése et espérance) qui empéche le geste
de s’enfermer dans la magie du moment présent, le baptéme et la Céne qui toujours
relient 1’action rituelle au Christ. — Liliane Voyé, sociologue, montre a I’aide de nom-
breux exemples (la famille en particulier, les «réseaux» qui tendent a remplacer les
groupes sociaux classiques, etc.), que si les rites changent et se déplacent, ils ne
disparaissent pas comme tels. — Enfin, Louis-Marie («Le rite et I’éthique : une tension
féconde» semble nuancer certaines conclusions de ses travaux antérieurs sur le sacre-
ment. «Le cceur de la liturgie et des sacrements n’est pas le rite, mais la Parole de Dieu»
qui y advient sous un mode spécifique, le mode rituel qui doit toujours s’ouvrir sur
I'éthique. — Deux questions de la part du recenseur : a) ’exposé de Devisch permet de
mieux comprendre la mentalité cosmovitaliste des Africains ; mais, ici comme ailleurs,
ne demande-t-on pas trop au corps? Ne va-t-on pas trop loin dans la critique du
«logocentrisme» occidental? b) Par rapport 4 la contribution de L. Voyé, y a-t-il
aujourd’hui création de nouveaux rituels ou non (je pense aux jeunes en particulier)?

Henry MotTU

BERNARD REYMOND, L’architecture religieuse des protestants. Histoire - Ca-
ractéristiques - Problémes actuels, Genéve, Labor et Fides, 1996, 295 p.

Cet ouvrage du professeur de théologie pratique de I'Université de Lausanne aborde
un sujet trop souvent négligé, I'architecture religieuse en contexte réformé principale-
ment francophone. Pourtant, 1’architecture religieuse constitue, d’une part, un élément
important du patrimoine bati des villes et des campagnes et joue, d’autre part, un réle
capital dans le vécu liturgique et spirituel des fideles. — Dans ses deux premiers chapitres



LIVRES RECUS 315

B. Reymond rappelle I'importance du fait architectural dans son rapport avec le reli-
gieux. Il souligne notamment I’interaction qu’architecture et conceptions théologiques
peuvent avoir entre elles. Dés lors, 4 la suite de Paul Tillich, il se demande si le primat
de I'audit sur le visuel ne permet pas d’expliquer le désintérét typiquement protestant
pour I'architecture. L’ensemble de I’ouvrage va donc chercher a donner tort 4 ce dédain
en montrant que la religion réformée aurait tout 4 gagner a mieux prendre en compte
les données architecturales. Si le travail de Reymond contribue 4 une telle prise de
conscience, il aura rendu un grand service. — Le troisiéme chapitre s’interroge sur le
concept de lieu. Le protestantisme s’est opposé, au moins d’un point de vue théorique,
a la notion de lieu saint. Dans un premier temps en tout cas, cela a conduit la Réforme
a développer une architecture beaucoup plus anodine et simple que celle du catholicisme.
On relévera cependant que le protestantisme ne résistera pas longtemps a la tentation
de poser des éléments architecturaux forts et symboliquement marquants dans le pay-
sage. — Dans le méme ordre d’idée, le chapitre 4 traite la question de 1'espace intérieur
des lieux de culte qui, en régime protestant, va tendre d la création d’espaces unifiés.
La Réforme s’oppose ainsi 4 la hiérarchisation des espaces sacrés et profanes carac-
téristique de I’architecture religieuse occidentale classique (cheeur — nefs — chapelles
latérales). Cet espace indifférenci€ affirme architecturalement que c’est I’ensemble de
la communauté célébrante qui est le seul véhicule du sacré. — Le cinquiéme chapitre
est 4 mon avis le plus passionnant au niveau de I’approche architecturale théorique.
Reymond montre de maniére extrémement fine comment le protestantisme a évolué dans
son expression architecturale et comment il a habité d sa maniére les styles de son temps.
On voit I'architecture passer du style sobre de la Réforme classique au baroque puis
au néoclassicisme avant d’aboutir dans la seconde partie du XIX* siécle a une approche
néo-médiévale nostalgique évoluant en un style que Reymond caractérise de pittoresque.
Cependant, plus on se rapproche de I'époque contemporaine, plus le style architectural
devient difficile a classer. Jusque dans les années 60, I’'A. distingue entre style inter-
national, style totalitaire (par exemple St Luc & Lausanne) et style boite & chaussure.
On peut déja s’interroger sur la simplification que ces descriptions représentent, mais
le traitement des quelques exemples intéressants et originaux d’architecture réformée
récente — notamment St Jean d la Chaux-de-Fonds et St Matthieu & Lausanne — pose
encore plus probléme. Reymond se contente d’affirmer que cette architecture cherche
«a s’inspirer des réalisations a succés de grands architectes» (p. 130). Ce portrait quelque
peu méprisant est trés insuffisant car il ne prend pas du tout en compte le génie propre
aux tendances architecturales contemporaines. A ce propos, les architectes n’apprécie-
ront sans doute guére la description des orientations récentes de leur branche de la
page 24 : «une sorte de rococo technocratique et post-modeme ot la recherche d’effets
esthétiques surprenants s’allie au souci d’exploiter au maximum les possibilités offertes
par de nouveaux matériaux [...]». Or, si I’on en revient aux deux exemples cités plus
haut, I’A. aurait pu s’interroger sur la symbolique véhiculée par la courbe ascendante
caractérisant ces batiments. Elle n’est sans doute pas innocente car 1’architecture con-
temporaine travaille beaucoup la symbolique des formes et des volumes qu’elle fagonne.
Le caractére hautement symbolique de I'espace et la volumétrie architecturale ne sont
d'ailleurs que marginalement pris en compte. Reymond privilégie une approche essen-
tiellement fonctionnaliste, méme lorsqu’il traite d’espace ou de lumiére. — Les chapitres
6 4 10 abordent successivement les questions d’organisation du lieu de culte, de lumiére,
de symboles, d’acoustique et de qualité de I’air. Ces chapitres mariant une approche
historique avec des remarques trés pragmatiques seront sans nul doute trés utiles aux
paroisses projetant de rénover, de modifier ou méme de construire un lieu de culte.
On signalera que Reymond plaide pour un usage trés modéré des dispositifs artificiels
tels que ceux liés a 1’éclairage, la sonorisation ou la climatisation, a I’exception notable
du chauffage hivernal. Concernant 1’acoustique, ses remarques rendront attentif au fait
qu’une bonne acoustique dépend essenticllement d'une architecture adaptée —



316 ENGLISH SUMMARIES

malheureusement les cofits des modifications envisageables peuvent étre importants —
et du posé de voix correct de I’officiant. En ce qui concerne 1’organisation, 1’ A. montre
que le protestantisme passe d’un modéle trés communautaire — les quatre cotés de
I’espace réservé a I'officiant étant occupés par 1’assemblée — 4 une disposition en
auditoire. Finalement, sans plaider pour un dépouillement total des licux de culte,
Reymond montre bien que les symboles classiques comme la croix ou la Bible sur la
table de communion constituent un apport assez tardif dans la tradition réformée. En
outre, les ceuvres picturales devraient, sans étre proscrites, au moins étre facilement
démontables aprés avoir été présentées quelque temps. Reymond craint notamment que
les fresques vieillissent mal. — Le 11°¢ chapitre traite de la question des restaurations.
Reymond insiste sur le fait que leur but ne devrait pas forcément €tre de revenir a 1’état
primitif du batiment. En effet, certaines transformations ultérieures peuvent, elles aussi,
étre considérées comme une part importante du patrimoine architectural protestant. —
Le chapitre 12 termine l’ouvrage en s’interrogeant sur l’architecture religieuse
aujourd’hui. Les lieux de culte sont souvent multifonctionnels, ils sont fréquemment
intégrés dans des ensembles architecturaux, paroissiaux ou non, plus vastes. Reymond
s’interroge enfin sur les affectations interconfessionnelles de plus en plus fréquentes des
lieux de cultes. On retrouve dans ce dernier chapitre sur I’architecture contemporaine
le traitement essenticllement fonctionnaliste de 1’A. C’est avant tout le programme et
les fonctions des futurs batiments qui y sont mentionnés. — Cet ouvrage traite d’une
trés large palette de questions liées a I’architecture protestante. En dépit des quelques
lacunes relevées plus haut, il convient de souligner qu’a la fois les problémes historiques
et ceux d’ordre pratique sont traités avec finesse et subtilité. Ce texte marque a n’en
pas douter une étape majeure dans la réflexion architecturale réformée. De plus, il s’agit
d’une source documentaire remarquable, dont 1’accés est en outre facilité par I'index
des édifices mentionnés qui figure en fin de volume. Au niveau formel, on appréciera
la splendide documentation iconographique et la mise en page de belle facture. On
regrettera peut-étre le caractére assez dense du texte et I’absence de résumés de chapitre
qui auraient rendu la lecture plus aisée.

JEAN-DANIEL MACCHI

JacQues AuDINET, Ecrits de théologie pratique (Théologies pratiques), Ottawa,
Novalis/Cerf/Lumen vitae/Labor et Fides, 1995, 284 p.

Dix-neuf contributions jalonnent le parcours de ce livre. Elles nous conduisent de
la théologie pastorale vers la théologie pratique. A la suite de P.-A. Liégé, I’A. définit
la théologie pastorale comme «la réflexion systématique sur ’ensemble du mystére de
I’Eglise en acte vécu dans le temps de sa croissance» (p. 31). L’accent est mis sur
I’analyse des médiations ecclésiales. La théologie pastorale a donc ici une acception
plus large que chez les théologiens réformés ol ce terme désigne les investigations qui
touchent i 1’exercice concret du ministére des pasteurs. Ebranlée par les mutations
survenues au sein de la société, la théologie pratique doit conquérir un vrai statut de
scientificité. J. Audinet s’est attelé avec courage et ténacité a ce labeur, puisque ses
articles se déploient sur plus de vingt ans, offrant ainsi aux lecteurs un apergu de
I’histoire de cette recherche dans le monde catholique, essentiellement francophone. Les
contributions sont regroupées en trois volets. Dans une premiére partie, I’A. s’emploie
a définir les contours du domaine circonscrit par la théologie pratique. Son point de
départ est empirique, puisqu’il en va de «I’articulation du dire et du faire dans I’ici et
maintenant de nos cultures» (p. 6). La deuxiéme partie, intitulée «L.’élaboration de la
pratique», met en ceuvre des modeles consistant 4 rendre compte de fagon rigoureuse



BIBLIOGRAPHIE 317

des relations existant entre les actions sociales de I’Eglise et ses références croyantes.
La troisiéme partie se veut synthétique et vise a poser les conditions réelles de 1’inter-
disciplinarité. Elle tente de saisir la «chose chrétienne» (seul terme de I’ouvrage qui
nous parait malheureux) comme une pratique sociale. Elle vise a saisir I’acte de foi en
tant qu’il est immergé dans la culture contemporaine (voir p. 186). L’apport de ces
travaux est riche. Bornons-nous a mentionner trois bénéfices parmi les plus importants.
D’abord, ces écrits allient définitions rigoureuses et précisions de langage, en évitant
le jargon ; par exemple, I’A. prend bien soin de noter ce que signifie pour lui le concept
d’«action» (voir p. 116). Ensuite, I’ouvrage se donne comme modéle d’une réflexion
méthodologique ; cette derniére n’est pas reléguée une fois pour toutes dans les pro-
légomenes, mais a chaque étape, le champ, I’objet de la recherche, les présupposés,
I’ «instrumentation» et le statut de la réflexion théologique sont examinés ; a cet égard,
I"article consacré a la transmission de la foi nous semble exemplaire (p. 179-189). Enfin,
ce livre offre un dépaysement bienvenu aux lecteurs protestants. La judicieuse distinc-
tion entre I’«instituant» et I’«institué» permet d’élaborer une conception dynamique de
la théologie pratique en prise sur le réel. En accordant toute son attention a la action
research, J. Audinet nous invite a dépasser une théologie de 1I’intentionnalité et & nous
centrer sur la pragmatique. Malgré quelques inévitables redites (une citation d’E. Poulat
revient au moins deux fois), ce livre inaugure de belle maniére cette nouvelle collection
qui se donne justement pour ambition de stimuler les recherches en théologie pratique.

FELix MosER

Y vEs CONGAR, Ecrits réformateurs. Choisis et présentés par Jean-Pierre Jossua,
Paris, Cerf, 1995, 378 p.

Introduit par le Pére Jossua, ce recueil présente quelques textes majeurs du P.
Congar. Différents morceaux ont été sélectionnés dans I’intention de faire découvrir
parmi les intuitions majeures du théologien celles qui ont eu un impact transformateur
et ont surpris beaucoup de milieux. La présente anthologie donne un trés bon et bel
apergu de 1'ceuvre si riche, si érudite et si réfléchie de Congar. Partout, il lie le pastoral
avec le dogmatique. On est donc reconnaissant de posséder cette édition. Si sa premiére
partie est consacrée aux fondements christologiques, le reste du livre est largement
ecclésiologique, centralement lorsque les textes choisis abordent le mystére, la structure
et la vie de I’Eglise, et par un autre biais dans les parties qui parlent de I’cecuménisme
et de la vie dans le monde. Jossua avait évidemment I’embarras du choix aussi bien
quantitativement que qualitativement. La sélection porte sur la production d’aprés-
guerre et la plupart des textes datent de la période postconciliaire (on pourrait souhaiter
que les références bibliographiques soient plus claires et plus précises). — Qu’est-ce qui
singularise la théologie de Congar? J’avoue que tout en étant émerveill€ par la fréquen-
tation des sources et la finesse de la réflexion, j'ai de la peine a saisir le point particulier
qui en fait des écrits dont on ne pourrait pas confondre I’A. avec d’autres. C’est
probablement I’ensemble qui compte, et non pas une originalité particuliére. Il s’agit
d’un climat, d’une spiritualité, d’un équilibre dans le jugement qui traversent I’écriture
de Congar et qui en font quelque chose qui sort du lot. Certaines propositions, quelque
peu révolutionnaires a 1’époque, ne nous font plus aujourd’hui froncer les sourcils. C’est
dire que la place de Congar dans I’histoire du XX° si¢cle lui est assurée. Sera-t-il encore
un maitre pour les problémes qui nous occupent a présent et dans I’avenir? J’ai quelques
doutes.

KLAUSPETER BLASER



	Bibliographie

