
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 46 (1996)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 128 (1996), P. 283-319

BIBLIOGRAPHIE

Solange Verginères, Ethique et politique chez Aristote. Physis, ethos, nomos Histoire de
(Fondements de la politique), Paris, P.U.F, 1995, 308 p. la philosophie

Lecture d'ensemble de la philosophie pratique d'Aristote centrée sur la notion
d'ethos, cette étude offre, à défaut d'une perspective véritablement originale, une
synthèse éclairante de la pensée éthique et politique du Stagirite. Elle se divise en trois
parties. Dans la première, l'A. retrace brièvement l'histoire du concept d'ethos dans ses

rapports avec la loi et le logos de Homère à Platon en passant par les poètes épiques
et tragiques ainsi que par les sophistes. Dans la seconde, elle s'attache à cerner le lieu
exact de la naissance de l'éthique dans la pensée d'Aristote, celle-ci ne survenant qu'à
la faveur d'une réélaboration du rapport entre habitude etproairesis (choix intentionnel).
La troisième se concentre sur la pertinence du concept d'ethos dans la vie de la cité,
l'éthos d'une communauté pouvant être vu comme le produit de la loi. Le cœur de

l'ouvrage, cependant, est constitué par la réflexion sur la naissance de l'éthique, plus
précisément sur la possibilité de la vertu éthique comprise comme disposition à agir
droitement. L'A. montre que le problème d'Aristote est de concevoir une éthique à égale
distance d'une pensée d'inspiration homérique pour laquelle la manière d'être (l'ethos)
d'un individu ou d'un groupe se confond avec sa nature (physis) et d'un intellectualisme
(qu'il soit sophistique ou platonicien) pour lequel l'acquisition d'un comportement juste
est purement affaire de persuasion ou d'intelligence. Pour l'A., la grande originalité
d'Aristote est d'avoir tenté d'articuler habitude et responsabilité, seule manière d'échapper

d'un côté à un déterminisme du caractère acquis et de l'autre à la tentation
intellectualiste. Dans cette optique, la difficulté centrale est de comprendre comment
Aristote parvient à faire naître l'idée d'une responsabilité de l'homme par rapport à ses

actes sur le fond d'une disposition (hexis) résultant de l'éducation. La réponse à cette
question, montre l'A., réside dans le fait que l'homme, en vertu de ce qu'il possède
le logos, est le seul être à agir véritablement de plein gré, c'est-à-dire en fonction d'un
choix intentionnel. Pleinement engagé dans ses actes, l'homme peut alors être dit
responsable de son caractère en tant que celui-ci est la consolidation progressive de ses

actes en dispositions. L'homme vertueux est celui qui choisit d'agir droitement parce
que c'est beau - et non pas parce que la loi l'exige - et qui s'est tellement habitué à

agir conformément à la droite règle qu'il n'est même plus tenté de la violer ou de la
contourner et ce, à la différence du continent qui ne suit la loi ou le bien que par crainte
de la punition ou par désir des honneurs. Toutes ces pages où l'A. distingue le tempérant
(le vertueux) du continent, de l'incontinent et de l'intempérant (le vicieux, figure
inversée du vertueux en tant qu'il fait le mal selon un choix intentionnel alors que le

second choisit de faire le bien) et où elle confronte la psychologie morale d'Aristote
et de Kant, sont particulièrement riches et stimulantes (ch. 2 de la 2e partie). Intéressante

également, la partie consacrée à la politique est cependant moins riche. Deux points
cependant méritent mention. S'agissant d'abord de la fonction de la loi, l'A. montre

que sa nécessité provient de ce que la grande masse du peuple ne peut, en raison de

son genre de vie, parvenir à la vie vertueuse et qu'elle doit donc être contenue par une
contrainte extérieure, ce rôle étant assumé par la loi. Alors que dans l'éducation à la

vertu, la loi ne doit jouer un rôle que transitoire, l'homme vertueux étant celui qui choisit
d'agir bien, dans la cité au contraire, la fonction coercitive de la loi ne pourra jamais



284 BIBLIOGRAPHIE

être surmontée. Concernant ensuite la fameuse notion de «juste naturel politique
variable», l'A. montre qu'il faut la comprendre comme la norme, immanente à chaque
cité et définissant son ordre constitutionnel juste. En raison de la contingence du monde
sublunaire, cette norme varie de cité à cité. La particularité du juste naturel politique
aristotélicien, montre alors très bien l'A., est de n'être ni une simple convention
dépendant des opinions humaines, ni une loi universelle. Les deux demiers chapitres
s'arrêtent à la question de la stabilité des cités et à l'ethos du citoyen d'une démocratie
dont la vertu cardinale est la capacité à exercer un jugement avisé, vertu sans laquelle
le risque est grand que la cité ne succombe aux charmes des démagogues.

Hugues Poltier

Horst Seidl, Beiträge zu Aristoteles' Naturphilosophie (Elementa - Bd. 65),
Amsterdam, Rodopi, 1995, 151 p.

Ce petit ouvrage, dont l'ampleur du propos ne manque pas de retenir l'attention, est
le fruit des longues années d'études que l'A. a consacrées aux traités aristotéliciens sur
la nature et plus particulièrement à la Physique, au De generatione et corruptione, au De
generatione animalium et au De anima. Au fil des six chapitres qui constituent cet ouvrage,
l'A. se livre à l'examen des concepts fondamentaux de la philosophie de la nature, à

commencer par le concept même de «philosophie de la nature» auquel les quelques pages
d'introduction sont consacrées, par le biais d'une brève synthèse des travaux de I. Craemer-
Ruegenberg et de G. A. Seeck. Procédant tantôt de façon synthétique - en ne présentant
que ses résultats - tantôt analytiquement, par l'interprétation des textes-clés, l'A. examine
dans un premier chapitre la notion de matière, telle qu'elle est définie en Physique 1,9

(cause déterminée) et en Métaphysique VH,3 et VBI,1 (cause indéterminée, pure
puissance) : prenant le contre-pied des critiques modernes C. Baeumker, J. de Vries et J.

Owens, il tente, par le recours à la doctrine aristotélicienne des éléments, de surmonter
les dissonances qu'engendrent ces deux conceptions apparemment contradictoires de la
matière. Puis il aborde dans les chapitres successifs l'étude des autres notions fondamentales

telles que causalité (Physique 1,1-3,11,1 et n,3, Métaphysique VII.17), mouvement
et temps (Physique BT), Premier Moteur non mû (Physique VU-VIII et Métaphysique
XII.6-7) et enfin âme humaine (De anima) et finalité dans la nature (De generatione
animalium I-IV). Par la confrontation des différentes définitions de ces concepts-clés qui
jalonnent l'œuvre du Stagirite, l'A. entend mettre en évidence leur évolution, non dans
la perspective de fournir quelque éclaircissement nouveau sur la genèse ou la chronologie
des écrits aristotéliciens, mais afin d'envisager ces notions dans leur rapport interne et,
par là, d'en expliciter aussi exactement que possible le contenu. Dans le prolongement
de cette approche comparative, il propose aussi de jeter un coup d'œil rapide sur les
diverses interprétations dont certains aspects de la pensée aristotélicienne ont fait l'objet
au cours des siècles. C'est ainsi par exemple que sont passés en revue les commentaires
du De anima 111,4-5 sur le concept d'intellect effectués par Thémistius, par Thomas
d'Aquin et par Hegel. Enfin, abordant dans le dernier chapitre l'étude de la finalité dans
la nature et analysant la doctrine aristotélicienne du développement de l'embryon humain
telle qu'elle apparaît dans le De generatione animalium, l'ouvrage amorce un débat avec
l'embryologie actuelle (chap. VI,2), soulevant ainsi la question plus générale de l'apport
d'Aristote dans les différentes disciplines qui constituent les sciences naturelles modernes.
Dernière remarque : on déplore l'absence, en fin de volume, d'une récapitulation des
indications bibliographiques. Fournies uniquement dans l'appareil de notes, elles sont peu
aisément repérables.

Sylvie Weber



BIBLIOGRAPHIE 285

Barbara Faes De Mottoni, Bonaventura e la scala di Giacobbe. Letture di
angelologia, Napoli, Bibliopolis, 1995, 329 p.

On assiste, ces toutes dernières années, à l'émergence d'un intérêt croissant pour
les anges, qui figurent désormais au premier plan des présentoirs des librairies - que
l'on pense à la Légende des anges de Michel Serres - et qui font leur apparition même
au cinéma, par exemple dans «Les ailes du désir» de Wim Wenders. Cet intérêt fait
appel à un imaginaire religieux et iconographique le plus souvent ignorant de ses
sources : d'où l'utilité et l'importance d'études angélologiques soucieuses de rendre
la vérité historique de ces entités sui generis, dont l'ambiguïté prête sans doute à
confusion et à méprise. Reconstituer une portion de l'histoire, aussi riche que
complexe, des angélologies médiévales : tel est le propos du très beau livre de B. Faes
de Mottoni sur la conception angélologique de Saint Bonaventure. L'A. justifie son
entreprise par rapport à la théologie contemporaine d'une part, et par rapport à

l'historiographie des doctrines philosophiques et théologiques médiévales de l'autre :

à cet égard elle s'éloigne délibérément des sentiers battus en choisissant des thèmes

- la hiérarchie angélique, le corps, la ministérialité et le langage des anges - qui ont
été largement négligés par les historiens de la pensée médiévale. Ce choix répond par
ailleurs à l'intérêt de l'A. pour une conception «plus humaine» de l'ange, envisagé
dans sa fonction d'aide, de secours, de présence consolatrice pour l'homme, de

compagnon partageant l'histoire humaine, par opposition à une autre conception
médiévale, plus abstraite et de dérivation gréco-arabe, de l'ange comme entité
métaphysique, impersonnelle, insouciante de l'histoire et du destin des hommes. Dans
le premier chapitre la conception bonaventurienne des hiérarchies angéliques est

analysée avec finesse, de manière à expliciter par la même occasion ce qu'elle doit
et ce qui la distingue de ses sources - notamment du Pseudo-Denys l'Aréopagite,
autorité incontestée en la matière - et de toute une tradition que le Franciscain
sauvegarde et synthétise dans sa réflexion. Par la discussion de la problématique du

corps de l'ange, l'A. réussit un des défis majeurs qui se posent à l'historien de la

pensée médiévale : celui de restituer leur sens philosophique et historique aux
nombreux thèmes qui paraissent désormais vains et sans intérêt aux yeux de l'homme
moderne. Pour les médiévaux en effet, poser la question du corps des anges signifiait
à la fois clarifier leur rapport avec les hommes, la modalité de ce rapport, ainsi que
la différence de statut entre les anges et les âmes humaines (p. 120) ; à partir de là,
l'attribution d'un corps aux anges s'avère être fonction de leur relation à l'égard des

hommes : pour les aider et les secourir, les anges partagent la condition humaine, dont
ils assument la corporéité ; de la sorte, le sens de l'interrogation sur le corps angélique
revient à celui de 1'«humanisation» de l'ange (p. 131) ou de la possibilité pour
l'homme de bénéficier d'une présence qui, dans sa nature purement spirituelle, lui
serait inaccessible. L'analyse du thème de la ministérialité (ch. 4) précise et accentue
l'idée de la fonction de service et d'auxiliaires que les anges, par ordre de Dieu,
exercent à l'égard des êtres humains : Bonaventure conçoit ce rôle de manière à

exclure catégoriquement toute forme d'intervention causale de l'ange dans l'œuvre
divine de création et de salut ; de là la rude polémique contre l'angelologie arabe et

son rôle de médiation nécessaire dans le processus de constitution et de gouvernement
de l'univers. Toujours fonctionnel pour son ministère est le langage dont l'ange est

pourvu : l'analyse de ce thème suggestif (ch. 5) met au jour toute la richesse de

l'approche médiévale de la réalité angélique, qui s'avère nécessaire à une saisie

correcte et exhaustive de la réalité humaine. Telle est en effet une des leçons majeures

qui se dégage de l'ensemble de ces «lectures angélologiques» que le livre de B. Faes

nous offre avec autant de compétence historique que de finesse dans l'analyse
philosophique : sans prise en compte de l'angelologie, notre compréhension de l'ensemble

de la réflexion philosophique et théologique du Moyen Age ne pourra être que



286 BIBLIOGRAPHIE

partielle et obscure, car pour les médiévaux - selon l'heureuse formule de T. Gregory

- «sans les anges le monde s'écroule».

Tiziana Suarez-Nani

Marguerite Chappuis, Le Traité de Pierre d'Ailly sur la Consolation de Boèce,
Qu. 1 (Bochumer Studien zur Philosophie - Band 20) Amsterdam/
Philadelphia, B.R. Grüner, 1993, XLI + 188* + 236 p.

M. Chappuis présente, pour la première fois, dans cette thèse de doctorat élaborée
sous la direction de Ruedi Imbach, une édition critique d'une partie du Tractatus super
de consolatione philosophiae Boethii de Pierre d'Ailly (1351-1420). Ce traité, qui est
un commentaire en forme de questions, contient deux questions, dont la première,
composée d'un principium et huit articles, est éditée ici et porte le titre utrum aliquis
philosophus per inquisitionem philosophicam in naturali lumine ad veram humanae
beatitudinis notitiam valeat pervenire. La deuxième question, inédite à ce jour, a pour
sujet la prescience divine. L'édition de la seule première question est justifiée par l'A.
parce que son thème, la détermination philosophique du vrai bonheur humain, constitue
«un tout suffisamment autonome» (p. 4). M. Chappuis démontre l'authenticité du traité
et le date entre 1377 et 1381, plus tard qu'on ne le date ordinairement (1372). L'édition
soignée est basée sur deux autographes dont les variantes sont notées dans l'apparat
critique, et dans l'apparat des sources l'éditrice mentionne les sources explicites et
implicites ou muettes. L'indication de ces sources muettes, par exemple Duns Scot,
Grégoire de Rimini, Guillaume d'Ockham, Jean Buridan et Thomas Bradwardine
(cf. p. 131), est très importante si l'on songe que récemment Zenon Kaluza a jugé Pierre
d'Ailly dépourvu d'esprit créateur (cf. p. 151). Les sujets abordés par le traité débordent
le texte de Boèce. Pierre présente une discussion des thèses boéciennes dans la
perspective de l'Ethique à Nicomaque d'Aristote et ses explications sont dirigées contre Jean
de Ripa. Les sujets discutés ne proviennent pas seulement de la philosophie morale, mais
concernent parfois aussi la philosophie théorique. Ainsi le premier article, qui comprend
plus que la moitié de toute la question, n'expose pas seulement le problème de la
béatitude, mais aussi un problème central du Xnp siècle, à savoir l'éternité du monde,
et un sujet important pour la philosophie théorique du XIVe siècle, celui de la probabilité
(p. 20 sq.). Les autres articles traitent des biens extérieurs (2), du souverain bien dans
le cadre de la philosophie antique (3), de la fortune (4), des vertus (5), du bien dans
différents œuvres d'Aristote (6), la relation de l'homme au bien sous l'optique
platonicienne (7) et finalement l'union de l'homme à Dieu, la question des idées en Dieu
et des universaux (8). La deuxième partie de l'ouvrage contient une étude critique et
comporte une analyse du traité avec des analyses structurelles des différents articles,
une étude des sources et une explication de la position philosophique de Pierre d'Ailly.
Suivent des chapitres sur le problème de l'autorité et l'indépendance d'esprit (ch. II),
sur la foi et la raison (ch. IB), et des perspectives conclusives (ch. IV). Malheureusement
un index des noms et des sujets fait défaut, ce qu'on peut regretter d'autant plus que
l'A. dit que «la diversité des interlocuteurs confrontés, parmi lesquels des philosophes
plus ou moins bien connus du Moyen Age tardif, ne manquera pas d'éveiller l'intérêt
du lecteur moderne» (p. 3). Il serait également intéressant de pouvoir contrôler, combien
de fois Ockham, par exemple, est cité puisque Pierre dit de lui : cuius pauca dicta plus
reputo quam multos codices quorundam aliorum (132*). En somme, cette édition
précieuse, résultat d'un effort immense, avec sa découverte des sources, est très importante

pour notre connaissance non seulement de l'œuvre de Pierre d'Ailly, mais aussi



BIBLIOGRAPHIE 287

pour la réception d'Ockham et de Buridan dans l'université de Paris et pour l'étude de
la philosophie de son élève Jean Gerson.

Peter Schulthess

Michel Senellart, Les arts de gouverner. Du regimen médiéval au concept
de gouvernement (Des travaux), Paris, Seuil, 1995, 316 p.

Dans cette étude, inspirée d'une problématique empruntée à M. Foucault et s'ins-
crivant également dans le prolongement des travaux de E. Kantorowicz, l'A. propose
une généalogie de la gouvernementalité dans l'Occident chrétien à partir de la conception

pastorale du haut Moyen Age qui identifie le gouvernement des hommes à celui
des âmes. Son propos directeur consiste à montrer comment, par quelles transformations
(déplacements, glissements), s'est petit à petit constituée, à partir de cet héritage, la
notion d'un regimen politique recourant à la force pour maintenir l'ordre dans la société
chrétienne. La thèse générale que souhaite défendre l'A. est que le christianisme a été

l'agent d'une transformation de l'économie temporelle dont est issue, au milieu du
second millénaire, une figure absolument neuve du gouvernement Pour étayer son

propos, l'A. se livre à une relecture des grands textes politiques chrétiens de saint
Augustin à Naudé (XVIIe siècle) en passant par Grégoire le Grand, le Policraticus de
Jean de Salisbury, le De regno de Thomas d'Aquin, Gilles de Rome, Juste Lipse, etc.
S'inspirant de la méthode généalogique de Foucault, l'A. s'efforce de restituer le fil
narratif des transformations qui relient le point de départ augustinien du gouvernement
des âmes au point d'arrivée chez Juste Lipse et ses contemporains (XVT-XVHC s.) qui
conçoivent le regimen essentiellement comme une technologie de l'autorité. Aussi
s'attache-t-il systématiquement à montrer en quoi les nouvelles réflexions s'inscrivent
dans le prolongement de la pensée politique chrétienne dont elles héritent et ce, de
manière à mieux mettre en lumière les inflexions et les déplacements, parfois
insensibles, qui conduisent peu à peu au quasi renversement du point de départ. Il est
évidemment impossible de donner ici une idée satisfaisante de la richesse et de la
subtilité des analyses de l'A. Très grossièrement cependant, sa thèse se laisse résumer
de la manière suivante. En simplifiant à l'extrême, on peut distinguer trois périodes.
Le haut Moyen Age, dominé par la chute de l'Empire romain, peut se caractériser par
l'idée d'un regimen sans Etat. Suppléant à cette absence, l'Eglise se conçoit essentiellement

comme ayant la mission de conduire les âmes vers leur salut. Dans ce cadre,
l'apport décisif de saint Augustin est de légitimer la coercition à partir de son analyse
du péché originel, la fonction royale - en fait episcopale - s'identifiant dans cette
perspective à la nécessité de corriger le pécheur. Quant au roi, il n'est que le bras armé
de l'Eglise, auquel elle ne fait appel que lorsque l'exhortation ne suffit pas. Au second
la discipline des corps alors qu'est réservée à la première la direction des âmes.

Cependant, la nécessité pour l'Eglise de s'assurer la sujétion des chefs temporels va la
conduire à sanctionner leur autorité par le biais de l'onction - dimension centrale de

la deuxième période. En sacralisant ainsi le pouvoir royal et la personne du roi dans

son corps, l'Eglise se fait l'agent d'un transfert du symbolisme religieux sur le roi et,
du coup, sur le royaume. C'est au travers de cette sacralisation de l'Etat que se

constituent, aux alentours du XIIe siècle, et aux dépens des féodaux, les Etats monarchiques.
Thomas d'Aquin ne fera en quelque sorte qu'accomplir ce mouvement lorsque, intégrant
la perspective aristotélicienne dans la vision chrétienne, il définira le regimen comme
le gouvernement de la multitude d'une cité en vue du bien commun. A l'opposé de l'idée
augustinienne du regere comme corrigere, Thomas impute au gouvernement royal la
fonction directive de conduire la cité vers le bien. Mais bientôt - et ce sera la troisième

période-, l'accent est mis sur la perpétuité du corps politique exposé à la menace



288 BIBLIOGRAPHIE

d'autres Etats. Dans le même mouvement s'opère le renversement des rapports entre
le regnum et le regimen, le second n'ayant plus pour finalité de conduire les citoyens
ou les sujets vers le bien, mais uniquement de protéger la société en prenant appui sur
le dénombrement de ces forces, l'accomplissement de cette mission requérant que,
désormais, le pouvoir se fasse invisible, secret.

Hugues Poltier

Nicole Morgan, Le sixième continent, L'Utopie de Thomas More. Nouvel
espace épistémologique (De Pétrarque à Descartes - Tome LLX), Paris,
Vrin, 1995, 172 p.

Dans la belle collection fondée par Pierre Mesnard et dirigée par J. C. Margolin,
l'A. nous propose une lecture attentive et erudite de l'Utopie de Thomas More. Les
conditions d'écriture de l'œuvre sont soigneusement retracées, les différentes éditions
et traductions, étudiées et comparées. Un examen méthodique et critique est fait des
lectures déjà proposées : augustinienne, thomiste, chrétienne, platonicienne, aristotélicienne,

humaniste, moderne... Toutes ces approches du texte semblent réductrices. More
peut, certes, passer pour un théoricien politique moderne, voire un précurseur du
socialisme, par sa critique du féodalisme, mais cette interprétation oublie la morale
contenue dans l'œuvre. La lecture chrétienne fait l'impasse sur l'analyse économique...
L'interprétation humaniste, quant à elle, pose problème: à quel humanisme avons-nous
affaire? Pour l'A., il s'agit plutôt d'un texte anti-scolastique, à maints égards
précartésien, reprenant le débat cicéronien et stoïcien sur le negotium et l'otium, sur la
vita activa et la vita contemplativa. Subtile synthèse de platonisme (par sa recherche
de la Cité idéale), d'aristotélisme (par sa hiérarchie des plaisirs), de stoïcisme (par son
souci de vivre selon la nature), d'humanisme chrétien et d'épicurisme (par le choix du

plaisir) et de la santé comme biens suprêmes), l'Utopie est une synthèse qui opère dans
un cadre épistémologique. C'est, en effet, à une véritable révolution épistémologique
que nous convie More avec «ce petit travail de rien»! La raison humaine y reçoit un
statut premier, au service du bonheur de la communauté civile et de l'efficacité. Le savoir
y devient expérimental, cumulable et exotérique. Le meilleur y est spatialise et l'avenir
devient le «réfèrent éthique». More alors ne mériterait-il pas le titre de penseur, de

philosophe? La question est d'importance. Il y va, non seulement de T. More, mais de
la valeur philosophique du genre utopique et de l'existence d'une (ou des) philosophie(s)
de la Renaissance. L'A. en est bien consciente. La Renaissance serait, encore pour
beaucoup, incapable d'un discours philosophique fondé, cohérent, nouveau et logique.
Pour ceux, en tout cas, qui donnent leur adhésion hâtive à la présentation foucaldienne
du seizième siècle, «univers magique des correspondances»... C'est pourtant, comme
le disait Keckermann, un «siècle logique» et des travaux récents publiés dans la même
collection «De Pétrarque à Descartes» en donnent la démonstration. La thèse de l'A.
va dans le même sens : l'Utopie, malgré sa forme narrative et ludique, est un texte
logique qui a une cohérence, non pleinement explicitée, il est vrai. Ce n'est certes pas
un essai qui affirme, qui présente une thèse, un fondement métaphysique, mais
l'«itinérance» y est mode de réflexion qui déborde le politique et inaugure une vision
nouvelle du monde, par son anthropocentrisme et son dédoublement entre raison
spéculative et raison instrumentale. Avec lui, naît la «temporalité historique rationnelle»,
l'idée de progrès, la quête de maîtrise du temps, le souci d'efficacité et d'utilité
politique... Avec l'Utopie, la logique se fait instrument. Une philosophie de la connaissance

et même une ontologie moderne «cachée», un pouvoir de métamorphose, s'y
trouvent contenus. S'ouvrent alors les possibilités de la modernité... Le texte de More



BIBLIOGRAPHIE 289

suit les lois de la rhétorique, même sous une forme quelque peu décousue et sous
l'apparence peu sérieuse des jeux de mots, des négations perpétuelles et de l'ironie. Il
y là des mentions tout à fait intéressantes. Peut-être aurions-nous apprécié de plus amples
développements sur l'utopie comme genre rhétorique et le rapport de ce dernier aux
dialectiques du temps... Faut-il, enfin, malgré la riche bibliographie sur les utopies qui
clôt l'ouvrage, s'en remettre à la définition qu'en donne J. Serviez et insister davantage
sur leur clôture que sur leur ouverture au possible? Les analyses de N. Mordant laissent
pourtant penser que l'utopie est tournée vers Tailleurs et l'altérité...

Nelly Robinet-Bruyère

Francis Hutcheson, Recherche sur l'origine de nos idées de la beauté et de
la vertu (Bibliothèque des textes philosophiques). Avant-propos, traduction
et notes d'Anne-Dominique Balmes, Paris, Vrin, 1991, 288 p.

Montrer qu'en matière de vertu, la nature humaine n'a pas été laissée tout à fait
indifférente pour ce qui est de former ses observations quant à l'avantage ou au
désavantage des actions, et, par suite, de régler sa conduite, tel est le dessein qu'expose
en ces termes Francis Hutcheson dans la préface de son Enquiry, dont A.-D. Balmes
donne ici la première traduction française depuis le milieu du XVBP siècle. Curieusement

en effet, ce texte qui valut une gloire immédiate à son auteur et qui bénéficia
de la plus large audience dans l'Europe d'alors (sortant par là, avant Hume, Adam Smith
ou Thomas Reid, la philosophie écossaise de la confidentialité de ses universités) n'avait
pas été retraduit depuis l'édition, devenue évidemment totalement introuvable, d'Eidous
et Läget parue à Amsterdam en 1750. C'est ainsi une réelle lacune que vient combler
ce volume. Si l'ouvrage de Hutcheson a pour visée essentielle d'échapper au relativisme
ou au scepticisme moral par la détermination d'un fondement naturel des distinctions
morales, il se compose en fait de deux traités distincts : la Recherche sur l'origine de

nos idées du bien et du mal, où réside l'essentiel du projet philosophique de l'auteur,
est précédée par le traité De la beauté, de l'harmonie, de l'ordre et du dessein. Une
telle disposition est nettement stratégique : la possibilité d'une bienveillance désintéressée

reposant sur un sens moral naturel devra apparaître plus aisément compréhensible
une fois admise l'existence de jugements esthétiques désintéressés et d'une faculté
naturelle apte à les produire. L'esthétique de Hutcheson prépare donc ses thèses morales.
C'est ainsi que le premier traité se centre sur la fameuse notion de sens interne, définie
comme «la faculté de recevoir les perceptions qui viennent de la beauté et de l'harmonie».

Soigneusement distingué de la raison comme des sens à proprement parler (le beau

est éprouvé indépendamment de toute connaissance quant à la nature ou à la composition
de l'objet perçu, et il existe une beauté formelle - celle du théorème par exemple - que
nous discernons en des occasion où nos sens externes sont peu concernés), le sens

inteme, faculté autonome et universelle, est également «antérieur aux perspectives
intéressées, et distinct d'elles». Irréductible aux fins particulières, le beau tel qu'il est
donné au sens inteme rend donc possible des jugements esthétiques universels et même
une manière d'arithmétique. Or c'est au même déni de l'intérêt que Hutcheson vise pour
ce qui est de la morale. Le second traité s'attache donc à invalider les morales de

l'égoïsme en montrant l'impuissance de la théorie de l'intérêt privé à rendre compte
de sentiments tels l'amitié, la compassion ou la générosité qu'il nous est pourtant
régulièrement donné d'éprouver ou d'observer. Séparant en outre le bien moral (la vertu)
du bien naturel, opposant l'approbation désintéressée que peut susciter le premier au

caractère strictement hédoniste commandant la recherche du second, il remarque que
cette distinction même suppose un sens moral «sans lequel nous devrions ressentir la



290 BIBLIOGRAPHIE

même humble soumission devant l'infamie, la trahison et la cruauté que devant une
rafale de vent [...] ou le débordement d'un fleuve». Autonome là encore, «détermination
de l'esprit à recevoir une idée [...] indépendamment de notre volonté», le sens moral
est indépendant de la raison même si celle-ci peut concourir à l'approbation d'une action
ou à la bienveillance envers autrui. Cognitif (il est un sens), il est aussi un principe de
motivation, qui culmine dans le désir désintéressé du bonheur d'autrui et qui permet
à Hutcheson de formuler la règle de son fameux «calcul moral», dont se réclamera
expressément l'utilitarisme : l'action la meilleure est celle qui procure le plus grand
bonheur au plus grand nombre. Règle qui a pu embarrasser certains commentateurs (pour
lesquels introduire une telle «mécanique des résultantes» dans la sphère du sentiment
semble contredire les précédents efforts de Hutcheson visant à distinguer le sens moral
de la raison), mais qui est révélatrice de la manière dont le philosophe se soucie
d'articuler, à fin de son texte, le bien de l'individu et celui de la société : la bienveillance
pourrait être la forme naturelle que prend la société en nous, comme le suggère
A.-D. Balmes. L'Adam Smith des Sentiments moraux s'annonce alors tout proche. Une

remarque encore : si la traductrice rappelle dans son avant-propos que Hutcheson se
concevait (et s'est inscrit dans l'histoire de la philosophie) d'abord comme moraliste
et si, conséquente, elle évoque surtout l'influence qu'exercèrent les réflexions morales
de l'A. sur sa postérité (Hume et Kant essentiellement), on eût pourtant désiré voir
développées les brèves remarques qu'elle consacre à la réception des thèses esthétiques
du philosophe, héritage qui ne s'est certainement pas avéré moins fertile (pensons
simplement à Diderot).

François Félix

Jocelyn Benoist, Kant et les limites de la synthèse. Le sujet sensible (Epimé¬
thée), Paris, P.U.F., 1996, 343 p.

Dans une lettre à Reinhold, Fichte déclare que «la grande découverte de Kant, c'est
la subjectivité» (cit. par l'A.). Mais s'il est clair que Kant est le penseur de la subjectivité,
on lui a souvent reproché d'avoir dépouillé le sujet de tout contenu en le haussant au

statut de sujet transcendantal. S'il pense, le sujet «n'a pas l'air de 'douter', de
'concevoir', de 'vouloir', et assurément pas de 'sentir'» (p. 116-117). Le rapport entre l'être
et le sujet se situe-t-il dans l'aporie classique qui contraint à choisir entre un sujet conçu
comme objet du sens inteme, sujet devenu ainsi objet, et un sujet transcendantal qui
est un sujet vide? Ou, au contraire, les accents «substantialistes» manifestes à travers
les propos relatifs au sens inteme et à l'âme mettent-ils en danger la fonction
transcendantale du sujet? Pour examiner ces questions, l'A. fait le tour des problèmes
fondamentaux de la première Critique : la question de l'objet, de la sensation, du
schématisme, du sujet transcendantal et sensible et de l'âme. Pour l'A., Kant ouvre la
voie à Heidegger et à Sartre en définissant un sujet toujours déjà «dehors», ouvert au

monde. Le sujet se mesure dans son rapport à l'objet, lequel est une unité de sens, dans

un ensemble signifiant. Et, dès lors, poser la question du sujet revient à interroger l'objet
et inversement. Mais, l'analyse le montrera, de même que l'objet transcendantal, en
n'étant qu'un objet en général tel que le déterminent les catégories, n'a pas de consistance

phénoménologique propre (p. 70), de même, avec le sujet transcendantal qui lui
fait écho, il est à craindre que nous ayons perdu le sujet (p. 90). On peut alors s'attendre
à ce que la théorie du sens inteme restitue un «donné» au sujet qui en a été privé. En
réahté, le sens interne n'équivaut pas à un accès direct à un en-soi qui serait le moi.
Il ne peut s'agir d'une «intuition immédiate», d'une perception et donc, par conséquent,
d'une connaissance. S'il y a un donné phénoménologique du sujet, ce ne peut être par



BIBLIOGRAPHIE 291

l'intermédiaire de la représentation. On éprouve donc les «limites de la synthèse».
Montrer les «limites de la synthèse», revient à tenter d'échapper à l'«objectivation»
critique, à trouver ce qui apparaît de la subjectivité, le «surgissement» premier, la
«thèse» - par opposition à la «synthèse» - que l'A. nomme «subjectivation».
L'«existentialité» du «je pense» précède l'expérience en la fondant, et possède en cela
un sens pré-catégorial. Il s'agit d'un nouveau sens de l'existence, un «sentiment».
«Comme telle, cette existence se tient dès lors radicalement hors l'être, dans cette
fragilité d'apparence extrême que l'on nomme Ta subjectivité'» (p. 319). - L'analyse,
claire et précise, est souvent brillante, surtout dans sa maîtrise de la complexité des

enjeux soulevés. Elle souffre toutefois d'être placée dans le sillon d'une lecture souvent
trop heideggerienne dans laquelle foisonnent les expressions «horizons», «ouverture»,
«lieu d'apparaître» qui, malgré le questionnement de bout en bout sensé qui les amène,
font perdre à l'analyse sa précision.

Véronique Zanetti

Fernand Brunner, Introduction à la philosophie, Zurich, Editions du Grand Philosophie
Midi, 1995, 509 p. contemporaine

Comme le dit le préfacier, G. Boss, Fernand Brunner, qui était bien connu pour ses

ouvrages (notamment sur Leibniz, Ibn Gabirol, Maître Eckhart), se révèle ici
remarquable pédagogue et professeur rigoureux. Cette introduction à la philosophie l'est à

la fois à quelques grandes pensées, des Présocratiques à Locke, et à la réflexion
philosophique comme capacité de lecture et d'interprétation. La méthode est originale :

initier au travail et à la culture philosophiques en évoquant l'essentiel de quelques
grandes doctrines, proposant à chaque fois une présentation de l'auteur et des lignes
de force de sa pensée, puis un extrait particulièrement bien choisi, suivi d'un commentaire

situant, analysant, montrant les liens à la présentation introductrice, critiquant,
signalant sources et influences. Ainsi sont abordés les Présocratiques avec étude du

fragment 8 de Parmenide ; les Sophistes et Socrate avec étude d'un passage de l'Apologie

(28a -31c); Platon et Phédon (78b - 80c) ; Aristote et Catégories (ch. V) ; Epicure
et Lettre à Hérodote (35-46); le stoïcisme avec Epictète et Entretiens (1,12); le

néoplatonisme avec Plotin et Ennéades (V, 1,1-6) ; Saint-Augustin et Confessions (VII,
9-17) ; Saint-Anselme et Monologium (I-VI) ; Thomas d'Aquin et Somme de théologie
(I, q. 45, a. 1 et 2) ; Descartes et Discours de la méthode (IV, § 1-4) ; Malebranche
et Entretiens sur la métaphysique (I, 4-7) ; Spinoza et Ethique (I, prop. 16-18) ; Leibniz
et Discours de métaphysique (§ 8-13) ; Locke et Essai sur l'entendement humain (livre
II, ch. 1, § 1-8 et ch. II). Impossible à résumer sans perdre aussitôt l'originalité des

accents mis par l'A., qui vise cependant une constante objectivité au milieu des
tendances et des interprétations, l'ouvrage se termine par une bibliographie (22 p.) et un
index des noms (5 p.).

Claude Droz

Hans-Georg Gadamer, La philosophie herméneutique. Avant-propos, traduc¬

tion et notes par Jean Grondin (Epiméthée), Paris, P.U.F., 1996, 295 p.

En dépit d'un titre ambitieux - qui oserait en effet résumer en quelques articles la

philosophie herméneutique? - le recueil de textes de Gadamer que nous propose



292 BIBLIOGRAPHIE

J. Grondin suscite un triple intérêt : a) il tente de cerner les grandes thématiques de

l'herméneutique gadamérienne à partir des contributions récentes du philosophe, en
général postérieures à Vérité et Méthode ; b) il permet de distinguer l'enjeu de ce chemin
de pensée dans le monde contemporain et sa relation avec les grands courants de pensée
en dialogue actuellement ; c) il offre un glossaire bilingue, ce qui est fort judicieux pour
une pensée qui voit dans la langue et le travail de la langue l'essentiel de l'activité
philosophique. - Une autoprésentation philosophique ouvre l'ouvrage (p. 11-62) où l'A.
explique que s'il s'est orienté vers la philosophie, c'est en raison de la situation
historique du début du siècle où régnait la désorientation. Très tôt il a compris que l'activité
du philosophe ne pouvait être travail de synthèse, mais qu'elle est toujours écoute de
«toute la puissance des mot» (p. 30). La rencontre de Heidegger lui a fait saisir que
la philosophie est «aux prises avec une pénurie de langage (Sprachnot)» (p. 59) A la
fin de son cursus académique, Gadamer devient «philosophe itinérant» (p. 33), découvre
la pensée anglo-saxonne et concrétise ce que signifie «penser avec le langage». Cette
intuition de la place exceptionnelle du langage dans l'économie de l'être, en direction
de laquelle Heidegger a déjà pointé l'index, conduit l'A. à reconnaître que «toute
connaissance humaine du monde se trouve médiatisée par le langage» (p. 111). Cette
médiation ne va cependant pas sans autre, elle est exigeante ; «faire de la philosophie,
c'est souffrir sans cesse d'une pénurie de langage» (p. 128). Dès lors penser, c'est
participer à cette pénurie et cela sans répit, en acceptant que ce dialogue ait lieu dans
le parler concret qui est le seul langage, «celui que nous parlons avec autrui et que nous
lui adressons.» (p. 163) - Parmi les études réunies ici, signalons-en deux d'un intérêt
particulier, en ce qu'elles ouvrent un dialogue avec le contexte actuel de la philosophie.
Dans «Déconstruction et herméneutique» (p. 155-167), l'A. amorce un dialogue avec
Derrida, se demandant si la déconstruction de la tradition occidentale caractérisée par
le logocentrisme peut échapper au pathos des logoï, se passer de la voie de l'argumentation

logique et dialectique, et donc demeurer hors de la ligne de la rationalité
occidentale. L'inflation du signe langage dans le monde philosophique actuel amène
Gadamer à se poser aussi la question des «limites du langage» (p. 169-184). Le dialogue
prélangagier détecté entre autre dans le «jeu du nourrisson avec ses propres doigts»
(p. 178) montre que cet ordre est «toujours-déjà en route vers l'ordre langagier» (p. 179).
L'ordre paralangagier que l'on découvre dans le rire par exemple, et qu'Aristote utilise
pour sa définition de l'homme, est également orienté vers le monde langagier de la
communication, du dialogue. Quant à l'ordre supralangagier, il renvoie à l'indicible,
au non-dit que renferme tout énoncé et qui le rend possible. Ces trois limites révèlent
la force et la place centrale et inaliénable du langage comme dialogue infini. La
philosophie herméneutique est-elle autre chose que cet incessant essai de comprendre,
de se comprendre, dans les limites du langage, dans l'insécurité du savoir?

Jacques Schouwey

Bogoliub Sijakovic, Amicus Hermes. Aufsätze zur Hermeneutik der
griechischen Philosophie, Podgorica, Oktoih, 1996, 224 p.

Professeur de philosophie grecque à l'Université du Montenegro, l'A. propose dans

son opuscule quelques articles de synthèse, présentés en différentes langues. Si, à

première vue, l'unité de l'ouvrage peut faire problème, une lecture attentive des articles
permet de voir le souci de compréhension de l'A. De l'ensemble ressort clairement que
l'activité philosophique ne saurait être autre chose que tentative de compréhension.
Débutant par une réflexion sur l'étymologie du terme «herméneutique», dont la parenté
avec Hermès est souvent remise en question, l'A. en vient à une analyse de «la lecture



BIBLIOGRAPHIE 293

en tant que Dialogue», où celle-ci est le plaisir de constituer le sens (p. 23). Si «au
commencement était le Verbe», cela suppose qu'il y ait quelqu'un pour l'entendre, que
l'entente soit antérieure à la mésentente et qu'il y ait donc dans l'acte de lecture une
certaine sympathie, un certain amour. Une étude particulièrement intéressante est celle
consacrée au caractère ontologique de la pensée présocratique ; l'A. y montre en effet que
si la mythologie est déjà une rationalisation, et donc une sorte de démythologisation, la
recherche du principe par les premiers penseurs grecs sort de l'ordre chronologique pour
détecter l'ordre ontologique. L'article central de l'ouvrage «Le faisceau de problèmes de
la métaphysique de la lumière» présente quatre dimensions de la métaphysique de la
lumière, mettant l'accent sur l'omniprésence de la lumière dans la tradition occidentale :

que l'on parle de l'être, du savoir, du bien ou du beau, on a toujours affaire à un discours
se référant à la lumière. La pensée a pour tâche de voir clair... Relevons encore deux
études fort documentées : la première concerne la signification anthropologique de la
connaissance de soi chez les penseurs grecs et chez les Pères de l'Eglise. La sentence
delphique dit et redit, sous de multiples explicitations, la tâche de l'homme : le «connais-
toi toi-même» appelle à apprendre à devenir humain, à devenir une personne. La seconde
est consacrée au paradoxe de la connaissance mystique de Dieu. L'A. montre que le

paradoxe du Dieu ineffable dont l'homme parle pourtant n'est pas une simple forme
logique de paradoxe, mais possède une valeur positive, en ce qu'il s'oppose à la dogmatique

et à l'entendement qui ne saurait être le demier juge de la vérité. Le paradoxe ici
révèle le droit inaliénable à ce qui est irréductible au monde du calcul. Et l'A. de citer
le passage de l'Evangile de Jean sur la vie étemelle (17,3) pour étayer le droit à la vie
et au paradoxe à côté du droit de la raison. Nous signalerons enfin une très belle étude

sur la guerre et la rationalité, dans laquelle l'A. critique les tentatives de justification et
de condamnation de la guerre, qui se font toujours à l'abri de la réalité concrète des

souffrances qu'engendre toute guerre. Face à une situation faussée par des arguments aussi

probants les uns que les autres, il affirme que la vraie philosophie première est l'éthique
et la politique et que «les intellectuels doivent préserver la responsabilité», (p. 207) Malgré
quelques difficultés de lecture d'un texte présenté avec des moyens de fortune - présentation

parfois brouillonne, multiplicité des langues n'aidant pas à la diffusion du message,
notes très nombreuses, références innombrables mais pas toujours très précises -, le mérite
de ce hvre est de poser des questions, d'ouvrir un champ de dialogue.

Jacques Schouwey

Emmanuel Lévinas, Transcendance et intelligibilité, Genève, Labor et Fides,
1996 2, 69 p.

Ce petit opuscule contient le texte d'une conférence, donnée à Genève en 1983, suivi
de l'entretien qu'elle a suscité. L'A. part de l'esprit entendu comme savoir puis comme
conscience intentionnelle, pour méditer sur l'idée de l'infini et définir ce qu'il entend

par «intelligibilité du transcendant».

Clairette Karakash

Paul Ricœur, Le mal. Un défi à la philosophie et à la théologie, Genève, Labor
et Fides, 1996 2, 45 p.

Il s'agit du texte d'une conférence donnée à Lausanne en 1985. L'A. présente les

différents types de discours sur le mal (mythe, sagesse, gnose, théodicée, dialectique



294 BIBLIOGRAPHIE

barthienne) pour souligner le caractère aporétique de la pensée qui cherche à résoudre
l'énigme du mal. C'est vers l'action et le sentiment qu'il faut se tourner pour trouver
des réponses - non la solution - au mal souffert ou commis.

Clairette Karakash

Philippe de Rouilhan, Rüssel et le cercle des paradoxes (Epiméthée), Paris,
P.U.F., 1996, 319 p.

Si Rüssel a bien «lancé le vingtième siècle» par la découverte du paradoxe qui porte
son nom, il est peu probable que les travaux d'analyse et d'interprétation qui ont suivi
s'achèvent avant le deuxième millénaire. Les paradoxes perturbent, provoquent et
fascinent aujourd'hui plus que jamais, cela malgré les progrès fulgurants de la logique
mathématique moderne (que nous devons justement en grande partie à la découverte
de ces mêmes paradoxes!) Certes, différents systèmes de logique permettent actuellement

d'éviter le piège de «la classe des classes qui ne sont pas éléments d'elles-mêmes»,
mais il n'est pas certain que cela nous rapproche d'une meilleure compréhension intuitive
de la chose. Il est bien clair que la logique ne constituera jamais une science achevée.

- Ce livre présente la succession de théories proposées par Russell comme solutions
au problème du paradoxe, dont la dernière - sa théorie des types ramifiée - a finalement
été retenue. Les théories russelliennes de la denotation ainsi que les théories dites
«substitutionnelles» y sont notamment développées. De précieuses indications sur les
origines de la théorie de la quantification moderne y figurent également. Mais c'est la
formalisation des théories substitutionnelles ainsi que des différentes théories des types
qui constitue la contribution la plus importante de l'ouvrage. Proposés à des fins de
clarification, ces travaux de formalisation permettent d'associer un haut degré de
précision technique aux exigences de lisibilité. La clarté et la rigueur qui en résultent sont
d'autant plus nécessaires que nos connaissances de l'histoire de la question sont souvent
erronées. En effet, retracer cette histoire avec exactitude, c'est d'abord démythifier
l'«histoire» couramment acceptée. Le «principe du cercle vicieux», par exemple, n'est

pas le seul qui soit «non tout à fait inconnu, mais de quelque façon méconnu». La mise
en évidence des ambiguïtés de terminologie, des mauvaises traductions, etc. à l'origine
de ces méconnaissances fait un récit captivant. Pour le reste, les excellents index et une
bibhographie abondante permettront d'utiliser ce livre comme ouvrage de référence.

James Gasser

Jean-Gérard Rossi, Le problème ontologique dans la philosophie analytique,
Paris, Kimé, 1995, 288 p.

L'A. de cet ouvrage se propose de décrire l'émergence et le développement de

«l'ontologie analytique», une problématique thématisée en fait dès l'avènement de la
philosophie analytique. Celle-ci est en effet à l'origine d'un «renouveau» du problème
ontologique, au sens où c'est à partir des catégories du discours que sont dégagées les
catégories de l'être, sans qu'il soit forcément question de «réduire» les secondes aux
premières. L'ontologie analytique est donc simplement l'ontologie traitée selon une
méthode particulière, caractéristique de la philosophie analytique, qui se fonde sur
l'analyse (au sens large) de la logique et du langage. L'ouvrage est divisé en deux parties
principales. Dans la première, l'A. examine la thèse du «dualisme ontologique», selon
laquelle il existe une distinction catégorielle entre particuliers et universels. Après une



BIBLIOGRAPHIE 295

discussion critique des arguments les plus connus en faveur et contre cette thèse, l'A.
parvient à deux conclusions majeures : 1) le dualisme ontologique est plausible (il survit
en particulier aux objections de Ramsey contre la distinction entre sujet et prédicat, et
donc contre une interprétation ontologique de cette distinction), et 2) lorsque cette thèse
est rapportée à l'analyse logique de la proposition, la distinction entre particuliers et
universels correspond naturellement à celle entre substances et qualités. Dans la seconde
partie, l'A. s'attache à «éprouver la pertinence de l'ontologie à d'autres domaines que
celui de la logique» (p. 162). Or lorsque le domaine en question est celui de la nouvelle
physique, il semble que les notions de substance et de qualité cèdent la place à une notion
plus fondamentale, celle «d'événement», qui ne suppose pas la séparation de l'espace
et du temps. Contrairement aux apparences, le terme «d'événement» ne désigne pas
quelque chose qui se déroule dans le temps, mais plutôt une «entité momentanée»,
élément d'un univers considéré comme quadri-dimensionnel. L'A. conclut cette dernière
partie en affirmant que même si la distinction traditionnelle entre substances et qualités
n'est plus fondamentale dans ce «nouveau scheme conceptuel», le dualisme ontologique
peut être maintenu : en dehors des événements qui sont des particuliers non substantiels,
on doit admettre des universels qui nous servent à les caractériser. - Le lecteur trouvera
dans cet ouvrage une présentation claire et informée d'auteurs majeurs de la tradition
analytique (tels que Frege, Russell, Ramsey, Wittgenstein, Quine, Whitehead, Geach,
Ayer, D.C. Williams, Strawson, Kripke). Il regrettera peut-être l'absence de discussion
approfondie sur les fondements de la réflexion ontologique. Pour ne citer qu'un exemple,
l'A. est plutôt laconique sur les rapports entre l'ontologie des événements et celle des
substances et des qualités, entre le statut du discours scientifique et celui du langage
ordinaire. Ainsi, en quel sens y a-t-il rivalité entre les deux? Qu'en est-il du point de

vue selon lequel la notion de substance est ancrée tellement au cœur de notre scheme
ordinaire d'appréhension du réel (et pas seulement au cœur du langage ordinaire) que
notre compréhension de la notion «d'événement» en dépend, au moins indirectement?
(On trouvera une défense de ce point de vue dans le livre désormais classique de David
Wiggins, Sameness and Substance, Blackwell, Oxford, 1980, non mentionné dans la

bibliographie de l'A.) Malgré l'intérêt général de cet ouvrage, une réponse un peu plus
détaillée à ce type de questions, comme à certains autres, aurait été bienvenue.

Jérôme Dokic

Stanley L. Jaki, Is There a Universe? The Forwood Lectures for 1992, Li¬

verpool, Liverpool University Press, 1993, 137 p.

Le présent ouvrage constitue l'édition augmentée de trois exposés donnés par
S. L. Jaki en novembre 1992 à Liverpool, et traite de la totalité des choses dans l'univers.
Physicien et théologien catholique, l'A. étudie ce thème principalement du point de vue
de l'histoire des sciences et de l'histoire de la philosophie. La question la plus importante
qui le préoccupe par conséquent est celle de savoir comment on peut être assuré, somme
toute, que la totalité des choses existe. Sans une réponse positive à cette question, la
cosmologie, en tant que branche relativement récente de la physique, serait en effet
dépourvue d'objet propre. Il commence par montrer comment, au début de notre siècle,
s'est fait jour la conception révolutionnaire selon laquelle l'univers, pour être illimité,
n'en est pas moins fini. Cette façon de voir, que seule la théorie de la relativité générale
d'Einstein a rendu concevable, lève les paradoxes qui découlent de l'hypothèse d'un
univers infiniment grand. A partir d'un examen des représentations historiques de

l'univers, Jaki démontre ensuite que les physiciens ne se sont guère posés la question
de l'existence d'une totalité de toutes choses, mais qu'ils partent au contraire toujours



296 BIBLIOGRAPHIE

de l'idée qu'un univers existe. Comme Jaki le montre, ce problème n'est même pas
thématise dans les théories cosmologiques plus récentes, que ce soit dans la cosmologie
dite du Steady State (Sciami et Bondi), dans celle des Many Worlds (Davies), ou dans
la cosmologie inflationnaire (Gut, Hartle et Hawking). L'A., à ce propos, fait la critique
de l'interprétation de Copenhague de la théorie quantique, qui joue un rôle déterminant
dans les deux dernières conceptions cosmologiques citées plus haut. S'appuyant sur
l'examen de quelques écoles philosophiques du passé récent (en particulier l'empirisme
et le rationaUsme), Jaki montre enfin que, même en philosophie, la question de l'existence

de l'univers a été abandonnée. Partant de ce constat essentiellement négatif de
l'histoire des sciences et de la philosophie, Jaki avance finalement sa propre proposition
en vue d'une preuve de l'existence de l'univers. Elle s'origine dans la seule tradition,
aux yeux de Jaki, à n'être ni purement empiriste, ni purement rationaliste, à savoir celle
de l'aristotélisme et du thomisme. Se fondant sur une analyse de certains passages de
la Somme théologique, Jaki argue qu'une telle preuve ne peut être donnée qu'en
choisissant le bon point de départ. Ce dernier ne doit être cherché ni dans l'expérience
subjective concrète, ni dans l'abstraction rationnelle de la réalité, mais uniquement dans
l'affirmation de l'existence d'une réalité concrète et matérielle. Il s'agit de considérer
cette matière comme dénombrable, si l'on veut pouvoir conclure, de sa réalité, à

l'existence d'un univers qui, tout en étant illimité, n'en est pas moins fini. Dans son
dernier chapitre, Jaki cherche à défendre la justesse de ce point de départ face à

d'éventuelles critiques. En somme, la démarche de Jaki peut être interprétée comme une
tentative de réconciliation d'Albert Einstein et Thomas d'Aquin. Toutefois, lorsqu'on
considère le traitement des problèmes philosophiques, lequel, du point de vue
systématique, s'avère très inégal, on peut émettre certaines réserves sur les développements
très savants de l'A. Celui-ci ne se demande pas comment il se fait que, d'une manière
générale, dans un univers à la réalité matérielle concrète et dénombrable, on puisse poser
la question de l'existence de cette totalité. Le fait qu'il passe sous silence la différence
entre l'esprit qui connaît réellement et la matière réellement dénombrable, ainsi que la
différence entre la réalité de Dieu et celle du monde, nous interdit de voir dans les

développements de Jaki une réponse définitive à la question de l'univers et doit nous
conduire à nous interroger, par exemple, sur le pourquoi des jugements négatifs qu'il
porte sur la cosmologie philosophique la plus eminente de notre temps, la philosophie
du process de A. N. Whitehead.

Christoph Wassermann

H. Holzhey, J.-P. Leyvraz (éds), Die Philosophie und das Böse/La philosophie
et le mal (Studia philosophica - Vol. 52/1993), Beme, Haupt, 1993, 264 p.

Dans cet important numéro des Studia, les rédacteurs nous proposent une série
d'études de haute qualité sur la philosophie devant la terrible question du mal.
H. Holzhey et P. Strasser ouvrent le recueil en envisageant la philosophie face au défi
du mal. Le premier esquisse un survol historique du problème du mal, allant du discours
éthique au discours critique, en sollicitant les grands noms, de l'Antiquité à nous, pour
remarquer qu'inconstituable intellectuellement, le mal surgit brusquement indépassable.
Le second tente de clarifier «le mal» par l'étude du cas d'un enfant qui a volé un couteau

pour «être Tarzan». L'A. envisage successivement les points de vue psychologique,
psychanalytique, théologique, pathologique, et met en évidence l'inexplicabilité du mal
absolu, rappelant les camps de concentration. Cinq études analysent ensuite le mal dans
l'histoire de la pensée philosophique. C. Chiesa examine avec grande rigueur la position
des Stoïciens, étudiant notamment la thèse de Chrysippe. Entre les propositions extrê-



BIBLIOGRAPHIE 297

mes : «le mal est illusion» et «le mal est un principe spécifique» est évoquée une
conception plus complexe : «le mal comme concomitant nécessaire», thèse proche de
celle de Leibniz. G. Köhler propose une intéressante lecture de la théorie augustinienne
du mal in De civitate Dei XII, tandis que H.P. Lichtenberger livre une analyse factuelle
de la conception kantienne où l'on constate l'impossibilité de retrouver la source du
mal. A. de Libera, étudiant la question du mal au Moyen-Age, montre que le mal y
est conçu comme cause par accident, fondé dans le bien et ne pouvant en consumer
la totalité. Le Moyen-Age apparaît ici comme un prolongement du néoplatonisme
proclien doublé de la morale chrétienne d'intention (Abélard). C. Chalier envisage une
conciliation de Spinoza et de Maïmonide : ne demandent-ils pas tous deux de
dépassionner la question en considérant le mal comme ignorance et comme inexistant
ontologiquement? l'A. évoque la shoah, ou même le simple malheur, pour se demander
si l'admirable «comprendre» spinozien suffit. Trois études sont consacrées aux aspects
moraux du mal. J. Bouveresse, avec toute sa finesse analytique, s'attaque à la difficile
question de l'acrasie où le mal se trouve lié au manque de volonté. Une fois de plus,
en wittgensteinien averti, il démasque, sollicitant d'ailleurs Wiggins et Davidson
notamment, une indigence de vocabulaire qui fait confondre aspect cognitif et aspect
énergétique. A. Hugh pose la question : «Y a-t-il une morale de la condamnation
morale?» Comment, en effet, allier le respect fondamental dicté par l'impératif
catégorique et une condamnation morale sans toucher au mépris? Enfin D. Schulthess
examine avec précision quelles conditions doivent être satisfaites pour qu'un jugement
moral puisse être dit juste ; et l'A. en voit au moins quatre : le jugement doit être exempt
d'erreur, approprié, correspondre à la pratique de son auteur, tenir compte des
conséquences. - Fermant le recueil, un article reçu, U. Schällibaum : Reflexivität als Motor
von Philosophie am Beispiel von Dialogstrukturen (Piaton, Leone Ebreo, Spinoza) ; et
une étude critique, D. Brühlmeier : Carl Schmitt und die Philosophie.

Claude Droz

Dennis J. Billy, Terrence Kennedy (éds), Some Philosophical Issues in Moral
Matters. The Collected Ethical Writings ofJoseph Owens, Roma, Editiones
Academiae Alphonsianae, 1996, 500 p.

Ce volume réunit vingt-sept études publiées par J. Owens entre 1965 et 1994 et
il est complété par un index des noms d'auteurs. Une majorité d'entre elles est consacrée
à divers aspects de la philosophie morale d'Aristote. Dans un langage clair, dénué de

toute technicité, l'A., tout en relevant les difficultés que soulève la traduction des termes

grecs et en fournissant d'amples repères bibliographiques, analyse quelques idées
fondamentales de l'éthique aristotélicienne telles que le kalon (le bien moral), la raison

juste, le libre choix, la sagesse et bien d'autres, notoirement difficiles à comprendre.
Dans quelques autres études, l'A. montre comment Thomas d'Aquin transforme et

développe les conceptions aristotéliciennes. Ainsi l'ouvrage de l'A. se Util avec profit
comme une contribution à l'histoire des idées, tout en étant plus que cela. Dans son
introduction, l'A. relève que la philosophie a un rôle important à jouer dans les questions
morales. S'il est possible d'être bon, moralement, sans formation philosophique, on ne
saurait par contre comprendre la morale sans philosophie. Les études traitant de divers
cas dans lesquels la philosophie, à cet égard, joue un rôle important, constituent
également une étude systématique du rapport entre philosophie et conduite morale.

L'ouvrage n'en recèle pas moins d'autres richesses encore. Il peut se lire comme une
défense de l'éthique aristotélicienne et de sa version thomiste ainsi que comme une

compréhension convaincante de la moralité que nous pouvons difficilement nous



298 BIBLIOGRAPHIE

permettre d'ignorer de nos jours ; il fournit en effet une bonne approche des problèmes
auxquels les théories éthiques et axiologiques contemporaines ne trouvent pas de solution.
A partir des analyses d'Aristote, affirme l'A., le kalon, le bien moral, apparaît comme
un objet d'action exerçant une attirance irrésistible sur l'être humain ; il est la seule fin
de l'action qui se justifie d'elle-même et, en tant que «chose juste à faire», par le fait même

qu'il est juste, devient intrinsèquement obligatoire. Ainsi, le problème humien du passage
du «est» au «devrait» ne se pose même pas. Nous ne devons pas non plus nous efforcer
de rapprocher «faits» et «valeurs». Le kalon, le bien moral, n'est pas une valeur abstraite
ou un idéal qui n'existe pas. Il existe et est connu, au même titre que tout autre «être»,
grâce aux exemples réellement existants d'une conduite humaine vertueuse. Car l'origine
du kalon, c'est le libre arbitre de l'homme exercé en accord avec une habituation correcte.
L'objectif de l'éducation morale consiste à apprendre comment reconnaître le kalon dans
les actions humaines et à prendre des décisions correctes quant à «la bonne chose à faire»
dans des circonstances données. Bien entendu, puisque aussi bien les objets auxquels nous
avons affaire que les circonstances dans lesquelles nous nous trouvons varient de cas en
cas, «la bonne chose», «le juste milieu» sera chaque fois différent Cela ne rend pas pour
autant l'éthique aristotélicienne subjectiviste et relativiste. La distinction entre subjectif
et objectif, insiste l'A., n'a pas de pertinence pour le mode de penser aristotélicien. Si
je confère un commencement absolu à un élément nouveau dans le monde, j'en porte pour
cette raison la responsabilité. C'est par le hbre choix qu'un exemple du kalon, ou de son
contraire, apparaît dans le monde quand je choisis d'agir en accord ou en désaccord avec
mon jugement fondé sur des raisons justes. C'est ici qu'apparaît la différence entre vérité
pratique et théorique : la seconde est la conformité d'un jugement à la réahté ; la première
celle de la réalité, c'est-à-dire d'une action, à un jugement moralement correct. Et pourtant
je ne saurais décréter ce que serait un jugement moralement correct dans une situation
donnée - il est universel dans le sens où toute personne correctement habituée porterait
le même jugement. Le meurtre et l'adultère, moralement, sont toujours mauvais ; ce qu'il
s'agit de déterminer c'est de savoir si un ensemble consistant en un acte physique et
certaines circonstances est un cas de meurtre ou bien un acte de d'autodéfense, un accident
ou bien une conséquence non intentionnelle d'un éclat de colère. On rencontre ici à

l'évidence un cercle vicieux, car la reconnaissance des «raisons justes» présuppose une
«habituation correcte», qui présuppose elle-même que les raisons justes ont été reconnues
d'une manière ou d'une autre. Même si ce problème n'en est pas un aux yeux d'Aristote,
Owens propose la manière qu'a Saint Thomas de l'éviter. H nous est impossible d'indiquer
ici la portée des analyses de l'éthique aristotélicienne et de son prolongement thomiste
qu'Owen effectue. Toutefois, à le lire, cette tradition apparaît comme une explication riche,
puissante et cohérente de la moralité qui évite un grand nombre de défauts des théories

contemporaines, même si elle ne manque pas de poser des problèmes. L'ouvrage de l'A.
est important et précieux en ce qu'il nous met au défi de pratiquer une bonne philosophie
morale, ce dont nous semblons avoir besoin de nos jours. Car, comme l'A. le relève, la
philosophie devient importante et utile lorsque les valeurs et les normes sur lesquelles une
société repose sont mises à l'épreuve, ridiculisées ou remises en cause par des développements

nouveaux. Et il n'y a guère de doute que nous vivons à une époque où tel est
bien le cas.

Aoniez Lekka-Kowalik

François Jullien, Fonder la morale. Dialogue de Mencius avec un philosophe
des Lumières, Paris, Grasset, 1995, 219 p.

Contrairement à ce que suggère le sous-titre, ce n'est pas d'un philosophe des
Lumières qu'il s'agit dans ce nouvel essai de F. Jullien, sinologue, mais de deux,



BIBLIOGRAPHIE 299

Rousseau et Kant ; et ce n'est pas vraiment à un dialogue entre eux et Mencius, auteur
confucianiste du IVe siècle avant notre ère, que l'auteur nous convie : nous ne trouvons
dans cet ouvrage ni forme dialoguée, ni arguments opposés par les uns aux objections
des autres ; rien sur les difficultés de compréhension que ces grands esprits auraient dû
surmonter s'ils s'étaient rencontrés, sur les leçons qu'ils auraient tirées de leurs entretiens,

etc. L'A. se contente d'exposer, parfois très sommairement, certaines de leurs
thèses les plus connues et de montrer tantôt la proximité, tantôt l'éloignement de leurs
idées respectives. Par le biais de ces rapprochements, il aurait pu se proposer de nous
initier à la pensée de Mencius, mais il aurait alors dû prendre la peine de nous présenter
ce personnage hautement problématique et les dialogues qu'il a écrits sur le tard pour
compenser l'échec cuisant de sa carrière de conseiller des princes de son temps ; il aurait
dû nous instruire sur sa façon d'argumenter, sur les notions dont il s'est servi et sur
les difficultés que l'on rencontre quand on tente de les transposer en français. L'A. a
négligé ses tâches parce que son ambition était autre : «désenliser» la question du
fondement de la morale, telle qu'elle a été posée en Occident selon lui, la «remettre
en mouvement» en se servant à cette fin de la Chine, «représentée par Mencius», comme
d'un moyen (p. 8). C'était un projet ambitieux. Pour lui donner quelque consistance,
il lui eût fallu, me semble-t-il, réélaborer les intuitions et la réflexion de Mencius en
un langage philosophique qui les eût rendues comparables, en toute rigueur, avec les

positions de Rousseau, de Kant ou d'autres. Il montre qu'il y a matière à cela chez
Mencius, et je dirais que ce sera sans doute là l'intérêt principal de son livre. Mais l'effort
d'élaboration tourne court, de sorte que la confrontation avec les conceptions de Rousseau

et de Kant reste des plus incertaines. B semble en outre que la pensée de Mencius
aurait pu être utilement rapprochée de telle réflexion plus actuelle sur les fondements
de la morale (Kant et Rousseau ne représentent après tout pas le dernier mot en la
matière), mais L'A. ne semble pas y avoir songé. La faiblesse la plus criante de son

ouvrage est cependant l'absence complète de réflexion sur l'histoire. F. Jullien traite
des problèmes philosophiques comme s'ils se ramenaient à des choix arbitraires entre
diverses possibilités abstraites, face à des problèmes eux-mêmes intemporels. On se

croirait aux beaux jours de la philosophie universitaire sous la IIIe République. Ce retour
en arrière serait-il dans l'air du temps? L'ouvrage a été couronné du Prix J.J. Rousseau
au Salon du livre de Genève de cette année.

Jean François Billeter

Gemma Corradi Fiumara, The Metaphoric Process. Connections between

Language and Life, London-New York, Routledge, 1995, 196 p.

Il y a bien des paradoxes autour de la métaphore : Aristote considérait comme un
trait de génie que d'être un maître en métaphores et pourtant ce trope a été

systématiquement ignoré des philosophes pendant des siècles. L'A. tente de combler ce manque
en faisant une étude des fonctions de notre pensée et de notre imagination métaphoriques,

étude qui fait particulièrement défaut dans les théories contemporaines de la
signification et de la rationalité. Une double formation de philosophe et de psychiatre
est mise au service de ce travail de pionnier, métissage subtil et enrichissant. Il n'en
faut pas moins pour réaliser la «transition du narcissisme culturel des épistémologies
intracommensurables isolées vers un tissage de circuits interépistémiques tentant de

relier des domaines non homogènes» (p. 3). Cette position tourne le dos aux conceptions
dualistes et représentationalistes de la connaissance restées prisonnières de la métaphore
de l'esprit-miroir-de-la-nature. Il n'est plus possible de parler du langage philosophique
sans prendre en compte les conditions de la vie bio-culturelle, tout comme on peut se



300 BIBLIOGRAPHIE

satisfaire de théories épistémologiques «désincarnées» (disembodied) dans lesquelles
prévaut une «rationalité immatérielle». L'alternative consiste à explorer les différents
niveaux de notre linguistiche manifestés par la métaphore, des obscures profondeurs
de notre vie affective jusqu'à nos compétences intellectuelles et formelles les plus
accomplies. La philosophie incamée (embodied philosophy) brise donc les dualismes
traditionnels esprit/corps, sujet/objet ou encore matérialisme/idéalisme. L'A. est
convaincu que l'évolution de la connaissance - elle parle même de maturité intellectuelle -
dépend du Uen que les métaphores peuvent tisser entre les différentes cultures
épistémiques. Le processus métaphorique est abordé sous différents angles complémentaires

: tout d'abord mis en contraste puis en relation avec la littéralité, il est ensuite
associé au style analogique ou continu par opposition au style digital ou discret. Le
chapitre des projections métaphoriques est particulièrement intéressant et prépare les

exemples sur le développement de l'identité, sur l'acquisition des pronoms personnels
et sur notre expérience corporelle. On peut presque regretter qu'il n'y ait pas plus
d'exemples de ce type pour illustrer le propos théorique très dense. Cette densité est
accentuée par le fait que le texte ne compte ni introduction, ni conclusion, ni plan de

chapitre, ni résumé qui aideraient le lecteur à mieux assimiler les informations de qualité
qui sont livrées de façon continue. Les notes, très abondantes, contiennent parfois des

développements qui gagneraient à être introduits dans le corps du texte. La bibliographie
qui favorise les auteurs anglo-américains est fort documentée et l'index des auteurs et
des termes principaux est très intelligemment fait. En bref, cet ouvrage est un complément

indispensable aux études philosophiques sur la métaphore et constitue une
référence pour tous ceux qui attendaient le retour du corps et d'un «psychologisme non naïf»
en philosophie.

Nathalie Janz

Jack Goody, Entre l'oralité et l'écriture (Ethnologies), Paris, P.U.F., 1994,
323 p.

Cette analyse ethnographique étudie trois niveaux de relation entre l'oralité et
l'écriture: la confrontation entre les cultures qui possèdent l'écriture et celles qui ne la
possèdent pas, la co-présence des traditions orales et écrites dans les sociétés qui
connaissent l'écriture et la place de l'écriture et du discours dans la vie linguistique de

l'homme. Le livre commence par retracer les principales étapes historiques du
développement de l'écriture: des diverses formes de proto-écriture comme les arts graphiques
du Paléolithique, les palettes de Namer en Egypte, les rouleaux Ojibway, les churinga
australiens, on passe aux calendriers mayas et aztèques, puis à la constitution des

alphabets en Egypte, en Chine, en Inde et en Crète. On apprend comment l'essor du

commerce, la nécessité d'écrire les mythes, le besoin d'établir des calendriers pour les

crues ou encore le développement de la religion ont favorisé l'adoption des différents
systèmes alphabétiques. Les conséquences cognitives du passage à l'écriture ne sont
malheureusement abordées que très rapidement. La deuxième partie du livre est
consacrée à l'impact de l'écriture sur la culture. L'A. aborde cette question à l'aide de trois
exemples: les épopées de l'Antiquité grecque, le mythe du Bagre chez les LoDagaa du
Ghana et les Védas, textes sacrés indous. La troisième partie de l'ouvrage est consacrée
à l'interaction des cultures orales et écrites en Afrique occidentale. Une opposition nette
est établie entre l'acquisition du savoir en Europe qui se fait presque uniquement par
le biais de livres et la multiplicité des formes d'acquisition du savoir en Afrique où la

parole des anciens, la récitation des mythes, les voyages ou le séjour dans les bois sont
des sources d'information aussi importantes que les cérémonies rituelles et l'expérience.



BIBLIOGRAPHIE 301

Dans la partie finale, c'est l'influence de l'écriture sur les individus de la société qui
est étudiée. Si la connaissance de l'écriture est un élément moteur dans le changement
culturel, ce changement s'observe principalement dans ses effets sur les procédés
cognitifs: une culture qui passe d'une tradition orale à une tradition orale et écrite
modifie nécessairement ses procédés mnémotechniques, ses méthodes de classement,
ses types de raisonnement logique et même son système scolaire. Tout au long de son
étude, l'A. enrichit ses propres réflexions grâce aux recherches de ses collègues - par
exemple sur l'écriture Vai dans la tradition musulmane de l'Afrique occidentale - et
par des travaux en archéologie, en psychologie et en logique. Sur l'ensemble du livre
seuls le troisième et le dixième chapitres sont inédits, portant, entre autres, sur le mythe
du Bagre, étude de terrain de l'A. ces trente dernières années, et le raisonnement
syllogistique. Les autres chapitres, déjà publiés et pour la plupart traduits en français,
peuvent se lire comme des travaux indépendants. Le lecteur se laissera guider à travers
les méandres spatiaux et temporels des cultures orales et écrites, peut-être au risque de

se perdre, tout au moins de se disperser. Il faut en effet une grande plasticité mentale
et une érudition à toute épreuve pour suivre l'A. dans ses sauts du Paléolithique à

l'époque contemporaine, de l'école égyptienne à la logique aristotélicienne ou encore
de l'épopée homérique au mythe africain.

Nathalie Janz

Paolo Virno, Miracle, Virtuosité et «Déjà vu». Trois essais sur l'idée de

«Monde». Trad, de l'italien par M. Valensi, Paris, L'Eclat, 1996, 152 p.

Sous un titre assez énigmatique, ce livre réunit trois essais, parus d'abord séparément,

mais qui s'enchaînent «comme autant de chapitres complémentaires» (p. 7). Du
même auteur, M. Valensi a déjà traduit «Opportunisme, cynisme et peur» (para aux
Editions de l'Eclat en 1991) qui traitait également de philosophie politique au sens large
du terme. Si le style de l'A. peut paraître parfois agaçant par son côté rhétorique, le
lecteur trouvera néanmoins ici des analyses conceptuelles riches et souvent perspicaces.
Dans le premier essai intitulé «Le phénomène du 'déjà vu' et la fin de l'Histoire» (p. 11-

52), l'A. s'attaque au «rapport entre théorie de la mémoire et philosophie de l'histoire»
(p. 11). S'il existe différents phénomènes mnémoniques, celui du «déjà vu» est
explicitement relié au sentiment répandu de «l'arrêt de l'histoire ou, plus radicalement, de

la fin de l'histoire» (p. 13). «Le sentiment lié au déjà vu est typique de celui qui se

regarde vivre» (p. 14) et caractéristique, selon l'A., d'une certaine attitude moderne faite
à la fois d'apathie et de cynisme, marquée également par le déclin du «goût de l'action»
(p. 17), qui résulterait de la croyance en la fin de l'histoire. En convoquant à la fois
Bergson, Kojève et Nietzsche, l'A. tresse un réseau serré de remarques critiques contre
cette croyance. Des analyses de Bergson, l'A. retient le lien du passé à l'avenir, via
le possible : ainsi, «le futur antérieur» apparaît-il comme «la mémoire de l'avenir»
(p. 22). Il critique ensuite la conception nietzschéenne selon laquelle l'historiographie
«antiquaire», qui collectionne et vénère les faits du passé, parce qu'ils appartiennent
au passé, entraîne l'idée de la fin de l'histoire. Pour l'A., en effet, «l'idée dune 'fin de

l'histoire' n'est pas la conséquence du 'trop d'histoire', comme Nietzsche en fait
l'hypothèse, mais de son obscurcissement» (p. 42), marqué surtout par le fait
«d'apprendre à vivre le souvenir du présent» (p. 43). L'A. dénonce une attitude faite de

«nostalgie pour l'instant en cours» et appelle «modernariat le développement systématique

d'une sensibilité antiquaire à l'égard du hic et nunc que nous sommes en train
de vivre» (p. 45). Cette «histoire antiquaire du présent [...] se confond avec la société
de spectacle» qui conçoit «l'actualité comme une 'exposition universelle'» (p. 46) que



302 BIBLIOGRAPHIE

l'individu visite avec des yeux de collectionneur plutôt que d'y participer comme
véritable acteur. Le second essai, intitulée «L'idée de 'monde' entre expérience sensible
et sphère publique» (p. 53-122), aborde le thème du monde à partir des motifs du miracle
de son existence, du «sublime» chez Kant et du rôle de l'éthique chez Wittgenstein.
D'après ce dernier, quand nous pensons à l'existence du monde, nous sommes
émerveillés par le simple fait de son existence, et ce sentiment entraîne à son tour celui de

la sécurité «fondée sur la considération tautologique selon laquelle il y a un monde»
(p. 55). L'expérience du miracle que décrit Wittgenstein «ne diffère pas tellement du

sentiment du sublime tel que Kant l'analyse dans la Critique de la faculté de juger»
(p. 56). «Miracle et sublime [...] renvoient à la même idée de monde» (p. 57). Dans
la dernière partie de son essai, l'A. insiste sur le caractère commun du monde, impliquant
qu'il fasse l'objet d'un partage politique indispensable au «bien-être»: «nous appelons
bien-être la spatialisation du general intellect : la conversion de son caractère commun
en une communauté politique» (p. 119). Le dernier essai, intitulé «Virtuosité et
révolution. Théorie politique de l'exode» (p. 123-150) constitue un bref «traité politique».
L'A. y développe en particulier le thème de l'intellect général, esquissé dans le précédent
texte. Deux thèses conduisent sa réflexion : «a) le Travail a intégré les traits distinctifs
de l'action politique ; b) une telle intégration a été rendue possible par la connivence
entre la production contemporaine et un Intellect devenu public» (p. 124). Cet intellect
général constitue «le fondement d'une coopération sociale plus ample que celle
spécifique au champ du travail» (p. 130) et est «largement hétérogène par rapport à l'Etat»,
produisant un «pouvoir réfractaire à l'idée de devenir gouvernement» (p. 138) pris en

charge par la «Multitude». Cette dernière adopte une stratégie de «démocratie non
représentative et extraparlementaire» (p. 139) caractérisée par la fuite devant l'autorité
étatique. Cette fuite ne s'exprime pas par une opposition violente, mais par «les œuvres
de l'amitié» qui constituent donc une «violence conservatrice» (p. 143).

Stefan Imhoof

Robert Brisart, Raphaël Célis (éds), La voix des phénomènes. Contributions
à une phénoménologie du sens et des affects, Bruxelles, Facultés Universitaires

Saint-Louis, 1995, 461 p.

La plupart des contributions à ce volume publié en hommage à Ghislaine Florival
font référence à ce monde de la vie, «un pour tous les hommes en général qui, s'il n'est
jamais définitivement constitué, n'en fournit pas moins le système normal d'aperception
où toute expérience humaine trouve sa condition de possibilité quelle que soit la facticité
culturelle et historique de son engagement» (p. 450). C'est dire que les différents auteurs
empruntent la voie d'une philosophie de l'incarnation que Merleau-Ponty a cm trouver
dans le Nachlass de Husserl et que Ghislaine Florival a développée. Aux dires de ses

amis, elle a, pendant les presque quarante ans passés à l'Institut supérieur de philosophie
de Louvain, voulu «rendre compte de la dimension incamée de l'existence humaine
selon sa logique propre», s'efforçant de montrer, ce faisant, «que l'on pense aussi avec
son corps, que la vie affective sous-tend la pensée et que celle-ci ne peut se déployer
dans l'espace quintessencié d'une raison affranchi de toute épreuve pathique» (p. 9).
Car si l'homme est «originairement dans un rapport de familiarité et de confiance en
un monde organisé et structuré qui seul peut fonctionner comme un véritable horizon
de sens corrélatif de toute visée intentionnelle» (p. 87), ce rapport présuppose l'affectivité,

les émotions, le désir. Quand nous oublions ce rapport nous sommes tentés de
donner l'avantage à «la perspective de la découpe des choses sur celle de la continuité



BIBLIOGRAPHIE 303

d'une réalité qui se donne sur l'horizon d'un même monde» (p. 381), à l'esthétique
narcissique d'un Joseph Beuys sur celle d'une Cézanne qui veut revenir «à la source
impalpable des sensations», à l'affirmation d'un droit à la différence sur la convivialité
avec autrui. On trouvera donc dans les dix-huit contributions de cet ouvrage la preuve
de la vitalité d'une phénoménologie existentielle et de quoi alimenter sa propre réflexion
dans les champs de l'ontologie, de la philosophie de l'art et du langage, de l'éthique.

Dominique Rey

Michel Maffesoli, Eloge de la raison sensible, Paris, Grasset, 1996, 288 p.

L'A., professeur de sociologie à la Sorbonne, soutient une conception globale de
l'homme dans son environnement naturel et social. A son avis, les sciences humaines
sont au service de la vision normative et utilitariste qui a prévalu pendant la modernité.
En fait, la perfection de leurs structures logiques et la nécessité de leurs enchaînements
trace la frontière entre ce qui est scientifique et donc recevable et ce qui est du commun
et qu'on doit corriger. Cette distinction marque déjà le début de la «pétrification» de
la raison. A ce schéma rationaliste animé par le rêve de maîtrise, il oppose l'«hérésie»
jungienne où l'inconscient présente la condition indispensable pour attribuer le «sens».
L'inconscient collectif forme ainsi l'ossature du sens commun, en tant que substrat
mythique qui, servant de pivot entre passé et futur, assure la continuité de la vie sociale.
Un regard neuf est alors nécessaire. La procédure d'analyse doit venir «du bas»,
s'appuyer sur l'empirie, progresser pas à pas à partir d'inductions et relativiser la
prétention scientifique en face du vivant. Pour ce faire, l'A. introduit la définition de

sociologie «formiste», où le sensible devient un élément central dans l'acte de connaissance

et de cela découle la «sensualisation» de la pensée. Le chercheur se limitera ainsi
à dresser un cadre d'analyse (forme, idéal type, structure, etc.) destiné à manifester la
complexité du vécu existant au-delà de l'appréhension intellectuelle. Ce vécu est peut-
être l'archétype essentiel autour duquel chaque société se structure. En fait, des carnages
tribaux aux manifestations sportives, ce qui prime, c'est de ressentir des sensations
communes. Ainsi on incorpore le monde et l'on s'incorpore au monde, en devenant un
corps social animé par le sensible et l'intelligible. Dans sa perspective épistémologique,
l'A. établit une liaison étroite entre un concept caractérisant un peuple, une civilisation
donnée et la vie qui l'exprime. Cela implique que chaque identité trouve alors en elle
même son fondement et, à partir de cela, elle peut se diffuser infiniment. Il y a ainsi
«cristallisation», car dans une histoire ou une culture spécifique, c'est l'histoire, la
culture en son entier qui s'exprime. Autrement dit, nous sommes faits d'une matière
qui est transfigurée par la raison inteme qui l'habite. La métaphore est ici présentée
comme outil méthodologique susceptible de décrire le réel, en recherchant la logique
inteme qui anime les choses et en reconnaissant leur part archaïque et imaginaire. Ce

faisant, on rend à l'«intelligence du social» sa propre dimension, en respectant la

synergie de la matière et de l'esprit et cela va enfin permettre d'élaborer une véritable
«raison sensible». - A notre avis, cette approche est anticipatrice et intéressante, mais

sa méthodologie et ses outils apparaissent pour l'instant nébuleux. Il est vrai que les

masses sont avides d'émotions, de rêves copieusement fournis par des industries de plus
en plus florissantes - et il s'agit là d'un nouveau «principe de réalité» duquel tenir

compte - mais nous ne sommes pas encore prête à conférer à l'affect une place centrale
dans l'acte de connaissance, là où les secteurs qui assurent la continuité matérielle de

la société ne semblent pas encore suffisamment animés par ce souci.

Esther Resta



304 BIBLIOGRAPHIE

Histoire de Jacques Lison, L'Esprit répandu. La pneumatologie de Grégoire Palamas
la théologie (Patrimoines), Paris, Cerf, 1994, 305 p.

Comme son titre l'indique, cette étude se limite à l'approche de la pneumatologie
de Grégoire de Palamas. Après un premier chapitre de caractère assez général sur
l'économie de l'Esprit, l'A. souligne, dans un deuxième chapitre consacré aux dons de

l'Esprit, que l'enseignement de Palamas sur l'Esprit Saint est inséparable de sa doctrine
des énergies divines incréées. Par cette doctrine, Palamas entend résoudre ce qui constitue

peut-être le problème central de toute théologie : comment Dieu peut-il se

communiquer vraiment sans que cette communication porte, aux yeux de l'homme, atteinte
à sa transcendance? Comment peut-on penser en même temps l'immanence et la
transcendance de Dieu? La distinction entre l'essence de Dieu qui reste incommunicable et
ses énergies incréées par lesquelles Dieu se communique à l'homme en le déifiant,
permet de répondre à la question : les énergies, inséparables de Dieu, le sont par
conséquent du Saint Esprit lui-même qui se manifeste et se donne en elles sans que cette
communication dévoile le mystère de son hypostase même, dont la transcendance est
ainsi préservée. L'étude de Lison n'envisage pas seulement cet aspect «théorique» de
l'œuvre du grand théologien byzantin - elle passe même un peu trop rapidement, nous
semble-t-il, sur les présupposés et les implications philosophiques de cette
pneumatologie ; mais l'examen porte sur l'œuvre de l'Esprit dans ses aspects multiples :

la «participation», 1'«approche de la lumière du Christ», «les effets de la déification de

l'Esprit». Ce livre est une bonne introduction de genre descriptif à l'étude de Grégoire
Palamas.

Stefan Vianu

Jean-Marie Baguenard (éd.), Dans la tradition basilienne. Les constitutions
ascétiques, Tadmonitions à un fils spirituel et autres écrits. Présentation,
traduction et notes par J.-M. Baguenard (Spiritualité Orientale - 58),
Abbaye de Bellefontaine, 1995, 409 p.

Cet ouvrage sera très utile à ceux qui s'intéressent aux pratiques spirituelles et aux
usages disciplinaires des communautés monastiques cappadociennes du IVe siècle. B
rassemble, en effet, les textes les plus importants de la tradition post-basilienne qui, très

tôt, furent ajoutés au corpus des écrits ascétiques de Basile, dont l'autorité était incontestée

dans les milieux monastiques. Du fait qu'ils furent spontanément attribués au
Maître de Cesaree, ces textes, dont on sait qu'ils sont issus de communautés formées
ou naguère dirigées par lui, acquirent une notoriété semblable à celle dont jouissaient
les textes qui avaient été rédigés de sa propre main, et ils eurent par conséquent une
influence décisive sur l'histoire postérieure du monachisme. Il s'agit du Prologue V
(Clavis Patrum Graecorum, cura M. Geerard, vol. 2, Turnhout, 1974, n° 2883), du

pénitentiel ou Epitimies 24-25 (C.P.G. n° 2897), des Constitutions ascétiques (C.P.G.
n° 2805), ainsi que des Discours 10,12 et 13 que les critiques ont l'habitude de

répertorier sous les titres suivants : Discours 10, Esquisse préalable à la vie ascétique
ou Discours au soldat du Christ (C.P.G. n" 2888) ; Discours 12, Discours sur l'ascèse
ou Sur la discipline ascétique, ou encore Discours sur Véquipement du moine (C.P.G.
n° 2890) ; Discours 13, Discours ascétique I, ou Discours sur l'image de Dieu (C.P.G.
n° 2891 L'ouvrage contient encore trois autres textes qui proviennent d'autres courants
spirituels et qui ne sont pas issus du milieu cappadocien : les Epitimies 26 (C.P.G.
n° 2897), le Discours 11, Exhortation au renoncement au monde et à la perfection
spirituelle (C.P.G. n° 2889) et la fameuse Admonitio ad filium spiritualem, transmise



BIBLIOGRAPHIE 305

sous le nom de Basile dans le courant du IVe siècle (Clavis Patrum Latinorum, cura
E. Dekkers, Steenbrugge, 1961, n° 1155 A). Une introduction replace l'ensemble de
ces écrits dans le contexte historique qui précède et qui suit la composition du corpus
basilien. L'objectif essentiellement pratique de Jean Marie Baguenard est de rendre ces
pièces accessibles dans une traduction aussi proche que possible de l'original, et dans
laquelle il a veillé à l'harmonie du vocabulaire, ce qui n'était pas chose aisée. Pour les
lecteurs qui désireraient approfondir tel ou tel point, l'éditeur a pris le soin d'indiquer
en note les références aux études plus spécialisées. Enfin, les tables des citations
scripturaires, des personnages et des lieux bibliques, des principaux thèmes et des mots
importants de la vie ascétique, des mots latins et des noms d'auteurs, facilitent la
consultation et, surtout, permettent une approche systématique des thèmes.

Jean Borel

Ephrem, Célébrons la Pâque. Hymne sur les Azymes, sur la Cruxifixion, sur
la Résurrection. Introduction et traduction du syriaque par Dominique
Cerbelaud, o. p. Guide thématique par A.-G. Hamman (Les Pères dans la
Foi - 58), Paris, Migne, 1995, 205 p.

La traduction des hymnes d'Ephrem le syrien sur le cycle pascal dans une collection
accessible au grand public est une heureuse initiative, et ce d'autant plus que
l'introduction et les remarques de D. Cerbelaud en tête de chaque hymne devraient permettre
au lecteur d'accéder sans trop de difficulté à cet univers un peu déroutant qu'est la Syrie
du IVe siècle. La plongée dans cet univers vaut en effet assurément la peine : outre un
sens poétique qui se manifeste notamment par une grande richesse de métaphores, le
lecteur trouvera dans ces hymnes une intéressante réflexion théologique - particulièrement

sur le salut apporté aux humains, saisi grâce à une vision globale de l'histoire
(menant des origines du monde à son achèvement). Mais le lecteur devra accepter d'être
parfois choqué par la violence verbale qu'Ephrem déverse sur ses ennemis. La traduction
est claire, mais nous sommes surpris des différences parfois importantes qu'elle présente
avec celle proposée en 1989 par G. A. M. Rouwhorst dans la collection «Supplements
to Vigiliae Christianae». La compréhension globale des hymnes ne paraît cependant pas
pâtir de ces divergences que nous ne sommes pas à même d'apprécier, n'étant pas nous-
mêmes syriacisant.

Rémy Gounelle

Gabrielle Sed-Rajna (éd.), Rashi (1040-1990). Hommage à Ephraim
E. Urbach, Paris, Cerf, 1993, 833 p.

Voici dignement honorée, par cet excellent recueil, la mémoire du savant historien
de la pensée juive Ephraim E. Urbach (1912-1991), dont l'essentiel de l'œuvre fut de

faire connaître l'enseignement des Rabbins de la France médiévale. Comme le IVe
Congrès de l'Association Européenne des Etudes juives devait, selon ses statuts, siéger
dans le courant de l'année 1990, c'est heureusement dans la ville de Troyes qu'il put
avoir lieu pour commémorer le 950e anniversaire de la naissance de celui que, par
acrynomie, l'on désigne comme Rashi, Rabbi Salomon Ben Isaac de son vrai nom.
L'ouvrage s'ouvre d'abord sur les quatre communications scientifiques prononcées lors
de la séance inaugurale qui s'est déroulée à Paris, à l'Académie des Inscriptions et



306 BIBLIOGRAPHIE

Belles-Lettres, sous la présidence de J. Laclant et A. Caquot. M. Banitt, E. Touitou,
Ch. Touati et G. Nahon y évoquent alors la double importance de l'œuvre de Rashi,
en tant qu'il fut le plus classique des commentateurs de la Bible et l'interprète toujours
indispensable du Talmud. Les soixante-dix contributions qui suivent forment les Actes
du Congrès de Troyes proprement dit et sont réparties en sept chapitres. Le premier
regroupe onze articles traitant de la littérature de la période gréco-romaine et de la
version des Septante, le deuxième, sept autres ayant pour sujet un aspect de la littérature
mystique du Haut Moyen Age (Sépher Yetsira, Hekhalot, Markaba), et, dans le
troisième, onze spécialistes font l'analyse de textes tirés du Targoum, des Midrashim et
de la liturgie juive. Treize études réabordent ensuite directement l'œuvre de Rashi et
élargissent l'éventail des dernières recherches sur les critères et la mise en œuvre de

son herméneutique du Pentateuque, l'utilisation de la langue vemaculaire dans ses

commentaires, la tradition grammaticales dont il a hérité, son œuvre de grammarien et
de lexicographe et, enfin, les échos de sa postérité. Les exposés rassemblés dans les

trois derniers chapitres mettent tour à tour en lumière la culture et la civilisation des

juifs de France, la pensée des juifs d'Espagne et de Provence, et les traditions des juifs
ashkénazes. Ces mélanges témoignent de l'essor considérable que connaissent en cette
fin de XXe siècle les Etudes juives et il faut ici remercier les directeurs du Cerf d'y
contribuer par la publication d'excellents ouvrages comme celui-ci.

Jean Borel

Jacques Eladan, Penseurs juifs de langue française, Paris, L'Harmattan, 1995,
223 p.

Le livre de Jacques Eladan est la première étude d'ensemble sur les principaux
courants de pensée juive apparus dans la culture française depuis la Révolution de 1789

jusqu'à nos jours. L'interprétation rationaliste et démocratique du mosaïsme, le retour
aux textes et la science du judaïsme, le rapport entre la Tradition et la science,
l'opposition entre Athènes et Jérusalem, le nationalisme juif, le dialogue judéo-chrétien,
l'ontologie et l'éthique, l'Alliance et l'histoire, la blessure d'Auschwitz et le messianisme,

tels sont les thèmes autour desquels l'A. regroupe et présente la spécificité des

œuvres de cent dix-huit penseurs, théologiens, exégètes, historiens et philosophes juifs.
A l'intérieur de chacun des chapitres, la chronologie est respectée, et l'importance que
l'A. accorde aux maîtres, par rapport aux disciples, ne provient pas d'une tentative de

hiérarchisation arbitraire, mais s'explique par le simple fait qu'il est plus facile d'analyser

une œuvre achevée qu'une œuvre en cours d'élaboration. Les notices
bio-bibliographiques classées par ordre alphabétique en fin de volume sont aussi très précieuses
et elles achèvent de faire de cet essai un excellent ouvrage de référence sur un sujet
encore bien mal connu et travaillé.

Jean Borel

Massimo Firpo, Riforma Protestante e eresie nell'Italia del Cinquecento. Un

profilo storico (Quadrante - 59), Bari, Laterza, 1993, 206 p.

Comme l'indique le sous-titre (Un profilo storico), ce livre est un ouvrage de

synthèse. L'A. qui enseigne l'histoire moderne à l'Université de Turin, a publié des



BIBLIOGRAPHIE 307

études monographiques sur Juan de Valdés et les «alumbrados» ainsi que sur le procès
pour hérésie du cardinal Giovanni Morone. Nous les retrouvons ici dans un contexte
plus large, qui est celui de l'Italie du XVIe siècle, où l'Eglise catholique en crise
d'autorité assiste médusée au déferlement de l'hérésie protestante sous toutes ses formes.
Les premiers chapitres nous montrent les progrès de la propagande hétérodoxe dans les
différentes régions italiennes. A partir de Venise, véritable «porte» de la Réforme en
Italie, avec ses typographes et ses marchands allemands (qui, dans le «Fondaco dei
Tedeschi», cachent des ouvrages luthériens parmi les sacs de poivre et les ballots de

laine), l'hérésie se propage partout dans la péninsule. Elle atteint même les «colonies»,
puisqu'en 1544 à Chypre - île sous la domination vénitienne -, Bernardo Pesaro défend
le prédicateur Ambrogio de Milano, accusé d'être luthérien, et qu'en 1559 l'évêque de
Limassol Andrea Zantani est arrêté et livré au Saint-Office sous la même accusation.
En Italie même, pas une seule ville ne semble échapper à cette contagion. En 1539 toute
la Lombardie paraissait menacée de protestantisation, tant il y avait d'hérétiques dans

ses contrées. La proximité des Alpes et des cols permettait d'ailleurs aisément aux
suspects de s'enfuir en Suisse, tout particulièrement dans les Grisons protestants. Dès

que le danger se fait trop grand, des villes entières se vident ainsi de leurs classes

dirigeantes, le patriciat citadin composé de riches marchands étant passé en grande partie
à la Réforme. L'exemple le plus connu est sans doute celui de Lucques, dont les familles
patriciennes des Arnolfini, Balbani, Burlamacchi, Calandrini, Cenami, Diodati, Mei,
Micheli, Munitoli et Turrettini se transfèrent toutes à Genève. Dans cette ville,
l'importante communauté d'exilés italiens pour cause de religion représente vers 1668 le
5% de la population totale. Firpo résume en sept points les caractéristiques principales
de cette «protestantisation» de la péninsule (p. 50-52) : 1) il s'agit d'un phénomène
répandu dans toute l'Italie, dans une proportion inquiétante pour les autorités de l'Eglise
catholique ; 2) il s'agit d'un phénomène presque exclusivement urbain ; 3) il est lié à

la crise des Communes et à la défense des libertés communales ; 4) il est véhiculé par
le clergé, et spécialement par les moines prêcheurs itinérants (augustins et franciscains
en particulier) ; 5) il est caractérisé par la revendication - de la part des laïcs - d'un
nouveau rôle dans l'examen des questions théologiques ; il s'agit d'un mouvement
complexe et éclectique dans ses formes ; 7) ce qui permet à ses représentants d'opérer
des choix personnels très différents, et parfois même tout à fait opposés. - Après avoir
ainsi résumé les caractères principaux de ce mouvement, l'A. passe à l'examen de

quelques cas particuliers et donne des exemples de la mobilité des hommes et des idées.

Cet ouvrage à la fois synthétique et très varié se termine par une riche bibliographie,
qui permet de suivre les progrès de la Réforme et des idées hétérodoxes dans les villes
italiennes. Quelques-uns parmi les personnages principaux de cette période ont aussi

droit à une bibliographie particulière.

Fabrizio Frigerio

Jean-François Zorn, Le grand siècle d'une mission protestante. La Mission
de Paris de 1822 à 1914, Paris, Karthala Les Bergers et les Mages, 1993,

791 p.

Cette imposante monographie, la plus complète qui soit sur le premier siècle

d'existence de la Mission de Paris (MP), a pour premier mérite de montrer avec brio
toute la valeur du phénomène missionnaire en tant que sujet d'étude socio-historique,
sans pour autant jamais sombrer dans l'apologétique missionnaire. Se basant sur le

dépouillement habile d'une multitude de sources originales, l'A. jette en effet un regard



308 BIBLIOGRAPHIE

critique autant qu'exhaustif sur les origines et les premiers développements de la
principale société missionnaire protestante de France. Alors que d'autres études de ce

type - ainsi que les ouvrages publiés par la MP elle-même - ont eu tendance à se

concentrer sur l'aval des sociétés missionnaires (leurs activités sur le champ missionnaire

proprement dit), celle-ci nous permet également d'en découvrir l'amont, puisqu'on
y voit la MP naître des principaux débats théologiques du XLXe siècle. D'ailleurs, la
question implicite autour de laquelle s'articule tout l'ouvrage concerne finalement le

paysage confessionnel français autant que le phénomène missionnaire : comment
l'activité dans le champ missionnaire, encore très largement anglo-saxon, pourrait-elle
renforcer le protestantisme français en France? En d'autres termes, comment ce dernier
pourrait-il «passer de l'héroïsme du martyre à l'héroïsme de l'apostolat» (p. 14)? Dans
son analyse de l'aval de la MP, ce sont les diverses facettes du rapport ambigu entre
œuvre missionnaire et essor colonial que l'A. met en exergue, montrant qu'il n'y a entre
les deux phénomènes ni correspondance exacte, ni distinction fondamentale. Et, de
manière fort originale, c'est par une étude approfondie de l'amont de la MP que se
termine le livre. Véritable colonne vertébrale de son propos, cette dernière partie permet
à l'A. de montrer que le «dynamisme extérieur [de la MP] est également le signe et
le prolongement d'un dynamisme intérieur au christianisme métropolitain : le réveil
religieux qui traverse toutes les familles spirituelles de l'Occident» (p. 551). C'est ce
qui explique que, issue d'un courant théologique minoritaire, la MP se trouve un peu
en marge de l'Eglise protestante «traditionnelle» et que, partant, elle ait mis sur pied
une «double stratégie d'entrisme» (p. 565) consistant tout d'abord à prendre place au
sein même des édifices des Eglises, puis à investir les Conférences pastorales et les
institutions synodales. Un ouvrage remarquable, donc, tant par le caractère nuancé de

son propos que parce que son A. a le mérite de présenter la mission comme un événement
socio-religieux dont les dimensions externes et internes ont un rapport de continuité
dialectique, et à ne pas se contenter d'en étudier la face la plus visible - l'action
apostolique proprement dite. Toutefois, on peut peut-être regretter qu'aucun effort de
systématisation théorique ne permette, à la fin du livre, de faire le lien entre les
conclusions faites séparément sur l'aval et l'amont de la mission. Il eût été utile par
exemple de voir dans quelle mesure l'ambiguïté de la relation entre fait missionnaire
et événement colonial n'est pas la conséquence de la position, politique autant que
théologique, des missionnaires par rapport à leur propre société : si, comme le montre
avec soin l'A., mission ne rime de loin pas toujours avec colonisation, c'est peut-être
aussi parce que les missionnaires eux-mêmes voulaient se distancer du «modèle de
civilisation» dont l'essor colonial assurait l'exportation. De même, on peut regretter que
l'A. ne systématise pas non plus ses réflexions sur le rôle joué par les évangélistes
«autochtones» dans le développement de l'œuvre missionnaire. Même s'il relève fort
habilement l'importance de ces derniers dans le «groupe des îles» (p. 299-315), ou
lorsqu'il fait état de la «crise éthiopienne» (p. 493-496) dans la mission du Zambèze,
c'est au lecteur d'ordonner un puzzle dont les pièces constituent l'un des enjeux
fondamentaux du fait missionnaire : l'émancipation progressive des Eglises fondées par les
diverses sociétés missionnaires. Certes, son analyse de la conférence missionnaire
d'Edimbourg en 1910, par exemple, nous révèle que cette dernière a inauguré l'ère du

«partenariat» entre Eglises de métropole et Eglises «autochtones», contrairement à une
vision encore très courante selon laquelle ce n'est que sous la contrainte et dans la
mouvance des guerres de libération nationale que les sociétés missionnaires ont été
contraintes de «lâcher du lest». B n'en demeure pas moins qu'un élément si important
aurait mérité une mise en perspective théorique et historique plus claire. Mais cela ne
retranche rien à la qualité d'un ouvrage qui nous prouve que, par le rayonnement de

son activité missionnaire, le protestantisme est un acteur incontournable du paysage
religieux français.

Didier Péclard



BIBLIOGRAPHIE 309

Jean-Denis Kraege, L'Ecriture seule. Pour une lecture dogmatique de la Théologie
Bible: l'exemple de Luther et de Barth (Lieux ihéologiques - 27), Genève, contemporaine
Labor et Fides, 1995, 304 p.

Dans cet ouvrage, qui est la reprise de sa thèse, Jean-Denis Kraege s'interroge sur
la bonne marche à suivre pour faire une lecture correcte de l'Ecriture. L'A. caractérise
une telle lecture de «naïve» et de «neutre» ; il entend par là une lecture qui soit le plus
à l'abri possible des diverses projections (idéologiques, théologiques, dogmatiques, etc.)
que chaque lecteur est tenté de transposer sur le texte. L'ouvrage s'articule autour de

quatre parties. Dans la première, l'A. définit successivement le statut de l'Ecriture, le
fonctionnement de la dogmatique et finalement la relation entre vérité et histoire. Tout
au long de cette partie, l'A. démontre à la suite de Kierkegaard que le Dieu qui s'est
paradoxalement donné à connaître en s'incarnant en Jésus de Nazareth n'est dicible
qu'au moyen d'une dialectique paradoxale. Il apparaît donc que seule une compréhension

dialectique de la foi chrétienne permet un juste accès aux Ecritures. En effet, seule
la logique dialectique permet au langage doctrinal d'éviter à la fois la réduction d'une
lecture purement historique qui néglige la dimension absolue de la vérité et la réduction
d'une lecture doctrinaire qui objectivise la vérité et nie son ancrage historique. La
deuxième partie présente l'herméneutique de Luther à partir de son commentaire de

l'épître aux Romains. Il ressort de l'analyse de cette herméneutique qu'elle se caractérise
avant tout par un christocentrisme paradoxal (c'est le thème du sub contrario, du Dieu
vivant qui se révèle dans l'incarnation et sur la croix) et par une méthode de corrélation
qui met sans cesse en relation le Christ et la foi. La troisième partie étudie
l'herméneutique du deuxième commentaire de l'épître aux Romains de Barth. La thèse défendue

par Kraege à propos de l'herméneutique de Barth peut se résumer ainsi : la véritable
interprétation de l'Ecriture consiste à retrouver au travers de l'histoire la Parole du texte
et à la redire pour le croyant d'aujourd'hui ; cela implique une juste dialectique entre
vérité et histoire, c'est-à-dire une dialectique qui respecte les deux pôles de manière
équilibrée. Par son commentaire, Barth vise à rendre son lecteur contemporain de la
Sache du texte, c'est-à-dire Jésus-Christ et met donc en œuvre les conséquences
herméneutiques de la contemporanéité kierkegaardienne (cf. p. 189). De même que Luther,
Barth centre son discours théologique sur le paradoxe «Jésus-Christ» et en particulier
sur l'événement de la croix. Or, comme l'A. l'avait déjà montré dans la première partie
de son livre, seule la dialectique est adéquate pour dire le paradoxe absolu. Viennent
alors plusieurs chapitres qui décrivent les différentes étapes de la dialectique et qui
mettent en évidence les rapprochements entre l'herméneutique de Luther et celle de

Barth. Dans la quatrième partie, l'A. définit les principes et les exigences d'une lecture
dogmatique de l'Ecriture qui complète la lecture historico-critique. Dans un premier
temps, l'A. rappelle, notamment à partir de Schleiermacher, quelques principes essentiels

de l'herméneutique ; dans un second temps, il donne quelques lignes directrices
personnelles quant à la lecture dogmatique de l'Ecriture. Celle-ci est tout d'abord une
lecture réceptive qui laisse parler le texte en mettant de côté le plus d'à priori possibles
et en l'interrogeant sur ce qu'il nous dit de la relation de l'homme à Dieu, à lui-même
et au monde. Le second moment de la lecture structure le texte reçu et l'articule avec
d'autres lieux théologiques. Le fondement à partir duquel se fait cette lecture
«structuratrice» est le «centre 'clair' et 'éclairant' des Ecritures qu'est le paradoxe absolu
du Dieu pendu au bois» (p. 267). Mettre en relation le lieu théologique et/ou
anthropologique du texte avec le fondement du Dieu révélé sub contrario, telle est la tâche
essentielle de la lecture dogmatique. - Dense et clair, cet ouvrage de J.-D. Kraege offre
une réflexion intéressante sur un sujet inépuisable et il peut se montrer d'une utilité
certaine pour tout lecteur qui tend à appréhender l'Ecriture au moyen d'une compréhension

critique et disponible. Certaines questions demeurent toutefois en suspens : le
critère du fondement tel que l'A. le décrit est-il vraiment adéquat pour la lecture des



310 BIBLIOGRAPHIE

textes de l'Ancien Testament? D'autre part, la lecture structuratrice proposée ne risque-
t-elle pas de se refermer en un système de lecture uniforme? Que la mise en pratique
de cette lecture dogmatique de l'Ecriture en juge!

Silke Cornu

Edmund Arens (éd.), Habermas et la théologie. Traduction de l'allemand de
D. Trierweiler (Cogitatio Fidei - 178), Paris, Cerf, 1993, 158 p.

Sous la direction d'Edmund Arens, cet ouvrage rassemble cinq contributions de

théologiens centrées principalement autour de la théorie habermassienne de l'agir
communicationnel (TAC). B s'agit de la traduction française partielle de Habermas und
die Theologie qui contient, en allemand, six contributions supplémentaires. Dans une
première étude, E. Arens lui-même fait le catalogue et la présentation des prises de

position d'Habermas à l'égard de la religion et du christianisme en particulier. Il survole
ensuite quelques-unes des tentatives théologiques d'intégrer en Allemagne et aux Etats-
Unis les réflexions habermassiennes sur la TAC. Après ce survol informatif, Helmut
Peukert propose un modèle théorique devant à ses yeux permettre toute convergence
future de la TAC et de la théologie. Il croit le découvrir dans un effort consistant à faire
converger l'histoire de la religion et la théologie critique du sujet, de la société, de

l'histoire, au moyen d'une réduction du théologique à l'éthique (ou à la théorie de l'agir
pratique), avec élimination du rite et de toute (existence face à une) transcendance. Peter
Eicher part d'une théologie de la parole de Dieu pour critiquer l'explication qu'Habermas

donne de l'histoire de la religion. Le tort d'Habermas est à ses yeux d'avoir oublié
qu'il pouvait y avoir un «agir parlant de Dieu». Quant à Günther Wenz, il part, lui, de
Schleiermacher et de la théologie herméneutique pour critiquer la critique
habermassienne. Il propose que les théologiens soient beaucoup plus attentifs que ne le permet
la TAC aux potentalitiés religieuses de ce qu'il nomme l'«intercompréhension» ou
«intersubjectivité communicationnelle». Enfin, Matthew L. Lamb cherche à montrer la
possible collaboration de la religion et de la dialectique de l'Aufklärung qui, se
corrigeant mutuellement, pourraient mener une lutte commune aussi bien contre les dog-
matismes de la modernité et de la postmodernité. - Cet ouvrage présente clairement
les enjeux du débat. Les deux contributions les plus critiques de Eicher et Wenz ont
un caractère tout particulièrement stimulant. On regrettera le langage dans lequel il est
écrit. S'il est difficile en allemand, il devient trop souvent très peu lisible, voire illisible
en français.

Jean-Denis Kraege

Hans Küng, Credo. La confession de foi des apôtres expliquée aux hommes

d'aujourd'hui, Paris, Seuil, 1996, 247 p.

Dans la ligne même de Vatican B, l'A. s'est fixé pour but de présenter la doctrine
de l'Eglise en répondant aux exigences de notre époque. Six parties permettent une
traversée du Credo qui prend en compte les objections courantes, sans renoncer à poser,
pour chaque article de foi, un «acte de confiance raisonnable». Il s'agit de traduire le

symbole des Apôtres dans notre monde postcopemicien, postkantien, postdarwinien et

posteinsteinien. Dieu le Père : même si la théorie du big bang semble confirmer la vérité
d'une création du monde, et qu'aucune science ne vienne à bout de l'énigme des

origines, Dieu n'est pas un bouche-trou et la Bible n'est pas factuelle mais interpré-



BIBLIOGRAPHIE 311

tative ; elle atteste que le monde ne doit son existence qu'à la bienveillante initiative
de Dieu. Quant à la vie sur terre, le fait même de l'évolution, son fondement et sa fin,
demeurent dans le mystère. Concernant les attributs de Dieu, on évitera le «tout-
puissant» à la suite du NT lui-même, et l'on retiendra Dieu «Amour» et «notre Père»

- dans une perspective postpatriarcale qui inclut l'être - «mère» de Dieu. Jésus-Christ :

la naissance virginale, mythe très répandu à l'époque, est loin d'être centrale dans le
message chrétien. Elle signifie un commencement vraiment nouveau dans l'histoire et
même dans l'histoire politique du monde. Il n'est pas indifférent que Jésus ait
historiquement existé ou non. «Il s'est incamé» signifie (dans un langage propre au monde
hellénistique) : il est, sous la forme humaine, la «parole» de Dieu, sa «volonté», son
«image», son «fils». La croix : alors que pendant près de mille ans, on n'a pas osé

représenter avec réalisme le Christ souffrant, le Credo ne parle que de sa souffrance,
de sa mort et de sa résurrection, et non de son message, marqué par une liberté d'esprit,
voire un laxisme incomparable. C'est bien ce Jésus, ce Fils ne prétendant à aucune
autorité qui a été crucifié. Il s'agit non de comprendre mais de surmonter la souffrance,
là encore dans un acte de confiance non rationnelle mais raisonnable. Ici plus encore
qu'au sujet des autres articles de foi, l'expression «confiance raisonnable» me paraît
discutable : faire confiance suppose un renoncement à la maîtrise qui n'est précisément
pas le propre de la raison ; faire confiance «en dépit de tout» semble au contraire
déraisonnable, c'est faire appel à un autre registre qui ne soupèse pas le pour et le contre :

l'acte de confiance évoque quelque chose d'inconditionnel qui me paraît incompatible
avec cette adhésion apparentée au fameux pari de Pascal. Enfers, résurrection et montée
au ciel : l'A. ne considère pas la descente aux enfers comme un article de foi important.
Pourtant, Luther et Calvin y voyaient l'expression des tourments du Christ et de sa
tentation d'un désespoir définitif. Dans cette ligne, le sheol étant, dans la tradition juive,
le lieu où l'on est oublié de Dieu, cet article du Credo pourrait à mes yeux signifier
que Jésus a connu de l'intérieur l'absence de Dieu - cet exil désespérant loin de sa Face -
et que son incarnation est allée jusque là! L'A. rappelle ensuite que ce n'est pas le
tombeau vide mais le message «il est ressuscité» qui est déterminant. A l'époque de
Jésus, on croyait en un Dieu qui ressuscite, mais la foi dans la résurrection de tous s'est
érigée sur la conviction que Jésus n'avait pas sombré dans le néant : ils l'ont vu «assis
à la droite du Père», ce qui justifie à nouveau une «confiance raisonnable» en un Dieu
qui-va-jusqu'au-bout. Le Saint Esprit, la communion des saints et le pardon des péchés.
A mon grand étonnement, l'A. ne dit presque rien de l'Esprit sinon que croire en lui
c'est reconnaître que Dieu peut prendre possession de notre cœur ambivalent! En
revanche, il est longuement question de l'Eglise, que l'A. désire «apostolique», c'est-
à-dire à la fois «catholique» (ou universelle), et «évangélique» (ou ancrée dans l'Evangile)

: la «sainteté» se vit alors comme la conformité de tout l'être personnel à la volonté
du Dieu «saint» - être choisi par et pour Dieu, vivre réconcilié avec Dieu ne se conçoit
pas sans être réconcilié avec les autres. La résurrection des morts et la vie étemelle :

on retrouve ici le même message que pour l'origine du monde : à la fin se situe Dieu,
et le jugement appartient à Jésus seul, qui n'a jamais prêché l'enfer. L'A. ne renonce
ni à la responsabilité personnelle ni à la toute-miséricorde de Dieu : la vie étemelle est
de toutes façons impensable et indicible. C'est encore dans la «confiance raisonnable»

que l'on confessera : je crois en un royaume de Dieu. Cet ouvrage est vivant : il vit
d'une foi traditionnelle en dialogue constant avec les données de l'existence ; il vit de

son approche respectueuse des autres religions et de toutes les confessions chrétiennes ;

il vit de son ouverture aux expressions artistiques des grandes vérités de la foi ; il vit
de sa sensibilité à des lectures de la Bible et de la tradition autres que masculines et
occidentales. Mais si l'on sent l'Esprit à l'œuvre dans cet ouvrage, on se demande

pourquoi l'A., à la suite de la tradition chrétienne occidentale, continue à lui accorder

si peu de place!

Lytta Basset



312 BIBLIOGRAPHIE

Colin E. Gunton, A BriefTheology ofRevelation, Ediburgh, T&T Clark, 1995,
134 p.

Donnant les Warfield lectures, le professeur de dogmatique du King's College à

Londres reprend le problème de la révélation. Critiquant, d'une part, le post-libéralisme
des Lindbeck, Thiemann et autres, qui selon l'A. remplaceraient la quête des fondements
(«foundationalism» de l'Aufklärung) par une ontologisation du récit de Jésus, Gunton
veut rétablir, d'autre part, le déséquilibre résultant du fait que le discours sur la révélation
a quitté peu à peu le terrain de l'œuvre divine du salut au profit d'une connaissance

quasi gnostique de Dieu, encore perceptible par exemple chez Barth. Notre connaissance
de la révélation, même générale, est toujours le fruit de l'Evangile. La doctrine de la
révélation générale est en effet dérivée de la révélation biblique et non inversement.
Se réclamant de Calvin, Gunton pose que la révélation provient d'un Dieu qui crée,
conserve, sauve et appelle dans une communauté de louange, bref, de son action
salvatrice. Voilà ce qui demeure fondation à proprement parler et sans quoi le monde
est à la merci de la fragmentation postmoderniste. Hypothèse qui me paraît nécessaire
même si je ne suis pas l'A. dans sa thèse de l'inversion du rapport entre révélation
générale et révélation biblique ainsi que dans sa lecture de Calvin.

Klauspeter Blaser

Hans-Peter Dürr, Walther Ch. Zimmerli (Hrsg.), Geist und Natur. Über den

Widerspruch zwischen naturwissenschaftlicher Erkenntnis und
philosophischer Welterfahrung, Bern, Scherz, 1989, 436 p.

Ce recueil peu habituel rassemble vingt-six conférences prononcées à l'occasion
d'un congrès international de la fondation Niedersachsen qui s'est tenu du 21 au 27 mai
1988 à Hanovre. L'objectif était de favoriser «la rencontre de la pensée occidentale et
orientale, de la rationalité technico-scientifique et de la religiosité mystique, du discours
théorique et des pratiques méditatives». De ce fait, les participants comptaient non
seulement des scientifiques (entre autres les prix Nobel J.C. Eccles et I. Prigogine) et
des philosophes (par exemple CF. von Weizsäcker et K. R. Popper), mais aussi des

maîtres de méditation (par exemple H.M. Enomiya-Lassalle), des ecclésiastiques (par
exemple le cardinal F. König) et des historiens de la religion (R. Panikkar). Parmi les

auteurs, nombreux sont ceux qui passent d'un monde à l'autre et se sentent chez eux
dans différentes cultures. Font défaut en revanche, dans ce volume, les contributions
traitant principalement des théologies des religions monothéistes (judaïsme, christianisme

et islam). Les thèmes des conférences peuvent être résumés de la manière
suivante : esprit et nature dans la perspective de la rationalité technico-scientifique
occidentale (Ie et VIIe parties) ; l'esprit humain entre les fondements de la biologie
évolutionniste et la réalité esthétique (IIe partie) ; environnement, industrie et économie
(IBe partie) ; approches proche-orientales et extrême-orientales du problème du rapport
entre esprit et nature (IVe partie) ; essais de synthèse entre spiritualité extrême-orientale
et responsabilité chrétienne (Ve partie) ; ainsi qu'une critique ésotérique (New Age\)
d'une synthèse prématurée entre christianisme et religiosité orientale (VIe partie). La
pluralité thématique de ce recueil, difficile à embrasser d'un seul regard, nous interdit
d'y voir autre chose que le document d'un premier «rendez-vous de dialogue»
(Weizsäcker) entre les cultures et les religions représentées. Même si cette rencontre a pris
la forme d'un congrès philosophique, elle ne pouvait ni ne devait avoir la structure d'un
processus académico-scientifique. C'est pourquoi, dans certaines contributions, la frontière

entre approche scientifique de la religion et propagande religieuse n'est plus guère



BIBLIOGRAPHIE 313

reconnaissable (cela vaut encore plus pour bon nombre de réunions parallèles du
congrès).

Christophe Wassermann

Charles Taliaferro, Consciousness and the Mind of God, Cambridge,
Cambridge University Press, 1994, 349 p.

L'A., professeur de philosophie à Northfield (Minnesota) reprend le débat avec le
théisme pour en proposer une forme modifiée. Il aborde la question de la relation entre
Dieu et le monde à partir d'une réflexion sur la conscience et sur le dualisme corps-
esprit. Renvoyant dos à dos l'idéalisme platonicien et le cartésianisme, il plaide en faveur
d'une conception holiste de l'homme (dualisme intégrateur) et d'une conception non
physicaliste de Dieu, tout en le pensant comme pleinement présent à sa création (théisme
intégrateur). Cet ouvrage intéressera surtout les amateurs de philosophie de la religion.

Clairette Karakash

Sabine Bobert-Stützel, Dietrich Bonhoeffers Pastoraltheologie, Gütersloh,
Chr. Kaiser-Gütersloher Verlagshaus, 1995, 384 p.

Cet ouvrage spécialisé est le fruit d'une thèse de doctorat soutenue par l'A. à la
Faculté de théologie de l'Université de Humboldt à Berlin, sous la direction du
professeur Jürgen Henkys. Cette thèse se veut une contribution à une meilleure compréhension

de la théologie pratique en général à partir de l'exemple particulier du
Bonhoeffer théologien pastoral au Séminaire de Finkenwalde. On «redécouvre» en effet
actuellement la théologie dite pastorale de Bonhoeffer, que l'on essaie de reconstruire
en se fondant sur les cours d'homilétique, de cure d'âme et de catéchétique qu'il donna
à cette époque (1935-1937). De multiples travaux récents sur la discipline de l'arcane,
la prière, la confession, les sacrements et la formation pastorale signalent cet intérêt
renouvelé pour de tels thèmes en un temps où l'on se lasse quelque peu des interprétations

unilatéralement centrées sur le «christianisme non religieux» des Lettres de

captivité et où l'on revient à la question de l'Eglise, des formes de la piété et de

l'expérience de Dieu. La thèse de Sabine Bobert-Stützel se situe donc dans ce cadre.
Construit en trois parties («Ministère et communauté» ; «Les pasteurs» - au pluriel! ;

«Prédication, cure d'âme et catéchétique»), l'ouvrage a l'avantage de nous faire sortir
de l'hagiographie et présente la matière de manière rigoureuse. En ce qui concerne
l'homilitique en particuher, l'A. montre qu'il y a une contradiction chez Bonhoeffer
entre son enseignement théorique et sa pratique. Alors qu'il défendait dans ses cours
une conception massive de l'autonomie du mouvement de la Parole de Dieu
(Eigenbewegung des Wortes) vers nous, sa pratique était en fait toute différente :

préférence pour une prédication à thème, très forte thématisation personnelle du texte
dont il faut «voir» le centre, exégèse plus pietiste que scientifique, option pour le libre
choix du texte contre les lectionnaires, prédication donc plutôt situationnelle ou
«contextuelle». A vrai dire, on s'en serait douté! - Remarque intéressante d'Albrecht
Schönherr, qui avait essayé sans succès de réinstaurer après la guerre une vie
communautaire pour les candidats au pastorat sur le modèle de Finkenwalde : notre temps se

montrerait critique envers toute institutionnalisation, quelle qu'elle soit, de la spiritualité,
envers la ritualité aussi, et surtout ne partagerait plus l'autoritarisme caractéristique des



314 LIVRES REÇUS

milieux de l'Eglise confessante des années 30. Certes, mais l'idéal d'une vita communis
n'en est pas mort pour autant. Ce livre en témoigne à sa manière.

Henry Mottu

René Devisch, Charles Perrot, Liliane Voyé, Louis-Marie Chauvet, Le rite,
source et ressources (Publications des Facultés universitaires Saint-Louis -
69), Bruxelles, Facultés Universitaires de Saint-Louis, 1995, 164 p.

La ritualité est un thème à la mode et donc très discuté. Ce volume collectif en

apporte une fois de plus la preuve. On aurait pu craindre à première vue un manque
d'unité vu la diversité des thèmes abordés. Mais la problématique de fond est très claire
et pourrait s'énoncer comme suit : comment fonder une anthropologie du rite qui tienne
compte de la diversité des cultures et des situations, sans émousser la critique du rite
dans la révélation judéo-chrétienne? - René Devisch, anthropologue et psychanalyste,
entreprend d'abord une minutieuse analyse d'un rite de guérison chez les Yaka du Zaïre.
Sa contribution («Des forces aux symboles dans le rite bantou : l'interanimation entre

corps, groupe et monde») veut montrer que le rite est «un tissage de symboles» visant
à relier, à «interanimer» divers ordres de réalité. Contre Victor Turner, pour qui le rite
est plutôt un drame social et liturgique (dans la ligne de Durkheim), Devisch défend
«la capacité authentiquement créative du rituel» à partir du corps comme «source
autogénératrice du rite». - De l'ethnologie, on passe alors à l'exégèse biblique avec la
contribution de Charles Perrot («Paroles et gestes rituels dans le Nouveau Testament»)
qui rappelle l'arrière-plan hellénistique anti-ritualiste des textes chrétiens. Ceux-ci
situent les gestes rituels dans un nouveau contexte : la résurrection, «l'événement même
d'une radicale non répétitivité», l'histoire (anamnèse et espérance) qui empêche le geste
de s'enfermer dans la magie du moment présent, le baptême et la Cène qui toujours
relient l'action rituelle au Christ. - Liliane Voyé, sociologue, montre à l'aide de
nombreux exemples (la famille en particulier, les «réseaux» qui tendent à remplacer les

groupes sociaux classiques, etc.), que si les rites changent et se déplacent, ils ne
disparaissent pas comme tels. - Enfin, Louis-Marie («Le rite et l'éthique : une tension
féconde» semble nuancer certaines conclusions de ses travaux antérieurs sur le sacrement.

«Le cœur de la liturgie et des sacrements n'est pas le rite, mais la Parole de Dieu»
qui y advient sous un mode spécifique, le mode rituel qui doit toujours s'ouvrir sur
l'éthique. - Deux questions de la part du recenseur : a) l'exposé de Devisch permet de

mieux comprendre la mentalité cosmovitaliste des Africains ; mais, ici comme ailleurs,
ne demande-t-on pas trop au corps? Ne va-t-on pas trop loin dans la critique du

«logocentrisme» occidental? b) Par rapport à la contribution de L. Voyé, y a-t-il
aujourd'hui création de nouveaux rituels ou non (je pense aux jeunes en particulier)?

Henry Mottu

Bernard Reymond, L'architecture religieuse des protestants. Histoire - Ca¬

ractéristiques - Problèmes actuels, Genève, Labor et Fides, 1996, 295 p.

Cet ouvrage du professeur de théologie pratique de l'Université de Lausanne aborde

un sujet trop souvent négligé, l'architecture religieuse en contexte réformé principalement

francophone. Pourtant, l'architecture religieuse constitue, d'une part, un élément

important du patrimoine bâti des villes et des campagnes et joue, d'autre part, un rôle
capital dans le vécu liturgique et spirituel des fidèles. - Dans ses deux premiers chapitres



LIVRES REÇUS 315

B. Reymond rappelle l'importance du fait architectural dans son rapport avec le
religieux. Il souligne notamment l'interaction qu'architecture et conceptions théologiques
peuvent avoir entre elles. Dès lors, à la suite de Paul Tillich, il se demande si le primat
de l'audit sur le visuel ne permet pas d'expliquer le désintérêt typiquement protestant
pour l'architecture. L'ensemble de l'ouvrage va donc chercher à donner tort à ce dédain
en montrant que la religion réformée aurait tout à gagner à mieux prendre en compte
les données architecturales. Si le travail de Reymond contribue à une telle prise de
conscience, il aura rendu un grand service. - Le troisième chapitre s'interroge sur le
concept de lieu. Le protestantisme s'est opposé, au moins d'un point de vue théorique,
à la notion de lieu saint. Dans un premier temps en tout cas, cela a conduit la Réforme
à développer une architecture beaucoup plus anodine et simple que celle du catholicisme.
On relèvera cependant que le protestantisme ne résistera pas longtemps à la tentation
de poser des éléments architecturaux forts et symboliquement marquants dans le
paysage. - Dans le même ordre d'idée, le chapitre 4 traite la question de l'espace intérieur
des lieux de culte qui, en régime protestant, va tendre à la création d'espaces unifiés.
La Réforme s'oppose ainsi à la hiérarchisation des espaces sacrés et profanes
caractéristique de l'architecture religieuse occidentale classique (chœur - nefs - chapelles
latérales). Cet espace indifférencié affirme architecturalement que c'est l'ensemble de
la communauté célébrante qui est le seul véhicule du sacré. - Le cinquième chapitre
est à mon avis le plus passionnant au niveau de l'approche architecturale théorique.
Reymond montre de manière extrêmement fine comment le protestantisme a évolué dans
son expression architecturale et comment il a habité à sa manière les styles de son temps.
On voit l'architecture passer du style sobre de la Réforme classique au baroque puis
au néoclassicisme avant d'aboutir dans la seconde partie du XLXe siècle à une approche
néo-médiévale nostalgique évoluant en un style que Reymond caractérise de pittoresque.
Cependant, plus on se rapproche de l'époque contemporaine, plus le style architectural
devient difficile à classer. Jusque dans les années 60, l'A. distingue entre style
international, style totalitaire (par exemple St Luc à Lausanne) et style boîte à chaussure.
On peut déjà s'interroger sur la simplification que ces descriptions représentent, mais
le traitement des quelques exemples intéressants et originaux d'architecture réformée
récente - notamment St Jean à la Chaux-de-Fonds et St Matthieu à Lausanne - pose
encore plus problème. Reymond se contente d'affirmer que cette architecture cherche
«à s'inspirer des réalisations à succès de grands architectes» (p. 130). Ce portrait quelque
peu méprisant est très insuffisant car il ne prend pas du tout en compte le géme propre
aux tendances architecturales contemporaines. A ce propos, les architectes n'apprécieront

sans doute guère la description des orientations récentes de leur branche de la

page 24 : «une sorte de rococo technocratique et post-moderne où la recherche d'effets
esthétiques surprenants s'allie au souci d'exploiter au maximum les possibilités offertes

par de nouveaux matériaux [...]». Or, si l'on en revient aux deux exemples cités plus
haut, l'A. aurait pu s'interroger sur la symbolique véhiculée par la courbe ascendante
caractérisant ces bâtiments. Elle n'est sans doute pas innocente car l'architecture
contemporaine travaille beaucoup la symbolique des formes et des volumes qu'elle façonne.
Le caractère hautement symbolique de l'espace et la volumetrie architecturale ne sont
d'ailleurs que marginalement pris en compte. Reymond privilégie une approche
essentiellement fonctionnaliste, même lorsqu'il traite d'espace ou de lumière. - Les chapitres
6 à 10 abordent successivement les questions d'organisation du lieu de culte, de lumière,
de symboles, d'acoustique et de qualité de l'air. Ces chapitres mariant une approche
historique avec des remarques très pragmatiques seront sans nul doute très utiles aux
paroisses projetant de rénover, de modifier ou même de construire un lieu de culte.
On signalera que Reymond plaide pour un usage très modéré des dispositifs artificiels
tels que ceux liés à l'éclairage, la sonorisation ou la climatisation, à l'exception notable
du chauffage hivernal. Concernant l'acoustique, ses remarques rendront attentif au fait
qu'une bonne acoustique dépend essentiellement d'une architecture adaptée -



316 ENGLISH SUMMARIES

malheureusement les coûts des modifications envisageables peuvent être importants -
et du posé de voix correct de l'officiant. En ce qui concerne l'organisation, l'A. montre
que le protestantisme passe d'un modèle très communautaire - les quatre côtés de

l'espace réservé à l'officiant étant occupés par l'assemblée - à une disposition en
auditoire. Finalement, sans plaider pour un dépouillement total des lieux de culte,
Reymond montre bien que les symboles classiques comme la croix ou la Bible sur la
table de communion constituent un apport assez tardif dans la tradition réformée. En
outre, les œuvres picturales devraient, sans être proscrites, au moins être facilement
démontables après avoir été présentées quelque temps. Reymond craint notamment que
les fresques vieillissent mal. - Le 1 Ie chapitre traite de la question des restaurations.
Reymond insiste sur le fait que leur but ne devrait pas forcément être de revenir à l'état
primitif du bâtiment. En effet, certaines transformations ultérieures peuvent, elles aussi,
être considérées comme une part importante du patrimoine architectural protestant. -
Le chapitre 12 termine l'ouvrage en s'interrogeant sur l'architecture religieuse
aujourd'hui. Les lieux de culte sont souvent multifonctionnels, ils sont fréquemment
intégrés dans des ensembles architecturaux, paroissiaux ou non, plus vastes. Reymond
s'interroge enfin sur les affectations interconfessionnelles de plus en plus fréquentes des
lieux de cultes. On retrouve dans ce dernier chapitre sur l'architecture contemporaine
le traitement essentiellement fonctionnaliste de l'A. C'est avant tout le programme et
les fonctions des futurs bâtiments qui y sont mentionnés. - Cet ouvrage traite d'une
très large palette de questions liées à l'architecture protestante. En dépit des quelques
lacunes relevées plus haut, il convient de souligner qu'à la fois les problèmes historiques
et ceux d'ordre pratique sont traités avec finesse et subtilité. Ce texte marque à n'en
pas douter une étape majeure dans la réflexion architecturale réformée. De plus, il s'agit
d'une source documentaire remarquable, dont l'accès est en outre facilité par l'index
des édifices mentionnés qui figure en fin de volume. Au niveau formel, on appréciera
la splendide documentation iconographique et la mise en page de belle facture. On
regrettera peut-être le caractère assez dense du texte et l'absence de résumés de chapitre
qui auraient rendu la lecture plus aisée.

Jean-Daniel Macchi

Jacques Audinet, Ecrits de théologie pratique (Théologies pratiques), Ottawa,
Novalis/Cerf/Lumen vitae/Labor et Fides, 1995, 284 p.

Dix-neuf contributions jalonnent le parcours de ce livre. Elles nous conduisent de
la théologie pastorale vers la théologie pratique. A la suite de P.-A. Liégé, l'A. définit
la théologie pastorale comme «la réflexion systématique sur l'ensemble du mystère de

l'Eglise en acte vécu dans le temps de sa croissance» (p. 31). L'accent est mis sur
l'analyse des médiations ecclésiales. La théologie pastorale a donc ici une acception
plus large que chez les théologiens réformés où ce terme désigne les investigations qui
touchent à l'exercice concret du ministère des pasteurs. Ebranlée par les mutations
survenues au sein de la société, la théologie pratique doit conquérir un vrai statut de
scientificité. J. Audinet s'est attelé avec courage et ténacité à ce labeur, puisque ses

articles se déploient sur plus de vingt ans, offrant ainsi aux lecteurs un aperçu de

l'histoire de cette recherche dans le monde catholique, essentiellement francophone. Les
contributions sont regroupées en trois volets. Dans une première partie, l'A. s'emploie
à définir les contours du domaine circonscrit par la théologie pratique. Son point de

départ est empirique, puisqu'il en va de «l'articulation du dire et du faire dans l'ici et
maintenant de nos cultures» (p. 6). La deuxième partie, intitulée «L'élaboration de la
pratique», met en œuvre des modèles consistant à rendre compte de façon rigoureuse



BIBLIOGRAPHIE 317

des relations existant entre les actions sociales de l'Eglise et ses références croyantes.
La troisième partie se veut synthétique et vise à poser les conditions réelles de
l'interdisciplinarité. Elle tente de saisir la «chose chrétienne» (seul terme de l'ouvrage qui
nous paraît malheureux) comme une pratique sociale. Elle vise à saisir l'acte de foi en
tant qu'il est immergé dans la culture contemporaine (voir p. 186). L'apport de ces
travaux est riche. Bornons-nous à mentionner trois bénéfices parmi les plus importants.
D'abord, ces écrits allient définitions rigoureuses et précisions de langage, en évitant
le jargon ; par exemple, l'A. prend bien soin de noter ce que signifie pour lui le concept
d'«action» (voir p. 116). Ensuite, l'ouvrage se donne comme modèle d'une réflexion
méthodologique ; cette dernière n'est pas reléguée une fois pour toutes dans les
prolégomènes, mais à chaque étape, le champ, l'objet de la recherche, les présupposés,
1'«instrumentation» et le statut de la réflexion théologique sont examinés ; à cet égard,
l'article consacré à la transmission de la foi nous semble exemplaire (p. 179-189). Enfin,
ce livre offre un dépaysement bienvenu aux lecteurs protestants. La judicieuse distinction

entre l'«instituant» et l'«institué» permet d'élaborer une conception dynamique de
la théologie pratique en prise sur le réel. En accordant toute son attention à la action
research, J. Audinet nous invite à dépasser une théologie de l'intentionnalité et à nous
centrer sur la pragmatique. Malgré quelques inévitables redites (une citation d'E. Poulat
revient au moins deux fois), ce hvre inaugure de belle manière cette nouvelle collection
qui se donne justement pour ambition de stimuler les recherches en théologie pratique.

Félix Moser

Yves Congar, Ecrits réformateurs. Choisis et présentés par Jean-Pierre Jossua,
Paris, Cerf, 1995, 378 p.

Introduit par le Père Jossua, ce recueil présente quelques textes majeurs du P.

Congar. Différents morceaux ont été sélectionnés dans l'intention de faire découvrir
parmi les intuitions majeures du théologien celles qui ont eu un impact transformateur
et ont surpris beaucoup de milieux. La présente anthologie donne un très bon et bel

aperçu de l'œuvre si riche, si erudite et si réfléchie de Congar. Partout, il Ue le pastoral
avec le dogmatique. On est donc reconnaissant de posséder cette édition. Si sa première
partie est consacrée aux fondements christologiques, le reste du livre est largement
ecclésiologique, centralement lorsque les textes choisis abordent le mystère, la structure
et la vie de l'Eglise, et par un autre biais dans les parties qui parlent de l'œcuménisme
et de la vie dans le monde. Jossua avait évidemment l'embarras du choix aussi bien
quantitativement que qualitativement La sélection porte sur la production d'après-
guerre et la plupart des textes datent de la période postconciliaire (on pourrait souhaiter

que les références bibliographiques soient plus claires et plus précises). - Qu'est-ce qui
singularise la théologie de Congar? J'avoue que tout en étant émerveillé par la fréquentation

des sources et la finesse de la réflexion, j'ai de la peine à saisir le point particulier
qui en fait des écrits dont on ne pourrait pas confondre l'A. avec d'autres. C'est
probablement l'ensemble qui compte, et non pas une originalité particulière. Il s'agit
d'un climat, d'une spiritualité, d'un équilibre dans le jugement qui traversent l'écriture
de Congar et qui en font quelque chose qui sort du lot. Certaines propositions, quelque

peu révolutionnaires à l'époque, ne nous font plus aujourd'hui froncer les sourcils. C'est
dire que la place de Congar dans l'histoire du XXe siècle lui est assurée. Sera-t-il encore
un maître pour les problèmes qui nous occupent à présent et dans l'avenir? J'ai quelques
doutes.

Klauspeter Blaser


	Bibliographie

