
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 46 (1996)

Heft: 3

Artikel: Étude critique : pourquoi faut-il encore un pape? : Quatre plaidoyers
pour le ministère de Pierre

Autor: Leuba, Jean-Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-650487

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-650487
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 128 (1996), P. 273-282

ÉTUDE CRITIQUE

POURQUOI FAUT-IL ENCORE UN PAPE

Quatre plaidoyers pour le ministère de Pierre

Jean-Louis Leuba

Résumé

Un évêque, deux théologiens et un journaliste catholiques allemands
entendent dégager l'intention légitime des définitions de Vatican I, reprises

par Vatican II, au sujet du primat juridictionnel et magistériel du pape. Pour
ce faire, ils tentent de surmonter les difficultés que leur formulation soulève.
La Rome officielle pourrait-elle entrer dans leurs vues Plusieurs manifestations

récentes invitent à demeurer dans l'expectative à cet égard.

Le mérite de cette publication ', petite par son volume, mais riche et

suggestive par son contenu, est de présenter brièvement, mais clairement, les

difficultés que soulève, surtout depuis Vatican I, l'existence de la papauté
romaine et de tenter d'y répondre.

La première des quatre contributions, due à M. Stephan Otto Horn,
salvatorien, professeur de théologie fondamentale à Passau («La mission
pétrinienne de l'Eglise de Rome»)2, brosse un tableau des aspects bibliques
et patristiques. L'A. montre comment la primauté de Pierre, fondée dans les

récits évangéliques de la vie de Jésus et des apparitions du Ressuscité, s'est
manifestée à Jérusalem, puis à Rome, où elle devait survivre à l'apôtre sous
la forme des évêques successifs de cette ville, dont il signale l'importance
croissante face aux autres sièges épiscopaux et aux prétentions des empereurs
chrétiens. Ces pages, qui ne présentent rien de très original ont l'avantage de

rappeler au lecteur laïque d'aujourd'hui des faits qu'il n'a pas toujours en

mémoire.

1 H.-J. Fischer, St. O. Horn, W. Kasper, H. J. Pottmeyer, Wozu noch einen Papst
Vier Plädoyers für das Petrusamt, Köln, Communio, 1993, 87 p.

2 «Die petrinische Sendung der Kirche von Rom. Biblische und patristische
Aspekte».



274 JEAN-LOUIS LEUBA

Dans son étude «Au service de l'unité et de la liberté de l'Eglise.
Contribution à la discussion actuelle sur le mintère de Pierre dans l'Eglise»3, le

professeur Walter Kasper, actuellement évêque du diocèse de Rottenburg/
Stuttgart, s'attache à la signification profonde des faits exposés par M. Horn.
Il aborde en trois points les questions essentielles qui se posent à l'Eglise de

Vatican U confrontée aux décisions de Vatican I.

1. Le fondement théologique de la papauté

A la suite de la déclaration commune du Groupe américain de théologiens
catholiques et luthériens 4 Mgr Kasper constate que, selon les recherches

modernes, «la question de savoir si Jésus a institué Pierre comme premier pape
est anachronique» (p. 24). D convient bien plutôt de se demander «dans quelle
mesure le recours ultérieur aux figures de Pierre touchant la papauté est

conforme aux perspectives du Nouveau Testament» (p. 24-25). Contre le
cardinal Manning, qui estimait que «le dogme doit vaincre l'histoire» (p. 23),
et contre l'opinion qu'il appartient uniquement «à l'histoire de fonder ou de

vaincre la papauté» (p. 25), l'A. affirme que dogme et histoire se confirment
mutuellement. Cela l'amène à inverser les termes de la «théorie théologique
selon laquelle la préséance de l'Eglise de Rome, puis du siège episcopal de

Rome et finalement de l'évêque de Rome est fondée sur une parole explicite
de Jésus relative au pouvoir et à la succession de Pierre» (p. 26). Au contraire,
«ce qui est au commencement, ce sont les expériences historiques de la foi.
Et celles-ci ont conduit à une relecture de l'Ecriture» (ibid.). Ainsi la déclaration

de Jésus en Mt 16,17-19 a été invoquée «ultérieurement pour légitimer
le rôle et la prétention de Rome à la primauté, rôle et prétention issus de

multiples causes historiques» (p. 25), parmi lesquelles on relèvera, «outre le

fait que Rome était la capitale de l'Empire, la fidélité de l'Eglise romaine dans

la persécution, le martyre à Rome des deux apôtres Pierre et Paul, et le passage
de Jérusalem à Rome qui s'annonce dans les Actes des apôtres» (p. 25-26).

En d'autres termes, c'est le témoignage charismatique de l'Eglise de Rome,
mis ultérieurement en relation avec le ministère de Pierre, qui est à l'origine
de la primauté pontificale de l'évêque de Rome. A cet égard, Vatican II n'a
pas «reçu» Vatican I sans soumettre à une interprétation spirituelle les
déclarations d'allure juridique et autoritaire formulées par la majorité de ce Concile.

3 «Dienst an der Einheit und Freiheit der Kirche. Zur gegenwärtigen Diskussion
um das Petrusamt in der Kirche» (Reprise, légèrement modifiée, d'un article paru dans
la revue Catholica 23 [1978]).

4 P. C. Empie, T. A.Murphy, «Ministry and the Church Universal» inPapalPrimacy
and the Universal Churchy Minneapolis, 1974, p. 9-42.



POURQUOI FAUT-IL ENCORE UN PAPE? 275

Par là, Vatican II a rejoint les évêques minoritaires de 1870, qui ne s'étaient
finalement ralliés que «parce qu'ils espéraient qu'une semblable interprétation
spirituelle l'emporterait dans l'avenir» (p. 29).

Au total, «le ministère de Pierre, comme tous les ministères de l'Eglise,
doit toujours se légitimer par la manière spirituelle dont il s'exerce. A ce titre,
il doit se manifester en pratique «comme une fonction spirituelle au service
de l'unité et de la liberté dans la foi» (p. 30).

2. Au service de l'unité

Comme on le sait, la fameuse Nota Praevia ajoutée à la Constitution sur
l'Eglise Lumen gentium à la demande de Paul VI a renforcé l'autorité
juridictionnelle du pape. C'était soulever de nombreux problèmes. En effet, alors que
le pape a un privilège dans l'ordre de la juridiction, il n'en a point dans l'ordre
sacramentel. Dès lors, la juridiction ne l'emporte-t-elle pas sur la

sacramentalité, laquelle implique la communauté? Ainsi isolée et placée au-
dessus de la sacramentalité, la juridiction n'est-elle pas contraire à la hberté
chrétienne? Répondre à ces questions constitue, selon Mgr Kasper, une des

tâches importantes de la théologie.
Principal élément de réponse: il serait indiqué de parler de primat pastoral

plutôt que de primat juridictionnel. Sans doute le droit et l'institution peuvent
garantir la liberté. Encore faut-il qu'ils soient au service d'une unité conçue
comme garantissant l'exercice des dons variés faits à tous les fidèles. Le pape
doit donc être «le lieu qui protège la liberté, il doit être le centre de l'unité
et de la communication» (p. 36). Il s'agit de dépasser la notion d'une Eglise
hiérarchique, pyramidale, au profit de la compréhension qu'avait le christianisme

antique, selon lequel l'Eglise est une «unité communionnelle d'Eglises»
(p. 38). Cela ne signifie pas que l'Eglise, ayant un centre, ne puisse être aussi

une garantie pour les Eglises de leur indépendance par rapport aux diverses

pressions extérieures (Etat, société, etc.). Toutefois, il y a lieu de souhaiter que,
loin de constituer une espèce de super-évêque à la tête d'une administration
centrale, ce qui accentuerait encore la séparation entre juridiction et réalité

sacramentelle, donc communionnelle, le pape soit l'organe spirituel au service

d'une unité de foi respectueuse des diverses traditions chrétiennes et permettant
leur communion dans l'essentiel de la foi5.

5 A cet égard, l'A. n'entre pas dans la question de savoir comment les diverses

confessions - Eglises orthodoxes et protestantes - pourraient être au bénéfice du

ministère pontifical de l'unité. Mais il découle de ses considérations que l'on pourrait
s'acheminer vers une solution positive, impliquant un «uniatisme» qui ne serait plus
un terme suspect.



276 JEAN-LOUIS LEUBA

3. Au service de la foi

Mgr Kasper s'attache ici aux deux questions essentielles - et complexes -
que soulève Vatican I: les conditions dans lesquelles une décision du pape doit
être considérée comme infaillible et la signification même du terme d'infaillibilité.

Sur le premier point, l'A. insiste sur le fait que l'infaillibilité du pape n'est

pas separable de l'infaillibilité de l'Eglise. Bien plutôt, celle-là donne à celle-
ci le moyen de s'exprimer. Ce n'est pas, certes, que le pape n'ait qu'un rôle
passif d'enregistrement. Il lui appartient au contraire de discerner l'authentique
sensus fidelium au sein des témoignages parfois très divers et confus émanant
de l'ensemble des communautés et des membres de l'Eglise. En ce sens, le

pape a pour mission de «représenter la souveraineté de l'Evangile sur l'Eglise»
(p. 46). S'il en est ainsi, comment comprendre la déclaration de Vatican I selon

laquelle «les décisions cathédrales du pape sont irréformables par elles-mêmes

(ex sese) et non en vertu du consensus de l'Eglise» (p. 47)? Bien que cette
formule puisse signifier la souveraineté de l'Evangile, comme certains
théologiens protestants (Heinrich Ott, Wolfhart Pannenberg) l'admettent, l'A.
estime qu'elle est «malheureuse et devrait être remplacée par une formule
meilleure. Car son intention n'est pas d'exclure que le pape, avant de définir,
doit entendre le témoignage de l'Eglise, ni que sa définition appelle la réception
et l'interprétation de l'Eglise. Elle signifie uniquement que les décisions, dans

ce qu'elles ont d'obligatoire au point de vue formel et juridique, ne peuvent
être soumises à une instance juridique plus haute, qu'ainsi on ne peut en appeler
du pape à un Concile général» (p. 47). L'A. tire de ces vues deux conséquences
pratiques. La première, c'est que les décisions ex cathedra «revêtent un
caractère extraordinaire, l'ordinaire étant les autres formes d'annonce de la foi
[...] qui ne peuvent être soumises aux arrêts de quelque bureaucratie centrale

[...] Par ailleurs il serait peu sage d'étendre la prétention d'infaillibilité à

l'enseignement ordinaire du pape» (ibid.) La seconde conséquence, c'est que
«toute proclamation officielle ne peut résulter que d'un dialogue avec les

fidèles [...] L'Eglise enseignante doit d'abord laisser parler l'Eglise écoutante,

afin que celle-ci puisse vraiment entendre. Sinon elle donne des réponses à des

questions qui ne sont pas posées, tandis qu'elle laisse sans réponse les questions
qui se posent» (p. 48).

Quant à la signification exacte du terme d'infaillibilité, Mgr Kasper, se

référant à Hans Küng - dont il n'admet d'ailleurs pas toute la position -,
souligne que la question fondamentale «n'est pas le rapport entre l'infaillibilité
de l'Eglise et celle du pape, mais bien celui entre l'inconditionnelle vérité
divine et son expression humaine, toujours conditionnée historiquement»
(p. 49). Au point de vue catholique, l'Eglise «n'est rien de plus qu'un sacrement,

c'est-à-dire un signe dans la direction de la foi [...] Les dogmes sont des

symboles, qui introduisent à la foi et initient à son mystère [...] C'est pourquoi
il est légitime de distinguer entre la parole de l'Eglise, toujours conditionnée



POURQUOI FAUT-IL ENCORE UN PAPE? 277

historiquement, amalgamée parfois même avec des représentations philosophiques

ou théologiques erronées, et la réalité à laquelle cette parole entend rendre
témoignage» (p. 51). Somme toute, «un dogme infaillible doit être compris
comme une déclaration historique ouverte (ein geschichtlich offener Satz) [...]
ou encore, comme le remarque excellemment H. Schlier, comme quelque chose

qui doit être médité à jamais» (ibid.). Plus profondément, on dira «qu'un
chrétien catholique ne croit pas au pape, mais à la vérité que le pape atteste,
c'est-à-dire à la vérité qui s'atteste par le pape [...] Cela exige de l'autorité
ecclésiastique un style nouveau, non autoritaire, mais éminemment
argumentatif dans sa manière d'annoncer la foi» (p. 52).

Résumant son propos, l'évêque de Rottenburg/Stuttgart constate que l'unité
dont témoigne le ministère de Pierre n'est pas l'unité monolithique de la
métaphysique antique, mais «l'unité vivante de la Trinité, une unité dans la
diversité, dans la "périchorèse", la communion mutuelle des personnes»
(p. 53). Ainsi compris, «le ministère de Pierre peut aider à réconcilier le
principe catholique d'autorité avec le principe moderne de liberté. D peut aussi

tracer un chemin vers cette plus grande unité œcuménique de l'Eglise qui est
inéluctablement exigée de nous» (p. 54).

Dans sa contribution («Le pape en tant que personne politique»)6, M. Hans
Joachim Fischer, correspondant politique de la Frankfurter Allgemeine Zeitung
pour l'Italie et le Vatican, part de la célèbre Circular-Depesche du 14 mai 1872
dans laquelle Bismarck affirmait que le Concile du Vatican I, en décrétant les

dogmes de l'infaillibilité et de la primauté pontificales avait conféré au pape
une fonction complètement nouvelle, celle de monarque universel exerçant la
totalité des droits épiscopaux, les évêques n'étant plus, vis-à-vis des

gouvernements, que les représentants d'un souverain étranger, plus absolu que tout
autre souverain absolu dans le monde. Nonobstant la Déclaration collective
des évêques allemands qui s'employaient à marquer la différence entre
«domaine public» et «affaires intérieures à l'Eglise» (p. 60), l'A. estime que «après

plus d'un siècle un observateur extérieur ne peut considérer l'analyse de

Bismarck comme entièrement fausse, même si les évêques allemands avaient
raison du point de vue théologique» (p. 62). En fait, «le Saint-Siège, gouvernement

central de l'Eglise catholique et (aujourd'hui) petit Etat souverain de

la Cité du Vatican, constitue une respectable institution internationale» (p. 63).
Et M. Fischer de mentionner les 145 Etats représentés auprès du Saint-Siège,
les 404031 prêtres, les 4091 évêques résidants, titulaires et retraités, les 152

cardinaux 7, le tout dirigé par un seul homme. Une telle organisation est capable
d'influencer la politique mondiale, à telle enseigne que M. Gorbatchev pouvait
déclarer, en 1992: ce qui s'est produit ces dernières années en Europe n'aurait

6 «Der Papst als Politiker».
7 Chiffres de 1991, sauf nombre des représentants diplomatiques qui est de 1993.



278 JEAN-LOUIS LEUBA

pas été possible sans ce pape, sans le grand rôle - aussi politique - que Jean-
Paul n a joué dans l'histoire du monde» (p. 65). Pour le chef soviétique, «la
Perestroïka et la Glasnost avaient un précurseur: la déclaration de Jean-Paul

II lors de son accession au pontificat en 1978 en faveur de l'"Ouverture des

frontières", et [...] sa critique constante de toute idéologie et de toute doctrine
oppressive de l'homme» (p. 67). Même constatation de l'A. à propos de la
Pologne, où l'influence du pape, sa menace de s'y rendre et finalement sa visite
elle-même en 1983 ont contribué décisivement à libérer les forces religieuses
et nationales» (p. 68) dans ce pays et dans toute l'Europe centrale.

Pionnier de la liberté de conscience et de l'esprit démocratique dans le
monde, il serait souhaitable, selon M. Fischer, que le pape fasse triompher les
mêmes principes à l'intérieur de son Eglise. Rappelant une remarque de

Novalis opposant les entreprises artificielles à la croissance naturelle des

sociétés humaines, notre A., pour conclure, invite «le pape et la curie à prendre
garde que la papauté, qui est une idée grandiose et courageuse, ne compromette
la croissance naturelle de l'ensemble de l'Eglise. Le ministère de Pierre n'a
pas été créé seulement pour dominer, mais pour servir» (p. 70).

Reprenant le titre du recueil («Pourquoi l'Eglise a-t-elle besoin d'un
pape?»)8, M. Hermann Josef Pottmeyer, professeur de théologie systématique
à l'Université de Bochum et membre de la Commission internationale de

théologie, constate qu'il y a une tension fondamentale entre la collégialité
episcopale et le primat du pape, que d'ailleurs les évêques de Rome n'ont pas
toujours été à la hauteur de leur tâche (Grand Schisme, Réformation, scandales
dans leur conduite) et que surtout «la primauté à laquelle on prétend est
difficilement separable de la tendance à tout ramener à soi, à se placer au-
dessus de la communauté et à s'isoler d'elle» (p. 72-73). Sans doute, le

mouvement néo-ultramontain qui a triomphé au XLXe siècle émanait-il, plus
encore que du pape et des évêques, «du peuple catholique lui-même qui, en

présence des menaces» pesant sur la substance et la liberté de l'Eglise,
souhaitant une papauté forte» (p. 73). En fait, «ce qu'une situation de crise faisait
apparaître comme souhaitable a créé depuis un malaise général dans l'Eglise»
(ibid.). «Dans sa forme actuelle, le primat de juridiction et de magistère met
le pape lui-même et ses organes d'exécution devant une tâche proprement
impossible. En face de l'énorme accumulation de pouvoir primatial, il n'existe
aucune instance régulière de contrôle, si bien que toute critique ne peut que
prendre la forme d'une désobéissance» (ibid.).

Pour surmonter ces difficultés, l'A. s'inspire de l'ouvrage de Hans Urs von
Balthasar Der antirömische Affekt9. Loin d'être une apologie du système

8 «Wozu braucht die Kirche einen Papst?»
9 Hans Urs von Balthasar, Der antirömische Affekt. Wie lässt sich der Papsttum

in der Gesamtkirche integrieren?, Freiburg in Brisgau, Herder, 1974.



POURQUOI FAUT-IL ENCORE UN PAPE? 279

romain, comme une lecture superficielle pourrait le faire penser, les pages de
1'eminent théologien suisse «ne laissent pas de critiquer le développement
récent de la papauté et de la théologie qui en rend compte» (p. 74). D ne suffit
pas de changer les structures de l'Eglise, il faut pénétrer plus profondément
dans son mystère. Et Balthasar de citer à ce sujet une profonde remarque de
Pascal. «En considérant l'Eglise comme unité, le pape, qui en est le chef, est

comme tout. En la considérant comme multitude, le pape n'en est qu'une partie.
Les Pères l'ont considérée tantôt en une manière, tantôt en l'autre et ainsi ont
parlé diversement du pape (Saint Cyprien : Sacerdos Dei). Mais en établissant
une de ces deux vérités, ils n'ont pas exclu l'autre. La multitude qui ne se réduit
pas à Tunité est confusion: Tunité qui ne dépend pas de la multitude est

tyrannie (Pottmeyer, p. 75; Balthasar, p. 20-21)l0.
Comment concevoir le ministère de Pierre de telle sorte qu'en lui et par

lui soient intégrées l'unité et la diversité? Balthasar ne se fait pas d'illusions.
«Vatican I a si habilement fermé la porte à toute intégration qu'on ne pourrait
la rouvrir sans que s'écroule tout l'édifice catholique» (Pottmeyer, p. 76;
Balthasar, p. 106). Tout ce qu'a pu faire Jean XXLLI à cet égard, «c'est de

gouverner comme si le texte (seil, de Vatican I) n'existait pas et, lorsqu'il ne

put plus résister aux pressions de son entourage, de convoquer un nouveau
Concile. Quant au texte, il ne l'a pas éliminé. Quoi qu'il en soit des

rééquilibrages opérés, le Second Concile du Vatican ne l'a pas abrogé. Aussi bien
ne pouvait-on lui faire face qu'en y succombant» (Pottmeyer, p. 76-77;
Balthasar, Klarstellungen, 1978, p. 94).

Balthasar estime pourtant possible d'intégrer le ministère de Pierre dans

l'Eglise totale. Pour ce faire, il faut remonter à la personne historique de Pierre.
On y trouve deux traits fondamentaux qui déterminent la place actuelle du

ministère pétrinien dans l'Eglise.
D'une part, Pierre, dans son ministère d'unité n'est pas isolé. H est inséré

dans un ensemble de témoins, le Baptiste, Marie, les Douze, Paul. La vocation
de Pierre est conditionnée par les autres vocations. Toutes sont dans un rapport
de «périchorèse» (p. 79). D'où la nécessité pour les tenants actuels du ministère

pétrinien de tenir compte plus largement de la diversité des vocations des

Eglises locales et d'y trouver l'aliment de leur propre vocation. En plus de cette
tâche intérieure à l'Eglise et qui nécessite un recours beaucoup plus fréquent
au principe de subsidiarité, l'A., touchant la tâche œcuménique de l'Eglise,
attend du ministère de Pierre «qu'il réalise l'unité de l'Eglise de telle sorte

qu'elle permette une plus grande diversité que jusqu'ici [...] Inversement, pour
donner libre cours à sa diversité et la vivre, l'Eglise a besoin du pape pour

10 B. Pascal, Œuvres complètes, Paris, éd. Chevalier, La Pléiade, Paris, Galli-
mard,1954, p. 1335. C'est moi qui souligne, à l'intention d'une part des catholiques,
d'autre part des protestants, en écho d'ailleurs à Pascal «L'unité et la multitude: Erreur
à exclure l'une des deux, comme font les papistes, qui excluent la multitude, ou les

huguenots, qui excluent l'unité» (ibid.).



280 JEAN-LOUIS LEUBA

renforcer les Eglises locales et promouvoir l'œcuménisme, en étant le centre
de la communio ecclésiale, le garant de l'unité et de l'universalité de l'Eglise»
(p. 81).

D'autre part, «s'il y a unité de tension entre ministère et charisme (Paul),
ministère et amour (Jean), ministère et service (Marie) [...] il y a pour Balthasar
également unité de tension entre le ministère et la personne» (p. 79). De
manière spécifique, «Pierre est simulJustus et peccator, fallibilis et infallibilis»
(Pottmeyer, p. 80; Balthasar, p. 151). D en est de même des successeurs de

Pierre. Leur culpabilité personnelle, parfois très patente, ne compromet pas
fondamentalement l'indéfectibilité de leur fonction. «Cette tension entre
ministère et personne, entre fidélité de Dieu et infidélité de ses serviteurs et
"partenaires" demeure une pierre d'achoppement - la pierre d'achoppement
centrale du catholicisme» (Pottmeyer p. 83; Balthasar, p. 151), qu'il lui importe
de repérer et de surmonter.

Comme on a pu s'en convaincre en lisant les pages qui précèdent, les quatre
collaborateurs du plaidoyer pour la papauté, notamment les trois derniers, ont
fait un effort notable pour dégager l'intention légitime des définitions de

Vatican I et pour tenter de surmonter les difficultés que leur formulation
soulève. Tout en reconnaissant pleinement leur mérite, l'on pourrait souhaiter

que soient plus élucidées plusieurs des perspectives qu'ils ont ouvertes. C'est
le cas, en particulier, de ce que Mgr Kasper dit touchant le rôle du pape comme
«représentant la souveraineté de l'Evangile sur l'Eglise» (p. 276 ci-dessus)

permettant au sensus fidelium d'exprimer sa propre infaillibilité. Il est hors de

doute qu'un tel ministère est indispensable, eu égard à la multiplicité et à la
diversité, parfois contradictoire, des opinions présentes dans la «multitude»,

pour reprendre l'expression de Pascal. Mais comment fonctionne-t-il Le pape
serait-il doué, à l'instant précis de son accession au pontificat, d'un charisme

spirituel soudain, le douant de la capacité immédiate de discerner l'Evangile
au sein de toutes les opinions, de sorte que, sans qu'elle doive se légitimer
davantage, Roma locuta, cause finital S'il en était ainsi, ne faudrait-il pas en
déduire que l'Eglise romaine ne serait en fait, qu'un illuminisme supérieurement

organisé? Dès lors, n'est-il pas nécessaire de concevoir non seulement

que les décisions pontificales résultent - comme l'admet à juste titre Mgr
Kasper - d'une écoute de l'Eglise écoutante par l'Eglise enseignante, mais

qu'elles introduisent un dialogue de l'Eglise enseignante avec l'Eglise
écoutante, pour aider cette dernière à discerner la conformité des décisions

pontificales avec l'Evangile? En d'autres termes, la réception par l'Eglise
écoutante des décisions de l'Eglise enseignante n'est-elle pas un élément
constitutif de la proclamation de la vérité évangélique Mgr Kasper semble

bien faire un pas en ce sens lorsqu'il attend de l'autorité ecclésiastique un «style

nouveau, non autoritaire, mais argumentatif»? (p. 277 ci-dessus), dans sa

manière d'annoncer la foi. Soit. Mais alors qu'en est-il? Un style
«argumentatif» n'implique-t-il pas un dialogue entre le pape et la multitude



POURQUOI FAUT-IL ENCORE UN PAPE? 281

aussi après la décision pontificale? Plus encore, n'exige-t-il pas le recours à

une référence souveraine, à dégager de l'Ecriture et de la tradition conforme
à l'Ecriture, référence qui domine à la fois le pape et la multitude? Et n'est-
ce pas au nom de cette référence que le pape peut montrer ce qu'est l'Evangile
et inviter la multitude à «recevoir» son témoignage?

Quoi qu'il en soit, nos auteurs ont apporté la preuve que Vatican I, non
absent de Vatican II, peut être interprété d'une manière qui n'enferme pas
l'Eglise dans un totalitarisme monolithique impliquant nécessairement, comme
Pascal l'a dit, une «tyrannie» (p. 279 ci-dessus).

Dans l'ensemble leurs plaidoyers pour le ministère de Pierre reflètent «ce
qu'ils exigent impérativement de l'autorité ecclésiastique: un style nouveau,
essentiellement argumentatif, de l'annonce de la foi» ".

L'autorité ecclésiastique est-elle disposée à répondre positivement à cette
exigence? A cet égard, on ne peut, actuellement que demeurer dans l'expectative.

Les dimensions d'une simple étude critique ne permettent pas d'envisager

la question dans son ensemble. Deux prises de position de Rome - la
Rome officielle - permettent toutefois de se faire une idée du climat dans lequel
cette exigence serait reçue.

La première a trait à l'exercice du pouvoir magistériel. Comme on le sait,
le Souverain Pontife, dans sa lettre apostolique Ordinatio sacerdotalis du

22 mai 1994 l2, s'est exprimé catégoriquement «sur l'ordination sacerdotale
exclusivement réservée aux hommes», en précisant que «cette position doit être
définitivement tenue par tous les fidèles de l'Eglise» (p. 692), c'est-à-dire

qu'en fait, elle est infaillible. Une telle pratique de l'exercice du magistère
correspond-elle à ce que Mgr Kasper attend du Souverain Pontife? La décision

porte-t-elle sur un sujet ayant un caractère extraordinaire? A-t-elle été prise
après un vrai dialogue avec l'Eglise écoutante? Constitue-t-elle une «déclaration

historique ouverte» (p. 277 ci-dessus) Le fait que le Christ n'a choisi
ses apôtres que parmi des hommes est-il un argument biblique décisif? Si l'on
tient aux «faits» 13, pourquoi accorde-t-on à ce fait infiniment plus d'importance

qu'à cet autre «fait» qu'il n'a choisi ses apôtres que parmi les Juifs?
Autre symptôme du climat romain récent : la «Lettre aux évêques de

l'Eglise catholique», datée du 28 mai 1992 et envoyée par la Sacrée Congrégation

de la foi, «sur certains aspects de l'Eglise comprise comme communion».

On y lit: «Le ministère du Primat comporte essentiellement un pouvoir
véritablement episcopal, non seulement suprême, plénier et universel, mais

aussi immédiat sur tous, tant les Pasteurs que les autres fidèles» l4. S'il en était

vraiment ainsi, en quoi pourrait bien consister concrètement la «subsidiarité»

11 Franz-Josef Steinmetz, s.j., recension dans la revue Geist undLeben, 68 (1995).
12 Texte dans Documentation catholique, Paris, 19 juin 1994, N° 2096.
13 Note de présentation de la Lettre, ibid.



282 JEAN-LOUIS LEUBA

souhaitée par M. Pottmeyer? (p. 279 ci-dessus), en accord sur ce point avec
les Orthodoxes en particulier? Si le pape est vraiment évêque universel, on
ne voit plus quelles compétences pourraient encore revenir aux diocèses, aux
paroisses et aux fidèles?

Que les choses soient claires : la primauté juridictionnelle et magistérielle
du pape n'est pas nécessairement identique à l'image qu'en donne le climat
actuel de la Rome officielle. Aussi bien, la plupart des théologiens plus ou
moins contestataires, conscients de la différence entre l'Eglise pécheresse à

l'image de la personne de Pierre et l'Eglise infaillible fondée sur son ministère,
et qui ne peuvent guère se faire entendre que dans la «désobéissance» (p. 278

ci-dessus), n'envisagent que très rarement de se convertir à l'orthodoxie ou
au protestantisme. Ils pensent mieux servir la chrétienté en tâchant de réformer
leur Eglise de l'intérieur plutôt qu'en la quittant, afin qu'elle puisse mieux
s'acquitter de son ministère propre. Est-ce à dire que les protestants et les
orthodoxes devraient les rejoindre? Non point! Rebus sic stantibus, c'est en
demeurant à l'écart qu'ils peuvent, du dehors, les aider à cette bonne œuvre,
en leur apportant le vivant et libre ressourcement dans l'Ecriture que leur
permet leur indépendance par rapport au siège romain. Encore faut-il que, loin
de considérer les efforts de leurs frères catholiques avec suspicion comme
autant de tentatives de récupération, ils ne contestent pas, en principe, la
nécessité d'une primauté juridictionnelle et magistérielle bien comprise, sans

laquelle le témoignage chrétien volerait en éclats, compromettant jusqu'à
l'anéantissement l'annonce de la vérité évangélique.

14 Ed. Pierre Téqui, Paris, 1992, p. 15. On remarquera que la Lettre reprend et souligne
le terme d'immédiat de Vatican I, Denzinger-Schönmetzer, N° 3064, qui ne figure pas
dans la Constitution dogmatique de Vatican U, Lumen gentium, N" 22, § 2.


	Étude critique : pourquoi faut-il encore un pape? : Quatre plaidoyers pour le ministère de Pierre

