Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 46 (1996)

Heft: 3

Artikel: Théologie de la croix et esthétique contemporaine
Autor: Cottin, Jérdme

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-650486

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-650486
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 128 (1996), P. 253-272

THEOLOGIE DE LA CROIX ET
ESTHETIQUE CONTEMPORAINE !

JEROME CoOTTIN

Résumé

La théologie de la croix formulée par Luther et redécouverte dans la
théologie contemporaine pourrait étre comprise comme une condamnation de
toute tentative de penser esthétiquement la foi. Pourtant la croix, fondamen-
talement, ne s’oppose pas a la beauté mais a la puissance. Il est donc possible
d’articuler la croix et I'esthétique, et cela d’autant plus que les recherches
artistiques contemporaines se présentent comme des contestations radicales
des ceuvres humaines et rejoignent ainsi, au niveau du sens, le message
paradoxal de la croix.

La présente recherche d’un dialogue entre art et théologie part du paradoxe
suivant, dont je dresse rapidement le constat: la théologie de la croix s’est
largement imposée ces derniéres années, tant en milieu luthérien, qui constitue
son Sitz im Leben d’origine 2, qu’en milieu réformé 3, La théologie de la croix
n’étant pas une simple explication de I’événement de la croix, mais un principe
d’interprétation de I’existence croyante dans le monde, elle a permis d’affronter
et d’éclairer des domaines marquants de notre modernité, comme la psycho-
logie, la «praxis» politique, la création littéraire ou, plus récemment, I’écologie.
Toutefois, aucun prolongement de la theologia crucis n’a été tenté dans le
domaine de la culture visuelle, qui est pourtant, sous son double aspect —
médiatique et artistique —, ’'un des phénomeénes les plus marquants de notre
époque. La théologie de la croix a méme été parfois 1’occasion d’affirmer un

! Ce texte est une version remaniée de la conférence introductive du colloque des
facultés de théologie des pays latins d’Europe, qui a eu lieu 2 Rome en septembre 1995,
sur le théme «art et théologie».

2 L’ouvrage de base reste W. voN LoeweNicH, Luthers theologia crucis, Munich,
Ch. Kaiser, 1954; 1'ceuvre d’Eberhard Jiingel est également trés marquée par la pro-
blématique de la croix.

3 L’ceuvre de Moltmann et, dans une autre perspective, P. BUHLER, Kreuz und
Eschathologie. Eine Auseinandersetzung mit der politischen Theologie, im Anschluss

an Luthers theologia crucis, Tiibingen, J.C.B. Mohr, 1981.



254 JEROME COTTIN

désintérét pour 1'image “, alors méme que Luther, aidé de son ami le peintre
Cranach, a tenté de la transcrire en images °.

Parallélement la croix — plus précisément I’image de la croix ou 1'image
du crucifié — reste 1'un des rares motifs chrétiens qui continue i étre utilisé,
sans cesse interprété et commenté dans la création artistique contemporaine °.
Alors que I’art contemporain ne se référe plus que trés marginalement aux
récits bibliques, la croix continue a étre représentée, racontée, interprétée dans
des ceuvres et contextes les plus divers. Le dialogue avec certains de ces artistes
montre que I’intérét pour cette figuration est loin d’étre simplement formel et
refléte un questionnement sur le sens de 1’existence, une ouverture a 1’ Autre,
un engagement concret dans le monde au service des causes perdues, un
combat contre 1’injustice sous toutes ses formes 7.

Ce double constat me permet de formuler I’hypothése suivante: loin d’in-
terdire toute création culturelle contemporaine — qu’elle soit musicale, litté-
raire, corporelle ou visuelle —, la théologie de la croix peut au contraire en
constituer le fondement. Elle servirait ainsi de critére d’interprétation et de
compréhension de I’art contemporain. Inversement, le langage esthétique de
la création contemporaine se présente — de maniére directe ou indirecte —
comme une bonne actualisation de ce que peut €tre une théologie de la croix,
a travers les thémes, les moyens d’expression et les objets qu’elle donne a voir.
Un tableau moderne prend ici valeur de paradigme: il s’agit de la grande
Crucifixion de ’expressionniste allemand Emil Nolde (1912)8, ceuvre qui a
été doublement rejetée, tant par I'institution ecclésiale a son époque que, plus
tard, par le régime national-socialiste.

Je voudrais explorer cette double perspective — la théologie de la croix comme
inspiratrice et herméneute de I’art contemporain et 1’art comme expression du
renversement opéré par la croix — en deux temps. Tout d’abord, en prenant au

4 Les critiques de J.-D. KrRAEGE au début de son article, «Luther théologien de la
musique», ETR 58 (1983), p. 450-452, ne se justifient pas, vu le sujet traité, et font par
ailleurs preuve d’une méconnaissance de 1’intérét qu’avait Luther pour les images. Cf.
ma réponse, «Luther théologien de I’image», ETR 67 (1992), p. 561-569.

> J. WirTH, «Le dogme en image : Luther et I'iconographie», Revue de I'Art 52
(1981), p. 9-23.

6 H.-R. WEBER, Depuis ce vendredi-la. La croix dans I'art et la priére, Paris/
Geneéve, Le centurion/Labor et Fides, 1979; F. MENNEKES, J. ROHRIG, Crucifixus. Das
Kreuz in der Kunst unserer Zeit, Freiburg-Basel-Wien, Herder, 1994. Ainsi que les
réinterprétations modernes de la crucifixion de Griinewald, cf. n. 35.

7 Cela ressort des interviews réalisées par F. MENNEkEs et J. ROHRIG, Cruci-
fixius, auprés des artistes suivants: Georg Bazelitz, Alfred Hrdlicka, Francis Bacon,
Antonio Saura, Joseph Beuys, Markus Liipertz, Antoni Tapies, Arnulf Rainer, Eduardo
Chillida.

8 E. NoLDE : Leben Christi, neunteiliger Altar, 1912. Stiftung Ada und Emil Nolde,
Seebiil.



THEOLOGIE DE LA CROIX ET ESTHETIQUE CONTEMPORAINE 255

sérieux les objections qu’une théologie de la croix oppose a toute représentation
et en y répondant. Ensuite, en montrant comment théologie de la croix et esthé-
tique contemporaine peuvent se rencontrer et s’éclairer mutuellement.

1. La croix, suspension du moment esthétique
1.1. Une beauté suspendue

Prendre au sérieux la croix, c¢’est d’abord ancrer le salut dans une théologie
de la Parole, non dans une perception esthétique de la réalité, encore moins
dans sa duplication en image °. La foi concerne ce qu’on ne voit pas, nous dit
I’auteur de 1'épitre aux Hébreux (11,1), expression reprise par Luther
(WA 7,418). Luther se montre ici un interpréte fidéle de Paul qui, comme nous
allons le voir, annonce que la croix est liée d la Parole seule.

A plusieurs reprises Paul met en avant 1I’opposition irréductible qui existe
entre la foi et la vue, opposition qui se cristallise dans I’événement de la croix.
Dans la croix en effet, il y a tout a croire et rien a voir; ou plutét ce que 1’on
voit, un crucifié pendu au bois, ne peut étre qu’un obstacle a la foi, laquelle
ne saurait se fonder sur le spectacle de I’humiliant échec d’une mort ignomi-
nicuse. La foi est un paradoxe pour la raison humaine, mais aussi pour le
langage des sens qui ne peuvent croire que Dieu donne son amour aux humains
sous les traits d’un corps torturé. Si la foi est une sagesse, dit Paul, alors il
s’agit d’une sagesse «en mystére et cachée» (1 Co 2,7), visible au seul regard
de Dieu, invisible pour les humains. La gloire du Seigneur qui s’est révélée
sur la croix est «ce que I'eeil n’a pas vu» (1 Co 2,9), dit encore 1’apdtre, a
travers une citation qui combine les textes d’Esaie 64,3 et de Jérémie 3,16 '°.

? Au sens strict, il n’y a pas équivalence entre esthétique, perception et image.
L’esthétique n’implique pas forcément la vue, la perception est une donnée plus an-
thropologique qu’esthétique et ne doit pas étre confondue avec I'image, laquelle se
présente comme une copie, un double, un analogon de I’objet qu’elle re-présente. Il
ne faut toutefois pas trop forcer cette distinction (qui s’avére souvent difficile a faire)
pour les raisons suivantes: 1. L’art contemporain s’est émancipé de 1’analogon et
revendique une perception non esthétique de la réalité ou des objets montrés. 2. Le regard
constitue bien 1’une des entrées possibles dans le domaine de I’'image: entre voir un
objet et voir la représentation d’un objet, il y a une différence de degré, non de nature.
Cf. J. BerGER, Voir le voir (Collection textualités), Paris, Alain Moreau, 1976 ;
J.-P. KELLER, La nostalgie des avant-gardes, Zoé/Aube, 1991 en part. le chap. III «De
I’artiste comme “revoyant”», p. 63-109. 3. L’une des définitions de 1’image est qu’elle
est bien une représentation mentale, donc une réalité anthropologique. Cf. I'article
«Image», du Dictionnaire de la langue frangaise du 19¢ et 20° siécle, Tome IX, Paris,
CNRS, 1981, p. 1143-1149.

10 Technique littéraire courante a I'époque de 1’apétre, qui consiste & combiner deux
textes bibliques, selon un procédé attesté dans le judaisme contemporain par des recueils
de citations (les testimonia).



256 JEROME COTTIN

Cette contestation du voir par le croire n’est donc pas une invention paulinien ;
elle se réclame de la tradition biblique et prophétique la plus authentique. Dans
la deuxi¢me épitre aux Corinthiens, Paul affirme encore, & propos de la foi
en la résurrection: «Notre objectif n’est pas ce qui se voit mais ce qui ne se
VoIt pas ; ce qui se voit est provisoire, mais ce qui ne se voit pas est éternel»
(2 Co 4,18). Loin de se réduire au seul événement historique de la mort de
Jésus sur la croix, c’est donc toute I’économie de la foi qui se caractérise par
une suspension du voir au profit du seul croire. Paul le dit encore dans 1’épitre
aux Romains : «Nous avons été sauvés, mais c’est en espérance. Or voir ce
qu’on espere n’est plus espérer: ce que I’on voit, comment I’espérer encore?»
(Rm 8,24).

Dieu ne se donnera jamais aux humains dans une relation esthétique ou
visuelle dans laquelle ’homme interviendrait par un acte de création quelcon-
que, mais dans une relation de Parole. Nul ne soutiendrait, sauf au prix d’une
perversion insoutenable et qui n’a hélas pas épargné le christianisme dans la
piété morbide qui a précédé — et parfois suivi — la Réforme, que ce crucifié-
torturé est beau !'. On ne peut non plus, sauf au prix d’un affadissement du
message chrétien, affirmer que la laideur repoussante du Christ en croix n’est
qu’un accident de parcours, une sorte de bavure de Dieu vite réparée par le
spectacle éblouissant de splendeur du ressuscité.

En redécouvrant le caractére central du message de la croix, la théologie
contemporaine a également mis I’accent sur 1’absence de toute perception
esthétique du crucifié. La vérité de la croix sera décrite en terme de refus de
tout langage plastique. Ainsi Bonoeffer: «Christ est parole, et non pas couleur,
forme ou pierre» 12 ou encore Moltmann: «Le symbole de la croix dans
I’Eglise renvoie au Dieu crucifi€é, non entre deux cierges sur 1’autel, mais entre
deux voleurs sur le calvaire des hommes perdus, devant les portes de la
ville» '3, La croix renvoie au serviteur souffrant sans beauté ni éclat d’Es 53,2
qui n’est pas le kalos anthropos de I’antiquité grecque. Comme Rordorf 1’a
résumé récemment, I’amour de Dieu se révele précisément 1a ou, dit-il, il n’y
a plus aucune beauté ni image : «Dans la figure du crucifié, la proximité de
Dieu se donne en effet dans la plus totale inapparence, sans eidos ni doxa [...].
Si la révélation de Dieu constitue la crise des images, la mort du Christ sur
la croix en est I’acmé» 14,

"' Sur la perversion quasi érotique du rapport aux images saintes aux XIVe et
X Ve siécles, J. WIrTH, L’image médiévale, Paris, Meridiens Klincksieck, 1989, et part.
les p. 263-343: «L’amour des images».

12 D. BONHOEFFER, Qui est et qui était Jésus-Christ, Paris, Cerf, 1981, p. 58.

13 J. MoLTMANN, Le Dieu crucifié, Paris, Cerf, 1978, p.51.

14 B. RORDORF, Tu ne te feras pas d’image, Paris, Cerf, 1992, p. 19.



THEOLOGIE DE LA CROIX ET ESTHETIQUE CONTEMPORAINE 257

J’apporterai deux correctifs a ces jugements. Le premier est d’ordre anthro-
pologique. La croix interdit toute beauté, mais interdit-elle pour autant toute
image, I’image étant comprise dans le sens anthropologique d’une sollicitation
du regard, d’une extériorisation de 1'image intérieure du crucifié que nous
portons en nous? Ce que dit I’événement de la croix, c’est d’abord que Dieu
ne se donne pas 4 ’humain comme idée mais comme réalité, corporéité, et
donc aussi comme image '>. Mon deuxiéme correctif est d’ordre esthétique ;
je ne fais que le mentionner car j'y reviendrai: la croix est 1’anti-beauté
comprise dans le sens de I’harmonie antique des formes et des proportions ;
mais si la beauté était autre chose que cela?

1.2. Une beauté gratuite

Mais il existe une objection plus fondamentale encore a la pensée qu’une
théologie de la croix interdirait toute expression esthétique de la foi: ce que
la croix condamne, ce n’est pas la beauté, mais les prétentions des ceuvres
humaines a nous rapprocher de Dieu. Ce que la croix condamne fondamen-
talement, c’est d’abord tout ce qui va a I’encontre du mouvement d’amour de
Dieu envers I’humanité. La croix suspend certes 1’esthétique, mais de la méme
maniére qu’elle suspend toute action, toute attitude, toute pensée, toute créa-
tion humaine qui auraient une quelconque prétention face au salut de Dieu.
Moltmann I’exprime de la maniére suivante: «Si la foi au crucifié contredit
toutes les représentations de la justice, de la beauté, de la moralité que se fait
I’homme, la foi au crucifi€ contredit aussi tout ce que les hommes se repré-
sentent en général sous le mot “Dieu”, tout ce qu’ils désirent et tout ce dont
ils peuvent s’assurer» '6,

L’insuffisance de ce raisonnement est qu’il repose sur une non-différen-
ciation entre deux réalités qui ne relévent pas du méme niveau de compré-
hension. Il y a I’ordre de la révélation de Dieu d’une part (la croix), I’ordre
de I’expression de Dieu d’autre part (I’esthétique). La premiére chose a faire
est donc de distinguer clairement ces deux niveaux de réalité. On ne peut pas
partir d’une affirmation théologique (la présence paradoxale et invisible de
Dieu sur la croix) pour conclure par une affirmation d’ordre esthétique (le
caractére mensonger et trompeur de toute image). Un exemple tiré de Karl

15 L’anthropologie de Luther est concréte au point de faire du corps de Jésus une
image de Dieu que le croyant voit: «Celui qui considére, gofite et boit le sang, il voit
Dieu, adore Dieu, crucifie et outrage Dieu, entend Dieu et boit Dieu» (WA 23, 184)
ou encore: «Ce n’est pas simplement de la chair, mais une chair remplie de divinité
et celui qui touche la chair touche Dieu» (WA 23, 194, 23). Cf. M. LIENHARD, Au ceeur
de la foi de Luther, Jésus-Christ, Paris, Desclée, 1991.

16 J. MoLTMANN, Le Dieu crucifié, p. 48.



258 JEROME COTTIN

Barth illustre parfaitement cette confusion entre ces deux niveaux de réalité.
Evoquant la beauté de Dieu, Barth affirme, dans la ligne d’une theologia crucis,
que cette beauté ne peut se révéler que dans I’image du crucifié: «On chercherait
en vain la beauté de Dieu dans une gloire qui ne serait pas celle du crucifié.»
Et il en tire immédiatement une conclusion esthétique en recommandant, de
maniére a vrai dire déplacée, que les artistes chrétiens renoncent a leur art car,
dit-il, «I’image du Christ, la seule image authentique ne saurait étre reproduite,
parce qu’elle parle pour elle-méme, et cela aussi a sa propre beauté» !7. Barth
passe ici de la manifestation de Dieu (Dieu se révéle en Jésus-Christ) & son
expression artistique (on ne peut pas faire des images du Christ), puis revient
a une esthétique de Dieu (Dieu est beau) dans la plus totale et naive continuité.
Le théologien balois ne fait alors que reproduire — mais a I’inverse — la logique
des ceuvres qu’il dénonce, et qui manifeste la confusion entre la manifestation
de Dieu et I'action des hommes. D’ou sa réponse en forme de négation, de
rupture: Dieu parle quand ’homme écoute, non quand il crée. Dieu manifeste
sa beauté quand I’homme renonce a produire la sienne. Dieu devient beau au
moment méme ou toutes les images humaines de Dieu sont brisées.

Or une théologie fondée sur la révélation de Dieu dans le crucifié condamne
les idoles, non les images. Les idoles, c’est-a-dire toutes les représentations de
Dieu fondées sur le succés, le mérite, la force et la richesse '8. Les images de
Dieu brisées par la croix ne sont pas des images artistiques mais des images
mentales, des représentations idolatres, des idées de grandeur et de toute-puis-
sance humaines. On est ici dans le registre théologique, non dans 1’esthétique.

Ce serait mécomprendre et abuser d’une théologie de la croix — en faire
une idole — que de prétendre qu’elle condamne 1’art. Une théologie de la croix
condamne certes la logique des ceuvres, mais il s’agit des ceuvres de la
Loi, au sens paulinien du terme, non des ceuvres d’art. Si nous relisons les
théses 19 4 24 de la Dispute de Heidelberg '° nous ne trouvons pas autre chose
qu’une condamnation des ceuvres comme chemin de salut. L’ceuvre d’art,
I’image ne sont pas spécifiquement visées par Luther et ne sauraient a priori
étre qualifiées d’expression d’une theologia gloriae. Luther oppose deux
maniéres de connaitre Dieu: la théologie de la croix, qui exprime la faiblesse,
la souffrance et la solitude de Dieu sur la croix, et la théologie de la gloire,
qui montre la grandeur et la majesté de Dieu dans les ceuvres de la création,
y compris de la création humaine ?°. L’opposition que pose Luther n’est pas

17 K. BartH, Dogmatique Il/1 (vol.7), p. 422.

18 Avant d’étre de métal, I’idole est mentale, selon la définition qu’en donne le
Réformateur en expliquant le premier commandement du Décalogue. M. LUTHER, Grand
catéchisme : «La confiance et la foi du cceur font et le Dieu et ’idole [...]. Ce a quoi
tu attaches ton cceur et tu te fies est, proprement, ton dieu.» (Euvres, t. VII, p. 33).

19 M. LutHER, Dispute de Heidelberg, (Euvres, t.1, p. 135-138.

20 Pour une présentation compléte de la theologia crucis de Luther : P. BUHLER,
Kreuz und Eschatologie, en part. les p. 63-260.



THEOLOGIE DE LA CROIX ET ESTHETIQUE CONTEMPORAINE 259

entre 1’art et la théologie, I'image et Dieu, le visible et I’invisible, I’esthétique
et I’éthique, mais entre deux maniéres d’appréhender Dieu dans sa relation au
monde. Une ceuvre d’art, une attitude éthique, un discours, une action humaine
peuvent donc emprunter I'une des deux voies: étre I’expression d’une
theologia crucis ou au contraire 1’expression d’une theologia glorige.

On pourrait méme aller plus loin et voir dans la theologia crucis de Luther
le début d’une réhabilitation du visible, du regard, des choses matérielles du
monde. Quand Luther dit que le théologien est «celui qui saisit les choses
visibles et inférieures de Dieu en les considérant a partir de sa Passion et de
la croix» 2!, il ne pose certes pas une affirmation esthétique. Mais a partir de
cette constatation, une esthétique théologique est possible, puisque précisément
Dieu ne se situe pas dans I'invisibilité de 1’idée mais dans les choses visibles
et inférieures de ce monde. Biihler le note également, a propos des théses 19-
21 : «La theologia crucis se centre sur le visible, non sur I’invisible» 22. Luther
évoque d’ailleurs explicitement I’'idée que 1’homo peccator, par I’ceuvre de
I’amour de Dieu, devienne beau: «Les pécheurs sont beaux parce qu’ils sont
aimés, ils ne sont pas aimés parce qu’ils sont beaux» %3.

La croix suspend la beauté, elle ne la supprime pas ; elle libére 1’image
de tout le poids du sacré qui la tenait prisonniére de 1’idole. La théologie de
la croix n’interdit pas la création artistique, elle interdit simplement de faire
du visible une voie d’accés a I’'invisible; elle dénonce la confusion des plans
qui fait qu’une réalité esthétique conduit a une réalité spirituelle.

1.3. Une beauté soumise da la vérité

L’esthétique serait-elle donc permise a condition de n’avoir rien a faire
avec I’Evangile? Certes pas. Il y a aussi une vérité évangélique de la beauté.
Un stimulant article d’Eberhard Jiingel >4 nous aidera a nous situer par rapport
a la conception classique de la beauté, comprise comme manifestation de la
vérité. Cette conception philosophique du beau entre-t-elle en conflit avec une
théologie de la croix? Dans un premier temps, oui; mais pas de maniére
définitive. La encore, on peut parler d’une suspension du beau face a la croix,
et non d’une suppression; de son évaluation critique, et non de son oubli.

2l M. LuTHER, Dispute de Heidelberg, p. 135 (proposition 20).

22 p. BUHLER, Kreuz und Eschatologie, p. 112. L’A. poursuit: «Diese Betonung der
visibilia trifft den Kern der theologia crucis, obschon sie, wie wir noch sehen werden,
differenziert werden muss.»

23 M. LUTHER, Dispute de Heidelberg, p 140 (commentaire de la proposition 28).
24 B, JUNGEL, «“Auch das Schéne muss sterben”. Schonheit im Lichte der Wahrheit.

Theologische Bemerkungen zum #sthetischen Verhiltnis», ZTK 81/1 (1984), p. 106-
127.



260 JEROME COTTIN

Suspension de la beauté car, pour Jiingel, la croix ne permet pas de considérer
la beauté comme une autre forme de vérité; ou alors cela signifie que la croix
n’est plus le seul lieu d’interprétation de 1’existence croyante dans le monde.
La beauté n’est pas la vérité; elle n’a aucune prétention de vérité, sinon cette
vérité entrerait forcément en conflit avec la vérité de Dieu. Il ne s’agit pas, dit
Jiingel, de nier 4 la beauté une valeur évangélique, religieuse ou spirituelle, mais
de lui dénier la prétention, nourrie par Hegel et I’idéalisme allemand, de se poser
comme seul critére de vérité, ce qui serait une maniere détournée de revenir a
la logique des ceuvres, par le biais de la raison humaine. Auch das Schone muf3
sterben (la beauté aussi doit mourir); cette citation de Schelling que Jiingel
reprend a son compte ne signifie pas une apologie du laid, une séparation
compléte entre la beauté et I’Evangile, mais un effort de clarification entre
différentes maniéres de situer la beauté par rapport a la vérité de I’Evangile. La
beauté doit mourir a sa prétention de se substituer a la vérité, pour renaitre sous
une autre forme; elle peut dire la vérité, mais d’une autre manicre.

Il y a en fait deux niveaux de vérité, dit Jingel: la vérité-Wahrheit (la
pensée philosophique ou théologique) et la vérité-Wahrnehmung (la perception
esthétique qui peut aussi signifier ’audition). La vérit€é de I’Evangile d’une
part et la vérité de 1’art d’autre part, qui ne se situent pas sur le méme plan
dans la mesure ou la seconde trouve dans la premicre son ultime critére de
vérité. La beauté ne devient vraie qu’a la lumiére de la vérité, im Lichte der
Wahrheit. C’est pourquoi la beauté doit annoncer le vrai, doit disparaitre pour
que la vérité apparaisse en pleine lumiére; s’effacer, et non mourir. C’est 1a
que la citation de Schelling est trompeuse: il ne s’agit pas de tuer la beauté,
de nier I’art, mais de tuer sa prétention a se substituer a la vérité.

La beauté ne peut se substituer a la vérité, sinon la Gloire efface ou remplace
la croix, la gratuité artistique devient ceuvre de salut. Mais la beauté ne reléve
pas non plus du plaisir insignifiant, du passe-temps ludique, de la contemplation
de la forme, sinon I’esthétique se pervertit en esthétisme, la forme évacue le fond,
le signe remplace le sens. Ne peut étre appelé beau, dit Jiingel, que ce qui est
en relation avec la vérité de la croix. Une beauté théologiquement pensée est
plus que la belle apparence (der schone Schein) d’une esthétique qui reste
tributaire de la philosophie allemande du XIX® siécle. La beauté articulée a la
croix est une forme de présence indirecte de la vérité; elle est pré-apparence de
vérité (Vorschein der Wahrheit ), arrhes de la vérité (Angeld auf Wahrheit *°).
Non religieuse dans son essence, cette beauté pourra cependant interrompre le
cours d’une vie déchirée, pour proposer un instant de rédemption, mais un instant
seulement (Jiingel, p. 125: «Ganz [ewig sein] in einem Augenblick»). Et Jiingel
reprendra I’expression de Luther, en reconnaissant que I’amour de Dieu aI’ceuvre

25 Ibid. p. 122, 123.
% Ibid, p. 121



THEOLOGIE DE LA CROIX ET ESTHETIQUE CONTEMPORAINE 261

dans la personne du crucifié rend I’homme pécheur beau. Toutefois la beauté
ultime, parfaitement réalisée, expression parfaite d’une vérité qui éclaire tota-
lement le monde, est encore devant nous; ce sera la révélation finale de Jésus-
Christ dans la gloire qui nous rendra semblables a lui (Rm 6,5; Col 3,4; 1
Jn 3,2)?7. C’est pourquoi on ne peut pas considérer la beauté comme une notion
non théologique ou a-théologique. La beauté reste une valeur spirituellement
pensable, méme si elle est religieusement suspecte.

2. La croix, fondement d’une esthétique théologique

La croix ne nie pas I’esthétique mais la suspend, car elle se situe a un niveau
plus fondamental. La croix n’est ni esthétique ni éthique, mais sotériologique.
Comme toute autre activité humaine, la beauté est mise entre parenthéses par
1I’événement de la croix, qui peut ensuite la reprendre, la réintégrer non comme
une cause ou une condition du salut, mais comme une conséquence, une
manifestation de la Grice. Comment cette beauté, suspendue dans un premier
temps, est-elle ensuite réintégrée? Et quelles pourraient €tres les expressions
plastiques de cette esthétique théologique?

J’ai identifié trois modalités de la croix formulables esthétiquement, et qui
se situent dans une relation de continuité: la premiére exprime la douleur, le
cri, la souffrance de la croix, la seconde le triomphe caché au coeur du mal
et de la mort, la troisi€éme son expression éthique et sociale.

2.1. Paradoxe de la croix et esthétique de la douleur

Méme au moment ol toute beauté est suspendue, au cceur du mal, il y a
encore une beauté, mais c’est une beauté cachée (eine verborgene Schonheit),
une beauté paradoxale, ou pour le dire plus théologiquement encore, une
beauté sub contrario, qui surgit comme paradoxe, au cceur méme de 1’expé-
rience de la croix.

Cette affirmation d’une beauté cachée dans I’expérience de la croix n’est
toutefois concevable que si 1’on définit d’une autre maniére la beauté que ne
le fait I’esthétique classique. Le point faible de la réflexion théologique de
Jingel, en matiére d’esthétique, est qu’elle repose sur une conception roman-
tique du beau liée a I’idéalisme allemand des X VIII® et XIX¢ siécles, marquée
par Kant, Lessing, Hegel, Schiller, Geethe, Novalis, Schopenhauer (que Jiingel
cite tous), plus qu’a I’esthétique contemporaine telle que Adomo, Bloch et
Tillich ont pu la penser. La métaphore de la lumiére, qu’il utilise pour définir
le beau comme Glanz des Wahren (éclat du vrai) ?® situe son esthétique dans

21 Ibid., point IV «Sein in Herrlichkeit : Ende des Zwielichts».
% Ipid. p. 118.



262 JEROME COTTIN

I’orbite du Phédre de Platon et, partant, d’'une conception de la beauté plus
métaphysique que biblique. Quand Jiingel affirme: «Das Schéne scheint selbst.
Es leuchtet. Es erscheint im Lichte seines eigenen Seins» 2, il dialogue avec
une esthétique du passé qui non seulement ne correspond plus a ce qu’est
aujourd’hui I’art contemporain qui a remplacé la beauté par I’expressivité, mais
il rend de surcroit impossible ’articulation de la beauté a la croix, laquelle ne
se fonde pas sur une vision de la lumiére, mais sur une expérience de la nuit.

Il faut donc redéfinir ce qu’est la beauté a partir de critéres plus actuels.
Depuis les ready-made de Marcel Duchamp, on est forcé de reconnaitre que
I’art du XIX¢® siécle ne se comprend plus a partir des notions esthétiques par
lesquelles le classicisme définissait la beauté (harmonie des formes, équilibre
des proportions, idéalisation des personnages, symétrie, etc). L’art doit
aujourd’hui étre compris a partir de la notion d’authenticité (Wahrhaftigkeit),
et non a partir de celle de vérité (Wahrheit). «L’art n’est plus beau» (Die nicht
mehr schine Kunst): ce titre d’un ouvrage de Hans Robert Jauss 3°, résume
ce déplacement de la notion d’esthétique qui privilégie 1’authenticité, le réa-
lisme, la sincérité, I’expressivité et la communication des sentiments, au dé-
triment de la recherche d’une harmonie parfaite.

Comme I’a récemment montré Zeindler, le terme de beauté est devenu
problématique pour le temps présent *!. Et s’il décide de le conserver, ce n’est
qu’au prix d’une reformulation qui tienne compte des nouvelles expériences
esthétiques. A I’esthétique philosophique héritée du XIX°® siécle s’est en effet
substitué au XX¢ siécle le concept d’«expérience artistique» (Kunsterfahrung).
Une beauté congue comme élégance des formes (schoner Schein) fait main-
tenant place 4 ce qu’on appelle un «art du noir» (Kunst des Schwarzen) *?. La
ou ’on parlait de la recherche du beau idéal, il faut maintenant évoquer le
concept de déchirure (Rif3): ce qui fait irruption dans le quotidien morne pour
le déchirer, I’ouvrir, parfois brutalement, 4 une autre compréhension de la
réalit€. Les sommets esthétiques de 1’art moderne ne sont plus le groupe du
Laocoon, la Vénus de Milo ou les poémes de Goethe, mais le Guernica de

2 Ibid. p. 117. L’auteur souligne la troisiéme phrase. [Traduction frangaise: «la
beauté brille par elle-méme. Elle éclaire. Elle se révéle a la lumiére de sa propre
existence.»]

30 H.-R. Jauss, Die nicht mehr schone Kunst, Miinchen, 1968; en frangais, on

pourra consulter: M. GAGNEBIN, Fascination de la laideur, Lausanne, L’ Age d’Homme,
1978.

3! M. ZeNnpLer, Gott und das Schine. Studien der Theologie der Schin-
heit, Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1993, en part. les p. 179-223: «Der Begriff
des Schonen».

32 H. ScHWEBEL, «Wahrheit der Kunst - Wahrheit des Evangeliums. Einer Anregung
Eberhard Jiingel folgend und widersprechend», p. 136, in A. MerTiN, H. SCHWEBEL
(éds.), Kirche und moderne Kunst, Francfort, Athenaum, 1988.



THEOLOGIE DE LA CROIX ET ESTHETIQUE CONTEMPORAINE 263

Picasso, En attendant Godot de Beckett, ou les multiples formes de 1’art dans
lesquelles 1I’étre humain apparait a 1’état de formes primitives, d’éléments
disloqués, de fractures. La beauté de ces ceuvres contemporaines est radica-
lement différente de ce qu’était la beauté comme illumination sensible des
Idées. Elle est existentielle, alors que la beauté classique est idéelle. Une
citation d’Adorno (qui fut briévement assistant de Tillich a Francfort) traduit
bien cette nouvelle conception de 1’art: «[...] I’art radical aujourd’hui signifie
pratiquement un art noir dans sa couleur fondamentale, sans lumiére. Beaucoup
de productions contemporaines se disqualifient par le fait qu’elles ne tiennent
pas compte de cela, et se réjouissent d’une maniére enfantine des couleurs.
L.’idéal du noir est, au niveau du contenu, une des impulsions les plus profondes
de I’abstraction» >3,

D’ou cette impression d’une totale désespérance de 1’art contemporain, qui
se meut dans les eaux profondes du désespoir, de la solidude de I’homme, de
la destruction des réalisations et des ceuvres humaines. On a encore qualifié
cette esthétique de «révélation de la crainte» (Offenbarung des Schreckens) 3*,
car elle puise son inspiration, non dans 1’art optimiste et souriant de la Re-
naissance, mais dans celui des périodes les plus sombres du Moyen Age. Le
retable d’Issenheim de Matthias Griinewald, peint pour des malades atteints
d’un mal incurable, représente a cet égard un modele inégalable. Ce tableau
qui représente un Christ affreusement torturé, dont le corps est défiguré par
la souffrance est, de maniére paradoxale, une grande ceuvre modeme. Non
seulement il annonce cette esthétique du laid, cette expérience du sub contrario
qui caractérise notre siécle finissant, mais il a en outre inspiré, directement ou
indirectement, une quantit¢ impressionnante d’ceuvres d’artistes contempo-
rains (Picasso, Bacon, Sutterland, Dix, Baselitz, pour n’en citer que quelques-
uns) 3.

Comment la vérité esthétique rejoindra-t-elle la vérité théologique ? Jiingel
propose comme point de conjonction entre ces deux vérités qui ne relévent pas
du méme niveau, et qui sont donc a articuler I’une a 1’autre, la métaphore de
la lumiére. La splendeur de 1’éclat lumineux unit, mais dans un temps unique-

33 T. W. AporNo, Asthetische Theorie. Gesammelte Schriften, Bd 7, Frankfurt,
Suhrkamp, 1970, p. 14.

34 H. ScHWEBEL, art. cit., p. 139. Un bon exemple de ces créations contemporaines
liées a la désespérance nous est donné dans la partie «XX° siécle» du catalogue
d’exposition, W. HoFmMANN (€d.), Luther und die Folgen fiir die Kunst, Miinchen, Prestel
Verlag, 1993, dont les thémes mis en évidence sont «Der bezweifelte Gott», «Der
verborgene Gott», «Der misshandelte Gottessohn», «Das Martyrium als Schaustellung».

35 Voir le catalogue de 1’exposition Variations autour de la crucifixion. Regards
contemporains sur Griinewald, (2 vol.), Musée Unterlinden, Colmar, 1993 ; ainsi que:
C. Heck, «Entre le mythe et le modele formel: les crucifixions de Griinewald et 1'art
du XX siécle», étude écrite a 1’occasion de 1'exposition Corps crucifié (17 novembre
1992-1°" mars 1993), Paris, Musée Picasso.



264 JEROME COTTIN

ment futur, Dieu et le monde, 1’ceuvre d’art et I’Evangile, la beauté et la vérité.
Mais cette métaphore de la lumiére pose un double probléme:
théologiquement, elle évacue la croix; esthétiquement, elle n’est plus perti-
nente pour 1’esthétique moderne .

Par contre, la dimension du sub contrario permet d’unir la Passion et
le paradoxe, la contestation prophétique de 1’Evangile et la protestation
existentielle de I’art. A partir de ’expérience de la croix, on peut légi-
timement accueillir une beauté sub contrario. Une esthétique qui accueille
et exprime pleinement la souffrance du monde et la déchéance de
I’homme, mais qui, contrairement a un reportage télévisuel sur la guerre,
peut travailler sur cette cette souffrance au moment méme ou elle la
représente 3.

On s’écartera toutefois de 1’esthétique uniquement négative d’ Adorno
pour lequel il ne saurait y avoir de dépassement dialectique de la nuit,
de la négativité, de 1’absence de Dieu. Avec la théologie de la croix, on
reconnaitra qu’on peut vivre cette négativité coram Deo, et qu’alors, le
laid, I’étrange, 1’horrible méme peuvent devenir aurore de beauté. L’ab-
sence de Dieu constitue paradoxalement la signature de sa présence. Cette
expression de la nuit est en méme temps une acceptation de la nuit
(Bewiiltigung des Dunklen) %; I’expression de la souffrance constitue une
guérison de cette souffrance. L’expérience du sub contrario nous permet
de garder le concept de beauté; une beauté dialectiquement comprise, qui
se révele a travers I’expression de la vérité laide de 1’étre humain.

On peut alors conclure avec Schwebel que «la croix, la souffrance, 1’ex-
périence du sub contrario, ne sont en aucun cas étrangers a 1’art de ce siécle,
mais constituent au contraire son fondement» 3.

3% Jiingel lui-méme semble avoir pergu cette difficulté, dans la mesure ou il modifie
partiellement son article, en rajoutant ultérieurement un complément relatif & 1’impor-
tance de la croix comme lieu de vérité. E. JONGEL, Wertlose Wahrheit. Zur Identitdt und
Relevanz des christichen Glaubens. Theologische Erorterungen 1II, Hamburg,
Lutherisches Verlagshaus, 1990, p. 378-396.

37 11 faut ici distinguer entre deux types d’images: I'image télévisuelle ou photo-
graphique, transmise par le moyen de photons lumineux ou ondes cathodiques, et qui
transmet une parcelle de réalité dans I’image méme, et I’image artistique, peinte,
dessinée ou mimée, et qui suppose une distance entre 1’objet représenté et 'image,
distance propre a une interprétation dans laquelle se joue, déja, la question du sens.
Le sens n’est certes pas évacué dans le premier type, mais il est plus difficile & penser
a cause du caractére analogique propre a toute image qui montre la réalité par un moyen
de reproduction mécanique.

3 H. ScHWEBEL, art. cit., p. 144.
9 Ibid., p. 136



THEOLOGIE DE LA CROIX ET ESTHETIQUE CONTEMPORAINE 265

2.2. Espérance de la croix et expression de la joie

Mais peut-on fonder une esthétique théologique uniquement sur des expé-
riences négatives? Fonder I’esthétique sur la croix pose en effet un double
probléme, théologique et esthétique. Théologiquement, il s’agit de penser le
rapport entre la croix et la résurrection pour qu’une théologie de la croix ne
se réduise pas a une apologie du désespoir. Esthétiquement, il s’agit de penser
le rapport entre la croix et sa figuration, pour que 1’art ne se réduise pas a une
simple illustration du dogme théologique. Il s’agit en effet de fonder une
esthétique théologique et non d’envisager les conséquences esthétiques pos-
sibles de la théologie.

Je commence par la question théologique : faire de 1’esthétique du noir, de
la déchirure, de la défiguration de I’humain I’expression d’une théologie de
la croix, n’est-ce pas oublier la dialectique de la croix qui, en fin de compte,
est signe de vie et non de mort? Si la théologie de la croix ne signifie pas
une recherche masochiste de la souffrance *°, mais sa confrontation 2 la lumiére
de la résurrection, ou voit-on cet échec final de la mort dans un art marqué
essentiellement par des expressions négatives? Comment passer de la déses-
pérance du mal a I’espérance de la résurrection? Comment penser la négativité
comme l’expression d’une positivité€ sub contrario, et non comme 1’absence
de toute perspective de bonheur?

Pour cela, il nous faut revenir au concept de theologia crucis. Bien com-
prise, la théologie de la croix ouvre autant a I’espérance, a la certitude de la
gloire, qu’elle n’atteste la désespérance, la solitude de 1’humain devant Dieu
et I’abandon de Dieu par lui-méme. On a sans doute pensé trop peu
eschatologiquement la theologia crucis en insistant de maniére unilatérale sur
la négativité sans voir que cette négativité avait également un c6té positif,
intégrait, mais de maniére cachée, la réalit¢ méme qu’elle combattait.

On s’est en cela réclamé de Luther comme du plus fidéle interpréte de
Paul ', Mais chez Paul, la croix 2 la fois condamne et propose, détruit et crée;
elle participe a ce retournement qui transforme la folie en sagesse, la faiblesse
en puissance, la misére en joie. Expression de la faiblesse de Dieu, la croix
manifeste également sa puissance (1 Co 1,23-25; 1 Co 2,4-5 ). Il ne s’agit pas,
dans la logique paulinienne, d’affirmer que la faiblesse se résorbe dans la
puissance, mais de reconnaitre ce paradoxe que la faiblesse est déja une

% Ce que dénonce A juste titre D. SOLLE, Souffrances, Paris, Seuil, 1992.

41 Ainsi: F. Vouaa, «Dieu et sa justice», Martin Luther. Lumiére et Vie 158 (1982),
p. 41-49 pour qui la «réforme herméneutique de Luther» et «la dialectique paulinienne
de I'existence» se situent en parfaite continuité (p. 38). Perspective analogue chez
1.-D. KrAEGE, «Luther lecteur de 1'épitre aux Romains», Foi et Vie. Cahier biblique 34
(1995), p- 99 sq.: «Chez Paul, comme chez Luther, nous avons affaire 4 une méme
théologie de I'existence» (p. 110).



266 JEROME COTTIN

manifestation de la puissance de Dieu; que les ténébres sont lumiére, que la
croix est aussi une manifestation de la gloire de Dieu en nous. Etre crucifié
avec le Christ signifie vivre pour Dieu (Ga 2,19-20). La croix permet un autre
regard sur le monde. «Je vis, dit Paul, mais ce n’est plus moi, c’est Christ qui
vit en moi. Ma vie présente dans la chair, je la vis dans la foi au Fils de Dieu
qui m’a aimé et s’est livré pour moi.» (Ga 2,20). Cette dimension glorieuse
de la croix (Ph 2,6-11; Col 1,15-20), cette positivité inscrite au ceeur méme
d’une théologie de la croix représente, dans le corpus paulinien ou deutéro-
paulinien, I’expression méme d’une démarche plus dialectique que négative,
plus marquée par la logique du paradoxe que par celle du dépassement 2.
S’adressant d ceux qui ont été réconciliés grice «au corps périssable de son
Fils, par sa mort» 1'auteur de 1’épitre aux Colossiens leur recommande non
seulement de rester fermes dans la foi, mais également de ne pas se détourner
de «l’espérance de I’Evangile que vous avez entendu, qui a ét€ proclamé a
toute créature sous le ciel» (Col 1,22-23). La prédication de la croix est la
prédication d’une espérance pour tous. On retrouve ce méme lien entre 1’es-
pérance et la justice de Dieu en Ga 5,5 ou la foi s’exprime par I’attente de
la réalisation de «l’espérance de la justice», c’est-d-dire du Royaume.

Cette positivité, cette créativité de la croix, par-dela la dénonciation radi-
cale des ceuvres de ce monde et du péché humain, nous autorise a parler d’une
théologie de la croix comme théologie de la gloire, dans une ligne finalement
proche de la pensée johannique “3. Il ne faut donc pas penser en terme de stricte
opposition entre théologie de la croix comme justification du pécheur et
théologie de la gloire comme expression des ceuvres, puisqu’il existe bien,
- comme 1’a vu Luther, un troisi€me terme qu’on pourrait appeler théologie de
la gloire de la croix.

Pour Luther en effet, la gloire de la croix est le principe méme de la
théologie de la croix: ainsi dans son explication de la thése 20 de la dispute
de Heidelberg, il n’évacue pas toute manifestation glorieuse de Dieu, mais
montre plutdt la nécessité de ne pas séparer la gloire de la croix, la grandeur
de la petitesse, la beauté de la bassesse: «Parce que les hommes ont abusé
de la connaissance de Dieu tirée de ses ceuvres, Dieu a voulu au contraire étre

42 Nous aurions 13 ’'une des expressions de cet «ordre positif de la croyance», que
P. GiskL, relisant Kdsemann, met en valeur: «Histoire et foi. Perspectives théologiques a
partir d’une lecture de Kdsemann», Histoire et vérité de Jésus-Christ. Lumiére et Vie 175
(1985), p. 41-55; cette insistance sur la positivité de la foi s’accompagne d’un retour au
symbole, & la métaphore, & I'image: «Il n’y a pas d’histoire hors d’un monde de repré-
sentations qui passe par le recours a I’image et se critallise dans des ceuvres» (p. 51).

4 Sur les rapports entre le quatriéme évangile et la théologie de la croix : P. BUHLER,
«Ist Johannes ein Kreuzestheologie 7», in M. Rost (éd.), Johannes-Studien : inter-
disziplindre Zugdnge zum Johannes-Evangelium, Neuchitel, 1991, p. 191-207 ; Signes
de la croix chez Jean, Lumiére et Vie 209 (1992), en particulier F. MARTY, «Le signe,
épreuve du croire», p. 5-18, et J. ZuMmsTEIN, «Le signe de la croix», p. 68-82.



THEOLOGIE DE LA CROIX ET ESTHETIQUE CONTEMPORAINE 267

connu par ses souffrances; il a réprouvé cette science des choses invisibles par
la connaissance des visibles [...] de telle sorte qu’il n’est pas suffisant ni pro-
fitable & personne de connaitre Dieu dans sa gloire et sa majesté s’il ne le connait
pas aussi dans 1’humilité et I’ignominie de la croix» *. Luther ne pense pas ici
en termes d’alternative, mais de complémentarité. Non pas: la gloire ou la croix,
mais: la gloire et la croix ou, mieux, la gloire dans la croix. On pourrait traduire
et résumer cette dimension glorieuse de la croix par la notion d’espérance.

Avec le terme d’espérance, nous rencontrons a nouveau Jiirgen
Moltmann 4. Moltmann a en effet bien su rendre compte de ce retournement
positif dans la dialectique de la croix. Selon lui, toute action, qu’elle soit
éthique, politique ou écologique, repose sur un seul et méme fondement, la
croix, mais la croix comprise dans son double mouvement — abaissement et
élévation, abandon et espérance, mort et résurrection . C’est pourquoi
Moltmann a pu préférer le terme d’eschatologia crucis, «eschatologie de la
croix», a celui de théologie de la croix 4’. La croix est certes contestation des
ceuvres humaines, mais elle est aussi affirmation de I'immensité de 1’amour
de Dieu, cachée dans la faiblesse de 1’humanité.

Signe d’espérance, la theologia crucis s’ouvre au monde, c’est-a-dire a la
culture. La théologie de la croix ne se référe en effet pas au seul événement
de la mort de Jésus, ni aux seules expériences de la souffrance et de la
déchéance humaines, mais englobe toute forme d’expérience et de connais-
sance qui met en jeu les relations entre Dieu et I’humain *®. Si Moltmann,
comme Luther, interpréte toute réalit€ a partir de la croix, il se distingue du
Réformateur par une conception herméneutiquement plus ouverte, moins
exclusivement sotériologique, moins existentielle de la croix #. La théologie

4 M. LuTHER, Dispute de Heidelberg, p. 136 (commentaire de la proposition 20).
45 J. MoLTMANN, Théologie de I’ espérance, Paris, Cerf, 1983.

4 J. MoLT™MANN, Le Dieu crucifié, en part. le chap.V montre comment croix et
résurrection sont liées. Ainsi, p. 183: «Si I’on appelle la croix de Jésus le “fait central”
de la théologie chrétienne, on doit appeler la résurrection 1’origine de la foi chrétienne.»

47 J. MoLTMANN, Théologie de I’ espérance, p. 165-177.

4 Que la théologie permette d’interpréter la culture contemporaine a travers ce que
la croix révéle de la relation entre Dieu et I’humanité, cette perspective est particulié-
rement soulignée dans la récente christologie de J. MoOLTMANN, Jésus, Messie de
Dieu, Paris, Cerf, 1993.

4 D. ScHWEITZER, «Jiirgen Moltmann’s theology as a theology of the cross», Studies
in ReligionlSciences Religieuses 24/1 (1995): 95-107, en part. les p. 104-107: «Moltmann’s
theology of the cross and Luther». Cet avis n’est toutefois pas partagé par tous. Pour P.
BUHLER, Kreuz und Eschatologie, p. 330-358, les interprétations néomarxistes et le mes-
sianisme politique auraient au contraire réduit et dénaturé la compréhension qu’avait Luther
de la theologia crucis. Plongés dans un autre contexte culturel et politique, doit-on toutefois
encore considérer la christologie de Moltmann comme néomarxiste, ou plutdt comme un
essai d’approfondissement des questions de société par le sens de la croix (hier le marxisme,
aujourd’hui, I’écologie ou les nouvelles sensibilités religieuses) ?



268 JEROME COTTIN

de la croix est, pour Moltmann, «une théologie dialectique et historiale» c’est-
a-dire qu’elle prend place a I’intérieur de I’histoire, une histoire qui se caractérise
par ce mouvement qui va du régne de la Grice au régne de la Gloire. La théologie
de la croix fait ainsi la médiation entre la révélation de Dieu en Jésus-Christ
et les expériences présentes de ce monde; elle est une «théologie de la média-
tion» *°, Il y a, dans la théologie de Moltmann, comme un élargissement du role
de la croix, qui s’ouvre au monde par un retournement du négatif en positif, par
un trait d’union entre la radicalité de Dieu et la réalité du monde. La croix certes
juge le monde, mais elle le construit également; pas de conflit sans correspon-
dance; pas de radicalité sans accommodation; pas de théologie sans culture.
J’en arrive 2 la question plus spécifiquement esthétique. Que la théologie
de la croix puisse s’ouvrir a I’esthétique, cela veut-il concrétement dire que
I’art doive forcément représenter la croix, ou le crucifié? Une esthétique
théologique ne doit-elle ne donner a voir que I'image du crucifié?

Luther, et a sa suite le luthéranisme, 1’ont pensé. Aidé par son ami et
confident le peintre Lucas Cranach, Luther a eu le souci de formuler visuel-
lement I'importance de la croix, mais selon une logique strictement
illustrative: 1’art, réduit au rang d’illustration des textes bibliques ou des grands
principes de la foi évangélique, perd toute autonomie. L’esthétique devient
simple image’'. Pendant les siécles qui ont suivi la Réforme luthérienne, et
jusqu’a la rupture esthétique inaugurée par notre siecle, le luthéranisme, en
guise d’art, s’est contenté de reproduire I’'image du crucifié, parfois avec
succés, mais souvent de maniére trés monotone 2. La croix devient dans cet
art confessant le seul modéle pictural acceptable, enti€rement centré sur la
vision du crucifié, et le tableau sera toujours accompagné de versets bibliques
qui donneront le sens théologique de I'image. Zinzendorf fut également
marqué par cette tradition picturale, et il lui donna un second élan en créant
une ars poetica crucis. Il pense I’esthétique selon une logique strictement
illustrative: de méme que le Christ est laid sur la croix, de méme une repré-
sentation de la croix doit étre laide >3, Mais quand la création artistique est ainsi
soumise 4 un dogme, aussi vrai soit-il, peut-on encore parler d’art? L’aesthetica

50 D. ScHWEITZER, art. cit. p. 102, n. 25.

3! Cf. mon: Le regard et la Parole. Une théologie protestante de I'image, Genéve,
Labor et Fides, 1994, le chap 11: «Luther, I'image sans esthétique.»

52 Un bon apergu de cette continuité — et rigidité — iconographique nous est donné
in HorMANN (éd.), Luther und die Folgen fiir die Kunst, dont le catalogue, signi-
ficativement, laisse la place a un art non exclusivement luthérien, quand il s’agit de
créations modernes et contemporaines.

33 M. ZEINDLER, Gott und das Schéne, a montré que cette conception esthétique
reposait sur une mauvaise interprétation du péché, qui n’est pas d’abord une réalité
esthétique, mais ontologique. «A travers la croix et la résurrection du Christ, ce n’est
pas simplement une perversion esthétique du monde qui est jugée et abandonnée, mais
c’est dans le méme temps une nouvelle esthétique qui est fondée» p.394.



THEOLOGIE DE LA CROIX ET ESTHETIQUE CONTEMPORAINE 269

crucis créée par le luthéranisme repose en fait sur un littéralisme naif, qui empéche
toute liberté artistique puisque n’est accepté comme création artistique que ce qui
représente la croix. La croix n’est pas alors le fondement d’une esthétique théo-
logique, elle est la visibilisation d’une certitude de foi. Dans la mesure ot I’image
est entiérement asservie au texte, la croix devient une Loi. On est dans une logique
illustrative, et non dans une démarche interprétative et créatrice.

Une esthétique théologique fondée sur la croix n’est donc pas la méme chose
qu’une esthétique de la croix. Elle n’implique pas nécessairement la représen-
tation du crucifié, elle permet plut6t de traduire plastiquement la signification
théologique de la croix, en montrant dans 'image ce mouvement qui conduit
de la condamnation au pardon, de 1’absence a la présence, de 1’abaissement a
I’élévation. La croix pourra alors inspirer une esthétique non exclusivement
centrée sur la croix °%, et méme non figurative. Les formes, taches, couleurs,
signes représentés deviendraient une maniére d’exprimer visuellement 1’espé-
rance de la croix, une sorte de parabole visuelle du Royaume =

Un modéle esthétique de cette théologie de la croix transcrite en image peut
nous étre fourni par I’expressionnisme allemand 5, et plus particuliérement par
les peintres qui, comme Paul Klee, Wassily Kandinsky, Alexeij Jawlensky,
Franz Marc, ont explicitement li€ leur recherche esthétique a une quéte exis-
tentielle et spirituelle 37. Ces peintures expressicnnistes, tantdt marquées par
I’expérience du noir et de 1’autodestruction — comme chez Ludwig Meidner,
Francis Bacon, Otto Dix —, tantdt marquées au contraire par une explosion
joyeuse de couleurs, un hymne 4 la vie, une louange a la créa-
tion renouvelée — comme chez Kandinsky, Paula Moderson-Becker, Jean
Lurgat —, expriment bien ce qu’est la theologia crucis comprise comme théo-
logie historiale et critique. Cet art fondé sur I’expression personnelle de 1’an-
goisse ou sur la louange de I’homme modemne exprime ce double mouvement
dont on a vu qu’il était constitutif d’une théologie de la croix: mort et espé-
rance, solitude et communion 8. L’art contemporain, mieux sans doute que

5% Dialog mit der Bibel. Malerei und Grafik aus der DDR zu biblischen Themen,
Berlin und Altenburg, Evangelische Haupt-Bibelgesellschaft, 1984.

35 Sur l’art non figuratif comme expression d’une «eschatologie visuelle»,
H. ScHWEBEL, Autonome Kunst im Raum der Kirche, Hamburg, Furche-Verlag, 1968.

5 H. ScuweseL, «Kunst, Bibel, Religion im 20. Jahrhundert», en particulier le pt.
«Expressionismus und Bibel», Die Bibel in der Kunst. Das 20. Jahrhundert (Collection

b), Stuttgart, Deutsche Bibelgesellschaft, 1995, p. 10 sq.

57 W. KANDINSKY, Du spirituel dans I’art, Paris, Denoél-Gonthier, 1969; A. von
JAWLENSKY, Christusmeditationen, Hanau, Peters Verlag, 1991, ainsi que la phrase
souvent citée de P. KLEE, «L’art ne reproduit pas le visible, il rend visible», Das
bildnerische Denken 1, Basel-Stuttgart, 1956, p. 76.

58 H. ScuweBEL, Die Bibel in der Kunst, p. 21-22: «Die Gegenwart - zwischen
Sinnverlust und Hoffnung». Cette double expression — résignation et émerveille-
ment — est également perceptible dans les créations contemporaines présentées dans
Dialog mit der Bibel, en part. le chap. VI: «Leiden und Hoffnung im Zeichen des
Kreuzes Christi», p. 128-184.



270 JEROME COTTIN

I’art plus conventionnel des siécles passés, rendrait visible 1’espérance de la
croix qui vient contrer I’expérience du mal et la réalité du péché.

2.3 La croix comme dimension éthique de I’ esthétique

Enfin, une esthétique, pour étre considérée comme une expression visuelle
de la croix, doit pouvoir rendre compte de ses liens avec I’éthique. L’esthétique
contemporaine évacue-t-elle toute conséquence éthique du message de la croix
pour proner un repli sur la seule intériorit€? Ou permet-elle au contraire un
approfondissement du message de I’Evangile, qui est un appel a agir dans le
monde en vue de sa transformation? Mais si 1’esthétique conduit a 1’éthique,
ne perd-elle pas la gratuité nécessaire & son élaboration et 4 sa réception?
Trouver une articulation entre esthétique et éthique n’est pas chose facile; ce
n’est toutefois pas, croyons-nous, impossible %,

La foi conduit a I’action, et cette action peut prendre des formes multiples,
qui ne sauraient exclure I’esthétique. Telle est la premiére perspective a sou-
ligner. Les premiéres confessions de foi lient toutes la personne de Jésus-Christ
a une action, que ce soit celle de Dieu ou, secondairement, celle des témoins
de la foi. Rm 10,6 ou 1 Co 15,3 parlent simultanément de la seigneurie de
Jésus et de I’action de Dieu qui 1’a ressuscité des morts. La confession de Jésus
crucifié comme Kurios est fondée sur le fait que Dieu ne s’est pas contenté
de se taire, ni méme de parler, mais qu’il a agi.

L’action de Dieu contribue a la libération de I’homme, libération du péché
certes, mais aussi libération pour agir. Libéré de la question de son salut, le
croyant devant Dieu est appelé a transformer la réalité, a contester le monde,
a proposer une vision nouvelle du Royaume. «Nous travaillons ensemble a
I’ceuvre de Dieu», dit Paul (1 Co 3,9), ceuvre dont le fondement est Jésus-Christ
crucifié (1 Co 3,11); il nous faut batir sur ce fondement «avec de 1’or, de
’argent, des pierres précieuses, du bois, du foin ou de la paille», dit encore
I’apétre (1 Co 3,12), peu importe la nature des moyens, pourvu que 1’ceuvre
de chacun soit réelle et contribue a 1’ceuvre de Dieu (1 Co 3,13). C’est 1a vie
dans toute sa plénitude humaine, terrestre et céleste, qui est 1’objet de cette
transformation de la réalité inaugurée par la croix du Christ.

11 faut encore citer Luther, toujours dans la Dispute de Heidelberg: aprés
avoir condamné les ceuvres humaines dans leur prétention a dispenser le salut,
il invite le croyant a participer a I’ceuvre de Dieu: «On pourrait dire avec raison
que ’ceuvre du Christ est a la fois le sujet qui opére et I’accomplissement de

39 Un essai de réflexion sur les liens croisés entre 1’esthétique et I’éthique a été
fait dans Esthétique de I éthique, (Actes du congrés de I’ ATEM), Le Supplément 180,
1992; en part. par Eric Fuchs, «Le questionnement mutuel de I’éthique et de 1’esthé-
tique», p. 5-21.



THEOLOGIE DE LA CROIX ET ESTHETIQUE CONTEMPORAINE 271

notre ceuvre, et qu’ainsi ce qui est opéré plait a Dieu par la grice de I’ceuvre
opérante» %0, Et le Réformateur commente ainsi sa propre thése, en citant
également Ep 5,1: «Des que le Christ habite en nous par la foi, il nous incite
aux ceuvres par cette foi vivante en ses ceuvres» 6!,

Ce n’est pas un hasard si la théologie de la croix de Moltmann, dans son
double mouvement de descente et de remontée — croix et espérance —, se
termine a chaque fois par un engagement concret visant a transformer non
seulement le ceeur du croyant, mais aussi le monde. Libération et contestation,
tels pourraient étre les deux pdles de cette action éthique qui poursuit, qui
prolonge une théologie de la croix inscrite dans 1’histoire de Dieu et dans
I’histoire humaine %2. Comprise comme I’expression d’un impératif éthique,
I’esthétique trouve alors parfaitement sa place dans 1’économie du salut. Elle
permet d’exprimer au monde la nouveauté du Royaume inaugurée par la croix.

Mais il y a plus. Il n’y a pas simplement une possible dimension esthétique
de I'éthique; il y a également une dimension éthique de I’esthétique. Cette
dimension a toujours existé dans I’art. Mais elle semble se renforcer
aujourd’hui, peut-étre comme une sorte de protestation prophétique contre
I’esthétisation qui va de pair avec la médiatisation de la société ©3: 2 une forme
d’image qui favorise les lieux de pouvoir, I’emprise de 1’argent, la société de
consommation et de spectacle, I’irruption du virtuel dans la réalité, s’oppose
une autre forme d’image qui vise a la réintégration de I’humain %4, i la quéte
d’authenticité, a la solidarité humaine.

Le cinéma italien, dans son réalisme d’aprés-guerre, a donné une dimension
éthique incontestable au septi€éme art, en tentant de saisir la vie a travers sa
réalité la plus dure et son mystére le plus profond. La strada, par exemple, film
que Federico Fellini réalisa en 1954, est & comprendre comme une parabole
chrétienne sur le rapport entre Dieu et sa création, grace a la figure centrale

60 M. LuThERr, Dispute de Heidelberg, cuvres, t.1, p. 139 (proposition 27).
61 Ibid. (commentaire de la proposition 27).

62 J, MoLT™MANN, Théologie de I'espérance, p. 355: «Ne pas se conformer 2 ce
monde, cela ne veut pas simplement dire: se transformer en soi-méme, mais cela veut
dire: transformer, par sa résistance et par son attente créatrice, la forme du monde ot
I'on croit, oi I’on espére, ou I’on aime. L’espérance de 1I’Evangile a une relation
polémique et libératrice [...] avec les conditions extérieures avec lesquelles cette vie
se déroule.»

63 Cf. Les mises en garde et analyses de sociologues de 1'image comme Paul
Virilio, Régis Debray, Pierre Bourdieu, Alain Rémond, Jean Baudrillard, Umberto Eco.

4 Ce qui correspond finalement bien & 1’anthropologie luthérienne pour laquelle
les signes visibles de Dieu doivent étre expérimentés corporellement. Cf. G. SCHARFFENORTH,
Den Glauben ins Leben ziehen... Studien zu Luthers Theologie, Miinchen, Kaiser, 1982,
pour qui la question essentielle chez Luther est: «Wie koénnen wir Gottes Zusage und
Zeichen in Leben und Lehre Christi vom Glauben ins Leben ziehen 7» (p. 74). Des voies
nous sont ainsi indiquées, chez Luther, pour penser I'image dans le cadre d’une
anthropologie générale.



272 JEROME COTTIN

de il matto (le fou), sorte d’archange volant sur une corde raide, et tué par
Zampano, brute sanguinaire représentant la triste condition humaine. Mais ce
théme théologique est loin d’étre le seul ni méme le principal. A travers la
figure devenue emblématique de Gelsomina, femme-objet vendue a Zampano,
c’est toute une critique éthique de la condition féminine qui est développée.
Un ami de Fellini rapporte que c’était méme 1a le but essentiel du réalisateur,
qui avait eu le sentiment d’atteindre son but le jour ou il avait regu une lettre
d’une femme lui disant en substance : «Mon mari me traitait comme
Gelsomina. Nous sommes allés voir ensemble La strada. 1l a pleuré et m’a
demandé pardon» %,

Les exemples montrant un engagement éthique de 1’art contemporain —
quelle que soit sa forme — ne manquent pas. En été 1993 a Sarajevo, par
exemple, I’écrivain Susan Sontag monta, avec ’aide d’artistes locaux, En
attendant Godot de Beckett, alors que les bombes tombaient sur la ville. Et
quand on lui demanda pourquoi elle accomplissait cet acte considéré comme
irresponsable et imprudent, elle répondit qu’elle accomplissait simplement son
devoir moral %,

Je terminerai par un dernier exemple qui a eu lieu a4 la Biennale d’art
contemporain de Venise en été€ 1995. L’ exposition organisée au palazzo Grazzi
par le francais Jean Clair, directeur de la section arts visuels de la Biennale
s’intitulait Identité et altérité, images du corps, 1895-1995. Le but de ce
conservateur de musée était précisément de montrer que malgré 1’abstraction,
1’art contemporain est resté fidéle a la représentation du corps humain, et plus
particuliérement a I’autoportrait. C’est que I’art contemporain ne représente
pas d’abord U histoire de la forme, mais I’ histoire de I’homme. Partout nié,
bafoué, englouti dans des logiques et des systémes qui le dépassent et qu’il
ne maitrise plus, ’humain réapparait dans des lieux de gratuité comme 1’art.
La tiche de I’art contemporain consisterait donc 4 défendre l’identité de
I’homme face aux totalitarismes politiques ou a I’impérialisme de la techno-
logie et du marché ¢’. La dimension éthique de 1’art irait de pair avec une
redécouverte de 1’humain et donc aussi, de 1’humain devant Dieu.

6 Anecdote rapportée par G. SapouL, Dictionnaire des films, Paris, Seuil, 1976,
p- 237.

% Interview du 13 octobre 1993, Télérama n°2283, p. 84-86.
87 «Le marché de I'art a-t-il té 1'art?», Télérama n° 2372, p. 10-18.



	Théologie de la croix et esthétique contemporaine

