Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 46 (1996)

Heft: 3

Artikel: Ressentiment et valeurs morales : Max Scheler, critique de Nietzsche
Autor: Glauser, Richard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-650484

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-650484
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 128 (1996), P. 209-228

RESSENTIMENT ET VALEURS MORALES :
MAX SCHELER, CRITIQUE DE NIETZSCHE

RicHARD GLAUSER

Résumé

Nietzsche esquisse une théorie de la genése et du sens des valeurs morales
du christianisme fondée sur le phénoméne psychologique du ressentiment.
Scheler affirme contre Nietzsche une théorie réaliste de la hiérarchie
axiologique, mais son épistémologie des valeurs exige qu’il reconnaisse au
ressentiment un réle central, comparable en importance (mais pour des raisons
différentes) a celui que lui donne Nietzsche. Nous dégageons I analyse
schelerienne du ressentiment et son réle dans son épistémologie. Scheler fait
a Nietzsche d’importantes concessions concernant la nécessité d’interpréter
par le ressentiment certaines morales concreétes et idéologies modernes. Ces
concessions lui permettent de se situer avec Nietzsche sur un terrain suffisam-
ment commun pour expliquer la maniére dont ce dernier a tiré des conclusions
erronées sur le sens authentique des valeurs de la morale chrétienne.

Dans La généalogie de la morale (1887)!, Nietzsche défend plusieurs
théses concernant le rapport entre 1’origine des valeurs morales et religieuses
du christianisme et la civilisation occidentale. Selon lui, loin d’étre éternelles,
ces valeurs ont une origine historique. Leur naissance s’explique par un phé-
nomeéne psychologique irrationnel partiellement inconscient qui est un méca-
nisme réactif d’équilibre psychique et de survie : le ressentiment. Les deux
catégories de valeurs sont ordonnées a une fin commune : 1’idéal ascétique.
Le mobile profond commandant 1’adhésion a ces valeurs et la poursuite de
I’idéal ascétique est une forme de nihilisme : la volonté d’anéantissement 2.
Méme si le ressentiment est un mécanisme de survie, il n’est pas psycholo-
giquement incompatible avec la volonté d’anéantissement, parce que le res-
sentiment est essentiellement réactif, donc négateur. En effet, la volonté
d’anéantissement n’est que 1’étape la plus extréme du ressentiment, étape ou

! Titre original : Zur Genealogie der Moral, in F. NiETzscHE, Sdmtliche Werke,
éd. G. Colli & M. Montinari, Berlin, W. de Gruyter, 1980, Band 5 ; La généalogie de
la morale, trad. H. Albert, Paris, Gallimard, 1964 (dorénavant GM).

2 GM, p. 246.



210 RICHARD GLAUSER

la réaction négatrice se dirige contre la vie en général, produisant corrélati-
vement la croyance en une survie dans un arriére-monde (Hinterwelt). Mais
les symptdmes du nihilisme caractéristique de notre civilisation ne se situent
pas seulement dans I’adhésion aux valeurs morales et religieuses du christia-
nisme ; il faut les chercher également, bien avant, dans le tournant philoso-
phique opéré par Socrate et Platon contre les présocratiques. Car la profonde
solidarit¢ du platonisme et du christianisme est le nihilisme qui meut leur
poursuite commune d’un idéal ascétique. Telles qu’elles sont développées par
Nietzsche dans La généalogie de la morale, ces théses manifestent a la fois
des intuitions psychologiques profondes et, il faut bien le dire, une absence
de méthode rigoureuse dans le domaine des sciences humaines, seul terrain
ou elles seraient susceptibles d’étre corroborées ou infirmées, puisque ce sont
des théses dont la portée est censée étre factuelle 3.

Ces théses n’ont toutefois guére été sérieusement discutées par les philoso-
phes de la fin du XIX*® siécle et du début du XX siécle considérés aujourd’hui
comme majeurs. Bergson, Frege, Husserl, Moore, Russell et Wittgenstein ne
semblent pas s’y intéresser, ou ne s’y intéressent que de loin. Heidegger y
vouera une grande attention, mais bien aprés le phénoménologue Max Scheler.
La critique schelerienne de Nietzsche apparait dans un article de 1912, «Uber
Ressentiment und moralische Werturteile», considérablement remanié plus
tard sous le titre «Das Ressentiment im Aufbau der Moralen» .

L’intérét considérable de ce texte est précisément de fournir une des pre-
miéres critiques de Nietzsche issues de la phénoménologie. Mais si Scheler
attaque Nietzsche, ce n’est pas parce qu’il tiendrait pour erronée toute 1’analyse
nietzschéenne du ressentiment comme phénoméne psychologique, ni parce
qu’il penserait que 1’explication de certains systémes moraux concrets par le
ressentiment soit illégitime. Il estime au contraire que la position de Nietzsche
contient un mélange de vérités et d’erreurs . Une autre raison de I’intérét du

3 Ce reproche pourra également étre adressé a Scheler, bien qu’a un moindre degré,
en raison de concessions substantielles qu’il fait 4 Nietzsche quant a 1’usage du concept
de ressentiment pour expliquer la genése psychologique de certaines morales concrétes
et idéologies modernes.

4 «Das Ressentiment im Aufbau der Moralen» sera intégré dans une ceuvre plus
vaste, Vom Umsturz der Werte, (1915), in M. ScHELER, Gesammelte Werke, Bern und
Miinchen, Francke, 19725, Band 3. Il est traduit en frangais sous le titre de L’ homme
du ressentiment, Paris, Gallimard, 1970 (dorénavant HR). Signalons un compte rendu
sur L’homme du ressentiment par Maurice MERLEAU-PONTY : «Christianisme et ressen-
timent», in La Vie Intellectuelle, 7, 1935, p. 278-306.

5 Par exemple, parlant de 1’amour chrétien, Scheler n’hésite pas a dire : «[...] son
explication est plus profonde, plus digne d’attention sérieuse que tout ce qu’on a pu
présenter jusqu’ici. J'insiste d’autant plus sur ce point que je la tiens, en définitive, pour
radicalement fausse» (HR, p. 67).



MAX SCHELER, CRITIQUE DE NIETZSCHE 211

texte de Scheler est qu’il donne du ressentiment une analyse qui, a notre sens,
dépasse en finesse et en précision ce que Nietzsche a écrit A ce sujet 6,

Nous traiterons deux thémes : I’analyse schelerienne du ressentiment et sa
critique de Nietzsche. Toutefois, la signification philosophique de 1’analyse
schelerienne du ressentiment n’est intelligible que sur le fond de son ontologie
réaliste et de son épistémologie des valeurs, développées dans son ceuvre
maitresse, Le formalisme en éthique et I éthique matériale des valeurs ’. Nous
procéderons donc en trois étapes. Dans une premiére partie nous résumerons
les théses centrales de Scheler concernant la nature des valeurs et leur con-
naissance. Dans une deuxiéme partie, nous examinerons la nature du ressen-
timent d’aprés Scheler. Dans une troisi€me partie, nous étudierons certaines
raisons pour lesquelles, selon Scheler, Nietzsche a eu tort de voir dans les
valeurs de la morale chrétienne le fruit du ressentiment.

1. A propos de la nature et de la connaissance des valeurs chez Scheler

Il faut distinguer les notions de «bien» et de «valeur». Un bien n’est pas
une valeur, mais ce qui posséde une valeur. Il est constitué de deux éléments
distincts : le support de la valeur et la valeur. Certains supports peuvent étre
de simples choses empiriques. Mais il est aussi des supports qui sont des
personnes et leurs actes. Il faut distinguer, d’autre part, entre un bien et le bon :
le bon n’est pas un bien, mais une valeur. Le support premier et principal du
bon (au sens, ici, de la bonté morale) est une personne ; ce n’est que de fagon
dérivée que le bon (au sens moral) a pour supports des dispositions, des actes
volontaires et des conduites de la personne 5.

Les valeurs et les biens sont des données objectives et sont indépendants
du sujet. Le fait que quelque chose ait une valeur, et soit donc un bien, est
un fait indépendant du sujet. Rien ne serait plus erroné que de croire que le
fait qu’il existe un bien, ou le fait que quelque chose ait une valeur, résulte
d’une projection de la part du sujet. Le réalisme de Scheler est donc opposé
a la thése selon laquelle les choses ont des valeurs parce que nous jugeons
qu’elles en ont, ou parce que nous estimons ces choses, ou parce que nous les
préférons a d’autres, ou parce que ces choses sont des fins vers lesquelles nous
tendons, par exemple, en les désirant ou en voulant les réaliser. Scheler s’op-

6 Scheler reconnait que Nietzsche a eu le mérite de saisir la nature du ressentiment.
Maurice Dupuis pense méme que la description schelerienne de la structure du ressen-
timent est empruntée pour 1’essentiel 4 Nietzsche (La philosophie de Max Scheler : son
évolution et son unité, Paris, P.U.F., 1959, 2 vol,; cf. t. I, p. 128). Mais cela ne saurait
valoir, selon nous, que pour sa structure décrite de fagon trés générale.

7 Le formalisme en éthique et I'éthique matériale des valeurs, trad. M. de Gandillac,
Paris, Gallimard, 1955 (dorénavant FE).

8 Cf. FE, p. 52-53 et 106-107.



212 RICHARD GLAUSER

pose donc a la position exprimée par Spinoza lorsque celui-ci affirme : «En
ce qui concerne le bien et le mal, ils ne désignent non plus rien de positif dans
les choses, j’entends considérées en soi, et ils ne sont rien d’autre que des
maniéres de penser, ou notions, que nous formons de ce que nous comparons
les choses entre elles»°,

Mais Scheler n’est pas seulement réaliste au sujet des valeurs, il est aussi
platonicien : les valeurs ne sont pas seulement objectives, indépendantes du
sujet auquel elles apparaissent; elles sont aussi éternelles, «ne peuvent étre ni
créées ni détruites» '°, et sont donc indépendantes des supports qui les pos-
sédent. A ce titre, elles sont indépendantes de I’existence du monde des
biens !!. L’existence de biens ne produit pas des valeurs, et ne les rend pas
objectives; ’existence de biens rend les valeurs, dit Scheler, effectives et
manifestes 2. Aussi, si on considére les valeurs simplement comme des es-
sences, ce ne sont ni des universaux ni des individus : «C’est seulement la
relation aux objets, dans lesquels une essentialité se manifeste, qui fait ressortir
la distinction entre ses significations universelle et individuelle» '3. Autrement
dit, une valeur est un universel seulement dans sa relation aux biens qui la
rendent effective et la manifestent.

Par ailleurs, les valeurs sont naturellement échelonnées selon une hiérar-
chie. Les corrélations entre les valeurs, les rapports de supériorité et d’infé-
riorité, ne sont pas externes aux valeurs ; ce sont des relations qui dépendent
de l’essence méme de chacune d'elles. C’est pourquoi la hiérarchie
axiologique, comme les valeurs elles-mémes, est éternelle, et indépendante
aussi bien des sujets connaissants que de I’existence d’un monde de biens. Cela
signifie, entre autres, que la hiérarchie des valeurs est indépendante des chan-
gements qui se produisent dans les biens. Par exemple, un support peut changer
de valeur et devenir un autre bien sans que cela change quoi que ce soit 4 la
hiérarchie des valeurs elle-méme : «Pas plus que le bleu ne devient rouge si
une boule bleue est peinte en rouge, pas davantage les valeurs et leur ordre
hiérarchique ne sont affectés parce que leurs supports changent de valeur» !4,

Qu’en est-il de la connaissance des valeurs? Elle est indépendante d’un
processus d’induction ou d’abstraction. Un tel processus supposerait qu’on
cherche, parmi plusieurs supports possédant telle ou telle méme valeur, les
caractéristiques qu’ils ont en commun en tant que supports. Or : «de méme
que ce serait un non-sens de se demander quelles sont les propriétés communes
a tous les objets bleus ou a tous les objets rouges, puisqu’il faut répondre qu’ils

? SpiNoza, Ethique, trad. B. Pautrat, Paris, Seuil, 1988, Préface de la IV¢ partie,
p. 339-341.

0 FE;p. 273

1 Cf. op. cit., p. 39-40.

12.CF. op.:¢cit... p. 45.

13.0p, cit..p. 71

14 Op. cit., p. 43.



MAX SCHELER, CRITIQUE DE NIETZSCHE 213

n’ont rien d’autre en commun que le fait d’étre bleus ou celui d’étre rouges,
ce n’est pas un moindre non-sens de demander quelles sont les qualités com-
munes a des conduites, a4 des attitudes, & des hommes, etc., bons ou mé-
chants» 15, C’est I’indépendance de la connaissance des valeurs par rapport a
I’induction et a I’abstraction que Scheler exprime en disant : «[...] il suffit dans
certaines circonstances d’une seule conduite ou d’un seul/ homme, pour que
nous puissions saisir, dans cette conduite ou dans cet homme, 1’essence méme
de cette valeur» '°,

Scheler pense que les valeurs ne peuvent étre connues que par intuition.
Pour saisir une valeur par intuition, on le fait ordinairement, mais pas néces-
sairement, 4 travers la connaissance d’un bien donné !7. Mais dans certains cas
il est possible de connaitre la valeur manifestée dans un bien sans connaitre
son support. C’est-a-dire, un bien étant donné, 1’expérience de sa valeur peut
étre indépendante de I’expérience du support de cette valeur '8, Et il est pos-
sible, dans certains cas, d’avoir une connaissance intuitive de valeurs sans
méme se les représenter comme des propriétés des supports qui les manifes-
tent '°. Alors, puisque les valeurs sont objectives et éternelles, que leur con-
naissance n’est pas inductive, et qu’elle peut étre indépendante de I’expérience
de leurs supports, Scheler conclut qu’elles sont des objets donnés a priori. On
voit dés lors pourquoi Scheler s’oppose a 1’assimilation kantienne de I’a priori
et du formel. Car, bien que les valeurs soient données a priori, elles ne sont
pas des formes de la connaissance ; elles sont bien plutdt la matiére a priori
d’une intuition non sensible, matiére dont I’€tre aussi bien que 1’apparaitre sont
indépendants de formes a priori du sujet connaissant.

Une des idées centrales de Scheler est que I’erreur classique sur laquelle
repose la philosophie, et particuliérement la philosophie morale, consiste a
réduire ultimement la vie psychique de I’homme aux deux péles que sont la
sensibilité et la raison 2. Cette erreur a pour conséquence, entre autres, qu’on
néglige le fait, capital selon Scheler, qu’il y a un aspect cognitif li€ a I’expé-
rience émotive et affective du sujet, & savoir la connaissance des valeurs par
intuition. Il faut distinguer I’intuition naturelle des valeurs de leur intuition
phénoménologique. L’intuition naturelle des valeurs est réalisée couramment

15 Op. cit., p. 39. En outre, le fait que plusieurs supports aient en commun certaines
dispositions les rendant aptes a posséder telle valeur plutdt que telle autre ne permet
pas de réduire cette valeur a ces aptitudes ou dispositions des supports. «Ne confondons
pas le fait qu’il existe dans les choses et dans les corps des dispositions [...] @ étre
supports de valeurs [...] avec cette affirmation toute différente que la valeur de ces
choses se réduirait elle-méme 4 une certaine disposition ou  une certaine faculté» (op.
cit., p. 41, italiques de 1’auteur).

16 Op. cit., p. 39, italiques de I’auteur.

7 Cf. op. cit., p. 44.

18 Cf. op. cit., p. 42.

¥ Cf. op. cit., p. 37.

20 Cf. op. cit., p. 266.



214 RICHARD GLAUSER

par tout un chacun sans qu’une réduction, une mise entre parenthéses, ou tout
autre procédé phénoménologique ne soient requis. L’intuition naturelle est un
«Fiihlen», terme traduit par «perception-affective» pour marquer le fait que
cette intuition n’est pas sensorielle. Bien que la perception-affective soit liée
a ’expérience émotive et affective du sujet, elle n’est pas elle-méme un
sentiment ou un état affectif 2!. Et la liaison de la perception-affective des
valeurs avec les sentiments est constituée en fait par de trés nombreux rapports,
la nature de chaque rapport dépendant non seulement de la nature des senti-
ments envisagés, mais aussi de beaucoup d’autres facteurs. Insistons sur deux
points généraux.

Premiérement, la connaissance des valeurs est propre d la perception-
affective. Elle ne peut étre réalisée ni par la sensibilité ni par I’entendement,
ni par une combinaison des fonctions cognitives des deux : «Un esprit qui serait
réduit a la perception [= sensorielle] et a la pensée serait par 1a méme abso-
lument aveugle-aux-valeurs, quelle que piit étre par ailleurs sa capacité de
«perception interne», ¢’est-a-dire de perception du psychique» 2. Commentant
la célébre formule de Pascal, «le cceur a ses raisons», Scheler écrit :

Ce que veut dire Pascal, c’est qu’il existe un mode-d’expérience, dont les objets
sont absolument inaccessibles a I’entendement, en face duquel 1’entendement est
aussi aveugle que I’oreille et 1’ouie en face des couleurs, mais un mode-d’expérience
qui nous met authentiquement en présence d’objets (Gegenstdnde) objectifs et de
I’ordre éternel qui les lie les uns aux autres, ces objets étant les valeurs et cet ordre
éternel la hiérarchie axiologique. L’ordre et les lois de cette expérience sont aussi
déterminés, aussi exacts, aussi susceptibles-de-discernement que ceux de la logique
et des mathématiques [...] 2.

Deuxiémement, bien que les valeurs soient données a priori dans I’acte
de la perception-affective, cet acte lui-méme n’est pas a priori, mais un
événement empirique 2*. C’est pourquoi Scheler peut écrire que 1’éthique

21 11 existe entre la perception-affective des valeurs et un sentiment, ou état affectif,
au moins trois différences. Premiérement, les sentiments sont des états, tandis qu’une
perception-affective est un événement. Deuxiémement, le rapport entre une perception-
affective et une valeur est toujours originairement et immédiatement une visée inten-
tionnelle de cet objet. Mais ce méme rapport n’existe pas entre tous les sentiments, par
exemple la colére et la joie, et leurs objets (cf. op. cit., p. 268-270). Troisi¢émement,
contrairement aux sentiments, la perception-affective est essentiellement cognitive.

22 Op. cit., p. 90.

23, @p. icit:;:pi-261.

24 Bien que cette thése puisse paraitre étrange, elle n’est nullement incohérente. Les
valeurs sont données a priori en ce sens qu’elles sont données d’une maniére qui est :
(a) indépendante de la perception sensorielle (bien qu’elles puissent étre affectivement-
pergues en méme temps que nous percevons par les sens un bien qui les manifeste) ;
et (b) indépendante d’un processus d’abstraction ou d’un processus d’induction a partir
de I’expérience sensible. L’acte d’intuitionner les valeurs est empirique parce qu’il s’agit
d’une expérience émotionnelle occurrente du sujet (une perception-affective), bien que
cette expérience ne soit pas une perception sensorielle.



MAX SCHELER, CRITIQUE DE NIETZSCHE 215

absolue est «a la fois apriorique et émotionnelle»?. Méme I’intuition
phénoménologique des valeurs (dont nous ne parlerons pas) est une expérience
en ce sens. C’est pourquoi il affirme que «la philosophie 4 base phénoménolo-
gique est en ce sens un empirisme» 25,

Un autre aspect important de la connaissance des biens et des valeurs est
ce que Scheler appelle la préférence et la subordination. Ce sont des actes
cognitifs qui dépendent de la perception-affective, mais qui lui sont irréduc-
tibles 2’. Lorsque le sujet saisit non seulement une valeur, mais aussi certains
des rapports essentiels de supériorité ou d’infériorité de cette valeur par rapport
a d’autres au sein de la hiérarchie axiologique, il préfére cette valeur a d’autres,
ou il subordonne cette valeur & d’autres. Mais la préférence est 1’acte de
connaitre la supériorité d’une valeur ou d’un bien par rapport a d’autres. Et
la subordination est I’acte de connaitre 1’infériorité d’une valeur ou d’un bien
par rapport a d’autres. C’est pourquoi Scheler fait cette remarque importante :
«On ne peut pas dire que la supériorité d’une valeur soit affectivement-pergue,
exactement comme 1’est une valeur singuliére, et qu’ensuite la valeur supé-
rieure soit ‘préférée’ ou ‘subordonnée’. En réalité, la supériorité d’'une valeur
n’est donnée selon la nécessité de son essence que dans 1’acte-préférentiel.
Lorsqu’on prétend le contraire c’est généralement parce qu’on confond la
préférence avec le ‘choix’ en général, c’est-a-dire avec un acte-tendanciel» 28,
Autrement dit, il n’y a pas d’abord un acte de connaitre la supériorité d’une
valeur et ensuite une préférence. Car cette facon d’envisager la préférence
supprimerait son statut cognitif et réduirait la préférence a n’étre que le simple
effet psychologique d’un acte cognitif préalable et distinct d’elle. Au contraire,
I’acte de préférence est lui-méme 1’acte de connaitre la supériorité d’une valeur.
Il s’ensuit que ce n’est pas parce qu’une valeur est préférée a une autre qu’elle
lui est supérieure ; mais, normalement, c’est parce qu’une valeur est supérieure
a une autre qu’elle est préférée 2.

Il se présente toutefois une analogie entre la perception-affective et la
perception sensorielle. En effet, il existe des illusions dans le domaine de la
perception-affective des valeurs tout comme il en existe dans celui de la
perception sensorielle. Et puisque les actes de préférence et de subordination
dépendent de la perception-affective des valeurs, il y a aussi des illusions dans

35 Op. cit., p. 266.

26 Op. cit., p. 74, italiques de 1’auteur.

21 Cf. op. cit., p. 108. 11 faut distinguer entre les actes de préférence et de subor-
dination portant sur les valeurs seules, et ces actes portant sur des biens. Nous ne tenons
compte, dans ce qui suit, que des actes portant sur des valeurs.

28 Ibid.

2 En outre, c’est parce que l'acte de préférence est un acte cognitif qu’il est
irréductible a I’acte de choisir. En effet, au sens strict, le choix porte sur des actes (cf.
op. cit., p. 109) ou des conduites a adopter (cf. p. 272); or le choix entre des conduites
présuppose la connaissance de la supériorité ou de 1’infériorité d’une valeur. D’autre
part, le sujet peut préférer une valeur d d’autres sans faire de choix.



216 RICHARD GLAUSER

ces actes *°. D’ou viennent ces illusions axiologiques? Leur source principale
est le ressentiment.

On comprend dés lors I'importance de ce phénomeéne psychologique pour
Scheler, et la nécessité pour lui d’en donner une analyse exacte. La compré-
hension du ressentiment est aussi indispensable dans 1’épistémologie
schelerienne des valeurs que celle des causes de I’illusion perceptuelle dans
une théorie de la perception, ou que la compréhension des causes de 1’erreur
dans une théorie de la connaissance. Mais on comprend aussi 1’intérét de
Scheler pour Nietzsche. Car, si, d’'un co6té, Scheler oppose son ontologie
réaliste des valeurs aux théses historicistes, relativistes et subjectivistes de
Nietzsche, d’un autre c6té, son épistémologie des valeurs — qui comprend une
phénoménologie de la maniére véridique ou erronée dont les valeurs apparais-
sent — doit inclure une analyse du ressentiment comme cause de 1'illusion
axiologique. Et cette analyse doit pousser plus avant I’étude du ressentiment
entamée par Nietzsche.

2. La conception schelerienne du ressentiment

Selon Scheler, le ressentiment est un «auto-empoisonnement psychologi-
que», dont il donne la description générale suivante :

Le ressentiment est un auto-empoisonnement psychologique qui a des causes et des
effets bien déterminés. C’est une disposition psychologique, d’une certaine perma-
nence, qui, par un refoulement systématique, libére certaines émotions et certains
sentiments, de soi normaux et inhérents aux fondements de la nature humaine, et
tend & provoquer une déformation plus ou moins permanente du sens des valeurs,
comme aussi de la faculté du jugement 3!.

Retenons les caractéristiques suivantes : 1) Le ressentiment est une dispo-
sition «d’une certaine permanence». 2) Un épisode dans le processus de for-
mation de cette disposition est le refoulement. Le ressentiment est donc un
phénoméne complexe dans la mesure ou son processus global de formation
fera intervenir des états et des épisodes conscients, des épisodes inconscients,
et probablement aussi, bien que Scheler ne soit pas tout a fait précis sur ce
point, des états et des épisodes qu’on pourrait dire partiellement conscients ou
semi-conscients. 3) L’effet saillant du ressentiment est «une déformation plus
ou moins permanente du sens des valeurs» et «de la faculté du jugement». Ce
que Scheler appelle ici le «sens des valeurs», est la capacité de percevoir-
affectivement des valeurs, ainsi que la capacité de connaitre leur supériorité
et leur infériorité par des actes de préférence et de subordination. Reste a voir

30 Cf. op. cit., p. 109.
3 HR, p. 16.



MAX SCHELER, CRITIQUE DE NIETZSCHE 217

comment se réalise la déformation de la perception-affective des valeurs.
Toutefois, avant d’expliquer cette déformation, qui est une conséquence ultime
du ressentiment, il convient de décrire schématiquement le processus de for-
mation du ressentiment in abstracto ; nous illustrerons ensuite ce processus par
des exemples concrets. Ce n’est qu’ensuite que nous serons en mesure de
comprendre comment se réalise la déformation de la perception-affective des
valeurs.

Schématiquement, le ressentiment présuppose chez le sujet un conflit
psychologique résultant d’une tension entre son désir de réaliser telle fin (désir
qui peut étre actif, comme le désir de posséder tel bien, ou bien réactif, comme
le désir de se venger d’une personne) et le constat de son impuissance a réaliser
la fin. Le conflit devenant insupportable, il menace 1’équilibre psychologique
de l'individu et 1’exercice normal de certaines de ses fonctions vitales. Un
mécanisme psychique irrationnel se déclenche ayant pour but d’apaiser le
conflit au niveau, du moins, de la conscience. Le mécanisme atteint ce résultat
par le refoulement du désir initial et par la production de la croyance consciente
que la fin (qui reste inconsciemment désirée) n’est pas désirable. Grice a cette
nouvelle croyance, le constat de I’impuissance du sujet a réaliser la fin ne
constitue plus, au niveau de la conscience, un des poles d’un conflit. (Que
m’importe d’étre impuissant a réaliser une fin qui n’est pas désirable?) Le
rapport entre ce processus et la question des valeurs réside dans le fait que la
croyance consciente (produite par le ressentiment) que telle fin n’est pas
désirable est une croyance au sujet de la valeur de cette fin.

Passons a des exemples détaillés. Parmi les conditions qui permettent
d’expliquer le processus de formation du ressentiment, Scheler tient compte
de quatre types de facteurs : les facteurs psychologiques personnels, la structure
sociale, certains facteurs héréditaires, et ce qu’il appelle des situations humai-
nes 32, Limitons-nous aux seules conditions psychologiques. Parmi celles-ci de
nombreux sentiments peuvent étre a la source du ressentiment ; Scheler men-
tionne la rancune et le désir de vengeance, la haine, la méchanceté, la jalousie,
I’envie et la malice 33. Le ressentiment n’est réductible a aucun de ces sen-
timents en particulier, ni & leur combinaison, ni & une combinaison de ces
sentiments avec d’autres. Devant faire un tri parmi les sources possibles du
ressentiment, nous choisissons de nous concentrer sur le désir de vengeance
pour deux raisons : selon Scheler, «le désir de vengeance est la plus importante
des sources du ressentiment» 3% c’est d’autre part le sentiment que privilégie
Nietzsche dans son explication du ressentiment.

Le «ressentiment» étant un phénomeéne essentiellement réactif, le désir de
vengeance est tout indiqué pour en étre la source principale. En effet, le désir

2 Cf. HR, p. 37-48.
3 Cf. op. cit., p. 16.
34 Ibid.



218 RICHARD GLAUSER

de vengeance suppose une croyance, vraie ou fausse, en une offense, une injure
ou une blessure préalable contre laquelle le sujet réagit. Il est vrai que le désir
de vengeance n’est pas le seul sentiment réactif ; il y a aussi, par exemple, la
tendance a la riposte et la tendance a la défense, accompagnées ou non d’in-
dignation, de colére, de haine ou de rage °. Mais le désir de vengeance n’est
pas réductible a une simple tendance a la riposte. En effet, celui qui veut se
venger d’une offense ou d’une blessure, ne cherche pas a réagir immédiate-
ment. Au contraire, il retient sa tendance a riposter, ainsi que les émotions de
colére ou de haine qui I’accompagnent ; on dit : «la vengeance est un plat qui
se mange froid». Il les retient, les suspend, mais ne les refoule pas; du moins
il ne les refoule pas encore. En second lieu, I’acte de riposter est délibérément
différé ; il est remis & une occasion plus propice («tu ne perds rien pour
attendre»). En troisiéme lieu, si la tendance a riposter est retenue, et si 1’acte
de riposter est différé, c’est parce que le sujet prévoit une issue défavorable
a une riposte immédiate. C’est-a-dire, il pense qu’il est impuissant a riposter
immédiatement. C’est précisément le sentiment d’impuissance, lié au désir de
vengeance, qui fait de ce désir I’origine principale du ressentiment .

Or, le désir de vengeance cesserait si le sujet réalisait effectivement I’acte
vengeur ajourné. Il pourrait aussi cesser, par exemple, si celui dont on veut
se venger était puni par autrui 4 la satisfaction de 1’intéressé, ou si le tort était
réparé a la satisfaction de I’intéressé, ou encore, d’une fagon morale, par le
pardon de 'intéressé. Avec la réalisation d’une de ces éventualités, le désir
de vengeance ne donnerait pas lieu au ressentiment 37, Pour qu’il y ait ressen-
timent, il faut qu’aucune de ces issues ne se réalise ; il faut que la rancune ou
le désir de vengeance subsiste, inassouvi. D’autre part, si aprés un laps de temps
le sujet constate qu’il est toujours incapable de réaliser 1’acte différé, et surtout,
s’il pense qu’il sera incapable de le faire a 1’avenir, alors le sentiment d’im-
puissance s’intensifie. Il peut aussi s’intensifier si le sujet sait que 1’offense
subie n’est pas réparable parce que, loin d’avoir été un événement ponctuel,
elle est un état de choses permanent et inaltérable *®. En bref, une autre
condition du ressentiment est que le désir de vengeance subsiste alors méme

35 Cf. ibid.

36 «Nous voyons dés maintenant que la vengeance est, en soi, fondée sur un
sentiment d’impuissance; qu’elle est toujours, et avant tout, le fait d’un ‘faible’ (quelle
que soit la forme que prenne sa faiblesse) ; aussi, en son essence, ne comporte-t-elle
jamais le sentiment qu’on agit ‘du tac au tac’ et ne se présente-t-elle jamais simplement
comme une réaction accompagnée d’émotion. Ce sont ces caractéres qui font du désir
de vengeance un terrain si propice & la croissance du ressentiment» (op. cit., p. 17).

3 Cf. op. cit., p. 18-19.

38 C’est pourquoi : «[...] la rancune tend au ressentiment dans la mesure ol son
objet est un état de choses continu, permanent, ressenti comme ‘injure’ permanente et
qui échappe a la volonté de 1’offensé; c’est-a-dire dans la mesure méme ou cette injure
se présente comme une fatalité» (op. cit., p. 23).



MAX SCHELER, CRITIQUE DE NIETZSCHE 219

que le sujet constate que 1’acte vengeur est — ou est devenu — impossible, ce
qui a pour effet de prolonger et d’accroitre le sentiment d’impuissance.

Mais il faut ajouter que si le désir de vengeance, le sentiment d’animosité
ou de haine, ainsi que le sentiment accru d’impuissance, se prolongent dans
le temps, cela ne signifie pas simplement que le sujet se souvient de ces
sentiments. Cela signifie que ces sentiments sont constamment ravivés dans
la conscience. D’ou, d’ailleurs, le terme de ressentiment : «c’est une revivis-
cence de I’émotion méme, un re-sentiment»>°. Et cette reviviscence conti-
nuelle des sentiments permet d’expliquer ce qu’on appelle la rumination, qui
est typique du ressentiment. Bien que Scheler ne s’exprime pas exactement
de cette facon, nous pensons I’interpréter correctement en disant que le pro-
cessus global de la formation du ressentiment contient un épisode circulaire :
d’abord, le sentiment d’impuissance est une condition nécessaire du désir de
vengeance, et ’intensité du désir de vengeance est fonction de 1’intensité du
sentiment d’impuissance ; ensuite, 1’incapacité a réaliser I’acte de vengeance
différé ravive et intensifie le sentiment d’ impuissance, qui, a son tour, intensifie
le désir de vengeance ainsi que le sentiment d’animosité ou de haine, et ainsi
de suite. Mais ce mouvement circulaire ne saurait se prolonger indéfiniment.
Car le désir de vengeance et le sentiment d’impuissance sont des états con-
flictuels. Etant sans cesse ravivés, ils rendent d’autant plus intense le conflit
émotionnel auquel ils donnent lieu. L’existence de ce conflit intense est es-
sentiel au ressentiment : «C’est [...] & la suite d’un conflit intérieur d'une
violence particuliére qui met aux prises, d’une part la rancune, la haine, I’envie,
etc., et leurs modes d’expression, de I’autre I’impuissance, que ces sentiments
prennent forme de ressentiment» 40,

Jusqu’ici, le désir de vengeance, la haine et le sentiment d’impuissance sont
conscients. Mais une fois le conflit émotionnel devenu insupportable pour le
sujet, il y aura un épisode de refoulement, qui sera une nouvelle étape dans
le processus global de la formation du ressentiment.

Mais avant de parler du refoulement, il convient de mentionner une derniére
condition du désir de vengeance. Selon Scheler, il est de la nature du désir de
vengeance «de postuler I’égalité entre 1’offensé et I’offenseur» *!. C’est-a-dire,
une des conditions psychologiques du désir de vengeance est que celui qui veut
se venger d’autrui croie, a tort ou a raison, qu’il est, sous au moins un rapport,
I’égal de 1’offenseur. Cette condition est importante parce qu’elle permet de
rendre compte du fait que le désir de vengeance, contrairement a la colére, la
haine et la rage, qui peuvent accompagner ce désir, est toujours accompagné
de la croyance d’avoir raison, comme si I’offensé avait un droit de son c6té.

% 0op. cit., p. 11.
© 0p. cit., p. 48.
4 0p. cit., p. 22.



220 RICHARD GLAUSER

Elle permet également de rendre compte du fait que, dans certains cas, la
vengeance peut méme étre considérée comme un devoir 42,

Passons a I’étape du refoulement. Bien que Nietzsche ait bien saisi cet
épisode, selon Scheler, il ne 1’a pas analysé de maniére suffisamment précise 43.
Qu’est-ce qui est refoulé? C’est, d’'une part, la représentation de 1’objet, la
cause, du désir de vengeance ; d’autre part, c’est le désir de vengeance lui-
méme. L’effet le plus remarquable du refoulement est que dans certains cas
le sentiment et la représentation de son objet se dissocient. Par exemple, si le
désir de vengeance avait initialement pour objet telle personne, le sentiment
d’animosité ou de haine, qui fait partie du désir de vengeance, peut se dissocier
de la représentation de cette personne en particulier et porter également sur
toutes sortes de choses qui lui sont associées d’une fagon ou d’une autre, méme
de fagon purement accidentelle. Le sentiment d’animosité peut en venir a porter
sur la maniére de parler de cette personne, de se tenir en public, de marcher,
de s’habiller, etc. *. Il peut aussi porter sur toutes les personnes entretenant
certaines relations avec la personne visée, ou ayant en commun avec elle
certaines caractéristiques, par exemple, sur les personnes appartenant a la
méme classe sociale que 1’offenseur. Bref, pour utiliser une image expressive
de Scheler, une fois le sentiment d’hostilité dissocié de son objet initial et de
la représentation de sa cause, ce sentiment «fait tache d’huile», il «se répand».

On I'aura compris : dans certaines conditions, le sentiment de haine ou
d’animosité qui «fait tache d’huile», qui «se répand», portera également sur
les valeurs liées d’une maniére ou d’une autre a cette personne. Par exemple,
sur les valeurs que cette personne incarne, ou sur celles qu’elle réalise, ou sur
celles auxquelles elle aspire, qu’elle souhaite réaliser, etc. :

[...] dans certaines conditions, le sentiment finit par se dissocier de la personne qui
m’a causé un dommage, ou qui m’a opprimé, pour devenir une disposition générale
a rejeter certaines valeurs qualitatives, abstraction faite de leur possesseur et des
circonstances de lieu ou de temps, et sans tenir compte de I’attitude réelle de cette
personne i mon égard .

Ce n’est pas le désir de vengeance qui a pour objets des valeurs. Il ne serait
pas correct de dire que le sujet désire, consciemment ou non, se venger de
certaines valeurs. Mais c’est le sentiment d’hostilité ou de haine, initialement
lié au désir de vengeance (et qui a cause du refoulement se dissocie de la
représentation de son objet), qui se dirige contre des valeurs.

Par ce qui précéde nous avons une explication de la formation du ressen-
timent 4 partir du désir de vengeance. Nous sommes parvenus au point o, par
le refoulement, se forme «une disposition générale a rejeter certaines valeurs

2 Cf. op. cit., p. 21.
B Cf. op. cit., p. 49.
“4-€f.op. cit., p. 51.
4 Ibid.



MAX SCHELER, CRITIQUE DE NIETZSCHE 221

qualitatives». Mais il faut aller plus loin. Car, nous avons vu que pour Scheler
I’effet principal du ressentiment est «une déformation plus ou moins perma-
nente du sens des valeurs»*. Alors comment parvient-on i cet effet?

C’est la «disposition générale a rejeter certaines valeurs» qui produit cette
déformation du sens des valeurs. Mais comment? Rappelons-nous la réalité
d’un ordre hi€rarchique des valeurs. Or, la disposition a rejeter certaines
valeurs est une tendance a déprécier ces valeurs systématiquement, a les sous-
estimer, ou encore, a affecter les valeurs positives d’un ceefficient négatif.
Comme il y a toujours des corrélations entre les valeurs dans la hiérarchie, la
dépréciation de certaines valeurs supérieures s’accompagne d’une surestima-
tion de certaines valeurs inférieures. En vertu du ressentiment 1’ affirmation de
certaines valeurs inférieures a pour cause cachée la dépréciation de certaines
valeurs supérieures.

En partant, non plus du désir de vengeance, mais de I’envie, on parvient
a un résultat similaire, mais aussi fort différent a certains égards. Dans le cas
du ressentiment procédant de 1’envie, le conflit initial est entre une tendance
a chercher a obtenir un certain bien par envie et I'impuissance a le faire. La
maniére dont ce conflit trouve une issue dans le ressentiment comporte deux
étapes distinctes?’. La premiére étape consiste 3 déprécier le bien vers lequel
on tend, en lui déniant la valeur qu’on y voyait %, C’est le cas du renard qui,
incapable d’atteindre les raisins doux, les déclare amers. Dans cette premiére
étape la croyance nouvelle ne comporte pas d’illusion sur I’ordre des valeurs :
le renard continue a penser de maniére générale que la douceur est une valeur
supérieure a I’amertume, mais il en vient a croire que les raisins qu’il convoitait
ne sont pas des supports de la valeur qu’est la douceur. Sa nouvelle croyance
comporte une illusion a 1'égard du support des valeurs, non a I’égard des
valeurs elles-mémes.

C’est seulement lorsqu’on parvient d une seconde étape que le ressentiment
atteint son plein effet. Celle-ci est atteinte lorsque la croyance produite par le
ressentiment représente illusoirement une inversion dans 1’ordre des valeurs
elles-mémes, sous-estimant des valeurs supérieures auxquelles 1’agent tendait
vainement et surestimant des valeurs inférieures qu’il est effectivement capable
de réaliser. Un exemple de Nietzsche : I’homme appartenant au type psycho-
logique dit «sacerdotal», qui envie le guerrier pour sa force et son courage,
mais qui est impuissant a réaliser ces valeurs en sa personne, ne dit pas (comme
dans la premiére étape) que le guerrier n’incarne pas ces valeurs, mais il affirme
que la force et le courage sont des valeurs inférieures a I’humilité et a la pitié *.
Il importe de noter que lorsque le sujet parvient a la seconde étape du ressen-

41 Cf. op. cit., p. 33-34.

8 Cf. op. cit., p. 55-56.

9 Nous ne disons nullement que la force et le courage soient des valeurs supérieures
a I’humilité et a la piti€ pour Scheler. Nous prenons 1’exemple de Nietzsche seulement
pour illustrer la structure d’un mécanisme psychologique.



222 RICHARD GLAUSER

timent, la premiere peut disparaitre. Une fois le sacerdotal convaincu que la
force et le courage sont des valeurs inférieures a I’humilité et a la pitié, il lui
est aisé de reconnaitre que les guerriers sont forts et courageux. En termes
généraux, une fois que I'intuition des valeurs est déformée par le ressentiment
au point que le sujet se représente illusoirement une inversion dans 1’ordre
axiologique, il n’y a plus de nécessité psychologique pour qu’il entretienne une
croyance illusoire sur les supports qui possédent ces valeurs.

Mais qu’on parte du désir de vengeance ou de 1’envie, le résultat est le
méme : «le ressentiment s’exprime toujours selon un schéma bien arrété : on
affirme, on estime, on exalte telle chose, non en raison de ses qualités intrin-
séques, mais dans le but, toujours inavoué, d’en nier, d’en déprécier, d’en
ravaler telle autre» °°, Par ailleurs on ne saurait dire que le ressentiment inverse,
au sens littéral, les valeurs, puisque leur ordre hiérarchique est éternel. Bien
plutét, il a pour effet une croyance qui représente faussement 1’ordre des
valeurs comme inversé. En outre, bien que la croyance soit fausse, les juge-
ments qui I’expriment ne sont pas des mensonges. Il y aurait mensonge, certes,
si le sujet intuitionnait correctement les valeurs et leurs rapports hiérarchiques
tout en pronongant volontairement des faux jugements a leur égard. Mais ce
n’est justement pas le cas>!, car la croyance erronée dépend directement
d’illusions dans la perception-affective des valeurs, ainsi que dans les actes
de préférence et de subordination, qui sont des actes d’appréhension pré-
judicatifs. De la sorte, le sujet émet ses jugements de valeur erronés sans
intention consciente de tromper autrui, ni lui-méme. L’analyse de Scheler
implique que Nietzsche se trompe lorsqu’il assimile I’effet du ressentiment a
un mensonge.

Dés lors, demandera-t-on : en quoi consiste ’illusion dans 1’intuition des
valeurs? Elle ne consiste pas en ce que le sujet n’aurait pas de perception-
affective des valeurs. Car, s’il y a déformation de I’intuition des valeurs, il faut
néanmoins que les valeurs soient intuitionnées; si elles ne 1’étaient pas, on ne
pourrait parler d’une déformation de I’intuition que nous en avons 2. L’illusion
consiste seulement en ce qu’elles apparaissent selon un ordre hiérarchique qui
n’est pas le leur. Des valeurs supérieures sont réellement intuitionnées, mais
sont intuitionnées comme étant inférieures a d’autres valeurs qui sont en réalité
inférieures aux premiéres. L’illusion consiste en ce que certaines valeurs, dit
métaphoriquement Scheler, ne font que transparaitre a travers d’autres valeurs,
interposées par le ressentiment, qui voilent les premiéres 3. (Nous verrons plus
loin que cette description est insuffisante.)

0 HR, p. 48.

3L Cf. op. cit., p. 36, 61 et 62.
52 Cf. op. cit., p. 36.

33 Ibid.



MAX SCHELER, CRITIQUE DE NIETZSCHE 223

Alors que I'intuition des valeurs est naturellement indépendante des ten-
dances et des inclinations psychologiques du sujet, le ressentiment a pour effet
de produire un rapport de dépendance de I'intuition a 1’égard des secondes.
Deés lors la perception-affective des valeurs, les actes de préférence et de
subordination, et enfin les jugements de valeur directement fondés sur ces
demniéres — toutes ces opérations pour lesquelles les valeurs sont une matiére
donnée a priori — s’adaptent, se conforment, a un facteur contingent et sub-
jectif : la résolution irrationnelle de conflits psychiques.

3. Scheler, critique de Nietzsche : morale chrétienne et ressentiment

Le réalisme de Scheler concemnant 1’ordre axiologique lui interdit évidem-
ment d’accepter la position de Nietzsche suivant laquelle la thése de 1’existence
d’un ordre éternel de valeurs ne serait qu’une rationalisation rétroactive servant
a justifier I’adoption d’une morale concréte. Mais il reconnait a Nietzsche le
mérite d’avoir mis a jour un «des faits les plus importants de 1’éthique mo-
derne» 4, 4 savoir I’existence de morales concrétes différentes (fondées sur des
valeurs différentes) et véritablement incompatibles 3. Cela signifie, pour Sche-
ler, qu’elles ne peuvent pas toutes exprimer correctement 1’ordre axiologique.
Et il accorde a Nietzsche qu’on peut expliquer une partie de la diversité des
morales concrétes par le phénomeéne du ressentiment. Ce qui signifie qu’il suit
Nietzsche en considérant que le ressentiment n’est pas seulement un phéno-
meéne limité a I’'individu, mais que dans certaines conditions historiques et

34 Op. cit., p. 63.

33 Scheler oppose cette thése, qu’il partage avec Nietzsche, a la position défendue
par des philosophes dits «relativistes» tels que Comte, Spencer et Mill. Selon Scheler,
ceux-ci n’ont jamais réellement constaté I’existence d’une diversité de morales concre-
tes ; mais ils posent comme valeur supréme une valeur reconnue comme primordiale
a leur époque, en I’occurrence le bien général, et constatent le fait que des communautés
peuvent différer profondément quant a la question de savoir quelles choses (activités,
dispositions, qualités, etc.) doivent étre considérées comme «bonnes» par rapport a la
réalisation de cette valeur supréme : «Ils ont montré, par exemple, que dans une société
essentiellement militaire, ol la guerre est un moyen d’existence, la vaillance, le courage,
etc., sont des qualités plus utiles au «bonheur général» que I’amour du travail, 1’appli-
cation, 1’honnéteté, qualités en honneur dans une soci€té¢ industrielle ; ou encore, que,
dans celle-ci, le vol passe pour un crime moins grave que le brigandage, alors que c’est
I’inverse pour celle-14, chez les anciens Germains, par exemple» (HR, p. 63-64). Ainsi,
la seule raison pour laquelle on pourrait appeler ces philosophes des relativistes, ¢’est
qu’ils admettent qu’étant donné une valeur reconnue comme supérieure, il y a, dans le
monde et dans I’histoire, de grandes différences dans les jugements portant sur ce qui
est le plus apte a servir la réalisation de cette valeur. C’est pourquoi, estime Scheler,
«les ‘relativistes’ de la morale [Comte, Spencer et Mill] ne sont que les ‘absolutistes’
de leur époque» (loc. cit.).



224 RICHARD GLAUSER

sociologiques, il peut se réaliser de maniere relativement uniforme dans des
communautés, des classes sociales, voire des sociétés entiéres. Evidemment,
si Scheler affirme que le ressentiment est créateur de nouveaux jugements de
valeurs et de nouvelles morales concrétes °, il lui est manifestement impos-
sible d’admettre, comme le dit parfois Nietzsche, que le ressentiment est
créateur des valeurs elles-mémes. Cette différence mise a part, il reste que ce
qui sépare Scheler de Nietzsche n’est pas la question de la légitimité de 1’usage
du concept de ressentiment pour expliquer 1’existence de certains systémes
moraux concrets, mais la question de savoir si, comme le pense Nietzsche, il
est possible d’expliquer par le ressentiment la morale chrétienne elle-méme.
Scheler le nie, affirmant que la morale chrétienne, considérée dans son essence
et son apparition originelle, ne peut pas €tre expliquée par le ressentiment ;
elle refléte, selon lui, au moins partiellement, mais en tout cas correctement,
la hiérarchie axiologique. (Il faut toutefois reconnaitre que Scheler évite de
répondre a la question de savoir pendant combien de temps les valeurs de
I’ordre axiologique ont été manifestes et effectives en une morale chrétienne
concrete.) Pour le montrer, Scheler analyse plusieurs notions centrales de cette
morale, telles que les notions de pardon et d’amour.

Si Nietzsche avait dégagé plus finement le processus de formation du
ressentiment, il se serait apergu que le pardon ne peut pas étre effectué par
ressentiment. Chez I’homme, certes, 1’acte de pardonner succéde souvent a un
désir de vengeance >’. Mais, pour que le désir de vengeance aboutisse au
ressentiment, il faut qu’il subsiste et reste inassouvi. Il y aurait pourtant de
nombreuses maniéres dont il pourrait tre interrompu. Par exemple, la personne
dont on veut se venger pourrait étre punie par autrui a la satisfaction de
I’intéressé, ou bien le tort pourrait étre réparé a la satisfaction de I'intéressé,
ou encore, I’intéressé pourrait pardonner son acte a la personne dont elle désire
se venger. Dans chacune de ces éventualités, le désir de vengeance ne subsiste
pas et ne peut donc produire de ressentiment. C’est que le pardon, loin de
pouvoir étre produit par ressentiment, est au contraire un acte qui, sur le plan
psychologique, coupe court au processus de sa formation.

Quant a ’amour chrétien, selon Scheler, sa signification lui vient de la
religion et n’est intelligible qu’a la lumiére de celle-ci. Nietzsche refuse de
chercher le sens de I’amour chrétien dans la religion puisqu’elle n’est pour lui
qu’une rationalisation masquant le vrai sens de 1’amour chrétien, qui est le
nihilisme. Opposant I’amour chrétien a 1’amour tel qu’il apparait dans 1’ An-
tiquité grecque, Scheler voit dans le second essentiellement 1’effet d’un désir,
d’un besoin, un défaut de 1’étre 38, C’est pourquoi il est représenté comme un
rapport allant de I’inférieur vers le supérieur : «de I’imparfait vers le parfait,

= g op. cit., p. 60.
51 Cf. op. cit., p. 103.
38 Cf. op. cit., p. 68.



MAX SCHELER, CRITIQUE DE NIETZSCHE 225

de I’'indéfini vers le fini ou le défini [...], de I’apparence vers 1’essence, de
I’ignorance vers la science, un «intermédiaire entre avoir et n’avoir pas»
comme dit Platon dans le Banquet»>°. Mais 1’étre parfait n’a aucun désir, ni
aucun besoin; il n’aime donc pas. C’est pourquoi Platon dit : «Si nous étions
des dieux, nous ne connaitrions point I’amour». Et chez Aristote, le premier
moteur immobile meut tous les étres comme 1’aimé meut 1’amant, alors que
ce moteur lui-méme n’aime pas .

Dans le christianisme, en revanche, 1’amour va d’abord (mais non exclu-
sivement) du supérieur vers l’inférieur puisque 1'étre parfait aime les étres
imparfaits qu’il a créés. L’amour n’est plus congu comme besoin, manque ou
imperfection, puisque le Dieu qui aime ses créatures imparfaites est tout a la
fois parfait et infini. Quant & ’amour chrétien d’'un homme pour autrui, il
s’adresse de droit a toutes les dmes ainsi qu’a Dieu, c’est-d-dire a tous les
membres du «Royaume de Dieu». Or, I’aspect de 1’amour chrétien que Nietzsche
cherche a expliquer par le ressentiment est spécifiquement 1’amour d’un
homme pour d’autres hommes plus malheureux que lui. Selon Scheler, cet
amour-1a, participe en un sens de I’amour de Dieu pour les étres moins parfaits
que lui. C’est-a-dire qu’on méconnait le sens de 1’amour chrétien d’un homme
pour un autre homme plus malheureux si on ne le congoit pas comme une
imitation de I’amour divin ¢!, Bien évidemment, il n’en serait pas une imitation
s’il procédait d’une haine de la richesse, de la beauté, de la force et de la santé,
ou s’il reposait sur I’estimation de leurs contraires comme de valeurs supé-
rieures. C’est pourquoi, lorsque 1’amour d’un chrétien pour les plus malheureux
que lui est authentique, il ne peut étre 1’effet du ressentiment et ne dépend pas
d’une illusion dans la perception-affective des valeurs.

Selon Scheler, Nietzsche a confondu 1’amour et ’altruisme. L’altruiste
cherche a étre bienfaisant a 1’égard des personnes démunies ou faibles a cause
d’un ressentiment dirigé contre certaines valeurs qu’il désire secrétement, telles
la puissance, la force et la richesse, et a4 cause d’une haine dirigée spécialement
contre lui-méme parce qu’il se sait impuissant a les atteindre. Par ses actes
bienfaisants 4 ’égard des malheureux, il multiplie les signes extérieurs de
I’amour chrétien. Mais ces actes sont des moyens pour lui de détourner son
attention de son impuissance et de la haine qu’il se voue 2. Toutefois, si
Nietzsche a pu confondre amour et altruisme, c’est a cause de leur ressem-

9 Op. cit., p. 69.

80 Cf. ibid.

61 «[...] I’amour se manifeste en ce que le noble descend et s’incline vers le roturier,
I’homme sain vers le malade, le riche vers le pauvre, le beau vers le laid, I’homme de
bien et le saint vers ’homme mauvais ou moyen, le Messie vers les publicains et les
pécheurs ; et cela sans craindre, comme les Anciens, d’y perdre ou de se souiller, mais
avec I’assurance religieuse que, dans I’acte méme de s’incliner [...] on gagne ce qu'’il
y a de plus haut, qui est de devenir semblable a Dieu» (op. cit., p. 70).

62 Cf. op. cit., p. 84-87.



226 RICHARD GLAUSER

blance extérieure : «Plus je médite la question, et plus je me convaincs que
I’amour chrétien est, dans sa racine, absolument pur de ressentiment ; et ce-
pendant, il n’est pas de notion que le ressentiment puisse mieux utiliser a ses
propres fins, en lui substituant une autre émotion, grice a un effet d’illusion
si parfait que 1’ceil le plus exercé ne parvient plus a discerner du véritable amour
un ressentiment ol 1’amour ne serait plus qu’un moyen d’expression» %3,

Si I’on peut comprendre jusqu’ici que Nietzsche ait pu ignorer le sens de
I’amour chrétien — d’abord, en le séparant de la religion, qui seule le rend
intelligible, ensuite, en le confondant avec ’altruisme —, cela n’explique pas
comment Nietzsche a pu croire que toute la morale chrétienne soit le fruit du
ressentiment. Pour I’expliquer, il faut rappeler que Scheler accorde a Nietzsche
que certaines morales concrétes sont issues du ressentiment, par exemple ce
qu’il nomme la morale bourgeoise, dont il situe 1’origine au XIII® siécle. De
méme pour certaines idéologies modernes, telles que 1’humanitarisme et le
démocratisme ®4, Comme elles sont le fruit du ressentiment, ces idéologies
promeuvent des échelles modemes de valeurs fondées sur des illusions a
I’égard de 1’ordre axiologique véritable. Mais tandis que Nietzsche pense que
ces échelles modernes de valeurs sont issues du ressentiment parce qu’elles
dérivent de la morale chrétienne, qui serait elle-méme un produit du ressen-
timent, Scheler estime que ces échelles de valeurs procédent d’un ressentiment
dirigé contre le christianisme authentique.

Mais comment expliquer 1’erreur de Nietzsche, selon Scheler? Par le fait,
notamment, que ces échelles modemnes de valeurs ont été présentées par leurs
défenseurs, non seulement comme compatibles avec le christianisme, mais
comme promouvant les valeurs fondamentales de la morale chrétienne. En un
mot, du point de vue de Scheler, I’humanitarisme, le démocratisme, le socia-
lisme et le communisme seraient factuellement issus d’un ressentiment dirigé
contre le christianisme, mais ils auraient été interprétés sur le plan théorique
par leurs avocats respectifs comme assumant et conservant les valeurs les plus
importantes de la morale chrétienne. Au surplus, certains défenseurs du chris-
tianisme ont interprété a leur tour les valeurs de la morale chrétienne a travers

63 Op. cit., p. 74.

64 Par «démocratisme» Scheler ne vise pas la démocratie comme systéme politique.
Le démocratisme est «le principe qui situe la fin de toute activité douée de valeur dans
la conservation du plus grand nombre d’hommes possible», interprété de telle sorte
qu’on «rejette d’emblée I’idée d’une solidarité profonde entre les parties de 1’humanité
[...]» (op. cit. p. 175). Quant & 'humanitarisme, il s’agit de I’idéal d’un sentiment
d’amour pour les hommes en général. Ce sentiment ne porterait pas directement sur les
personnes, mais sur 1’humanité comme collectivité; 1’amour pour une communauté plus
étroite serait tenu pour une injustice commise a 1’égard de 1’humanité entiére. En outre,
ce sentiment se limiterait a 1a seule collectivité humaine, ce qui aurait pour conséquence
théorique une représentation de I’humanité comme isolée d’un c6té, de Dieu, et de
’autre, de la nature (cf. op. cit., p. 109-111). Scheler range aussi le communisme et
le socialisme (!) parmi les idéologies résultant du ressentiment.



MAX SCHELER, CRITIQUE DE NIETZSCHE 227

ces idéologies contemporaines. Dés lors ce qui vint a s’appeler «morale chré-
tienne» du vivant de Nietzsche était en réalité un syncrétisme théorique dans
lequel des valeurs de la morale chrétienne, arrachées a la religion qui, seule,
donne accés a la compréhension de leur sens, étaient interprétées a travers des
échelles de valeurs issues d’un ressentiment dirigé contre la religion chrétienne.
Nietzsche a donc eu raison de penser que ce qui portait le nom de «morale
chrétienne» a son époque était largement dii au ressentiment. Mais il a commis
I’erreur de croire que cela représentait I’essence de la morale chrétienne .

4. Remarques finales

Dans le cadre de sa critique de Nietzsche, Scheler parvient, selon nous, a
un résultat important : il réussit & montrer qu’il est possible, simultanément,
d’adopter une ontologie réaliste des valeurs, de fournir une épistémologie des
valeurs permettant d’expliquer I’erreur, d’accorder un réle central au ressen-
timent dans la formation des croyances axiologiques, et de rendre compte de
I’existence de morales concrétes incompatibles. Mais plusieurs problémes
importants subsistent. Nous en mentionnons deux. Le premier est interne a sa
pensée; le second concerne la valeur de sa critique de Nietzsche.

Premiérement, il y a une difficulté dans I’explication schelerienne de la
nature exacte de I'illusion due au ressentiment dans I’'intuition des valeurs. La
difficulté vient de ce qu’il ne tient compte que des cas ot I’illusion donne lieu
a des croyances axiologiques fausses : la victime du ressentiment intuitionne
bien les valeurs A et B (supposons que A soit supérieure a B), mais son intuition
contient une illusion qui fonde la croyance fausse que A est inférieure a B. Or,
supposons que 1’individu X, par I’effet du ressentiment, aboutisse effective-
ment 4 cette croyance. Supposons, ensuite, que 1’individu Y, par ressentiment
contre X, forme la croyance que la valeur A est supérieure a B. La croyance
de Y sera vraie, bien que formée par ressentiment. Or, d’aprés Scheler, 1'in-
dividu ¥, comme tout un chacun, doit avoir 1'intuition des valeurs A et B, mais
comme son intuition est censée étre pervertie par le ressentiment, elle contient
une illusion. Pourtant, la croyance axiologique fondée sur I’intuition illusoire
est vraie. Dés lors se pose la question de savoir en quoi consiste exactement
I’illusion dans I’intuition de Y, puisque celle-ci peut néanmoins servir de base
a des jugements axiologiques vrais. Malheureusement, I’analyse de Scheler ne
permet pas de répondre. Mais une explication est requise, sinon 1’idée suivant
laquelle I’effet principal du ressentiment est «une déformation plus ou moins
permanente du sens des valeurs» pourrait étre mise en péril. Car, & premiére
vue, si la croyance axiologique de I’individu Y est vraie et fondée sur I’intuition,

% Cf. op. cit., p. 134-135.



228 RICHARD GLAUSER

on pourrait contester que le «sens des valeurs» de Y soit déformé, bien que
Y soit affecté par le ressentiment.

Une seconde question est de savoir si Scheler réussit a réfuter la thése
nietzschéenne suivant laquelle la morale chrétienne procéde originairement du
ressentiment. Nous ne pouvons aborder ici tous les aspects de ce probléme
complexe. Qu’il nous suffise d’en dégager un moment central. En derniére
analyse, la réponse de Scheler est que la morale chrétienne, considérée dans
son essence, refléte correctement la hiérarchie axiologique. Toutefois, dans la
mesure ou la critique schelerienne de Nietzsche présuppose un réalisme
axiologique, nous avons affaire a la confrontation de deux philosophies, non
a la réfutation de 1’'une par I’autre. En effet, Nietzsche répondrait que parler
de la morale chrétienne «considérée dans son essence», c’est déterminer sa
geneése (d’ou, précisément, 1’idée d’une généalogie de la morale). Et comme
une morale est pour Nietzsche un type de phénomeéne historique et naturel a
la fois, il faut que 1’explication de sa genése ait un fondement naturaliste. Si
bien que, lorsque Scheler caractérise 1’essence de la morale chrétienne par son
adéquation a la hiérarchie axiologique, Nietzsche répondrait que 1’idée méme
d’un ordre éternel des valeurs n’est que la fiction d’une Hinterwelt de plus,
un nouvel avatar du platonisme dévoilant une secréte volonté d’anéantisse-
ment. Certes, Scheler tente aussi de montrer que Nietzsche n’a pas compris
la signification véritable du pardon et de 1’amour chrétiens. Mais ce dernier
peut contester que ceux-ci, tels que Scheler les congoit, aient jamais existé.
C’est pourquoi la critique schelerienne de Nietzsche nous conduit en fin de
compte a la question de savoir si I’on peut donner des arguments décisifs en
faveur du réalisme ontologique des valeurs. Cette question — faut-il le dire? —
est toujours la nétre aujourd’hui *.

* Je remercie Kevin Mulligan et Christine Tappolet pour leurs commentaires sur
une version antérieure de ce texte, et le comité de rédaction de la Revue de Théologie
et de Philosophie pour des suggestions stylistiques.



	Ressentiment et valeurs morales : Max Scheler, critique de Nietzsche

