
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 46 (1996)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 128 (1996), P. 173-207

BIBLIOGRAPHIE

Boèce, Institution arithmétique. Texte établi et traduit par Jean-Yves Guillau- Histoire de

min, Paris, Les Belles Lettres, 1995, 253 p. la philosophie

Si l'œuvre scientifique de Boèce est moins connue que son œuvre philosophique
et que la Consolation, elle n'en demeure pas moins de premier intérêt, tant par ce qu'elle
nous transmet de l'Antiquité que par l'influence qu'elle n'a cessé d'exercer, du Moyen
Age (Cassiodore, Isidore de Seville, Gerbert d'Aurillac, l'Ecole de Chartres) à la
Renaissance (Jourdain de Neuvre, Charles de Bovelles, Lefèvre d'Etaples). L'Institution

arithmétique se présente comme la première pierre posée par Boèce pour la
réalisation de son magnifique projet de rendre accessibles aux lecteurs latins les trésors
de la culture grecque. Ce projet, il le partage depuis longtemps avec Quintus Aurelius
Memmius Symmachus, érudit et intellectuel de grande valeur devenu préfet de Rome
et chef du Sénat, qui l'avait pris en charge à la mort de son père, alors qu'il n'avait
que sept ans, et qui l'avait élevé dans l'amour et le respect des lettres grecques. Fort
donc de son excellente maîtrise du grec, Boèce, qui n'a que vingt ans, veut faire
connaître la substance de l'enseignement pythagoricien tel qu'il l'a reçu par la lecture
attentive de l'Introduction arithmétique que Nicomaque de Gérasa avait écrite au
IIe siècle après J.-C. Sans vouloir en faire une traduction littérale, sans vouloir non plus
réécrire ou commenter cette œuvre difficile, Boèce élabore ce qu'on peut appeler une
paraphrase assez libre du texte de Nicomaque, élaguant là où cela lui paraît possible,
développant au contraire quand ce sera nécessaire pour une compréhension plus aisée.
A y regarder de près, les omissions, les ajouts et les modifications sont peu nombreux,
et Boèce demeure très fidèle au plan de l'Introduction arithmétique. Le caractère
méthodique et progressif de cet ouvrage fait de ce traité une institutio au sens exact
du terme, un exposé méthodique, à la fois manuel scolaire et œuvre de référence, qui
se propose de mettre la science arithmétique à la portée des débutants, et en même temps
de fournir au professeur un aide-mémoire et un exposé systématique. Pour Boèce,
comme pour le maître néopythagoricien, l'arithmétique est inséparable d'une ontologie
et d'une cosmologie, dont les enseignements font du Nombre un être et le fondement
même du modèle cosmique. Au point de départ, l'Unité et la Dyade sont les éléments
et l'origine du nombre, ce sont elles qui rendent manifestent le Même et l'Autre,
l'identité et l'altérité. S'aidant alors des procédés logiques aristotéliciens (définition,
classification selon les genres et les espèces, opposition et mélanges de contraires),
Boèce nous initie à l'ordre interne de l'institution arithmétique, qui tient d'abord à la

progression synthétique du simple au complexe des sujets étudiés (nombre pris en lui-
même, relations de deux nombres, dont les deux grandes classes sont celles de l'égalité
et de l'inégalité). Dans le Livre II, il fait alors une large place à la représentation des

nombres sous forme de figures géométriques, planes ou solides, et Boèce y expose les

proportions et les médiétés de trois nombres au minimum ou règles de production de

séries de trois termes inégaux proportionnels selon toutes les relations précédemment
définies, à partir de trois termes égaux. Le livre s'achève avec l'étude de la médiété

«parfaite» ou «harmonie», et c'est sur les deux moyens proportionnels de cette dernière

que l'on pourra établir les intervalles de l'échelle harmonique de l'Ame du monde. La

mathématique est donc, on le comprend, le meilleur moyen d'accéder à la connaissance
de la vérité: c'est une étape qui précède obligatoirement la philosophie, et c'est en



174 BIBLIOGRAPHIE

même temps une partie de la philosophie. Les nombreuses références au Timée de
Platon montrent bien que les deux auteurs se donnent pour but implicite d'élucider les

passages relatifs à la composition de l'Ame du monde, à la contemplation exclusive
de laquelle la vie du philosophe véritable se doit d'être ordonnée. De l'Institution
arithmétique de Boèce, 186 manuscrits sont conservés, mais certains d'entre eux ne
contiennent pas l'intégralité du texte. La remarquable traduction française que nous en
offre ici, pour la première fois, Jean-Yves Guillaumin, s'appuie sur la seule édition
critique qui a été éditée, en 1867, à Leipzig, par G. Friedlein; elle honore la Série Latine
de la Collection des Universités de France, publiée sous le patronage de l'Association
Guillaume Budé.

Jean Borel

Alain de Libera, La querelle des universaux. De Platon à la fin du Moyen
Age (Des travaux), Paris, Seuil, 1996, 501 p.

Ce livre décisif et rigoureux propose une histoire de la querelle des universaux,
«problème saturé» dont la discussion procède souvent d'une caricature des positions
«nominalistes» et «réalistes». Ce débat n'intéresse pas ici l'A., qui se refuse à toute
application anhistorique ; il revendique, au contraire, une «pratique métonymique de

l'histoire» (p. 25), où l'objet problématique est étudié dans sa constitution même, au
cours de l'histoire, et en rapport avec le savoir effectif de chaque période considérée.
Le présupposé historique qu'adopte l'A. est celui d'une translatio studiorum, de la
Grèce antique au Moyen Age latin et arabe, accidentée, caractérisée par des transformations,

des elaborations, des pertes, mais aussi par des «faits de structure». Ainsi, le

programme du livre est de «définir les réseaux conceptuels qui, dans le long travail
historique de réappropriation du platonisme et de l'aristotélisme au Moyen Age, ont
donné naissance aux figures médiévales du débat Aristote-Platon» (p. 13-14). On voit
le problème se constituer à l'occasion de l'Isagogue de Porphyre, qui ne parle guère
à'universaux, mais suscitera la question de la nature des Catégories d'Aristote. Car les

tensions entre le Ménon de Platon et Aristote ne sont qu'une des sources de la discussion;

les textes d'Aristote eux-mêmes semblent diverger, tracer une voie platonicienne
et une voie «aristotélicienne». En effet, dans sa critique de Platon, Aristote affirme
qu'aucun universel n'est substance (Métaphysique, Z, 13-14), mais, dans les Catégories,
que les genres et les espèces sont des substances; dans le De interpretatione, que
l'universel est «ce qui, de nature, se prédiqué de plusieurs», mais, dans les Seconds

Analytiques, qu'il est «en repos dans l'âme comme une unité en dehors de la
multiplicité» (p. 29-34). L'A. a cette formule: «l'aristotélisme n'a pas arrêté le platonisme:
il a organisé sa contagion» (p. 81). De plus, le Moyen Age latin hérite successivement
de deux aristotélismes: «jusqu'au XIIe siècle, l'aristotélisme gréco-romain de Boèce;
à partir du XIIIe, l'aristotélisme gréco-arabe du péripatétisme de terre d'Islam» (p. 69).
On parcourt alors le Moyen Age, dans le détail, du néoplatonisme grec à la révolution
du XIVe siècle, à travers les tentatives de conciliation, de réduction ou d'opposition
de ces options paradoxales ou contradictoires, conceptuelles, ontologiques et
psychologiques. On voit par exemple Avicenne défendre la cohérence du système d'Aristote:
le nous d'Aristote, l'intuition intellectuelle, conduit à la position d'essences indifférentes

à l'existence, dont l'existence est un accident, et qui sont appréhendées par cette
intuition comme des intentions (p. 185); cependant, dans le même mouvement, l'A.
relève aussi le platonisme d'Avicenne, qui garantit non seulement une connaissance
abstractive de l'universel, mais encore une connaissance abstraite, non inductive, de
la chose singulière (p. 200). Au cours de l'histoire et du récit de l'A., on oscille, au
gré des variations de corpus produites par la translatio studiorum, entre les débats



BIBLIOGRAPHIE 175

psychologiques et noétiques et les débats sémantiques et logiques. On comprend
comment l'imbroglio initial transmis par Porphyre et Boèce conduit à des inventions
philosophiques majeures, telles la doctrine des intentions d'Avicenne et celle de la
supposition, à la fin du XIIIe siècle; comment encore il engendre des questions en
apparence nouvelles, comme celle de la connaissance intuitive du singulier et celle de
la connaissance d'un [objet] non existant, au XIVe siècle, dans le courant nominaliste.
A la fin du Moyen Age, l'état de la question des universaux apparaît à l'A. «un chapitre
assez long d'une histoire interminable, celle de Y antiplatonisme, mais une histoire
portée par une histoire plus longue et plus souterraine encore, celle, largement à écrire,
de l'identité et de la différence» (p. 428). L'histoire de la querelle des universaux,
véritable palimpseste, est encore une «histoire du logos, de la «circularité d'implication,
inteme au logos, de l'être et de la parole, de la parole et de la pensée» (p. 452). C'est
un problème «nodal», un lieu où se rencontrent de nombreuses questions philosophiques
et où elles s'enracinent; il conduit finalement l'A. vers un autre récit de la translatio
studiorum: «l'histoire à laquelle [...], la 'querelle des universaux' introduit, une histoire
que nous reprendrons ailleurs: l'histoire des Catégories» (p. 455).

Catherine Pralong

François-Xavier Putallaz, Insolente liberté. Controverses et condamnations
auXIIIe siècle (Vestigia- 15), Fribourg/Paris, Editions Universitaires/Cerf,
1995, 338 p.

Le XIIIe siècle est fertile en débats philosophiques, en condamnations et controverses.

Le problème de la liberté, de sa localisation dans l'intellect ou dans la volonté,
est exemplaire des elaborations philosophiques qu'a suscitées un contexte historique
et culturel déterminé. F.-X. Putallaz propose une double lecture du débat sur la liberté:
une approche historique et une relecture critique des options philosophiques adoptées
par les principaux protagonistes des conflits. L'A. ne se confine pas à une description
des doctrines; il discute les interprétations classiques d'O. Lottin, P. Mandonnet, F. van
Steenberghen... et propose des solutions nouvelles grâce à sa compréhension des enjeux
philosophiques, mais également religieux et politiques de telles controverses. Ainsi, ce
n'est pas un prétendu déterminisme de Siger de Brabant que condamne avant tout
E. Tempier, qui a su le lire, mais son intellectualisme radical: la liberté pour Siger,
dépend de l'intellect; la volonté est une faculté inférieure. Le monde de Siger est celui
d'Aristote et non celui d'Augustin. E. Tempier et les censeurs «rejetaient l'ensemble
du cadre métaphysique où Siger avait situé le débat» (p. 73). E. Tempier n'apparaît
donc pas ici comme un censeur réactionnaire, mais comme un acteur de la révolution
philosophique qui culminera au XIVe siècle: «En défendant en effet l'absolue priorité
de la volonté sur l'intellect, Etienne Tempier était de son temps, et il participait à la

découverte progressive de l'individualité.» (p. 83). De fait, l'intellect ne peut servir de

critère de distinction entre les individus, puisqu'il prétend à l'universel. Ainsi, l'histoire
du débat sur la liberté et, dès 1282, les controverses autour de Thomas d'Aquin, peuvent
être lues sous l'angle d'une opposition entre intellectualistes et volontaristes. Thomas

d'Aquin propose une solution médiane, où la volonté est cause efficiente de l'acte libre
dans l'ordre de l'exercice, et l'intellect cause finale dans l'ordre de la spécification de

la volonté par les biens particuliers. Il avait échappé aux condamnations de 1277; mais
l'ordre franciscain, par le biais de Guillaume de la Mare, combat dès 1282 sa position
encore trop intellectualiste. Les défenseurs de Thomas ripostent et élaborent, à sa suite,
des doctrines originales. La position franciscaine se durcit avec Pierre de Jean Olivi,
qui propose, aux antipodes de Siger, un volontarisme radical; il est condamné par



176 BIBLIOGRAPHIE

l'ordre franciscain lui-même, en raison des conséquences politiques de son spiritualisme
qui revendique un détachement du monde trop extrême. Le débat se prolonge avec les

figures de Godefroid de Fontaines, qui défend un intellectualisme plus radical que celui
de Thomas (un aristotélisme original), et d'Henri de Gand. Celui-ci, en refusant la
transposition de la causalité physique (la théorie aristotélicienne du mouvement) à

l'analyse psychologique, est un témoin de l'extension et de la clarification du problème
à la fin du XIIIe siècle: «Le débat sur la liberté, sur la priorité de l'intellect ou sur
l'automouvement de la volonté, s'est considérablement élargi: il est aussi 'le' débat
autour du 'matérialisme'.» (p. 201). Avec Dante, les enjeux du problème sont
exemplairement mis en lumière: intellectualiste, il revendique, à côté de la béatitude en Dieu,
un bonheur temporel, à côté de la théologie, une philosophie indépendante. Finalement
les controverses entre intellectualistes et volontaristes tracent une frontière entre,
respectivement, aristotélisme et augustinisme, monde grec et monde chrétien, humanisme

grec et «inquiétude chrétienne», autonomie du pouvoir temporel et domination du

pouvoir spirituel. Dans sa conclusion, l'A. donne la remarquable grille de lecture qu'il
a tirée de l'étude détaillée des textes remis en situation: «C'était la Grèce qui s'opposait
à la Révélation. Thomas s'était trompé; il avait en vain tenté l'impossible. Il n'avait
cessé de balancer entre ces deux mondes... c'était du néo-paganisme qu'on voulait se
débarrasser.» (p. 300). Conscient de la simplicité de son analyse, l'A. en souligne les
inconvénients (p. 303) et suggère une nouvelle réflexion qui fait voir que les conceptions

philosophiques peuvent jouer un rôle déterminant sur l'histoire: les censeurs sont
principalement des volontaristes, justement parce qu'en posant la volonté au-dessus de

l'intelligence, on invite à «trancher abruptement dans les débats proprement intellectuels»

(p. 309).

Catherine Pralong

Bernard Bourgeois, La philosophie allemande classique (Que sais-je?), Paris,

P.U.F., 1995, 125 p.

La démarche de l'ouvrage s'inscrit dans une perspective historiciste de type
hégélien ; comme souvent chez Hegel, une introduction esquisse le parcours à grands traits
et nous oriente sur l'acception des termes mis en jeu. La philosophie se définit
«essentiellement par sa démarche ou par sa forme de propos raisonné», elle est «un discours
strictement réglé, et par là universellement communicable» (p. 3). Elle est allemande
lorsque, issue d'une tradition germanique fortement théologisée, elle se retourne sur
sa véritable identité à Königsberg où Kant «inaugure ce grand geste humaniste qu'est
l'idéalisme allemand» (p. 54). Elle est dès lors classique car elle a acquis la maîtrise
formelle de ses philosophèmes et peut être enseignée en tant que telle dans toutes les
classes du savoir institutionnalisé. La pensée allemande a des thèmes de prédilection :

la préoccupation du Tout, la conciliation de la raison et de l'expérience, le rapport de
la subjectivité humaine à l'Absolu. La première partie du travail en retrace le
cheminement préclassique, voire préphilosophique selon les critères adoptés. De Maître
Eckhart à Leibniz, les grands noms auxquels l'A. s'arrête sont les étapes marquantes
d'un processus. Chacun s'y retrouve-t-il tel qu'en lui-même? La culture de l'A. ainsi

que sa rigueur intellectuelle garantissent l'usage le plus équitable possible de la
méthode. Les désignations du progrès historique sont si habilement caractérisées que le
lecteur suit le mouvement avec un intérêt et une curiosité piqués au vif. L'idéalisme
allemand, de l'inauguration kantienne à l'achèvement hégélien, occupe la deuxième
partie de l'ouvrage sous les traits de la philosophie allemande classique. L'A. y salue
Kant sans restriction et retrace de main de maître l'élaboration de son œuvre. Quelle
concision et quelle efficacité dans les lignes qui articulent les motifs de base du



BIBLIOGRAPHIE 177

transcendantalisme (p. 61)! La philosophie ultérieure est donnée comme un
postkantisme en sa totalité et la position de Fichte est exposée dans une confrontation
intéressante avec la lettre kantienne. A l'effort soutenu d'approfondissement fichtéen,
l'A. oppose la philosophie de Schelling «dans le changement de ses incarnations
systématiques successives» (p. 95). Hegel couronne l'édifice. Toute son œuvre se trouve
ramassée dans une vingtaine de pages: une gageure parfaitement assumée par l'A. qui
réaffirme les points essentiels de sa propre lecture, laquelle dénonce toute interprétation
anthropologique du hégélianisme comme minant sans rémission la réconciliation ultime
de l'esprit avec lui-même et, du même coup, la justification du savoir absolu. Une page
de conclusion indique comment et par qui fut immolée cette «philosophie de professeur»

(p. 124). L'A., cependant, évoque les «retours multiformes» du «dernier grand
classicisme de la pensée» (ibid.).

Eliane Müller

Alexis Philonenko, Bergson ou la philosophie comme science rigoureuse Philosophie
(Passages), Paris, Cerf, 1994, 406 p. contemporaine

Dès 1915, Edouard Le Roy voyait dans la pensée de Bergson une «entreprise tentée

pour porter la métaphysique sur le terrain de l'expérience [...], une philosophie capable
de fournir, non plus seulement des théories générales, mais aussi des explications
concrètes de faits particuliers [...], une philosophie susceptible de la même précision
que la science positive». Dans un tout autre contexte que celui du début du siècle, le

présent ouvrage s'inspire de vues assez proches: la philosophie est science rigoureuse
parce que Bergson veut s'en tenir aux faits, parce que sa méthode s'appuie sur la
description raisonnée et analytique, enfin parce que «le point de vue même de la
philosophie est celui de la rigueur» et que «l'intuition philosophique se veut rigoureuse»
(p. 301). L'A. s'oppose donc expressément à ce «bergsonisme», dynamisme sentimental,

vague et confus, qui irritait tant le maître; comme celui-ci, il veut procéder
analytiquement. Il se limitera aux quatre œuvres principales; or, devait dire Bergson,
en 1936, à Jean de La Harpe: «Mes livres ont toujours été l'expression d'un
mécontentement, une protestation [...] contre ce qui me semblait faux» (cité p. 12, tiré de

H. Bergson, Essais et témoignages inédits, Neuchâtel, La Baconnière, 1941, p. 359).
En effet, dit l'A., «une des forces de la pensée de Bergson consiste à mettre en lumière
[...] la nature de l'erreur». Or, pour Bergson, on le sait, il semble que toutes les erreurs
de la philosophie sont venues se condenser dans la Critique de Kant qui ne fait que
les accuser. Connaisseur reconnu de l'idéalisme allemand et du criticisme, auteur de

deux volumes sur L'œuvre de Kant, A. Philonenko montre que les contestations
bergsoniennes des conceptions kantiennes de l'espace, du temps - comme milieu homogène

-, de la liberté dans l'Essai sur les données immédiates de la conscience, se poursuivent
dans les ouvrages suivants et s'étendent à la conception de l'entendement dont Kant
(après bien d'autres...) méconnaissait que la fonction était exclusivement tournée vers
l'action. En fait, les grandes lignes de la pensée de Bergson sont déjà présentes dans

l'Essai, Matière et mémoire est sans doute l'ouvrage dont l'étude approfondie permet
le mieux d'apprécier la manière dont l'A. examine la pensée de Bergson dans ce qu'il
juge être son intention privilégiée, l'expérience, ce «moment» à la fois de l'analyse
«intelligente» des faits et de l'intuition du «vivant» spirituel. On ne peut ici détailler
les interprétations, jugements et réserves de l'A. qui, sans se vouloir toujours inédits,
contrastent avec la légende; par exemple, son examen fait ressortir tout ce que peuvent
expliquer les déficiences, les défaillances, les inadéquations du mouvement de la vie,
tout ce qui, pourtant explicitement exprimé dans l'Evolution créatrice, restait si souvent
méconnu. De même, l'idée que la durée des choses diffère de la durée de la conscience,



178 BIBLIOGRAPHIE

pourtant illustrée dans une page célèbre, demeurait souvent incomprise. - Quant aux
Deux sources de la Morale et de la Religion, parues en 1932, un quart de siècle après
l'Evolution créatrice, elles ne furent pas tout à fait aussi mal reçues que le dit l'A.;
il faut même préciser que d'aucuns - en Suisse romande notamment! - n'ont vraiment
reconnu Bergson que grâce à ce livre. Mal jugé, l'ouvrage aurait été réputé mou (ce
qui peut s'entendre si on le compare à d'autres de Bergson) et lâche, ce qu'il n'était
certes pas car c'était un livre de combat, affirme l'A., publié enfin alors que, devant
la montée des nationalismes et sous la menace de l'intolérance et de la violence, la
pression morale était devenue trop forte. Entre autres difficultés, l'A. pose le problème
du sens de la durée en morale et remarque que seul ce dernier ouvrage du philosophe
ne dit rien de cette «durée». Pourtant, quatre ans plus tard, Bergson allait dire à Jean
de La Harpe: «Je me plonge dans la méditation d'un problème; je pars de la 'durée'
et je cherche à éclairer ce problème, soit par contraste, soit par similitude avec elle...»
(cité p. 12 et 22). Tout au cours de ces analyses, A. Philonenko «se refuse le moindre
repos sur les prétendues contradictions imputées à Bergson»; il se refuse bien d'autres
facilités et ce n'est qu'à travers analyses et développements que les bergsoniens - s'il
en reste - retrouveront dans son livre quelques-unes de leurs images et de leurs formules
préférées. Car l'idée maîtresse, enfin, qui guide ce livre, c'est que la pensée de Bergson,
science rigoureuse, obéit précisément à une logique non des raisons, mais des
«significations». Voilà donc le lecteur devant un effort, mais il peut s'assurer de persévérer
pour suivre de plus près la pensée du maître.

Daniel Christoff

Henri Bergson, Cours III. Leçons d'histoire de la philosophie moderne.
Théories de Tâme. Edition par Henri Hude avec la collaboration de Jean-
Louis Dumas (Epiméthée), Paris, P.U.F, 1995, 314 p.

Le volume (troisième de quatre volumes de Cours) contient «Quelques leçons
complémentaires de philosophie et d'histoire de la philosophie» du Lycée de Clermont-
Ferrand, classe de «philosophie», 1885 (probablement de Bergson) et trois cours
données à Paris de 1893 à 1895, Lycée Henri IV, en classe de «khâgne»: «Leçons
d'histoire de la philosophie moderne et contemporaine», «Leçons sur la Critique de
la raison pure», «Les théories de l'âme.» - On sait que Bergson avait, par testament,
formellement interdit la publication posthume «de tout manuscrit [...], de tout cours,
leçon, conférence qu'on aurait pu prendre en note ou dont j'aurais pris note moi-même.»
Après qu'en 1972 le volume Mélanges eut recueilli tout ce qui était encore publiable,
contrevient-on donc ouvertement à la volonté formelle du philosophe en éditant ces
notes d'élèves? Ou faut-il lire ces leçons comme des «documents»? Si Bergson
interdisait la publication de leçons, c'est qu'ayant alors à traiter objectivement de la pensée
d'autrui sur des questions qu'il pouvait juger mal posées, il ne s'estimait pas libre
d'exprimer sa propre pensée ainsi qu'il n'aurait pas manqué de le faire dans un livre
ou dans un article. Mais surtout il faut s'astreindre à lire ces «documents» comme des
notes prises de l'oral par un auditeur inexpérimenté; c'est le cas surtout des notes de
Clermont-Ferrand, dont on ignore l'origine. Les éditeurs ont corrigé bévues et lapsus,
complété et commenté les notes, mais on ne peut tout corriger et on lit encore, par
exemple, p. 11, que l'Ethique a été publiée «de son vivant» par Spinoza. Les cours
de «khâgne», destinés à des élèves plus expérimentés, sont d'un tout autre niveau. Dans
le premier cours, le jugement sur Cousin est plus caractéristique de l'époque que de

Bergson; Comte est tout autrement traité qu'à Clermont (cf. p. 122 et 50) mais on est



BIBLIOGRAPHIE 179

surpris de trouver si peu de choses sur Maine de Biran. L'analyse de la Critique de
la raison pure, développée notamment sur l'Esthétique transcendentale, est intéressante,
venant de Bergson. Enfin et surtout le cours sur les «théories de l'âme, professé alors

que Bergson élaborait Matière et Mémoire, constitue un témoignage important. Ces
documents ne sont certes pas inutiles - «de Bergson, écrivent les éditeurs, tout est
intéressant» —, mais ils n'étaient pas indispensables et doivent être reçus, avec la
viligance critique nécessaire, par le lecteur averti.

Daniel Christoff

Renée Bouveresse-Quillot, Visages de Wittgenstein (Bibliothèque des Archi¬

ves de Philosophie), Paris, Beauchesne, 1995, 393 p.

Ce collectif issu d'un colloque de 1984 à Cerisy-la-Salle est augmenté de textes
plus récents de spécialistes de Wittgenstein ou de la philosophie analytique, réunis par
Mme Renée Bouveresse. Il présente des contributions de la critique française
(R. Bouveresse, Ch. Chauviré, J.-P. Cornetti, J.-C- Dumoncel, M. Espinoza,
G.-G. Granger, J.-M. Joubert, J.-L. Petit, R. Quillot, A. Soûlez) et internationale
(N. Garver, A. Haselbach, G. Hottois, A. Janik, P. Kampitz, B. MacGuiness,
F. Wallner). Comme le précise l'Avant-propos, et selon une sorte de loi du genre:
«Chaque intervenant a choisi d'analyser, en fonction de ses intérêts du moment, un point
particulier, sans chercher nécessairement à relier sa perspective à celle des autres.» A
cela s'ajoute le fait que les intérêts en question ont pu varier entre l'époque du colloque
et celui de la rédaction du livre. Aussi bien le recueil aurait-il pu être nommé «Profils
(perdus) de Wittgenstein», tant il est vrai que le regroupement thématique en trois
sections («Autour du Tractatus», «Vers une philosophie de l'esprit» et «Des
mathématiques à l'esthétique») recouvre mal la diversité des thèmes, des points de vue et
des strates de la rédaction. On ne verra pas là une critique négative: c'est justement
par cette sorte de dispersion, à la fois thématique et temporelle, que ce recueil apporte
peut-être le témoignage le plus significatif de l'attrait durable et du «mystère» résistant
de cette œuvre singulière, qui rejetait par principe l'approche historique aussi bien que
scientifique de la philosophie. Par sa polyphonie même, il constitue une sorte de

monument représentatif de la réception de l'œuvre dans la décennie du centenaire de

son auteur. Par ailleurs, beaucoup d'articles se recommandent à l'attention par leur
richesse et leur pertinence, et présentent un bon état de la question dont ils s'occupent.
Comme on ne saurait pourtant en désigner certains qu'au préjudice des autres, on se

contentera de renvoyer le lecteur à la table des matières, et à l'Avant-Propos, qui le
guideront vers les textes les plus susceptibles de rencontrer son intérêt.

Daniel Nicolet

Hans-Georg Gadamer, Le problème de la conscience historique. Edition
établie par Pierre Fruchon (Traces écrites), Paris, Seuil, 1996, 91 p.

Editées par un grand connaisseur de la pensée de Gadamer, ces cinq conférences

prononcées en français à l'Institut supérieur de philosophie de l'Université de Louvain
en 1958 explicitent la conception gadamérienne de l'herméneutique, tout en retraçant
l'histoire du concept de conscience historique de l'historicisme jusqu'à Heidegger en

passant par Dilthey. Dans l'introduction, l'A. signale l'importance du lieu de ces

conférences, Louvain, où les œuvres de Husserl et de Heidegger sont au centre des



180 BIBLIOGRAPHIE

préoccupations académiques. La première conférence, consacrée aux problèmes
épistémologiques des sciences humaines, soulève la difficulté thématique du lien entre
sciences exactes et sciences humaines et, plus spécialement, de la méthode propre à

ces dernières. Par un retour à Aristote, et cela contre l'idéal cartésien de méthode, l'A.
montre que ce qui compte dans la détermination d'une méthode c'est l'objet lui-même,
et non une méthode pré-établie. Les sciences humaines doivent avant tout chercher à

comprendre le phénomène historique dans son unicité ; il ne s'agit pas de la subsomption
d'un cas à une règle, comme c'est souvent le cas en sciences exactes. Les deux
conférences centrales donnent des analyses des apports de Dilthey et Heidegger à la
question herméneutique. Le projet diltheyen d'une critique de la raison historique,
procédant de la distinction entre comprendre et expliquer - le premier procédé relevant
des sciences humaines, le second des sciences de la nature -, s'il cherche à «justifier
les sciences humaines dans l'intention expresse de les rendre égales aux sciences de

la nature» (p. 48), n'a pu aboutir qu'à une étude du passé conçu comme «déchiffrage»,
non comme expérience historique qui inclut l'historicité de l'historien. Chez Heidegger,
l'A. insiste sur l'herméneutique de la facticité comme aspect révélateur de ce à quoi
peuvent prétendre les sciences humaines. Deux traits majeurs jouent un rôle clé dans la
pensée herméneutique : d'une part - et peut-être surtout - la facticité qui révèle la finitude
et oblige le penseur à admettre la finitude de son être-au-monde, de sa compréhension,
et d'autre part, le fait que la compréhension n'est pas une activité «culturelle» parmi
d'autres, ni une opération reflexive opposée à la vie immédiate, mais le «mode d'être
originaire de la vie humaine elle-même» (p. 50). Si l'on perçoit une très grande affinité
entre l'A. et Heidegger, il faut relever qu'il prend une distance à son égard quant au rôle
de la tradition: alors que Heidegger insiste, dans sa compréhension de la facticité, sur
le côté projectif, sur l'avenir, Gadamer veut penser le rôle que «joue la tradition à

l'intérieur du comportement historique et l'interroger sur sa productivité herméneutique.»
(p. 57) C'est chez Aristote que l'A. va chercher ce qui lui permettra d'élaborer sa

conception de l'herméneutique; la distinction entre savoir technique et savoir éthique
révèle la phronésis comme savoir-pour-soi, qui devient compréhension (synésis),
«modification intentionnelle du savoir éthique lorsqu'il est question d'un savoir non pas 'pour
moi' mais pour l'autre» (p. 70). Cette synésis donne lieu «à l'esprit de discernement de
la situation d'autrui et à la tolérance ou à l'indulgence qui en résultent» (p. 70). Dans
ce contexte de la compréhension de l'autre, de ce qui est autre, l'herméneutique
philosophique trouve son authentique lieu. L'A. clôt son cycle de conférences par une esquisse
des fondements d'une herméneutique, véritable résumé des grands jalons de sa pensée,
où tous les éléments de tradition qui ont contribué à l'essor de l'herméneutique comme
ontologie universelle reçoivent leur juste place. «Comprendre, c'est opérer une médiation
entre le présent et le passé, c'est développer en soi-même toute la série liée des
perspectives dans lesquelles le passé se présente et s'adresse à nous. En ce sens radical et
universel, la prise de conscience historique n'est pas l'abandon de la tâche étemelle de
la philosophie, mais la voie qui nous a été donnée pour accéder à la vérité toujours
recherchée. Et je vois dans le rapport de toute compréhension au langage, la manière dont
s'épanouit la conscience de la productivité historique.» (p. 91)

Jacques Schouwey

Jean Greisch (éd.), Paul Ricœur. L'herméneutique à l'écoute de la phénomé¬

nologie (Philosophie - 16), Paris, Beauchesne, 1995, 346 p.

Réunissant de nombreuses contributions à deux colloques consacrés à Ricœur et
tenus l'un à Paris en 1992, l'autre à Naples en 1993, ce seizième volume de la collection
«Philosophie», dans ce que peut avoir d'artificiel une collection de centres d'intérêts



BIBLIOGRAPHIE 181

si différents, nous propose une analyse du parcours théorique de Ricœur dans
l'herméneutique du soi (première partie) et une analyse de la place de l'herméneutique
ricœurienne dans le contexte actuel du débat entre phénoménologie et philosophie
analytique (deuxième partie). Les premières études s'attachent à étudier la manière dont
Ricœur pense le soi, en indiquant le chemin effectué de Temps et Récit à Soi-même
comme un autre. Ce qui ressort avec clarté, c'est que Ricœur se bat contre une
compréhension impersonnelle de l'identité personnelle, telle qu'elle est pratiquée par
Parfit (cf. p. 7-8). Dans leur lecture, les auteurs sont soucieux de la dimension éthique
de cette pensée. De Boer, par exemple, montre comment Ricœur distingue éthique et
morale, tout en les concevant de manière dialectique (p. 46-47). Pour De Vries, la
question est celle de la manière de fixer les limites du constatif et du performatif, du

descriptif et du poétique, du narratif et du prescriptif (cf. p. 22). Dans «L'unité
analogique de l'agir» (p. 85-101), F. Marty, en explicitant la différence entre éthique et
morale pour Ricœur, présente les deux colonnes constitutives de cette pensée éthique :

Aristote et la phronésis, Kant et l'obligation morale. L'étude d'A. Peperzak mérite une
attention particulière, en ce qu'elle pose la question de l'identité et de l'altérité dans la
radicalité de leur différence : «Dans quel sens peut-on dire que je suis moi-même comme
un autre dans le sens d'autrui?» (p. 74) C'est dans cette relation de moi à toi qui n'est
pas le tiers que s'introduit, d'après l'A., l'aspect éthique de l'existence humaine (cf. p. 79).
F. Dastur propose une analyse de l'altérité la plus intime vue comme conscience. Dans
la dialectique du soi et de l'autre, elle ouvre la voie à l'ontologie dont Ricœur ne fait
que signaler la direction dans Le conflit des interprétations. Le recours à «l'herméneutique
heideggerienne du souci» (p. 60) permet, comme l'a bien montré Patocka, une
ontologisation de la responsabilité, réfutant la funeste distinction moderne entre sujet
représentant et sujet agissant, distinction qui a motivé les virulentes attaques de Nietzsche
contre le moralisme des Temps modernes (cf. p. 64). La deuxième partie situe l'œuvre
de Ricœur à mi-chemin entre phénoménologie et philosophie analytique. H. Ineichen
plaide pour une herméneutique critique ; si les travaux de Heidegger et de Gadamer ont
favorisé le développement de l'herméneutique, il est nécessaire de compléter celle-ci par
la critique en recourant aux thèses de la philosophie du langage, de la syntaxe et de la

sémantique, mais aussi de la linguistique contemporaine (cf. p. 191). F. Dastur analyse
les rapports entre récit, histoire et herméneutique pour montrer comment Ricœur conçoit
le statut de la connaissance et du texte historiographique: entre connaissance historique
et passé réel, il n'y a pas de relation de représentation ou de correspondance, mais une
«relation re-créatrice ou re-configuratrice.» (p. 221) Signalons l'intéressante lecture
proposée par P. Kemp de la situation de Ricœur entre Heidegger et Lévinas. Selon l'A.,
en critiquant Heidegger et Lévinas, Ricœur nous apprend que faire de la philosophie, c'est
«suivre la pensée de l'autre jusqu'à son terme pour devenir capable de dépasser cette

pensée et pousser sa propre réflexion un peu plus loin.» (p. 235) Avec «L'herméneutique
de la praxis», D. Jervolino met en parallèle les considérations gadamériennes sur théoria
et praxis et la conception ricœurienne de l'action en tant que texte. Cet ouvrage ouvre
de nombreuses pistes à l'analyse de cette pensée si riche et dense que ne cesse de nous
soumettre Ricœur. Suivre ces pistes permet de penser avec Ricœur, et peut-être au-delà

ou en deçà de Ricœur, de retrouver de grands éléments de la tradition philosophique.

Jacques Schouwey

John Searle, La redécouverte de l'esprit. Traduit de l'américain par
C. Tiercelin (nrf essais), Paris, Gallimard, 1995, 355 p.

Ce livre est l'aboutissement philosophique de la croisade menée par l'A. depuis
plus d'une quinzaine d'années contre ce qu'il considère comme les illusions philoso-



182 BIBLIOGRAPHIE

phiques, mais aussi scientifiques, véhiculées par les sciences cognitives contemporaines
et en général par les conceptions matérialistes de l'esprit. Initialement le livre devait
s'appeler «Ce qui ne va pas en philosophie de l'esprit». Selon lui, ce qui ne va pas
est contenu dans les sept présupposés suivants du matérialisme contemporain (p. 30-

32): 1) on peut étudier l'esprit scientifiquement sans tenir compte de la conscience ni
de la subjectivité; 2) la science est objective parce qu'elle concerne une réalité objective;

3) en conséquence on doit étudier l'esprit d'un point de vue objectif ou à la
«troisième personne» (et non subjectif ou «à la première personne») ; 4) en conséquence
on étudie l'esprit du point de vue du comportement extérieur, en se demandant comment
attribuer à un «système» des états mentaux; 5) avoir un état mental c'est avoir une
disposition à agir, analysable en termes de relations causales internes ou externes;
6) tout fait de l'univers est observable et connaissable ; 7) la réalité ultime est physique.
L'A. passe une bonne partie du livre à exposer ces conceptions dans la philosophie
contemporaine sous leurs variantes, et il le fait avec une grande clarté. La position qu'il
entend défendre prend le contrepied de toutes ces propositions (p. 40-51): 1') la
conscience est essentielle pour déterminer l'essence de tous les phénomènes mentaux ;

21) la réalité n'est pas uniquement objective, elle est en partie subjective, 3') une science
de l'esprit ne peut pas s'occuper que du comportement, 4') ni étudier seulement l'esprit
«de l'extérieur», car 5') ni le comportement ni les relations causales ne sont essentiels
à l'esprit; 6') la réalité objective n'est pas entièrement connaissable par nous; 7') la
réalité ultime n'est pas épuisée par ce qu'en dit la physique. L'ensemble de ces

propositions semble correspondre à ce que l'on appelle traditionnellement une conception

«cartésienne» de l'esprit, ou à une forme de dualisme. Elles sembleront familières
aussi aux philosophes éduqués dans la tradition phénoménologique. Mais l'A. se défend
d'être un dualiste, tout comme il se défend d'être un moniste physicaliste. Il soutient,
en particulier, que la conscience et l'esprit sont des phénomènes biologiques et
matériels, et qu'il n'y a pas plus de mystère dans le fait que les propriétés mentales et
conscientes soient des propriétés du cerveau qu'il n'y en a dans le fait que la propriété
de liquidité émerge des propriétés physico-chimiques de l'eau. Sa position se rapproche
en ce sens de celle que Donald Davidson a appelée «monisme anomal», et de celle que
Thomas Nagel a appelée «théorie du double aspect» : les propriétés mentales sont des

propriétés physiques, mais l'aspect sous lesquels nous appréhendons les unes et les

autres diffère essentiellement. L'A. parle ici de «dualisme conceptuel» (p. 50). Mais
si les différences entre le mental et le physique tiennent aux concepts que nous en avons,
comment peuvent-elles aussi renvoyer à une «ontologie» distincte, et être des réalités
que nous pouvons appréhender sans en déterminer objectivement l'essence? Pour tous
les philosophes qui, comme moi, tendent à accepter 1) à 7), tout cela apparaîtra
foncièrement mystérieux. Certains auteurs, comme Nagel, McGinn, et récemment
Chomsky, soutiennent qu'il y a bien là un mystère, et semblent prêts à s'arrêter là. L'A.
soutient qu'il n'y là aucun mystère. En particulier, il lui apparaît évident que bien que
la conscience soit le cerveau, ses propriétés ne peuvent s'expliquer par des propriétés
cérébrales. Mais il ne nous explique jamais pourquoi ce sont des évidences, ni ce qui
fonde l'«ontologie subjective» en question. A mon sens, s'il veut maintenir l'irréductibilité

ontologique de la conscience au cerveau, il doit admettre une forme de dualisme.
Et s'il veut maintenir le caractère «non mystérieux» de l'enracinement des propriétés
mentales dans les propriétés cérébrales, il doit expliquer d'une manière ou d'une autre
les premières par les secondes, et souscrire à une forme de physicalisme, ou tout au
moins de naturalisme. Ces difficultés se retrouvent dans la partie positive de l'ouvrage,
où l'A. renverse, selon son programme, la direction d'explication dans l'étude de

l'esprit, en mettant la conscience au premier plan des caractéristiques du mental. On

y retrouve les thèses déjà énoncées dans ses livres précédents au sujet de l'intentionnalité,

ce que l'on peut appeler son réalisme intentionnel, qui l'amène à rejeter toute
conception «interpretationniste» de l'esprit (du type de celles qui ont été proposées par



BIBLIOGRAPHIE 183

Quine, Dennett et Davidson notamment). Mais l'une des thèses positives les plus
frappantes de ce livre est ce qu'il appelle le principe de connexion: «tous les états
inconscients sont en principe accessibles à la conscience». Le raisonnement en faveur
de ce principe est en gros le suivant: les états conscients ont certaines propriétés
essentielles, comme d'être «intrinsèques» (c'est-à-dire de ne pas se réduire à des
attributions d'un point de vue externe) et d'être liés à un aspect (ce qui est une variante
de leur intentionnalité); or les états «inconscients» qui seraient détachés de toute
conscience (de tout accès) possible ne peuvent avoir ces caractéristiques; par conséquent

ils n'existent pas. Ce raisonnement a tout l'air de reposer sur une pétition de
principe. Les théories visées par l'A. et qui postulent des états inconscients susceptibles
de ne pas être accessibles à la conscience sont par exemple la psychanalyse et la
psychologie cognitive, qui postule l'existence de représentations inconscientes
intermédiaires entre le niveau «conscient» (intentionnel) et le niveau purement
neurophysiologique. Selon S. ces représentations intermédiaires (comme les «esquisses»

visuelles de David Marr) sont une absurdité, et avec elles tout le programme des
sciences cognitives, parce qu'elles ne peuvent pas correspondre à des contenus mentaux
intentionnels. Si elles ont des contenus intentionnels, ou bien elles sont conscientes ou
susceptibles de l'être, et si elles n'en ont pas, elles sont inconscientes, mais seulement
au même sens où des processus neurophysiologiques le sont. Mais c'est cette alternative
même qui fait problème. S. raisonne comme si la conscience était affaire de tout ou
rien. Il néglige l'idée qu'il pourrait y avoir des degrés de contenu mental et
d'intentionalité, et des degrés de conscience. Il admet certes une sorte d'inconscient,
l'«arrière-plan», qu'il avait déjà exposé dans sa théorie des actes de langage, et qu'il
assimile à des «pratiques» et un réseau de notions non représentées par l'esprit. Mais
il est difficile de dire ici s'il ne reproduit pas simplement des caractères que d'autres
théoriciens (comme Davidson) assignent au mental (comme le holisme des états
mentaux). Cependant, même là où il ne convainc pas, ce livre est extrêmement stimulant.

L'A. illustre les qualités de clarté, de ténacité, et le désir de comprendre qui sont
la marque de la tradition à laquelle il appartient. Même quand il croit à tort avoir «miné»
les bases mêmes de la réflexion contemporaine de l'esprit et qu'avec un dogmatisme
irritant il ignore systématiquement les difficultées soulevées par ses adversaires, il
demeure sans cesse intéressant, et invite à réagir. C'est la marque d'un grand philosophe
que même quand on n'est pas d'accord avec lui on ait envie de réagir au défi qu'il
propose.

Pascal Engel

Pascal Engel, The Norm of Truth. An Introduction to the Philosophy of
Logic. Traduit du français par Miriam Kocham et Pascal Engel, Hemel

Hempstead, Harvester Wheatsheaf, 1991, 380 p.

La version originale de cet ouvrage a rendu, depuis sa publication en 1989, des

services insignes aux étudiants, chercheurs et philosophes, en les familiarisant avec
l'ensemble des problèmes et des concepts de la philosophie de la logique (La norme
du vrai, Paris, Gallimard). Pour curieux que cela puisse paraître, aucun ouvrage
équivalent n'existait en anglais, qui couvre presque exhaustivement les domaines de la

philosophical logic tout en limitant au minimum indispensable les aspects techniques,
et proposant de surcroît une conception unifiée et profondément raisonnable du statut
normatif de la logique. The Norm of Truth vient donc combler une lacune réelle. La
publication de cette traduction a donné à Engel l'occasion de corriger la plupart des

erreurs ou imprécisions que comptait la version française. Quelques défauts subsistent



184 BIBLIOGRAPHIE

toutefois : ainsi, par exemple, il est tout de même gênant de voir la règle du modus

ponens définie comme from if A then B, and B to infer B (p. 38); et certains choix
dans l'ordre de présentation des sujets peuvent être contestés: ainsi, la section 6.2.2

expose trop tardivement la notion d'extensionnalité alors que celle-ci a été maintes fois
évoquée au cours des chapitres précédents. Mais au regard de l'utilité du livre et de

la largeur de vues que l'A. y déploie, des imperfections de ce genre restent forcément
secondaires. Qu'il s'agisse des problèmes liés à la signification et au statut ontologique
des structures élémentaires de la logique (propositions, connecteurs, quantificateurs),
de la controverse entre réalisme et antiréalisme en sémantique, de l'apparente trivialité
de la définition tarskienne de la vérité, des limites de la logique extensionnelle classique
ou des relations entre psychologie et logique, Engel dresse une carte fidèle et détaillée
des thèses en présence, de leurs forces et de leurs faiblesses, et réussit souvent à montrer
qu'une position intermédiaire rendrait les mêmes services que des conceptions plus
extrêmes, sans compter leurs inconvénients. Quiconque réfléchit aux problèmes
philosophiques que soulève la logique - et c'est à ses risques et périls qu'un philosophe
s'exempterait de cette réflexion - trouvera en ce livre un outil de travail précieux qu'il
fera bien de garder à portée de main.

Daniel Pinkas

Pascal Engel, Philosophie et psychologie (Folio/Essais - 283), Paris, Galli¬

mard, 1996, 473 p.

Voici un ouvrage qui, par la nature du problème qu'il traite, les rapports entre
philosophie et psychologie, risque de déchaîner les passions. A contre-courant de la

séparation radicale qui a été introduite ces dernières décennies entre ces deux
disciplines, l'A. défend la thèse selon laquelle les problèmes philosophiques et les problèmes
psychologiques ne peuvent être résolus de façon complètement indépendante. Pour aller
à l'essentiel, on a d'un côté une discipline qui s'interroge sur les normes de la pensée
ou sur les conditions de possibilité d'un jugement ou d'un concept vrai, ou encore sur
les conditions d'attribution de certains concepts mentaux tels que celui de croyance,
et de l'autre une discipline qui s'interroge sur les faits psychologiques et leurs causes.
L'A. ne remet pas en question la thèse selon laquelle il n'est pas possible de passer
des faits aux normes et vice versa, mais il affirme que la possibilité de concevoir des

normes ou de formuler des jugements vrais est dépendante d'un certain nombre de

conditions psychologiques, et que, inversement, il n'est pas possible d'étudier les faits
psychologiques sans connaissances préalables sur des notions telles que la connaissance,

la croyance, le vrai, le faux, etc., qui constituent l'objet d'étude du philosophe.
Pour soutenir cette thèse, l'A. s'appuie à la fois sur l'examen de certaines controverses
philosophiques (par exemple le problème de la réductibilité d'une explication par les

raisons à une explication par les causes) et sur l'examen de certains travaux de

psychologie. Il montre que dans un cas comme dans l'autre il n'est pas possible d'évacuer
les problèmes de faiLs lorsque l'on s'interroge sur les normes et vice versa. - Cet

ouvrage est séduisant à plusieurs titres. D'abord il donne un reflet de certaines disputes
majeures de la philosophie anglo-américaine (on y trouve l'exposé des thèses de Quine,
Dummett, Davidson, Peacocke, etc., ainsi bien sûr que certaines thèses de Wittgenstein).
D'autre part il tend à dépasser une séparation des problèmes héritée pour l'essentiel
de l'antipsychologisme de Frege, aujourd'hui anachronique, et il suggère quelques
pistes intéressantes pour mettre en relation les explications par les raisons et les

explications par les causes. - D'un autre côté, cet ouvrage succombe en partie à la
fâcheuse tendance des modes et présente des lacunes qui réduisent la portée des thèses

proposées. La logique est sans autre identifiée à la philosophie. La notion de fait



BIBLIOGRAPHIE 185

normatif, grâce à laquelle Lalande et d'autres philosophes avaient pu mener une étude
non réductionniste des normes, est ignorée. Il n'est pas non plus du tout question
d'epistemologie génétique, alors que celle-ci est la meilleure illustration d'une entreprise

conduite dans l'esprit même de ce rapprochement que souhaite l'A. entre l'étude
des normes et des concepts et l'étude des faits. Certes, l'A. expose brièvement une
recherche de Piaget sur la genèse des notions de conservation chez l'enfant. Mais
l'interprétation qu'il en donne est erronée (il confond un problème de conservation des
surfaces avec un problème de mise en rapport des conservations de longueur et de
surface), ce qui le conduit à tomber dans l'attitude consistant à répondre philosophiquement

à une question de fait (la conservation affirmée par l'enfant de huit ans serait
«obtenue empiriquement»). L'A. semble aussi ignorer le fait que l'enfant lui-même
formule des normes, et qu'il peut être intéressant d'étudier ce fait pour résoudre le
problème de l'origine des normes (à ne pas confondre bien sûr avec celui de la validation
de ces normes). Mais quoi qu'il en soit de ces lacunes, comme psychologue formé à

l'epistemologie génétique, nous ne pouvons que louer le souhait par l'A. de voir le

philosophe et le psychologue marcher de concert. Mieux, nous croyons que ce n'est
que par une formation interdisciplinaire que pourront être évités les pièges des multiples
impérialismes qui rendent impossible une véritable collaboration.

Jean-Jacques Ducret

Anthony J. Cascardi, Subjectivité et modernité. Traduit par Philippe de

Brabanter (L'interrogation philosophique), Paris, P.U.F., 1995, 400 p.

Lecture postmoderniste très erudite de la modernité, cet ouvrage veut donner une
analyse des antinomies internes aux différents genres de discours de la modernité.
Prolongeant à la fois l'idée wébérienne de la modernité comme désenchantement du
monde et l'idée heideggerienne de la subjectivité comme fondement de l'activité de

conception du monde, l'A. cherche à approfondir les liens unissant subjectivité et
modernité au travers d'une étude des principales formes discursives dans lesquelles se

dit le sujet moderne. Prenant au sérieux la pluralité des discours de la modernité, il
souligne avec force l'idée que l'activité de conception du sujet ne se déploie pas dans

un discours unique, mais au contraire, dans des discours irréductibles, le sujet n'existant
qu'à leur intersection. En ce sens, le sujet moderne s'avère, selon une heureuse formule
de Sartre, une «totalité détotalisée». L'idée directrice de la démarche est de prendre
en charge chacun des grands genres de discours dans lesquels se dit le sujet moderne,
chacun d'eux constituant la matière d'un chapitre. C'est ainsi que les contradictions
internes propres au discours philosophique, littéraire, sécularisé, politique et psychologique

sont successivement mises en lumière. La contradiction que l'A. met en
évidence pour chaque forme de discours est au fond toujours semblable. Elle renvoie à

la tension entre, d'une part, l'activité de conception du sujet par laquelle il se pose
comme fondement et, d'autre part, le fait que cette activité d'auto-affirmation est une
réaction historiquement contingente, conditionnée par le contexte particulier de

l'effondrement du monde traditionnel. Cette tension apparaît dans le discours philosophique

par l'opposition entre l'affirmation du sujet comme fondement et les récits narrant
la découverte du moi; dans le roman, par la tension entre la récusation des modèles

chevaleresques et héroïques et la nécessité de leur faire une place dans la fiction, la

difficulté se présentant tout à fait dans les mêmes termes au sujet sécularisé ; dans le

discours politique, par l'impossibilité d'honorer la prétention de l'Etat à s'auto-légi-
timer, celui-ci devant en définitive recourir à une rhétorique qui emprunte beaucoup
au discours de légitimation de l'Eglise; dans le discours sur le sujet désirant, en ceci

que, coupé des modèles anciens, le désir subjectif est donné comme animé de la mobilité



186 BIBLIOGRAPHIE

et de l'instabilité de la nature cependant que, enchâssé dans la pratique des discours de

la vie de la cour, il est en fait mû par la quête de reconnaissance, cette quête imposant
au désir de prendre une forme symboliquement acceptable. Pour surmonter ces contradictions,

l'A. propose un libéralisme esthétique, inspiré de la troisième Critique de Kant dont
l'idée directrice serait de concevoir un principe de mobilité permettant d'articuler ce qui,
dans les analyses successives, apparaît comme antinomique. Sa visée est de parvenir à

concevoir la faculté du sujet de se transformer comme articulant la double exigence de

fonder son identité sur la reconnaissance de la communauté et de l'en distinguer. C'est
sur cette proposition plutôt vague que se conclut un ouvrage qui, pour ne pas manquer
d'intérêt, aurait cependant mérité un plus grand effort d'exposition et de synthèse.

Hugues Poltier

Charles Widmer, Droits de l'Homme et Sciences de l'Homme. Pour une
éthique anthropologique, Genève, Droz, 1992, 234 p.

Dans cet ouvrage (une thèse de doctorat), l'A. cherche à défendre trois thèses

principales : a) «la moralité est un trait de la nature» (p. 34) ; b) «toutes les cultures
produisent une éthique» (p. 59) et c) «les Droits de l'homme ont une valeur pan-
humaine» (p. 18). L'A. précise que son travail s'effectue «à l'écart de la tradition
chrétienne» (p. 23), dans laquelle c'est en définitive la foi qui fonde la raison pour se
situer dans la perspective d'une anthropologie philosophique. Si les sciences de

l'homme - que l'A. cite abondamment - ne sauraient avoir le statut de sciences «dures»,
«elles n'en sont pas moins [...] légitimes» (p. 27). Dans la première partie de l'ouvrage,
intitulée «Quatre tentations de la science» (p. 41-102), l'A. montre certaines limites
des sciences humaines en rappelant qu'elles «ne sont pas ce socle de marbre sur lequel
pourraient reposer nos certitudes apaisées» (p. 41). Dans le chapitre 2 («Préserver»),
l'A. s'attache à définir le concept de «culture» qu'on ne doit pas opposer à celui de

nature, car «la culture est un aspect de notre nature» (p. 59). Le chapitre 3 («Comparer»)
montre que «la connaissance suppose la comparaison» (p. 71) et traite en particulier
de la comparaison entre l'homme et les singes supérieurs. Dans le dernier chapitre de
cette partie («L'idéologie, une intruse?»), l'A. analyse le rapport conflictuel entre
l'idéologie et la science et montre les limites de l'anthropologie qui peut s'engluer «dans
l'indifférence éthique» (p. 93) puisque toute tradition finit par devenir respectable du
seul fait de son existence. L'approche scientifique se voit ainsi menacée à la fois par
l'idéologie et par une neutralité éthique qui fait le lit du relativisme. Pour lutter contre
une telle dérive de la science, l'A. fait appel à la responsabilité «qu'il faut comprendre
comme une compétence et un sentiment, faits mentaux solidaires de la rationalité, et
non comme le signe d'un pouvoir - la liberté - dont nous serions investis par je ne
sais quelle grâce» (p. 98). Dans la deuxième partie («Un et Multiple», p. 105-143) l'A.
tente de démontrer que «la disposition éthique est universelle» (p. 105). Cette partie
se subdivise en deux chapitres qui se répondent : dans «les Universaux», l'A. décrit
les «thèmes» fondamentaux qui permettent de caractériser l'humanité de l'homme.
Ainsi écrit-il que «par tous, la souffrance est perçue comme un scandale éthique, et
le plaisir comme la norme, que ce soit sous la forme de la paix, ou de la multiplication
des intensités heureuses» (p. 116). Le second chapitre («Relativité») s'attache à décrire
«l'incertitude qui règne dans l'arrière-plan de nos raisons» (p. 125), lorsqu'on considère
les valeurs subjectives, propres à chaque individu. Dans la controverse universalisme/
relativisme, l'A. se prononce «pour un universalisme qui ne se confond pas avec
l'ethnocentrisme» (p. 148). Dans la troisième partie («Dignité», p. 147-198), l'A.
développe trois thèmes : celui de l'individu, de l'altruisme et la question de la différence,
qui tous «se résument dans la question de la dignité humaine» (p. 148). «L'individu,



BIBLIOGRAPHIE 187

dans son evanescence est pris entre deux réalités qui ont le temps, sinon l'éternité, pour
elles: les gènes, et l'espèce» (p. 155). L'individu se caractérise essentiellement par sa

possibilité d'opérer des choix libres et volontaires; mais si le choix appartient au domaine
«mental» il n'en est pas moins lié à l'ordre naturel: ainsi, «la décision est-elle un fait
naturel d'ordre mental» (p. 165). Partisan d'une conception «émergentiste» de l'éthique,
dans laquelle «les énoncés éthiques émergent de notre nature sous l'effet des rapports
qu'elle entretient avec les cultures et les sociétés» (p. 167), l'A. est convaincu qu'il existe
«une forme d'altruisme dans la rationalité connaissante» (p. 181). Dans sa Conclusion
(«Plaidoyer pour l'Utile», p. 201-218), l'A. plaide pour l'utilitarisme, qu'on aurait tort
de réduire au libéralisme néo-conservateur contemporain. L'utilitarisme bien compris
«fait de l'individu sa préoccupation première» (p. 253) et s'avère être un hédonisme
«éminemment laïque et naturaliste» (p. 204). Pour Mill «la moralité est un apprentissage»
(p. 207) qui «a pour tâche de favoriser la floraison de nos potentialités aimantes» (ibid.).
L'A. conclut sur le constat de l'inachèvement de l'homme et du nécessaire appel à

l'utopie: en effet, «la vérité de l'homme se confond avec le bonheur, et le bonheur en
général auquel rêve l'utilitarisme n'est pour l'instant qu'à l'état de projet. Il exige d'être
pensé dans la dimension utopique, c'est-à-dire la perspective de ce qui n'est encore nulle
part, et devrait être» (p. 217).

Stefan Imhoof

Gilbert Hottois, Entre symboles & technosciences. Un intinéraire philoso¬
phique (Milieux), Seyssel, Champ Vallon, 1996, 267 p.

G. Hottois nous propose ici une série de textes (conférences, articles), en partie
inédits, rédigés entre 1978 et 1994. On peut y trouver entre autres: une évaluation du

rapport au langage de la philosophie contemporaine; une relecture des droits de

l'homme; une réflexion critique sur le réalisme de la physique et sur les présupposés
de l'epistemologie des paradigmes; une interrogation sur l'expérience du temps et du
choix éthique; une méditation sur la mort. L'unité de la démarche, comme l'indique
le titre du recueil, est à chercher du côté de l'articulation entre l'ordre symbolique et
l'ordre technoscientifique. Une présentation (p. 9-25) opère une mise au point essentielle

pour qui veut saisir une pensée aussi ferme dans son propos initial et audacieuse
dans ses conclusions que nuancée dans son élaboration. L'A. est parti d'un diagnostic
formulé au cours des années 1970; ce qui caractérise la philosophie originale du
XXe siècle, c'est sa secondarité. Il entend par là le fait que les philosophes importants
de l'époque semblent avoir renoncé à leurs prérogatives ontologiques traditionnelles.
Ils ont renoncé à une référentialité directe afin de prendre le langage pour objet: c'est
la posture métalinguistique (le linguistic turn) ; ou bien, encore plus radicalement, ils
ont choisi de se situer en marge de textes et de pratiques discursives: c'est la posture
adlinguistique (herméneutique, déconstruction). On pourrait caractériser ce phénomène
en disant simplement que la philosophie originale de ce siècle a cessé d'être

méthodologiquement naïve (pour autant qu'elle l'ait jamais été). Mais l'A. estime que
cette obsession langagière du XXe siècle est, en réalité, «l'ultime flamboiement du

logos: la fin de l'homme-langage-image, du vivant parlant à l'image du verbe-dieu,
de l'être au monde comme être-au-livre» (p. 9). Un discours philosophique à prétention
directement referentielle ne saurait plus être tenu dans un monde soumis à l'effectivité
opératoire des pratiques technoscientifiques: un tel discours présuppose toujours, en

effet, une sorte de croisement originaire entre l'être et le sens, croisement que la

technoscience et le milieu qu'elle fait advenir rendent de plus en plus problématique.
Dans ces conditions, notre A. ne saurait se satisfaire des tentatives de ceux qui visent
à réactiver la métaphysique dans la science, et, pas plus, des critiques de ceux qui



188 BIBLIOGRAPHIE

relativisent ses prétentions à la vérité. Dans les deux cas, on s'imagine encore qu'elle
est un ensemble de textes et de représentations: c'est-à-dire qu'on reste insensible à

ce que son statut de technoscience a de radicalement inédit. Par ailleurs, la volonté de
maîtrise de la technoscience, invoquât-elle un nécessaire contrôle social, n'est pas
exempte de naïveté: elle suppose que l'on maîtrise la technique par encore plus de

technique, ce qui est l'essence même de la technocratie. Mais si elle veut «confirmer
et protéger pour l'avenir, et à jamais, la réponse symbolique à la condition humaine
comme seule réponse légitime et possible» (p. 14), elle ignore ou feint d'ignorer que,
dans les faits, elle en viendra à imposer une tradition particulière (on voit ici qu'il n'y
a pas réellement proximité, il s'en faut de beaucoup malgré les apparences, entre
J. Ellul, H. Jonas et G. Hottois). Celui-ci estime qu'il est nécessaire d'instaurer enre
l'opératoire et le symbolique une liberté sans subordination. La formule fait penser,
jusqu'à un certain point, à la Gelassenheit heideggerienne; mais c'est plutôt du côté
de la biologie, curieusement, que l'explication de la formule doit être cherchée; l'A.
affirme, en effet, que les technosciences mettent la philosophie en question non pas
comme une conception critique qui pourrait les réfuter, mais «comme une forme de
vie» (l'A. est aussi un très bon connaisseur de Wittgenstein) «en supplante une ancienne,
lui imposant de muter ou de s'éteindre» (p. 194). Bien loin de s'obstiner à revendiquer
une référence et une identité symboliques stables, le philosophe doit suivre la leçon
de G. Simondon et accompagner modestement la dynamique technoscientifique.
«Accompagner» ne signifie pas, on s'en doute, «se remettre à la remorque de», mais bien
plutôt œuvrer à «articuler la technoscience, avec tout ce qu'elle commande, et l'amour
des autres» (p. 21). Des instances où se pratique une telle activité existent déjà (comités
d'éthique, Commission Européenne, Conseil de l'Europe, Comité de bioéthique de

l'UNESCO). Les philosophes y rencontrent, de surcroît, la question de la spécifité de
leur propre intervention. En ce sens, on trouve là une version (post)moderne de l'Agora.
Pour cette raison aussi, l'A. se fait défenseur des droits de l'homme, ce qui n'est pas
si fréquent chez ceux qui ont exploré jusqu'à leurs limites la puissance technologique
et les menaces dont elle est porteuse. Mais il ne se fait pas le défenseur d'une conception
substantielle des droits de l'homme; alors qu'il est si attentif à ce que la science
postgaliléenne a apporté de radicalement nouveau, il retrouve des accents que le maître
de Pise n'aurait pas désavoués et définit l'homme comme un «essayeur du possible»
(p. 36). A ses yeux, donc, les droits de l'homme constituent une «volonté de protection
de la liberté» (p. 217) et non une entreprise de protection de telle ou telle forme de
vie naturelle-culturelle donnée. Paradoxalement, c'est le vague même de l'expression
«droits de l'homme» qui en fait la meilleure garantie du devenir de la liberté dans le
cosmos. Au total, la leçon apportée à la philosophie par les tcchnosciences est la
suivante: se déprendre de l'amour narcissique du même et faire l'épreuve de l'altérité,
mais une altérité produite par la technoscience elle-même. C'est une leçon de
responsabilité. Toutefois, la prudence responsable n'exclut pas l'audace: Pic de la Mirandole
pensait que Dieu n'avait donné à Adam aucune place déterminée afin qu'il se modelât
et se façonnât lui-même. A certains égards, la technoscience a effectué ce qui n'était
encore qu'utopie pour le Renaissant: elle nous a fait sortir de l'histoire close pour nous
faire accéder à une aventure infinie.

\ Jean-Yves Goffi

Suzanne Rameix, Fondements philosophiques de l'éthique médicale (Sciences
humaines en médecine), Paris, Ellipses, 1996, 159 p.

Le livre de Suzanne Rameix, conçu pour des étudiants de première année de

médecine, vient démentir un certain nombre de préjugés communs à l'égard de I'éthi-



BIBLIOGRAPHIE 189

que. Tout d'abord le titre, qui reflète fidèlement le contenu de l'ouvrage, souligne
d'emblée les racines philosophiques de l'éthique. Ainsi, par delà l'interdisciplinarité
qui caractérise la réflexion éthique appliquée au domaine de la médecine, la
philosophie apparaît ici comme la véritable discipline de base sur laquelle se fonde
l'éthique. Ensuite, en tenant compte du public auquel le livre est destiné, l'A.
propose un véritable panorama des sources philosophiques de l'éthique en deux
moments : le premier chapitre permet de se faire une idée sommaire mais claire de

la contribution de la philosophie à l'éthique depuis Aristote jusqu'à Sartre. Le
deuxième chapitre offre une revue des tendances actuelles de la bioéthique dans une
perspective plus synchronique tout en illustrant les sources classiques des principales

tendances actuelles de l'éthique appliquée: Jonas, Engelhardt, Rawls et
Habermas sont présentés de manière évidemment synthétique mais certainement fort
compréhensible pour des étudiants de première année de médecine. Mais c'est
surtout la partie consacrée aux exercices (p. 139-146) qui permet le plus de démentir
un préjugé assez répandu qui prétendrait qu 'il ne peut y avoir de précision en éthique
(autrement dit qu'une réponse en vaut une autre): en effet aussi bien le QCM
(Questionnaire à choix multiple) que le QROC (Questionnaire à réponses ouvertes
courtes) - situés à la fin du livre avant la bibliographie - permettent au lecteur de

vérifier la bonne assimilation du contenu du livre grâce à des questions ciblées qui
souvent n'admettent qu'une seule réponse. Signalons toutefois que les deux extraits
de Kant et Habermas à compléter laissent perplexe dans la mesure où ils semblent
faire appel à un savoir plutôt a-critique et presque irréfléchi. En dépit de cette
faiblesse négligeable, le livre convainc tout d'abord par sa structure. En effet les

exégèses des pensées philosophiques sont souvent suivies d'exemples fort pertinents
permettant d'établir un lien clair entre théorie et pratique: ainsi, par exemple, à la
partie consacrée à Kant font suite des exemples tirés de la pratique médicale qui
permettent de bien concrétiser les notions de «personne» et d'«autonomie». Aux
deux chapitres qui constituent le fil conducteur du livre, succèdent tout d'abord trois
annexes qui offrent un approfondissement sur trois questions d'actualité: le conflit
autonomie-paternalisme, l'allocation des ressources et les fondements naturels de

l'éthique. Enfin, juste avant les questionnaires, on trouve une vingtaine de textes
tirés des auteurs classiques ainsi que le code de Nuremberg et le Serment
d'Hippocrate. La bibliographie, qui compte 160 ouvrages répertoriés par thèmes, privilégie

essentiellement les textes de langue française sans négliger pour autant les

«classiques» de la littérature anglo-saxonne. Les avis du Comité consultatif national
d'éthique sont énumérés à la fin de l'ouvrage avec l'adresse à laquelle ils peuvent
être obtenus. Conçu dans une claire perspective pédagogique, le livre de Suzanne
Rameix constitue un excellent outil de travail pour initier les futurs médecins à

l'exercice de l'éthique: l'équilibre bien géré entre théorie et pratique laisse supposer
que même les scientistes les plus «durs» se laisseront fasciner par l'approfondissement

philosophique des questions issues de la pratique des soins. Dommage que
dans le titre on retrouve encore les traces d'une autre exclusivité: les fondements

philosophiques pourraient concerner l'éthique des soins tout entière plutôt que
l'éthique... médicale, comme si les médecins étaient les seuls à soigner. L'arrêté
ministériel du Gouvernement français, cité dans la présentation, qui prévoit un
enseignement d'éthique dans le cursus médical, devrait rendre attentifs tous les

Suisses de langue française au retard que la Confédération helvétique est en train
d'accumuler dans un domaine aussi important que celui de l'éthique médicale au

carrefour de la médecine et de l'éthique.

Carlo Foppa



190 BIBLIOGRAPHIE

Marie-Hélène Parizeau (éd.), Hôpital et éthique. Rôles et défis des comités

d'éthique clinique, Québec, Presses de l'Université Laval, 1995, 256 p.

Le groupe de recherche en éthique médicale (GREM) de l'Université Laval a mené
une recherche sur les comités d'éthique au Québec de 1989 à 1994. La question était
la suivante: «les comités d'éthique expriment-ils véritablement une normativité
spécifiquement éthique ou s'agit-il au contraire d'instances de régulation sociale n'ayant
d'éthique que le nom?» (p. 234). La principale conclusion est que «les activités
décisionnelles des comités d'éthique traduisent la prépondérance de normes administratives,

médicales et juridiques plutôt qu'éthiques» (idem). C'est dire, au fond, qu'à
l'heure actuelle on a tendance à mettre sous le chapeau de l'éthique des pratiques
décisionnelles qui sont plutôt des compromis sur des contraintes d'un ordre autre que
spécifiquement éthique. Ce qui ne devrait pas tellement surprendre étant donné que la
pratique de l'éthique dans le domaine clinique est une pratique relativement récente.
En effet, l'A. précise d'emblée que la mise en place des comités d'éthique clinique
a reçu un appui officiel seulement à partir de 1986 (p. I). Menée sur la base d'outils
plus sociologiques que philosophiques, la recherche du GREM se situe dans le sillage
de deux recherches précédentes: une étude exploratoire menée par le Centre de

bioéthique de Montréal en 1983 et une enquête informelle auprès des membres des comités
d'éthique effectuée en 1989. Sur la base d'un répertoire des comités d'éthique du

Québec, disponible en 1991, les chercheurs ont procédé en quatre étapes: dans un
premier temps il s'agissait d'établir une documentation historique pour tous les comités
d'éthique, à la suite de quoi une observation directe des déroulements des séances avait
lieu. Dans la troisième phase une entrevue semi-dirigée avait pour but de déterminer
la contribution de chaque membre à la prise de décision, alors que dans la dernière
phase les membres étaient soumis au test de Kohlberg. Réunissant huit collaborateurs

- contrairement aux cinq auteurs indiqués dans l'avant-propos - le livre relate les

principales étapes de la recherche sur huit chapitres et une conclusion. Plus d'une
vingtaine de tableaux illustrent les données recueillies et une bibliographie ciblée
complète l'ouvrage. Des synthèses théoriques précédant les chapitres 6, 7 et 8 illustrent
le cadre théorique choisi comme toile de fond de l'enquête: l'éthique de la communication

de Habermas avec un accent particulier - et d'ailleurs inévitable - sur la théorie
du développement du raisonnement moral de Kohlberg. A deux reprises, il est affirmé
d'ailleurs explicitement que «l'éthique philosophique de plusieurs membre du GREM
[...] se rapporte à un cognitivisme, une rationalité et un universalisme proche de la

position habermasienne» (p. 2 et p. 236). On peut toutefois se demander si ce partage
d'une position vaguement commune («proche de...») suffit à lui seul à justifier le cadre

théorique choisi, notamment en raison des critiques féministes à l'égard de la théorie
de Kohlberg et, par conséquent, de Habermas. Tout en mettant l'accent sur un problème
certes fort d'actualité, la recherche souffre d'une faiblesse au niveau du choix
méthodologique: on dirait presque que le cadre théorique tombe du ciel, pour ainsi dire,
puisque, tout en étant très bien illustré, il manque de justification philosophique. En

dépit de cela, le principal mérite de la recherche réside dans la mise à jour de la
prépondérance de normativités autres qu'éthiques dans la prise de décision des comités
d'éthique: c'est ainsi que l'éthique telle que «vécue» au sein des comités cliniques
apparaît davantage comme une sorte de compromis entre des normativités de type
administratif, professionnel et juridique dans lesquelles se cache une préoccupation
éthique constitutive que comme l'exercice d'une discipline propre. Une telle conclusion
ne surprend que partiellement si on présuppose le caractère interdisciplinaire de la
pratique de l'éthique appliquée; il n'en reste pas moins que la partie consacrée aux
compétences éthiques des membres des comités (ch. 6, Première partie) fait réfléchir.
Le livre de Marie-Hélène Parizeau fait donc le point sur la situation actuelle des comités

d'éthique clinique au Québec et met le doigt indirectement sur une lacune qui n'est



BIBLIOGRAPHIE 191

pas spécifique au Canada francophone mais qui concerne tout aussi bien la réalité
européenne : la formation et la compétence éthiques des membres des comités d'éthique.

Carlo Foppa

Jean-Louis Chrétien, De la fatigue (Philosophie), Paris, Minuit, 1996, 171 p.

L'expérience de la fatigue est si commune et solidaire de notre condition de vivant
et d'homme, que le simple fait de pouvoir dire «Je suis fatigué» suscite spontanément
la compréhension d'autrui. Mais la fatigue, qu'implique-t-elle, et a-t-elle une histoire?
Si on peut dire que la fatigue est indivise, en ce sens qu'elle est chaque fois lourde
de la charge de tout notre être, elle se présente aussi comme indéfiniment variée, puisque
ce qui la suscite et la produit lui confère chaque fois une tonalité particulière. «Du fait
même que la fatigue, dans le grain de la phénoménalité, laisse se croiser et s'éclairer
notre rapport au corps et au temps, notre rapport à l'être et au divin, elle ne peut que
présenter, dit Jean-Louis Chrétien, des figures diverses et irréductibles les unes aux
autres», suivant que l'on se trouve dans un contexte de civilisation et de pensée ou dans

un autre. La fatigue grecque, la fatigue biblique, dédoublée selon les deux alliances,
et la fatigue nihiliste, telles sont les trois figures de fatigues fondamentales que l'A.
aborde dans cet original essai. Bien entendu, il ne s'agit aucunement de penser ces trois
fatigues dimensionnelles comme des étapes chronologiquement séparées, mais bien
comme des possibilités variées de l'exister qui demeurent. La fatigue grecque est

grecque parce que c'est la philosophie grecque qui l'a mise au jour comme le lieu
d'opacité même, où pèse le poids inaliénable de la finitude. La fatigue biblique, et
surtout chrétienne, «mourant et ressuscitant tout autre, est le lieu de la lucidité de

l'amour, laissant en elle palpiter l'infatigable grâce, ou se détournant d'elle et la
refusant, en devenant le ténébreux épuisement du péché». Quant à la fatigue nihiliste,
l'A. montre de manière intéressante qu'elle se veut antagoniste de la fatigue chrétienne,
et qu'elle s'exprime souvent comme sa parodie, en la mimant et en la renversant, parce
qu'elle joue sur un tout autre sens de l'agonie et de la mort de Dieu que le sens pascal.
Ces quelques aperçus suffisent pour établir l'originalité de cette recherche, qui se
termine par une très belle évocation de l'énergie infatigable par excellence, laquelle
peut surgir nouvelle en nous chaque matin; l'amour, selon ce mot de Jean de la Croix:
«L'âme qui brûle d'amour ne fatigue ni ne se fatigue».

Jean Borel

Henri Maldiney, L'art, l'éclair de l'être. Traversées (Scalène), Seyssel,

Comp'Act, 1993, 400 p.

La pensée d'Henri Maldiney, on le sait, est fortement marquée par le courant
phénoménologique - et ce, qu'elle se développe dans le cadre d'analyses anthropologiques

ou esthétiques. Dans les précédents ouvrages de l'A., Regard Parole Espace,
Aîtres de la langue et demeures de la pensée, Art et existence, ou, plus récemment,
Penser l'homme et la folie (pour ne citer que les plus importants), les figures de

E. Husserl, L. Binswanger, E. Straus ou M. Heidegger étaient les plus souvent évoquées.
Ces auteurs sont plus que jamais présents dans L'art, l'éclair de l'être, recueil d'articles
consacrés à la philosophie de l'art. Mais à ces grands noms de la phénoménologie, il
faut cette fois ajouter celui d'Oskar Becker qui inspire longuement notre auteur dans

l'introduction de L'art, l'éclair de l'être. C'est que, de fait, l'A. se veut ici particu-



192 BIBLIOGRAPHIE

lièrement attentif à Yévénementialité et à la fragilité de la beauté esthétique, celle qui
advient dans l'art à même le sensible, selon la double signification de l'adjectif
«esthétique». Maldiney exploite en ce sens un article d'Oskar Becker intitulé «La fragilité
du beau et la nature aventurière de l'artiste», pour montrer comment l'événement de

l'œuvre est en somme celui de la Getragenheit, de l'«être-porté». La Getragenheit est
cette structure de l'existence qui, d'une part, précède en son ordre l'existentialité décrite

par Heidegger et offre son fondement à l'être-jeté en projet du Dasein; et qui, d'autre
part, est fondamentalement irréductible à l'intentionnalité husserlienne. Dans l'être-
porté se noue l'expérience sensible de l'homme, cette expérience qui est pré-intentionnelle

car antérieure à toute visée et à toute polarisation du réel en sujet et objet. C'est
le pur événement de notre présence sensible au monde - présence affective, faudrait-
il dire - que dit l'être-porté, cet événement dont Erwin Straus a bien montré qu'il relève
de la dimension pathique de notre existence, par opposition au gnosique qui connaît
dans la polarisation. Par ailleurs, cette strate la plus originaire de notre présence atteste
de l'Ouvert du monde qui rend possible l'élaboration d'une historicité et de projets dans

la quotidienneté de notre existence. L'Ouvert du monde, que l'A. s'efforce parfois de

penser dans les termes du Rien ou du Vide tant il est vrai qu'il n'est strictement rien
d'étant, est aussi, en ce sens, une «transpassibilité» (comme le précise l'étude centrale
intitulée «Vers quelle phénoménologie de l'art?»), c'est-à-dire cela même qui est hors
du champ de notre attente et nous saisit telle une surprise absolue, la surprise du réel

qui est «inattendu» et s'impose en même temps dans l'évidence de ce qui doit
nécessairement être. Cette évidence inattendue rend possible, elle est la possibilisation même

qui ouvre les possibilités de nos projets sans se réduire à celles-ci - en ce sens, elle
sera encore dite «transpossible». S'inspirant de Schelling, l'A. voit dans cette

«transpassibilité-transpossibilité» de l'Ouvert le moment de la Nature qui fonde notre
liberté parce qu'elle se donne elle-même sous la forme libre de ce qui survient et nous
surprend. On conçoit que, à la suite de Becker et Schelling, mais aussi de Kant dans

la troisième Critique, l'A. reconnaisse à l'art le mérite de la mise en forme de cette
événementialité radicale qui survient dans le pâtir du monde. L'œuvre est fragile parce
qu'elle est en elle-même l'événement d'un monde qui se forme dans l'intrication de

la nature et de la liberté. Elle est la forme de l'événement du monde et non le signe
du monde. Chacune des études qui composent ce volume approche cette vérité de l'art
par des descriptions dont la radicalité préserve l'espace de l'œuvre du «prosaïsme de

la représentation». L'A. nous donne ici un ouvrage qui prolonge les acquis de son

premier recueil de philosophie de l'art: Regard Parole Espace. Mais ce qui fait toute
la valeur de L'art, l'éclair de l'être, c'est que l'A. ne se contente pas d'y pousser sa

réflexion dans la voie d'une plus grande précision conceptuelle. Il éprouve encore cette
réflexion dans des champs de l'activité artistique dont il avait sans doute encore trop
peu - ou trop incidemment - traité jusqu'à ce jour, tels que, par exemple, l'art
fantastique. Il est grand temps que la recherche philosophique reconnaisse enfin la
valeur de l'œuvre de l'un des plus grands penseurs de notre époque. Cet important
recueil offre l'occasion d'une reconnaissance définitive.

Laurent Van Eynde

\

Théologie Denis Müller, René Simon (éds), Nature et descendance. Hans Jonas et le

contemporaine principe de «responsabilité» (Le champ éthique - 25), Genève, Labor et

Fides, 1993, 107 p.

Publié en Allemagne en 1979, et traduit en français en 1990, le Principe
responsabilité de Hans Jonas, à côté d'autres travaux de ce philosophe, a donné lieu à de



BIBLIOGRAPHIE 193

nombreuses études et colloques. L'ouvrage publié ici par Labor et Fides réunit les
contributions de six auteurs qui analysent et critiquent différents aspects de la
«philosophie de la vie» proposée par Jonas. Préoccupé, à juste titre, par la survie de

l'humanité, Jonas cherche à revaloriser, philosophiquement, la valeur de la vie et pense
pouvoir fonder dans la peur (de la disparition de la vie, de l'humanité) notre responsabilité

dans le monde présent et ['«obligation catégorique» de conserver le monde,
naturel et humain, pour les générations futures. - Les A. du présent recueil mettent en
question, chacun d'un point de vue différent (philosophique, éthique, biologique), tant
les fondements que les analyses et propositions, philosophiques et éthiques, de Jonas.
A l'instar de l'ouvrage commenté, les contributions réunies par D. Müller et R. Simon
sont généralement d'une lecture difficile et sans doute réservée à un cercle limité de

lecteurs, à la notable exception de la réflexion de J.-M. Thévoz qui effectue une lecture
plus «politique» de Jonas et émet, à l'égard du philosophe allemand, une critique que
l'on pourrait d'ailleurs, mutatis mutandis, également adresser à d'autres travaux
contemporains en éthique: «Il manque dans la théorie de Jonas des critères précis qui
puissent indiquer avec le moins d'équivoque possible le moment où l'homme politique
doit passer d'une éthique de préservation de ses contemporains à une éthique de

préservation de l'humanité future, serait-ce au détriment de la génération présente (...)».
En effet, un des rôles prioritaires de l'éthique est d'aider l'homme d'action à prendre
une décision, dans la multiplicité des domaines qui engagent l'avenir de l'humanité.
A cet égard, comme le suggère Thévoz, le Principe responsabilité nous laisse sur notre
faim. L'ouvrage Nature et descendance aussi.

Jean-Luc Blondel

Christian Demur, Denis Müller, L'homosexualité : un dialogue théologique
(Entrée libre), Genève, Labor et Fides, 1992, 102 p.

C'est en suivant les quatre parties proposées dans cet ouvrage que nous allons en
faire la lecture. - Le premier chapitre est intitulé L'enjeu d'un débat; comme son Utre

l'indique, il a pour but de situer la réflexion à la suite des «solutions» déjà élaborées
à ce sujet et dans le cadre social, ecclésial et éthique de la question. Cette partie est

commune aux deux auteurs : ils définissent dans ces pages leur point de départ face

au débat actuel. Ainsi la démarche pose d'emblée trois principes: 1) il ne s'agit pas
de plier l'Evangile aux intérêts personnels ; 2) il est essentiel de surmonter des attitudes

purement idéologiques; 3) il faut demeurer attentif à la complexité du réel et se laisser
questionner par l'Evangile. Les A. étant tous deux hommes, ils précisent aussi que leur
approche concernera, de fait, l'homosexualité masculine entre adultes. Les enjeux et
les différentes positions qui se font jour dans le débat actuel sont exposés clairement;
il est néanmoins regrettable que la question soit limitée ici à une approche masculine,
comme si les problèmes de fond étaient exclusivement liés à l'homosexualité masculine.

- Le deuxième chapitre présente Ee destin homosexuel; c'est la partie du livre
écrite par Christian Demur seul, lui-même pasteur et homosexuel. Le terme même de

destin situe la question dans une perspective existentielle: c'est bien cette dimension

qui peut devenir le lieu des interrogations. Et l'A. de préciser: «Ce terme de destin

désigne donc ce qui échappe à la liberté de l'homme, mais aussi ce qui peut être façonné,
configuré par lui» (p. 25). Pour la réflexion bibhque, Christian Demur se base sur les

textes de Genèse 1 à 3 ainsi que sur la théologie paulinienne. De cette réflexion, il ressort

que la personne humaine est à considérer comme «un Nom propre qui répond uniquement

à la question Qui?» (p. 41). La démarche de Christian Demur ouvre ainsi à une
réflexion éthique basée sur la dimension existentielle propre à l'homosexuel. Cette

ouverture reste exigeante, tant pour l'homosexuel lui-même, qui doit s'accepter et



194 BIBLIOGRAPHIE

assumer ses manques, que pour le théologien quel qu'il soit qui se voit contraint d'ouvrir
son champ éthique à la réalité de l'autre. - Le troisième chapitre pose la question
suivante: L'homosexualité: une énigme indifférente? Cette partie est écrite par Denis
Müller seul et constitue ainsi une réponse à l'approche de Christian Demur. Suite à

la tradition judéo-chrétienne porteuse de condamnation, il est essentiel, pour le
théologien extérieur à la question homosexuelle, d'opérer un travail herméneutique. A partir
des mêmes textes bibliques (Gn 3 et Rm 1), Denis Müller, contre Christian Demur,
replace au centre de la réflexion éthique de l'altérité, la symbolique sexuelle originairement

hétérosexuelle. Dès lors, le risque couru par l'homosexualité est celui du déni
de cette differentiation originaire. De là découle une asymétrie fondamentale qui sépare
le couple homosexuel du couple hétérosexuel. Cet état de fait ne doit pourtant pas
conduire à édicter des prescriptions normatives et universelles, mais ouvrir toujours à

la question de la juste relation à l'autre. Le dialogue entre les deux A. se noue et offre
quelques perspectives divergentes, sur la question du statut de l'altérité sexuelle surtout.
Mais le jeu de l'échange est respecté et c'est en cela peut-être que peut s'ouvrir la
conclusion commune. - Le quatrième chapitre, L'homosexuel en société et en église:
pour une tolérance vraie, termine l'ouvrage en abordant des questions très concrètes
et pratiques qui concernent la réalité homosexuelle. Le tout se conclut par un appel
à comprendre et accueillir ceux qui vivent une réalité homosexuelle afin que puisse
se créer un espace de vérité et de liberté dans la société.

Muriel Schmid

André Chevalier, La paroisse post-moderne. Faire Eglise aujourd'hui,
l'exemple du Québec, Montréal/Paris, Paulines/Médiaspaul, 1992, 365 p.

Un livre d'ecclésiologie catholique et québécois peut-il intéresser des protestants
de Suisse romande? En tout cas, celui-ci oui! L'A., prêtre, «modérateur d'une charge
pastorale à Québec», tente de réfléchir sur la notion même de paroisse aujourd'hui. La
société post-moderne, «consciente des limites du rêve moderne de progrès indéfini»,
est à la recherche d'un autre mode de vie. Pour ce faire, elle dissocie vie sociale et
vie privée. La religion se voit exclue de la dimension sociale, cantonnée dans l'intimité
des individus. La paroisse - mais plus généralement tout le christianisme - doit alors
choisir: soit il accepte cette relégation dans la sphère privée et il joue alors le jeu de

la post-modernité, soit il refuse d'être limité et il reste fidèle à l'Evangile. L'A. opte,
évidemment, pour le second terme de l'alternative. Il recense les directions et les tâches
de «l'agir pastoral» dans la société post-moderne. Il résume son projet dans l'expression
«programme de communion» entre le sujet, l'Eglise et le monde. A chaque paroisse
de définir son modèle d'inculturation, de structuration et de formalisation de la
communion. - Même si la réflexion est catholique et que certaines expressions ne conviennent

pas à une conception protestante («l'eucharistie réalise la communauté»), ce livre
me paraît très important pour tous ceux qui veulent réfléchir au rôle des paroisses et
des Eglises dans la société d'aujourd'hui.

Olivier Bauer

Jean-Yves Calvez - Henri Tincq, L'Eglise pour la démocratie, Paris, Centu¬

rion, 1992, 219 p.

L'objectif de cet ouvrage est de présenter l'Eglise catholique comme un des

catalyseurs du processus actuel de démocratisation à l'échelle mondiale. Cette hypo-



BIBLIOGRAPHIE 195

thèse est démontrée à partir de deux terrains d'analyse: le premier, traité par J.-Y.
Calvez, touche au domaine de l'histoire de la pensée catholique et en particulier des
doctrines du Magistère à partir du pape Léon XIII ; le deuxième, défriché par H. Tincq,
passe en revue un certain nombre de situations suggérant un passage à la démocratie. -
Dans la première partie, Calvez propose d'aborder l'évolution de la position catholique
à l'égard du système démocratique non comme une acceptation à contrecœur mais au
contraire, comme un effort conscient de restauration démocratique. En effet, selon l'A.,
«une certaine forme d'esprit démocratique domine» (p. 7) au Moyen Age à l'enseigne
du mode électif monacal et impérial. L'émergence du monde moderne aurait, toujours
selon Calvez, consacré l'irruption d'une pensée antidémocratique (monarchies absolues,

courants opposés à la Révolution française). Il y a certainement dans ce parti pris
matière à discussion, en particulier sur les origines de l'idée démocratique. Comment
se fait-il que l'A. passe sous silence toute la période de la Renaissance, moment phare
quant à la mise en place non d'une filiation avec le Moyen Age mais avec l'humanisme
naissant? L'intérêt de cette première partie réside dans la présentation des textes
significatifs du magistère romain de Léon XIII à Jean-Paul II. En filigrane, il apparaît
clairement que l'enjeu de tout ce débat tourne autour de la source de légitimation de

l'autorité temporelle. Par ailleurs, on pourra regretter l'absence de toute
contextualisation de ces encycliques et autres textes officiels. L'A. nous les présente comme
des étapes d'une évolution inéluctable vers la pleine reconnaissance du modèle
démocratique. - La deuxième partie du livre est intéressante à maints égards. En particulier,
dans un style beaucoup plus factuel, H. Tincq restitue intelligemment la diversité des

positions au sein du clergé catholique confronté à un processus de libération politique.
Plusieurs contextes font l'objet d'une approche historique très commode (Europe de

l'Est, Amérique latine, Afrique, Philippines) et situe les différents acteurs pris au cœur
de la revendication démocratique. Toutefois, dans certains passages, la juxtaposition
de lieux communs en guise d'analyse est décevante. L'exemple le plus frappant
concerne l'Afrique noire (cf. p. 164). Ainsi, la vie inteme de l'Eglise catholique nous
apparaît avec plus de relief, plus différenciée et contradictoire. H. Tincq apporte le

complément nécessaire à une analyse strictement idéelle des textes: l'affirmation
«l'Eglise pour la Démocratie» n'en devient que plus problématique. - Même si la
conclusion constate courageusement les tendances à la centralisation de l'Eglise
romaine, un chapitre sur la question de l'organisation interne de l'Eglise fait cruellement
défaut. Et comme l'affirment très justement nos deux auteurs, «...des écarts trop
voyants entre le discours démocratique de l'Eglise et sa propre pratique ne feraient
qu'encourager les plus folles interprétations sur la volonté qu'elle aurait d'imposer à

la société des normes moralisatrices, d'entretenir des rêves passéistes, de nourrir des

projets de reconquête politique» (p. 219).

Nicolas Monnier

Donald Dorr, Option for the Poor. A Hundred Years of Vatican Social

Teaching, Maryknoll, N. Y„ Orbis Books, 1992, 433 p.

Depuis 1983, date de sa première parution, ce livre est devenu l'introduction
classique à l'enseignement catholique romain en matière sociale. Il reparaît dans une
version sérieusement revue et complétée. Ainsi l'introduction, une part du chapitre 2

consacré au colonialisme, du chapitre 5 sur la décolonisation, de même que plusieurs

pages des chapitres 7 et 8 sont nouvelles. Le chapitre 12 a également subi de profonds
changements, alors que le 13, qui couvre la période 1982-1992, est inédit; ce demier
comprend une longue analyse des encycliques Sollicitudo Rei Socialis et Centesimus



196 BIBLIOGRAPHIE

Annus, un résumé de Redemptoris Missio, sans oublier l'examen des documents
pontificaux à propos de la théologie de la libération, de l'écologie et de la place des femmes.

L'usage didactique du volume a lui aussi été amélioré par une réduction du nombre
et du volume des notes et, en fin de chaque chapitre, par un résumé, quelques questions
de compréhension et de réflexion et une ou deux suggestions pour poursuivre le travail.
L'auteur défend dans cette somme la thèse de la grande cohérence de la perspective
romaine en matière d'éthique sociale, tout particulièrement de 1891 à 1961; depuis,
suite à l'impulsion donnée par le pape Jean XXIII, des changements de direction se

sont opérés, dont le développement de la théologie de la libération en Amérique latine
et centrale est un signe majeur. L'Eglise catholique romaine a dès lors de nouveaux
défis à affronter, tels ceux de l'écologie, du rôle des femmes, des modèles de
développement à instaurer ou susciter, pour n'en citer que quelques-uns. Une véritable
«option pour les pauvres» ne doit donc pas se réduire à un slogan, mais imprimer sa

marque à l'ensemble de la vie ecclésiale.

Serge Molla

Henri Bourgeois, Théologie catéchuménale. A propos de la nouvelle evange¬
lisation (Théologies), Paris, Cerf, 1991, 242 p.

L'adjectif «catéchuménal» désigne dans ce livre un processus d'accompagnement
d'adultes qui cherchent à (re)commencer à croire en référence à l'Evangile. Quel
bénéfice le lecteur peut-il escompter de la consultation de ce recueil? Il m'a semblé
quadruple. - Au plan de l'information d'abord: le livre offre une bonne présentation
des concepts «d'initiation et de réinitiation à la foi chrétienne». Mais il y a plus, il
fourmille de renseignements et d'idées. Par exemple, celui qui cherche à démêler
l'écheveau complexe de la confirmation trouvera dans ces pages des indications utiles.

- Au plan de la méthode en second lieu : le livre apparaît comme un modèle d'équilibre.
Le dialogue s'instaure entre le pôle de la réflexion théologique et celui de l'analyse
des situations concrètes des catéchumènes. La théologie demeure en tension dialectique
constante avec la pratique. Les analyses effectuées sur la conception des «commençants
ou des recommençants», notamment leur conception de Dieu et de l'Eglise, interpellent
la théologie. Cette dernière, en tant qu'elle est garante de la quête de la vérité de la
foi chrétienne, aide à baliser un chemin catéchuménal. Il devient une proposition
cohérente et originale sur le marché commun des différentes offres religieuses. - Au
plan pastoral en troisième lieu: les notations de l'auteur sont sous-tendues par une
grande ouverture et une attention certaine à tous ceux qui entrent dans la découverte
de la foi chrétienne (p. 56, 95 et passim). On notera le primat de la proclamation de

l'Evangile sur l'Eglise (p. 102) ainsi que la volonté de ne pas embrigader d'emblée
les catéchumènes dans l'institution ecclésiale (p. 131). - Au plan théologique enfin:
l'auteur souligne fortement la perspective mystagogique des rites et des sacrements;
«l'initiation dont il s'agit est pour nous simultanément une initiation par les rites et
une initiation aux rites» (p. 115). Notre Eglise aurait tout à gagner à redécouvrir cette
option, et ce malgré le risque inhérent d'ésotérisme (voir à ce sujet la remarque subtile
de l'A. à la page 134). Cette perspective nous aiderait à revaloriser la portée pédagogique

du sacrement et à le ressaisir encore plus profondément comme don de Dieu.
Les tentations du fidéisme (qui font dépendre la validité du sacrement de la foi du
récepteur) seraient ainsi écartées. - Restent les inévitables questions et objections qui
naissent de notre propre enracinement théologique. Le sacré (p. 145) me paraît plus
délicat à manier que ne le laisse entendre l'A. De plus, l'emploi fréquent du mot mystère
me pose question. Il est vrai que le Nouveau Testament l'utilise. Je concède également
que notre théologie en tant qu'elle cherche à dire l'indicible est par nature (selon la



BIBLIOGRAPHIE 197

belle expression de K. Barth) une théologie brisée. Mais l'usage du terme mystère
devient abusif quand il cherche à recouvrir d'un voile les difficultés liées à la catéchèse,
notamment la question de l'indifférence. A mon sens, plutôt que d'employer ce vocable
biblique, il vaut mieux avouer carrément son ignorance (cf. par exemple p. 202), Mais
que les querelles de vocabulaire ne nous dispensent pas d'agir! (p. 231). Je recommande
cet ouvrage à tous ceux qui s'occupent de formation et d'accompagnement d'adultes.
En marge, signalons un détail: à la page 169, il faut lire «empirisme» et non
«empirime».

Félix Moser

Pierre-Luigi Dubied, Apprendre Dieu à l'adolescence (Pratiques - n° 9),
Genève, Labor et Fides, 1992, 175 p.

Le catéchisme des adolescents (14-15 ans), chance ou boulet pour l'Eglise? L'A.
répond à cette question par une réflexion pédagogique de fond. Laissant de côté les
mises en œuvre didactiques et leur théorie, il propose un cadre théorique permettant
de penser ou de corriger la catéchèse actuelle. - La structure frontale des catéchismes
de la Réforme est totalement décalée aujourd'hui, principalement au niveau des
contextes de communication et des prémisses de l'apprentissage de la foi (on ne peut plus
répondre de la même façon à un problème qui se pose autrement). Inspiré par la
Religionspädagokik allemande, l'A. réexamine l'articulation dynamique de la pédagogie

et de la théologie quant aux conditions mêmes dans lesquelles s'effectue l'apprentissage

de la foi, en particulier le statut du vécu et le caractère donné, par grâce, de
la foi. Il montre en particulier comment Jésus ou le christianisme primitif ont su dire
Dieu sans discours spéculatif sur Dieu. - La foi étant donc une forme de redétermination
existentielle de soi, l'A. présente le concept d'identité (conquise de crise en crise, au

sens d'Erik H. Erikson) comme carrefour spécifique reliant la problématique de Dieu
à celle de la condition adolescente. Le but du catéchisme devient donc un travail sur
l'identité: une éducation à la confiance de base (à la relation à Dieu le Père), à la
protestation contre le donné immédiat du vécu débouchant sur une acceptation de la
condition d'homme (éducation à la relation avec Dieu le Fils) et au courage du
renouvellement permanent, contre toutes les rigidités (éducation à la relation à Dieu
le Saint-Esprit). - En rapport avec la pédagogie, l'ouvrage clarifie le concept d'apprentissage,

le décalant vigoureusement du champ cognitif au champ de l'expérience et de

l'existentiel. Si la théorie pédagogique sous-jacente est peut-être trop restreinte à la
pédagogie dite «par les objectifs», on ne saurait être trop reconnaissant à P.-L. Dubied
d'en avoir exploité deux aspects importants. Premièrement, dans la hiérarchie des

intentions pédagogiques, il travaille haut, reprenant le dossier des finalités ou des

valeurs qui gouvernent globalement les buts et les objectifs des démarches parcellaires.
C'est bien à ce niveau que la théologie informe la pédagogie. Secondement, les
conditions générales dans lesquelles s'exerce l'apprentissage spécifique de la foi est
clairement défini (sanctuarisation/privatisation du religieux en contraste avec les conditions
régnant au temps de la Réforme par exemple) pour notre contexte actuel, occidental
(et parfois suisse romand: l'arrière-fond multitudiniste est plus sensible que la laïcité
institutionnelle française). - L'originalité de cet ouvrage est d'articuler fermement

l'apprentissage de la foi sur une dialectique de la réflexion et de l'expérience. L'advenir
de la foi est ancré dans une expérience provoquant des basculements qui conduisent

l'individu à une réinterprétation existentielle de soi, à la foi. Cette expérience est ainsi

érigée en but du catéchisme. Qu'elle soit celle propre du catéchumène, celle du groupe,



198 BIBLIOGRAPHIE

ou même qu'elle soit simulée dans le cadre de la démarche du catéchisme, elle sera
reprise et réfléchie comme le lieu même où se jouent l'identité, le rapport avec soi,
les autres, le monde ou Dieu. Si cette expérience et les redéterminations qui en découlent
échappent ultimément à la technique et à la maîtrise parfaite, tant du catéchumène que
du catéchète, il reste de la responsabilité de ce demier de mettre en place toutes les

conditions favorisant l'émergence de pareils moments, sans préjuger de l'adhésion à

la foi ou de l'éventuel refus qui s'en suivra. - Si l'on peut féliciter l'A. d'avoir ainsi
relié la foi à la catégorie de l'expérience (contre notre conscience protestante qui a trop
intellectualisé le processus même de la foi), on pourra néanmoins se demander si la
correspondance, parfois très exacte, des termes d'une philosophie existentialiste avec
les termes théologiques traditionnels (voir p. ex. le thème de la protestation comme
«volonté d'aller au-delà du monde immédiat vers la réalité qui, derrière lui, le soutient
et détient tout ses secrets», p. 141) ne contient pas, malgré sa grande pertinence contre
le front d'une foi trop cérébrale, un amoindrissement sur un autre front: comment
s'articule en effet la proposition de P.-L. Dubied avec des théologies où la foi est conçue
en son cœur comme la communication, la dotation d'une grâce plus ou moins
substantialisée: la quasi-infusion d'une grâce sacramentelle dans une perspective
catholicisante, la quasi-effusion d'une grâce-énergie dans une perspective
pentecôtisante? Le déficit des uns joue comme richesse des autres! - En définitive,
pour le catéchète/pasteur qui veut repenser l'orientation théologique et les conditions
pédagogiques dans lesquelles il évolue, l'ouvrage relève lui-même de l'appel au courage
du renouvellement permanent.

Jean-Michel Sordet

Laurent Gagnebin, Le culte à chœur ouvert. Introduction à la liturgie du culte

réformé (Pratiques - 7), Paris/Genève, Les Bergers et les Mages/Labor et

Fides, 1992, 176 p.

A l'occasion de la publication par l'Eglise Réformée de France d'une nouvelle
liturgie, l'A. présente une introduction à la célébration réformée du culte dominical
(p. 42). - La première partie (chap. I à III) présente les options méthodologiques. L'A.
se bat d'abord pour une vision démythologisante du culte. Contre toute tentation
d'objectiver la transcendance et de faire du culte une œuvre, le sola gratia constitue
le critère fondamental pour juger l'ouverture à Dieu d'une pratique cultuelle. Ensuite,
l'A. prône le refus d'une aliénation religieuse qui voudrait isoler le culte de son
environnement social et culturel. Le christianisme spirituel ne saurait aller sans le
christianisme social. Le chœur ne peut qu'être ouvert: voilà le deuxième critère pour
jauger chaque pas de la liturgie. Enfin, l'A. propose une méthode de corrélation qui
renvoie dos à dos les tenants d'une théologie deductive (nombreux parmi les partisans
du renouveau liturgique) et ceux d'une théologie inductive. Les uns comme les autres
sont tributaires d'un même schéma, trop linéaire (p. 46), et l'A. préfère un schéma

triangulaire qui met en relation les Ecritures (le donné biblique), les Eglises (le champ
dogmatique) et nos expériences individuelles (l'ordre du religieux). La corrélation
prend toute sa dimension quand ces trois pôles sont mis en tension par l'Esprit: le

triangle devient ainsi une pyramide, dont le sommet manifeste l'ouverture à une
transcendance radicale. - La deuxième partie («Le sens du culte») cherche à renouveler
notre compréhension de la liturgie en recourant à cinq mots-clés du vocabulaire
traditionnel. Le chap. IV («Messe») évoque la dislocation de l'assemblée à la fin du
service. Il situe la vie cultuelle dans un mouvement de va et vient entre le temps de

la célébration et celui de la vie sociale. La perspective missionnaire est capitale : le culte



BIBLIOGRAPHIE 199

n'est pas l'aboutissement de la vie chrétienne, il est le lieu d'un envoi. Le chap. V
(«Eucharistie») présente une vaste réflexion sur les problèmes liés à l'expression
cultuelle de la repentance. Le chap. VI («Homilétique») rappelle que la prédication fait
partie de la liturgie. Ses fonctions sont au nombre de quatre: enseigner, écouter (la
Bible, les auditeurs et le monde), proclamer l'Evangile et interpeller l'existence du

croyant. Ces verbes trouvent leurs parallèles dans ceux du récit d'institution de la cène:
prendre, rendre grâce, rompre et distribuer (p. 82). Le chap. VII («Liturgie») présente
la place des laïcs dans le culte, sa dimension publique et son rapport à la culture. Le
chap. VIII («Cène») lie l'offrande au partage du pain pour manifester les dimensions
verticale et horizontale de la communion. - La troisième partie («L'exercice du culte»,
chap. IX à XI), plus pratique, propose des réflexions très personnelles sur la participation,

sur le rapport à la tradition et sur les jeux entre la parole, le silence, la musique
et l'espace. L'auteur y plaide pour le respect de la liberté des communautés locales
dans l'expression concrète de la célébration. - La vaste bibliographie comprend pour
l'essentiel des textes en français (peu de livres allemands ou anglo-saxons); les ouvrages

fondamentaux font l'objet d'un bref commentaire. L'A. présente en annexe dix
ordres historiques pour les éléments d'un culte protestant. Il y joint une onzième
proposition, découlant de ses prises de position. Un index permet de retrouver facilement

les notions correspondant aux différents éléments du culte. - Dans l'ensemble,
le livre est clair, bien informé et fort suggestif. Ecrit d'abord pour les fidèles et pour
les pasteurs de l'ERF, il intéressera tout autant les membres des autres communautés
réformées. Occasion de débat, il constitue un apport original à la réflexion sur le statut
de la théologie pratique. On peut toutefois regretter un usage excessif de l'argument
étymologique (l'A. en est conscient) ainsi qu'une interprétation trop restrictive de

l'importance de la cène, mais c'est là une question de sensibilité théologique.

Pierre-André Bettex

James H. Cône, Gayraud S. Wilmore, Black Theology. A documentary History,
Volume one: 1966-1979, Maryknoll, New York, Orbis Books, 1993,
462 p.; Volume two, Maryknoll, New York, Orbis Books, 1993, 450 p.

La théologie noire américaine n'a pas été qu'un mouvement passager, preuve en
soit ces deux volumes qui attestent avec force et conviction la vitalité de ses réflexions.
Le premier reprend la plupart des textes publiés sous le même titre il y a déjà quinze
ans (cf. et. crit. in RThPh 1982, p. 277-282), avec parfois de nouvelles introductions
et mises à jour. Le second met en lumière tout le travail accompli depuis, indique les

nouvelles pistes de recherches et révèle de nombreux théologiens et théologiennes afro-
américains avec qui il faudra désormais compter. C'est dire que si la première
génération était en colère et le manifestait par une vigueur de ton, en mettant l'accent sur
la question de la couleur (cf. le «Dieu est noir»), les générations suivantes infléchissent
les questions, les reprennent comme pour mieux les modifier, tout en en soulevant de

nouvelles (J. Young, J. Evans, Th. Walker, R. Earl, D. Hopkins, G. Cummings).
Aujourd'hui, il ne paraît plus nécessaire aux jeunes auteurs de se situer face à leurs

collègues blancs, ils n'ont rien à (leur) prouver; leur tâche consiste davantage à opérer
une relecture théologique de leur propre culture, à répondre aux défis religieux de leurs

communautés. Ainsi se développe-t-il par exemple toute une réflexion concernant la

théologie pratique, pour laquelle il était urgent de définir les apports d'une théologie
noire de la libération (J. Harris, M. Copeland, D. Wiley, E. Farajaje-Jones, K. Smith

Institute). Les études bibliques ont elles aussi pris un essor inattendu, dont d'ailleurs
l'ouvrage collectif Stony the Road we Trod (Cain H. Felder, ed., Fortress Pr., 1991)



200 BIBLIOGRAPHIE

faisait récemment le bilan (C. Felder, Th. Hoyt, V. Wimbush, R. J. Weems,
C. Martin, I. Mosala). Par ailleurs, si les femmes noires interpellèrent très tôt des

théologiens tels James Cone, il n'est pas surprenant de constater quelques années

plus tard le développement et la force de leurs réflexions rassemblées sous le terme
générique de «womanist», terme que forgea l'écrivain Alice Walker et qu'il faut
distinguer de «féministe» qui renvoie à la réflexion des femmes blanches
(D. Williams, J. Grant, K Brown-Douglass, K. Cannon, T. Eugene, Ch. Gilkes,
D. Hayes, Ch. Sanders R. Hill). Mais si particulière que soit la théologie noire
américaine, elle n'en garde pas moins contact et dialogue avec d'autres réflexions
aux accents plus politiques ou culturels, et c'est à ce dernier thème qu'est consacrée
la dernière partie du second volume (J. Cone, K. Brown-Douglass, J. Roberts,
C. West). Cet important recueil s'achève, comme le premier, avec une importante
bibliographie commentée qui rendra d'inestimables services à tout étudiant ou
chercheur désireux de mieux connaître ces courants théologiques qui obligent à

regarder sous de nouveaux angles bien des questions classiques, et ainsi à les

reprendre à nouveaux frais.

Serge Molla

Dwight N. Hopkins, Shoes that Fit our Feet. Sources for a Constructive Black
Theology, Maryknoll, New York, Orbis Books, 1993, 242 p.

Cet essai apporte une sérieuse contribution au développement de la théologie
afro-américaine. La première partie du livre souligne les lignes de force noires,
renvoyant à l'esclavage, à la spiritualité dont les femmes sont porteuses (via notamment

une étude des œuvres de Toni Morrison, récent prix Nobel de littérature), ainsi
qu'à un décryptage de la théologie dont la culture populaire est empreinte. La seconde
partie examine la foi et l'engagement de dirigeants tels que W.E.B. DuBois, Malcolm
X et Martin Luther King. Conscient qu'aucun d'eux, pas plus que les éléments
culturels examinés, ne présente de théologie systématique, l'auteur propose d'en
garder les points forts pour préciser les tâches présentes de la théologie noire. Celles-
ci consistent à réaffirmer un profond souci pour les plus défavorisés, pour celles et
ceux qui sont «structurellement sans emploi». Il s'agit, d'autre part, de faire la
synthèse des thèmes que la première génération de théologiens a mis en exergue,
soit de développer une théologie de libération attentive à une culture afro-américaine
aussi riche que particulière, et d'intensifier le dialogue avec les autres théologies de

libération d'Amérique latine, d'Extrême-Orient ou d'Afrique. Cela signifie aussi
reconnaître l'importance des relations politique-culture, hommes-femmes, chrétiens-
non-chrétiens et Eglises-autres institutions. Le rôle du théologien peut paraître ainsi
très général, mais ce serait oublier combien ces propositions signalent un démarquage
par rapport à l'unique question de la race posée quelques années plus tôt. L'accent
sur la libération demeure, mais le spectre de celle-ci occupe désormais un plus grand
espace. La contextualité n'est plus un programme, elle est dorénavant réellement
mise en œuvre par toutes les relectures théologiques de l'histoire et de la culture.
Les résultats de ces travaux ne sont pas à dédaigner et s'inscrivent dans une
perspective analogue à l'attention qu'en Europe on donne aujourd'hui à la religion
populaire.

Serge Molla



BIBLIOGRAPHIE 201

Delores S. Williams, Sisters in the Wilderness. The Challenge of Womanist
God-Talk, Maryknoll, New York, Orbis Books, 1993, 287 p.

Après s'être fait remarquée par la publication de plusieurs articles, Delores
Williams réunit et développe l'ensemble de ses réflexions très personnelles. Elles
s'inscrivent dans le courant féminin de la théologie afro-américaine, ce que signifie le
terme de womanist (qui s'oppose à feminist des théologiennes blanches). Elle médite
ici théologiquement l'oppression dont ont été victimes les femmes noires et leur
nécessaire libération. Dans ce but, l'ouvrage comprend deux parties dont la première
(chap. 1-5) examine successivement la figure de Hagar, la servante d'Abraham et de
Sarah, et la façon dont les femmes noires sont présentes aussi bien dans l'histoire
américaine que dans la littérature afro-américaine, elles qui comme Hagar sont les

grandes oubliées, négligées, de l'interprétation. Dans la seconde partie (chap. 6-8), plus
explicitement théologique, l'auteur dialogue de façon critique avec ses homologues
masculins tels James Cone, Deotis Roberts ou Cecil Cone, mais aussi avec toutes celles
qui conjuguent au féminin la théologie aux Etats-Unis, en Asie, en Amérique latine,
en Afrique ou ailleurs. Le demier chapitre (8) lie en quelque sorte les deux parties en
offrant un regard très critique à l'endroit de l'Eglise noire qu'elle invite à prendre en
compte la figure de Hagar pour une véritable libération de toutes ses «sœurs». Ce livre
est un premier jalon qui ouvre de multiples pistes que Delores Williams se promet de

poursuivre dans un second volume moins axé sur la critique que sur la construction
de ses propres perspectives.

Serge Molla

Mercy Amba Oduyoye, Musimbi R. A. Kanyoro (eds), 77ze Will to Arise.
Women, Tradition, and the Church in Africa, Maryknoll, N.Y., Orbis
Books, 1992, 230 p.

Ce livre, c'est la voix de femmes africaines qui sont intervenues dans le cadre d'une
rencontre du «groupe de femmes théologiennes africaines», à Accra (Ghana), en
septembre 1989. Les éditrices, théologiennes africaines elles aussi, travaillent toutes deux
à Genève, l'une, M. Oduyoye, comme secrétaire générale adjointe du Conseil
œcuménique des Eglises, l'autre, M. Kanyoro, comme responsable de la section «femmes»

de la Fédération luthérienne mondiale. C'est dire qu'elles ont, à la fois, une grande
connaissance des problèmes de l'Afrique et la distance nécessaire pour les étudier, des

compétences théologiques reconnues et le souci de donner la parole à des femmes de

tous horizons, catholiques romaines ou réformées, luthériennes ou musulmanes, etc. Ce
livre m'apparaît important pour deux raisons fondamentales : 1) Il y a là une mine de

renseignements sur le vécu des femmes africaines, en des domaines qui les touchent
particulièrement et qui sont, au dire de l'une d'entre elles, «le cœur de la recherche

théologique contemporaine des théologiennes d'Afrique»: sexualité, mariage,
polygamie, prostitution, veuvage, célibat. Quels sont les rituels qui accompagnent le passage
d'un état de vie dans un autre (naissance - R. Edet, A. Nasimiyu -, puberté, mariage,

veuvage - Oduyoye, Nwachuku). En quoi jouent-ils un rôle positif ou négatif? En quoi
le christianisme, s'il veut évangéliser la culture africaine, peut-il assumer certains ou

se distancer d'eux et pourquoi? Beaucoup de traditions sont ainsi évoquées. Donner
une forme littéraire à tout ce matériel oral, c'est déjà une gageure. Pourtant, toutes ces

femmes, qu'elles viennent d'un milieu patriarcal ou de tribus qui gardent le souvenir
d'un matriarcat récent, soupèsent les valeurs que transmettent rituels et traditions et

y lisent toutes «une marginalisation des femmes dans la culture africaine.» 2) Après



202 BIBLIOGRAPHIE

cet immense travail de mise au net de ce qui fait la culture et la religion proprement
africaines, nos A. nous instruisent par la manière dont elles font de la théologie. Pas

question pour elles d'énoncer des vérités générales, et de tenter ensuite de les appliquer.
Comme leurs sœurs théologiennes du monde entier, elles partent de la réalité, en
l'occurrence ce très riche monde africain si marqué par la religion, et se risquent à

proposer des changements, à esquisser une société qui porterait la marque de Jésus-
Christ. J'esquisserai quelques pistes: a) Rituels concernant la naissance (R. M. Edet):
garder les rituels qui marquent la louange, la reconnaissance, et ceux qui soulignent
l'avènement de l'enfant à une vie autonome; supprimer ceux qui mettent l'accent sur
la culpabilité et l'impureté de la mère car celles-ci ont des racines non pas religieuses
mais culturelles - peur du pouvoir des femmes, b) Veuvage (D. Nwachuku): Que les
rites de veuvage aient comme premier objectif la dignité de la femme qui souffre

- pour être conformes à l'Evangile - et contribuent à son bien-être spirituel et non
à son écrasement. Oui aux rites qui aident à vivre le deuil. Non à ceux qui codifient
le sexisme, la mise à l'écart des femmes qui, par exemple, n'ont pas droit à l'héritage.
Oui aux sessions qui encouragent, qui consolent, qui renforcent la dignité de la
femme, non aux célébrations écrasantes ou coûteuses, c) Polygamie: Sur le rapport
homme-femme dans le couple tel qu'il apparaît dans la polygamie, A. Nasimiyu a

des pages nuancées et fermes. De même T. Hinga sur l'image du Christ pour la femme
africaine. D'autres situent le célibat, le ministère consacré des femmes dans l'Eglise.
- A quand, en Europe, une lecture aussi exigeante de nos pratiques d'Eglises
concernant la naissance, le mariage, le divorce, le deuil, le veuvage, avec le souci d'y
évaluer la situation des femmes, et d'y témoigner du pouvoir libérant de Jésus-Christ

pour tous ses enfants?

Denise Jornod

Sciences Vittorio Fusco, Povertà e sequela. La péricope sinottica della chiamata del

bibliques ricco: Me 10,17-31 parr. (Studi biblici 94), Brescia, Paideia, 1991, 147 p.

Me 10,17-31 est un texte très difficile et Fusco commence en mentionnant les
différentes interprétations: une interprétation littérale dans la direction d'un rigorisme
eschatologique et ascétique, ou bien éthique et social; une interprétation éthique et
sociale qui ne naît pas du rigorisme (elle est représentée par les Alexandrins Clément
et Origene et insiste sur une attitude intérieure de détachement par rapport aux richesses
et d'aide concrète aux indigents) ; une interprétation (contestée par Luther) qui voit dans
le texte l'exigence d'une vocation particulière; enfin l'interprétation christologique
(l'évangile comme dépassement de la loi) ou sotériologique (au centre il y aurait la

question de la possibilité ou de l'impossibilité - pour les hommes - du salut, et non
des richesses). Après cette partie historique, Fusco examine directement le texte de

Marc, ensuite, plus brièvement ceux de Mt et de Lc. L'analyse est très attentive à la
délimitation du contexte, au texte et à sa structure inteme, aux scènes qui le composent,
au lexique, à la collocation des mots dans la phrase et au contexte immédiat des

différentes phrases. Enfin, un demier chapitre nous livre une hypothèse de reconstruction

de la tradition antérieure à Me. Fusco est très sensible à des «indizi di connessione
artificiosa» (p. 116) du texte, surtout au changement des centres d'intérêt; en effet, le

fil conducteur est celui des richesses; mais en Me 10,17-22, elles empêchent de suivre
Jésus, tandis qu'en 10,23-27, elles sont un obstacle au salut. Enfin, en 10,28-31, il s'agit
à nouveau de suivre Jésus, mais cette fois l'obstacle n'est plus représenté par les

richesses, mais par les liens familiaux. Ces faits et d'autres encore poussent Fusco à

supposer trois noyaux fondamentaux : a) Un épisode concret, historique (non une scène

idéale), d'un homme qui refusa l'appel que Jésus lui avait adressé, après un dialogue



BIBLIOGRAPHIE 203

sur la vie étemelle et sur les commandements, b) Une affirmation sur la difficulté (pour
les riches) d'entrer dans le royaume; cette conviction est exprimée soit directement en
23b, soit grâce à l'image du chameau; il s'agit d'affirmations forgées par la communauté

postpascale face à la surdité des riches et dans la ligne de l'enseignement de Jésus

sur le danger des richesses, c) La promesse, pour ceux qui ont coupé les liens familiaux,
de les retrouver dans la communauté ecclésiale; cette promesse naît elle aussi de

l'expérience postpascale des missionnaires, mais elle se situe dans la ligne de certaines
intuitions de Jésus. Dans une phase suivante, l'épisode et l'affirmation auraient été liés,
le premier comme illustration de la seconde. Enfin, le texte aurait connu un élargissement

ultérieur grâce à l'adjonction de la promesse. Ce dernier élargissement pourrait
être attribué à la communauté hellénistique ou à Me lui-même, tandis que la mise en
relation de l'épisode et de l'affirmation concernant les richesses comme obstacle devrait
être due à une communauté judéo-chrétienne palestinienne très soucieuse du partage
des biens (cf. Ac 2-5). En conclusion: un auteur bien à l'aise avec la littérature
exégétique contemporaine nous donne, dans un petit livre, l'idée de la complexité d'un
texte si «simple» (à première vue) que Me 10.

Renzo Petraglio

J.-M. Lagrange O.P., Exégète à Jérusalem. Nouveaux Mélanges d'Histoire
Religieuse (1890-1939) (Cahiers de la Revue Biblique, 29), Paris, Gabalda,
1991, 259 p.

Ce volume fait suite à celui de 1990, L'Ecriture et l'Eglise, publié aux Ed. du Cerf,
où M. Gilbert avait déjà édité un certain nombre d'articles du P. Lagrange oubliés par
la critique et d'accès difficile. Ceux-ci, plus techniques, révèlent, comme l'indique la
présentation, «l'ampleur de la culture et des intérêts intellectuels» du P. Lagrange:
questions d'archéologie, de topographie (lieu de la lapidation d'Etienne; Bézétha),
d'histoire (celle d'Israël, mais aussi de l'empire palmyréen; réflexions sur le
monothéisme d'Aménophis IV, sur la colonie militaire juive d'Eléphantine sous les Persiens),
d'exégèse (sur YHWH, sur Lc 1,1 ; status quaestionis sur l'exégèse de Rm et sur la

critique textuelle du NT). A une époque où la spécialisation est de plus en plus poussée,
nous ne pouvons qu'admirer la maîtrise encyclopédique, jamais pédante, toujours sûre,
d'un des grands pionniers de l'exégèse scientifique. La rareté et la valeur des articles
valent qu'on se procure ce volume.

Jean-Noël Aletti

Danielle Clerc, Christiane Jordan, Sabine Pfeiffer, Pierre Dürrenmatt, Jean

Peclard, Jacob. Les aléas d'une bénédiction, Genèse, chapitres 25-35.

Dossier pour l'animation biblique (Essais bibliques - n° 20), Genève,

Labor et Fides, 1992, 177 p.

Cet ouvrage est le fruit d'un travail réalisé dans le cadre d'Evangile et culture et
du Centre catholique romand de formation permanente. Il propose une série de cinq
études bibliques sur Jacob. Chacune, sauf la dernière, est centrée sur un texte et un
thème particulier: Gn 27,1-45, la bénédiction de Dieu en situation de crise; Gn 28,10-
22, dire la promesse de Dieu et sa pertinence; Gn 29,1-32,1, conflits et paix; Gn 32,2-



204 BIBLIOGRAPHIE

33,17 (en fait le texte étudié est surtout Gn 32,23-33), lutter avec Dieu. La dernière
rencontre propose un partage sur ce que chacun aura pu découvrir et intégrer. A chaque
fois, des plans d'animation sont proposés. Une introduction et une présentation du cycle
donnent des indications sur sa formation historique ainsi que sur sa structure littéraire
et esquissent des pistes d'interprétation. En annexe sont offertes des réflexions sur la
narration et des résumés des hypothèses de Claus Westermann et Erhard Blum sur
l'histoire des patriarches (la note devant indiquer la référence de l'ouvrage de Blum
est absente de la p. 169 et, dans la bibliographie, le titre est en français alors que
l'ouvrage est en allemand, le titre original étant: Die Komposition der Vätergeschichte).
L'intérêt de l'ouvrage me semble être de proposer une approche historico-critique qui
intègre des données des sciences humaines et de la théologie (de la réflexion
ethnologique sur les ancêtres aux apports de Justice, paix et sauvegarde de la création, en
passant, entre autres, par Girard et l'histoire de l'exégèse). Des pistes diverses sont ainsi
ouvertes. La brièveté de l'ouvrage fait cependant que bien des aspects restent à l'état
d'ébauches. Le passage à la réalisation des études bibliques proposées demande que
l'animateur intègre et développe par sa propre réflexion ce qui est présenté. Le caractère
fini des plans d'études ne doit pas faire illusion. Le thème de la bénédiction, que le
sous-titre indique comme fil conducteur, est plus ou moins présent selon les passages.
Le thème des conflits et de la paix est tout aussi important. A côté des études bibliques
traditionnelles que cet ouvrage peut permettre d'animer, il fournit aussi des éléments
intéressants pour des prédications ou pour un travail catéchétique, par exemple sur les
conflits ou la famille.

Guy Lasserre

Edmondo Lupieri et kl., Attualità dell'Apocalisse, Palermo, Augustinus, 1992,
119 p.

Ce livre est un recueil des conférences tenues à Florence à l'occasion du XIIe cycle
des «convegni di S. Spirito». L'Apocalypse est «un livre symbolique, ouvert sur le futur
de l'homme et de l'histoire» (Maria Guida, p. 11): cela explique pourquoi il suscite
toujours de nouvelles lectures et des interprétations variées, même contradictoires, très
étroitement liées à la situation dans laquelle elles naissent. C'est le cas de l'Italie
médiévale: Franco Cardini (pp. 33-52) nous montre comment l'Apocalypse a su
mobiliser les foules, du XIIe au XVe siècle, en vue d'une perspective de changement
collectif. Sergio Givone (pp. 67-74) nous permet de découvrir comment la Russie, à

la veille de la révolution d'octobre, était «traversée par de fortes tensions messianiques
et apocalyptiques», comme cela nous est attesté par Dostoïevski, Soloviev et Rozanov.
Ce demier en 1917, dans l'ouvrage «L'Apocalypse dans notre temps», voit le
christianisme comme religion morte et comme religion de la mort. Et celui qui détruit cette

religion de la mort, qui la montre comme un 'rien', c'est le Christ lui-même, le Christ
de l'Apocalypse: «il extirpe les étoiles, il anéantit la terre, il accumule les raines et
détruit toute chose: il détrait le christianisme qui, d'une façon étrange, pleure et gémit
dans son impuissance et son abandon, et il crée la joie de vivre précisément sur terre,
précisément sur terre» (p. 69). Toujours pour ce qui concerne notre siècle, le rabbin
Luciano Caro (pp. 53-65) s'interroge sur le sujet «Apocalypse/Holocauste». Il insiste

sur le silence qui entoure la shoa : le silence des morts, le silence qui a permis ces morts,
le silence même de Dieu par rapport aux prières des enfants brûlés dans les chambres
à gaz. Après l'holocauste, est-il encore possible de s'adresser à Dieu et de lui adresser
des prières? Enfin, dans cette course à travers l'histoire, on arrive à la situation actuelle,
dans laquelle l'homme, tout comme Narcisse, se replie sur lui-même, incapable d'écouter

l'autre et celui qui est entièrement Autre. C'est précisément cette incapacité de se



BIBLIOGRAPHIE 205

mettre à l'écoute qui transforme l'homme en victime de «la fascination de l'Antéchrist»,
comme nous dit Massimo Baldini (pp. 75-83). La première et la dernière partie du livre
sont dues à Edmondo Lupieri et à Gino Ciolini. Dans sa synthèse théologique qui
s'appuie sur tout le NT et sur les Pères, sur Nicolas de Cues et Fray Luis de Leon,
Ciolini (pp. 85-116) cherche à saisir l'axe - l'Alpha et l'Oméga - qui se dévoile dans

l'Apocalypse. De son côté, Lupieri (pp. 15-32) se pose en historien; il situe l'Apocalypse

à l'intérieur de la tradition apocalyptique dans laquelle son auteur est né et il
montre comment le livre - surtout dans l'image du millénaire - a été interprété: la
tentative a été et reste, nous dit Lupieri, celle de «neutraliser une interprétation littérale
du texte dont l'application à la vie quotidienne pourrait avoir des conséquences
révolutionnaires» (p. 18). Devant ces faits, la question de Lupieri est la suivante: «Est-il
possible de comprendre, aujourd'hui, l'Apocalypse?» (p. 19). C'est là la question
fondamentale: elle traverse le livre et interpelle, à chaque moment, tout lecteur de

l'Apocalypse.

Renzo Petraglio

Stefano Tarocchi, Il Dio longanime. La longanimità nell'epistolario paolino
(Supplementi alla Rivista biblica, 28), Bologne, Dehoniane, 1993, 176 p.

Cette thèse doctorale sur la mansuétude divine, soutenue en 1991, se donne pour
tâche d'examiner les significations de makrothumia dans le corpus paulinien. L'étude
de la littérature grecque (p. 13-30) montre le lien de ce terme à l'âme humaine: ici,
makrothumia signifie surtout grandeur d'âme, capacité de surmonter les aléas de l'existence

en les affrontant. Quant au judaïsme hellénistique (p. 31-62), il privilégie deux
orientations: l'agir miséricordieux de Dieu; l'amour humain pour autrui et la
bienveillance du gouvernant. Chez Paul (p. 63-95), makrothumia est un fruit de l'Esprit qui
sert de clef pour comprendre la réalité de l'amour et de sa réception dans le coeur de

l'homme. C'est aussi la miséricorde et la patience de Dieu à l'égard de ceux qui se

trouvent en dehors de l'Evangile et qui sont appelés à la conversion. La tradition
paulinienne (p. 65-114) en dévoile les traits individuels (Col), les dimensions ecclésiales

(Ep), la vocation apostolique (1 Tm), la patience pastorale (2 Tm). Enfin, les

occurrences dans les autres écrits néotestamentaires (p. 115-140) révèlent toujours les deux
versants de sens: la volonté salvifique de Dieu et la ferme persévérance du croyant face
à la promesse. Dans une mise en perspective finale (p. 141-162), L'A. rappelle les

significations de base (grandeur d'âme, dépassement de la colère) et l'importance de

la makrothumia divine qui déclenche le mouvement d'ouverture de l'amour et d'attention

bienveillante à l'égard des frères. - L'A. nous fait découvrir un élément essentiel
mais méconnu du discours paulinien: cela pourrait aider à surmonter certaines
difficultés du langage juridique (justice, jugement, justification, condamnation, etc.) sur
lequel se focalisent presque exclusivement les débats sotériologiques. La bibliographie
finale (p. 163-174) invite à l'approfondissement du thème.

Andrianjatovo Rakotoharintsifa


	Bibliographie

